


JAHRBUCH
DER DEUTSCHEN SCHILLERGESELLSCHAFT





JAHRBUCH
DER DEUTSCHEN

SCHILLERGESELLSCHAFT

INTERNATIONALES ORGAN
FÜR NEUERE DEUTSCHE LITERATUR

IM AUFTRAG DES VORSTANDS
HERAUSGEGEBEN VON

ELISABETH DÉCULTOT · ALEXANDER HONOLD
B. VENKAT MANI · STEFFEN MARTUS

SANDRA RICHTER

69. JAHRGANG 2025



© Autorinnen und Autoren 2026
Publikation: Wallstein Verlag GmbH, Göttingen 2026

www.wallstein-verlag.de
Wallstein Verlag GmbH

Geiststraße 11, 37073 Göttingen
info@wallstein-verlag.de

Vom Verlag gesetzt aus der Garamond 

ISBN (Print) 978-3-8353-6069-3
ISBN (Open Access) 978-3-8353-8178-0

ISSN (Print) 0070-4318
DOI https://doi.org/10.46500/83536069

Dieses Werk ist im Open Access unter der Creative-Commons-Lizenz 
CC BY-NC-ND 4.0 lizenziert.

Die Bestimmungen der Creative-Commons-Lizenz beziehen sich nur auf das Ori-
ginalmaterial der Open-Access-Publikation, nicht aber auf die Weiterverwendung 
von Fremdmaterialien (z. B. Abbildungen, Schaubildern oder auch Textauszügen, 
jeweils gekennzeichnet durch Quellenangaben). Diese erfordert ggf. das Einver-
ständnis der jeweiligen Rechteinhaberinnen und Rechteinhaber.

http://www.wallstein-verlag.de
mailto:info%40wallstein-verlag.de?subject=
https://doi.org/10.46500/83536069


INHALT

AUFSÄTZE

ARNE KLAWITTER
»… so gut, als Lenz und Göthe«.  
Abraham Kutters »Der Büchsenmacher« (1775)  
im Schnittfeld von Wissen, Begehren und Macht  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .           	 11

JULIA BOHNENGEL
Der Bräutigam als Puppe:  
Zu einer frühen Theaterrede August von Kotzebues (1778)  .  .  .  .  .      	 29

NINA BIRKNER
»die Gesetze der Welt sind Würfelspiel worden« –  
Narzisstische Modi der Konfliktverarbeitung in Schillers »Die Räuber«  	 45

ALEX ANDER NEBRIG
Goethes Kritik der Redeszene und das Ende der Bühne  
in »Wilhelm Meisters Lehrjahre«  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 73

MATTHIAS MANSKY
Der »Eigenthümlichkeit dieses großen Meisterwerks« verpflichtet,  
»dem Auge wohlgefällig«. Karl Franz Grüners Bearbeitung  
von Schillers »Wilhelm Tell«  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 99

JOANNA NOWOTNY
»Ich musste an die Öffentlichkeit appellieren«.  
Polemik und Philologie am Beispiel Jonas Fränkels  
und der Debatte rund um Carl Spittelers Nachlass  .  .  .  .  .  .  .  .  .          	 131

ROLAND BERBIG
Hinübergehen in die Ostzone. Ingeborg Bachmann und die DDR  .  	 163

YVONNE ZIMMERMANN
Autosoziobiographie – Zu den Grenzen eines Gattungsbegriffs  .  .  .    	 197



6 inhalt

CHARLOTTE KURBJUHN
Zur Auftragsliteratur in der Gegenwart  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                	 219

JEANNIE MOSER
Bildpolitik | Bündnis | Blickregime.  
Weibliche Macht in Rourkes »Mary Queen of Scots«  
und Schillers »Maria Stuart«  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 247

DIE LITERATUR UND IHRE MEDIEN.  
»FÜRS ARCHIV ODER AUCH NICHT …«?  

COMICS UND LITERATUR(ARCHIVE)

ANNA KINDER
»Fürs Archiv oder auch nicht …«? Comics und Literatur(archive)  .   . 	 281

ANDREAS PLATTHAUS
Was Comics im Literaturarchiv zu suchen haben  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .           	 287

ASTRID BÖGER
Wortlose Graphic Novels  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                       	 295

MONIK A SCHMITZ-EMANS
Literarisches in grafischen Inszenierungen:  
Zu Nicolas Mahlers Literaturcomics  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 315

LYNN L. WOLFF
Drawing on and Drawing out Holocaust Testimony  .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 339

ANDREAS STUHLMANN
Vorüberlegungen zu einer integrativen Sammlungsstrategie  
des DLA für Comics und Graphic Novels  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 355



7inhalt

AUSEINANDERSETZUNGEN  
MIT DEM DEUTSCHEN KOLONIALISMUS  

IN DEN ZEITGENÖSSISCHEN LITERATUREN AFRIKAS

ANNETTE BÜHLER-DIETRICH UND SYLVIA SCHLETTWEIN
Auseinandersetzungen mit dem  deutschen Kolonialismus  
in den zeitgenössischen Literaturen Afrikas  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              	 369

KLAUS TEZOKENG
»Unsere Generation ist aufgerufen, ihm das Licht der Zivilisation  
zu bringen.« Überlegungen zur deutsch-kamerunischen Kolonial
geschichte am Beispiel von »Kamerun oder der Belltownaufruhr«  
(2014) und »der Junge aus Duala« (1973)  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 377

FIDÈLE YAMEOGO
Ironische (Selbst-)Betrachtungsweisen:  
Frankreich, Deutschland und die Menschen von Soba  
in Ahmadou Kouroumas »Monnè, outrages et défis«  .  .  .  .  .  .  .  .         	 385

GABRIEL KOMBASSÉRÉ
Die Auseinandersetzung mit dem deutschen Kolonialismus  
in der Literatur in Togo: Erinnern und Vergessen einer  
performativen Geschichte  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                       	 391

GIANNA ZOCCO
Afropäische Auseinandersetzungen mit dem deutschen Kolonialismus:  
Die deutsch-kamerunische Erfahrung aus der Perspektive  
von Mirrianne Mahn und Dualla Misipo  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .               	 397

NELSON MLAMBO
Skinning the skunk: Reflecting Race, Dystopia, and Germany-Nami-
bia Entanglements in Uazuvarua Ewald Katjivena’s  
»Mama Penee: Transcending the Genocide« and  
Schlettwein’s »At the Tropic of Jackal«  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                 	 405

SANDR A RICHTER
Friedrich Schiller in Zanzibar. Abdulrazak Gurnah’s »Afterlives«  .   .   . 	 415



8 inhalt

MARBACHER VORTRÄGE

MICHAIL SCHISCHKIN
Schillerrede am 10. November 2024.  
Die Feder in der Weltenuhr. Versuch über den russischen Schiller  .   . 	 423

DEUTSCHE SCHILLERGESELLSCHAFT
Anschriften  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 441
Impressum  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 443



AUFSÄTZE





ARNE KLAWITTER

»… SO GUT, ALS LENZ UND GÖTHE«.  
ABRAHAM KUTTERS »DER BÜCHSENMACHER« (1775)  

IM SCHNITTFELD VON WISSEN, BEGEHREN UND MACHT

Abstracts

Der vorliegende Beitrag behandelt Abraham Kutters Trauerspiel Der Büchsenmacher (1775) 
im Kontext seiner Rezeption durch Christian Friedrich Daniel Schubart in der Deutschen 
Chronik. Auf einen kurzen Lebensabriss des Autors folgt eine detaillierte Auseinanderset-
zung mit diesem nahezu vergessenen Theaterstück, eine Analyse des Frauenbildes, der Be-
gehrensstrukturen und den damit verbundenen Machtverhältnissen. Ferner werden die 
Implikationen der drei aristotelischen Wissensformen untersucht.

This article explores Abraham Kutter’s tragedy Der Büchsenmacher (1775) in the context of 
Christian Friedrich Daniel Schubart’s review in the Deutsche Chronik. A brief outline of 
the author’s life is followed by a detailed examination of this almost forgotten play, an 
analysis of the representation of women, and the structures of desire and power relations. 
Furthermore, the three types of knowledge according to Aristotle, who distinguished be-
tween episteme, téchne, and phronesis, are examined.

I. »… aus gerichtlichen Akten« gezogen

Als Christian Friedrich Daniel Schubart in seiner Deutschen Chronik auf das 
Jahr 1775 den anonym erschienenen Zweiakter Der Büchsenmacher in knappen 
Sätzen rezensierte,1 fand er, obgleich er aus politischer Vorsicht nicht auf den 
Inhalt des Stücks eingeht, äußerst überschwängliche Worte zum Lobe des Ver-
fassers:

Nur zwey Wort’ an dich, Landsmann, der du uns den Büchsenmacher, 
ein bürgerliches Trauerspiel liefertest, das wir kecklich dem Ausland vorweisen 
dürfen! – Aus politischen Ursachen kann ich dein Gemälde nicht in einen 

1	 [Abraham Kutter,] Der Büchsenmacher, ein bürgerliches Trauerspiel in zwey Aufzügen, 
o. O. 1775. Im Folgenden zitiert: B. Das Original ist unpaginiert; die vom Verf. hinzu-
gefügte Zählung folgt der des Exemplars in der Universitätsbibliothek Tübingen (Si
gnatur Dk XI 411-OR), beginnend mit dem Titelblatt.

© 2026 Arne Klawitter, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83536069-001 | CC BY-NC-ND 4.0

https://doi.org/10.46500/83536069-001


12 arne klawitter

Auszug bringen: aber laß dir ins Ohr sagen: Bist ’n guter Junge ! hast was von 
Prometheus Flamm’ in der Seele ! hast Ideenwurf, Beobachtungsgeist, Pinsel-
kraft, Sprachgewalt und einen Dialog, so gut, als Lenz und Göthe.2

Die recht spärlich ausgefallene zeitgenössische Kritik war im Gegensatz zu 
Schubart unentschieden, was die Qualität des Stückes angeht: vorsichtiges Lob 
auf der einen Seite – so hält das Schwäbische Magazin das Stück zumindest für 
»nicht übel«3 –, gnadenloser Verriss auf der anderen: Christian August Bertram 
will sich in seinem Beitrag zur Geschichte des deutschen Theaters erst gar nicht 
bei dem Drama aufhalten und urteilt lakonisch: »Ein elendes Ding!«4 Auch Jo-
hann Joachim Eschenburg geißelt den Verfasser in der Allgemeinen deutschen 
Bibliothek und meint, dieser junge Schwabe hätte »lieber ganz allein bey seiner 
Rechtsgelehrsamkeit« bleiben sollen, denn er sei von seinen Freunden, die ihn 
zur Veröffentlichung aufmunterten, »so jämmerlich hintergangen« worden, da 
sie »etwas abscheuliches für schön hielten«. Alles in allem sei sein Trauerspiel 
»tief unter der Kritick«. Die Sprache sei »so schwäbisch pöbelhaft wie möglich, 
die Handlung selbst äusserst ungereimt, oft unanständig«.5 Aber nicht nur die 
Mundart und die anstößigen Dialoge lassen Eschenburg aufschrecken. Jenseits 
der sprachlichen Unvollkommenheiten deutet der Rezensent auf ein weit gra-
vierenderes Problem, und zwar die Freimütigkeit und Offenheit, mit der der 
Verfasser die Ereignisse schildert und die sozialen Verhältnisse anprangert, denn 
wenn der Stoff tatsächlich »aus gerichtlichen Akten« (B 3) gezogen sei, wie es im 
Vorwort des Stücks nahegelegt wird, wenn das alles »würklich vorgefallen« sein 
sollte, »so müste es doch auch ein nahmhafter Herzog seyn, der hier eine ab-
scheuliche Rolle spielt«.6

Der vermeintliche Bezug zur Realität gibt dem Drama eine zusätzliche politi-
sche Dimension und macht das literarische Werk zu einer Art des ›Wahrspre-
chens‹ (parrhesia)7 gegen die herzogliche Willkür und die unterdrückende 
Macht des Adels. Eschenburg ist sich – ebenso wie Schubart – der gefährlichen 
Situation völlig bewusst und während letzterer seine Meinung dem Verfasser 
scheinbar vertraulich ins Ohr sagt und auf diese Weise seine Zustimmung ›un-
ter der Hand‹ zu verstehen gibt, wünscht Eschenburg »dem jungen Menschen 

2	 Deutsche Chronik auf das Jahr 1775, 2. Vierteljahr, 52. Stück, 29. Juni 1775, S. 413 f.
3	 Schwäbisches Magazin von gelehrten Sachen auf das Jahr 1775, 10. Stück, S. 825.
4	 Beitrag zur Geschichte des deutschen Theaters. Vom Juli bis Dezember 1775, 2. u. 

3. Stück, Berlin / Leipzig 1776, S. 99.
5	 Allgemeine deutsche Bibliothek 28. Bd., 1. Stück, 1776, S. 191 f., hier S. 192.
6	 Ebd., S. 192.
7	 Vgl. Michel Foucault, Der Mut zur Wahrheit. Die Regierung des Selbst und der ande-

ren II. Vorlesungen am Collège de France 1983 /84, Frankfurt a. M. 2010.



13abraham kutters »der büchsenmacher« (1775)

in Schwaben, daß sich das Blat nicht wende, und daß nicht so, wie aus den Ack-
ten ein Trauerspiel wurde, aus dem Trauerspiel wieder Ackten werden mögen«,8 
dass also der Verfasser nicht selbst vor Gericht gestellt oder gleich ohne Verfah-
ren ins Gefängnis gesperrt werde.

II. Der (fast) vergessene Autor

Wer aber war überhaupt der Verfasser des Stücks? Auf der Grundlage von Jo-
hann Jacob Gradmanns Das gelehrte Schwaben kann der Ravensburger Senator 
und Rentenamtsverwalter Abraham Kutter (1751 – 1822) als Autor namhaft ge-
macht werden.9 Er wurde als jüngstes von acht Kindern des Ravensburger 
Strumpffabrikanten Christian Paul Kutter und seiner Frau Anna Maria am 
1. September 1751 geboren. Sein Vater starb, als er fünf Jahre alt war. In seiner 
Heimatstadt besuchte er die Lateinschule und erhielt zusätzlich juristischen Un-
terricht beim Ratskonsulenten Jakob von Beck, der in Erlangen studiert hatte. 
Am 9. Mai 1770 schrieb sich Kutter gemeinsam mit Johann Jakob Gradmann 
an der Universität Erlangen ein, Kutter, worauf er Jahre lang hingearbeitet 
hatte, für das Fach Jura, Gradmann für Theologie. Und es liegt in der Freund-
schaft zu dem Lexiko- und Bibliographen Gradmann begründet, dass wir heute 
über biographische Informationen zu dem fast in Vergessenheit geratenen Dra-
matiker verfügen. Im September 1772 wechselte Kutter seinen Studienort und 
bezog die Universität in Jena, kehrte aber im April 1773 nach Ravensburg zu-
rück, wo er unter Vorbehalt zum »Senator« ernannt wurde, und zwar solange, 
bis »eine seinen Eigenschaften angemessene Stelle vakant sei«.10 Seine Tätigkeit 
bestand vornehmlich darin, Akten zu registrieren, anzulegen bzw. zu ordnen, 
hinzu kamen Pflege- und Vormundschaften sowie Verwaltungsaufgaben. Im 
Alter von 24 Jahren verfasste er dann den Büchsenmacher, inspiriert durch die 
Lektüre zeitgenössischer Literatur und, wie es im Vorwort heißt, angeregt durch 
die Recherche juristischer Dokumente. Aus den Unterlagen des Stadtarchivs 

	 8	 Allgemeine deutsche Bibliothek 28. Bd., 1. Stück, 1776, S. 192
	 9	 Das gelehrte Schwaben oder Lexicon der jetzt lebenden schwäbischen Schriftsteller, 

hg. von Johann Jacob Gradmann, Ravensburg 1802, S. 321. Aus vornehmlich kultur-
historischer Sicht befasste sich bereits Werner Heinz mit Kutters Schauspiel und lie-
fert in seinem Beitrag eine Reihe wissenswerter Fakten über die Biographie Kutters, 
auf die ich mich hier neben den in Gradmanns Gelehrtenlexikon angeführten Infor-
mationen beziehe, sowie zur Ravensburger Theatergeschichte, vgl. Werner Heinz, »Sie 
ist ja nur ein Mädchen«. Abraham Kutter und sein Trauerspiel »Der Büchsenmacher«, 
in: Oberland 28 (2017) H. 1, S. 47 – 54.

10	 Heinz, Sie ist ja nur ein Mädchen, S. 48.



14 arne klawitter

Ravensburg hat der Historiker Werner Heinz weiterhin ermittelt, dass Kutter 
im Frühsommer 1775 dem Pfarrer Johannes Beck, der seit 40 Jahren das Amt 
bekleidete, öffentlich den Vorwurf machte, zu lange Predigten zu halten, doch 
die Anschuldigung wurde vom Magistrat missbilligt und Kutter zu einer Geld-
strafe verurteilt. Immerhin konnte er einen Teilerfolg für sich verzeichnen, 
denn der evangelische Rat beschränkte die Dauer der Predigten auf eine Stunde.

Über Kutters schriftstellerische und schauspielerische Tätigkeit ist nicht son-
derlich viel bekannt. Nach Recherchen von Heinz führte die evangelische 
Schauspieltruppe Ravensburg am 2. und 3. März 1778 das »Originaltrauerspiel« 
Der Graf von Walltron (1776) auf.11 Dabei spielte Kutter die Hauptrolle des 
Grafen und Anna Margareta Gradmann (1753 – 1834), die Schwester seines Stu-
dienfreundes, welche Kutter im Jahr 1781 heiratete, die Rolle der Gräfin. Bis 
1802 übte er verschiedene Ämter in der Reichsstadt Ravensburg aus, er war 
Konsistorialrat, Präsident des Handwerksgerichts, Direktor des Arbeitshauses, 
Rentamtsverwalter, vertrat die Reichsstände in Prozessen beim Reichskammer-
gericht und Reichshofrat. Über den 1789 begonnenen Streit zwischen der Kauf-
mannschaft und den Zünften veröffentlichte er 1791 eine Abhandlung, in der er 
sich durch und durch als Reformer bekannte: Die veraltete Ordnung müsse sei-
ner Ansicht nach nicht einfach nur erneuert werden; sie verliere durchweg Gül-
tigkeit, sobald sich die Bedingungen und politischen Umstände änderten.12

Als im Juni 1796 die französischen Truppen nach Oberschwaben kamen, ver-
fasste Kutter für das Ravensburger Rutenfest ein weiteres Schauspiel mit dem 
Titel »Der Rekrut Rehkater«. Auch den Stoff für dieses Drama entnahm er der 
Wirklichkeit: Er las in einer Zeitung vom Schicksal eines Müllers, dessen Sohn 
als Soldat für das Reichskontingent im Kampf gegen die Franzosen eingezogen 
werden sollte.13 Ein Mühlknecht, den der Müller als Kind aufgenommen hatte, 

11	 Vgl. Heinrich Ferdinand Möller, Der Graf von Walltron, oder die Subordination. Ein 
Originaltrauerspiel in fünf Aufzügen. Aufgeführt zum erstenmal den 25. Jänner 1776, 
Dresden 1776.

12	 Vgl. Abraham Kutter, Geschichte eines wichtigen Streits zwischen der Kaufmann-
schaft und allen Zünften und Gewerben in Ravenspurg, und dessen Entscheidung, in: 
Juristisches Magazin für die deutschen Reichsstädte 2. Bd., 1791, S. 357 – 436. Die bio-
graphischen Informationen stammen aus: Heinz, Sie ist ja nur ein Mädchen, S. 53.

13	 So unter der Rubrik »Edle Handlungen« im Prager Intelligenzblatt, Nr. 19, 11. Mai 
1796, S. 797, wo es heißt, dass im Amte Schwalenberg, im Lippe Detmoldischen, ein 
Müller vom Schicksal getroffen wurde, »daß sein Sohn durch Loos zum Rekruten un-
ter das Reichskontingent ausgehoben wurde«. Weiter ist zu lesen: »Ein Mühlknecht, 
Namens Rehkater, der als ein armes Kind vom Müller aufgenommen, und hernach im 
Müllerhandwerk unterrichtet wurde, sieht den Schmerz des Vaters und den Jammer 
der Mutter über ihren Sohn. Er erbietet sich, für den Sohn sich zu stellen. Ein schöner 



15abraham kutters »der büchsenmacher« (1775)

erbot sich angesichts des väterlichen Kummers, an des Sohnes Stelle zum Mili-
tär zu gehen. Die Handlung des Schauspiels stellt den inneren Widerstreit zwi-
schen Dankbarkeit und Großmut dar.14

Im Zuge des Friedens von Lunéville, der im Februar 1801 zwischen Frank-
reich und dem Heiligen Römischen Reich geschlossen wurde, ernannte man 
Kutter 1804 zum kurfürstlich bayrischen Stadtkommissar und Polizeidirektor 
mit dem Auftrag, die Integration der Reichsstadt ins Königreich Bayern durch-
zuführen und die dafür nötigen Reformen zu organisieren. 1806 wurde er mit 
einer neuen Aufgabe betraut, um als Kreiskommissar in Bregenz das vormals ös-
terreichische Vorarlberg Bayern einzugliedern. 1808 folgte die Ernennung zum 
Kreiskanzlerdirektor des Illerkreises in Kempten.15

Nach der Auflösung des Illuminatenordens in Bayern 1784 wurde Kutter 
Mitglied der in Kempten 1787 von dem Aufklärungstheologen und Illuminaten 
Dominikus von Brentano, damals katholischer Hofkaplan, gegründeten Frei-
maurerloge »Zur Aufgehenden Sonne«. Vermutlich stammen auch einige (der 
nicht mit dem Namen des Verfassers unterzeichneten) Verse des Gesangbuchs 
für die gerechte und vollkommene Freymaurer-Loge zur aufgehenden Sonne zu 
Kempten (1790) aus seiner Feder.

III. Der Traum vom sozialen Aufstieg

So wie Schubart von dem Stück angetan war und was ihn spontan dazu bewog, 
den ihm namentlich unbekannten Abraham Kutter einen »Landsmann« zu nen-
nen, schien Kutter von dem sogenannten ›neuen Drama‹ und dem zeitgenössi-
schen Roman eingenommen gewesen zu sein. Im Vorwort zum Büchsenmacher 
rekurriert er nicht nur auf Lessings Emilia Galotti, sondern ebenso auf Goethes 
Werther und auf die Überschreitung der aristotelischen Lehre von den drei dra-
matischen Einheiten. Schubart seinerseits zögert nicht, ihn in eine Reihe mit 

Kampf zwischen Dankbarkeit und Großmuth begann nun zwischen beiden. Jener 
glaubte nur wenig zu thun für die vielen Wohlthaten, die man ihm erwiesen; dieser 
hält das Opfer für viel zu groß. Nur dann, sagte er, wolle er es annehmen, wann der 
Mühlknecht sich von ihm an Kindesstatt annehmen, und in gleiche Kindesrechte ein-
setzen lassen will. Und dieses ist wirklich geschehen.«

14	 Vgl. Abraham Kutter, Der Rekrut, oder Kampf zwischen Dankbarkeit und Grosmuth 
in der Mühle zu Schwalenberg. Ein Schauspiel in zwei Akten. 1797; nachgedruckt un-
ter dem Titel »Der Rekrut Rehkater, oder der schöne Kampf zwischen Dankbarkeit 
und Großmuth in der Mühle zu Schwalenberg. Schauspiel« im Schwäbisch-rheinisch-
helvetische[n] Journal zur Veredlung der Sitten (2. Bd., 1. St., Heilbronn 1803).

15	 Vgl. Königlich-Baierisches Regierungsblatt, 46. Stück, 7. September 1808, S. 1865.



16 arne klawitter

Lenz und Goethe zu setzen. Was der enthusiastische Rezensent an dem Stück 
Kutters lobt, sind genau die Charakteristika, die für ihn den aufkommenden 
›Sturm und Drang‹ ausmachen: »Ideenwurf, Beobachtungsgeist, Pinselkraft, 
Sprachgewalt und einen Dialog«, der kein Blatt vor den Mund nimmt und »so 
gut« sei wie der von »Lenz und Göthe«.16 Dabei war Goethes Werther gerade 
mal ein halbes Jahr zuvor erschienen, als Kutter die gerichtlichen Dokumente 
und Gerichtsakten zu sichten begann und daraus den Stoff für die Handlung 
seines Dramas zog. Die Entstehungszeit ist dem Text förmlich eingeschrieben, 
nicht nur durch die Referenzen im Vorwort: Das Stück erwähnt das noch an-
dauernde Konklave zur Papstwahl, was die Niederschrift auf spätestens Anfang 
1775 datieren lässt (das Konklave dauerte von Oktober 1774 bis Februar 1775) 
und verweist in diesem Zusammenhang auf die Erlanger Real-Zeitung, in der 
sich in der Nummer 2 vom 6. Januar 1775 ein fast identischer Wortlaut findet: 
»Noch immer kein Papst …« (dergleichen in Nr. 7 vom 24. Januar). Bald darauf 
wird der Text auch schon veröffentlicht (vermutlich zur Ostermesse 1775) und 
im Juni desselben Jahres von Schubart beifällig rezensiert.

Warum aber erschien das Stück Eschenburg so anstößig? Dass er kein 
Freund und Parteigänger des Sturm und Drang gewesen ist, weiß man aus den 
Rezensionen in der Allgemeinen deutschen Bibliothek.17 Während Götz von 
Berlichingen dort noch als ein »Meisterstück[  ]« gefeiert wird,18 obgleich der 
Rezensent erhebliche Zweifel an der Aufführbarkeit äußert, heißt es über den 
Verfasser des Hofmeisters, dass dieser »die Hülfe der Kunst recht muthwillig 
verschmäht« habe, weshalb das Stück kein »schönes, meisterhaftes Ganzes ge-
worden« sei, sondern »bloß eine Reihe einzelner Gemählde«,19 und am Neuen 
Menoza tadelt Eschenburg die selbe »regellose, abentheuerliche Zusammenset-
zung, eben die gewaltsame Fortreissung des Lesers von einer Scene zur andern, 
eben die gewagten Züge der rohen, wilden Natur, die aller Kunst trotz[e]«,20 

16	 Vgl. Anm. 2. Deutsche Chronik auf das Jahr 1775, 2. Vierteljahr, 52. Stück, S. 414. Der 
Ausdruck ›Pinselkraft‹ stellt zugleich einen Bezug zu Horazens »ut pictura poesis« (aus 
der Ars poetica) her und zur Idee von der Verknüpfung von Dichtung und Malerei, 
wie man sie u. a. bei Wieland finden kann, wenn er sich erzählend einen Pinsel herbei-
wünscht (vgl. den ›Achten Brief‹ in [Christoph Martin Wieland,] Zwölf Moralische 
Briefe in Versen. Frankfurt und Leipzig [d. i. Heilbronn] 1752, S. 102).

17	 Vgl. Allgemeine deutsche Bibliothek 27. Bd., 2. St., 1776, S. 361 – 387 (zu Goethe, Lenz 
und Klinger) und 34. Bd., 2. St., 1778, S. 486 – 491 (zu Klinger, Hahn und Lenz); 
Eschenburg unterzeichnet mit Dz. und Mo. Bei mehreren aufeinanderfolgenden Re-
zensionen findet sich das Kürzel nur unter der jeweils letzten Rezension.

18	 Allgemeine deutsche Bibliothek 27. Bd., 2. St., 1776, S. 361.
19	 Ebd., S. 369.
20	 Ebd., S. 375.



17abraham kutters »der büchsenmacher« (1775)

wie man sie schon im Hofmeister finde. Vor diesem Hintergrund ist vom Re-
zensenten Eschenburg keine Bewunderung zu erwarten, wenn es um Kutters 
Büchsenmacher geht.

Die Handlung des Stücks lässt sich folgendermaßen zusammenfassen: Aga-
tha, die Tochter des Metzgers Haugern, hat ein Liebesverhältnis mit dem Büch-
senmacher Anton Treulich. Doch ihrer Liebe droht Gefahr, denn der Vater hat 
andere Pläne: Der neue Pfarrer Tiffel wirbt um die Tochter und hält gleich in 
der ersten Szene um ihre Hand an. Auch der Amtmann Harze sowie der Herzog 
haben ein Auge auf sie geworfen, doch ersteren hält Haugern für einen abge-
feimten »Erzvogel« (B 7) und die dreisten Annäherungsversuche des Herzogs 
hatte die selbstbewusste Agatha zuvor schon einmal erfolgreich abgewehrt. Aus 
Haugerns Mund erfährt der Leser die Vorgeschichte, wie der Herzog sich ver-
geblich über sie hermachte:21

Da komt der Herzog und mein Agethle war allein draussen, der geht zu ihr 
und sagt: Hab sie schon lang gesehen und hätt gern mit ihr gesprochen, 
sey so schön und hin und her, wie ers macht, bis es halt Ernst werden sollt. 
Aber ’s Agethle wollt nicht: Er kriegts, wirfts aufs Gras und übers her. 
Schreyen half da nichts; da thut sie, als wenn sie ihn mög und bitt ihn, er soll 
doch nur in d’Lauberhütten, wollen sich abziehen. Nun denkt er: ists 
grathen. ’s Agethle sagt: er soll sich zuerst abziehen, woll ihm d’Stiffel runter 
thun; oder – – nichts ! – – Sie zieht ihm den rechten Stiffel halb aus und – – 
watsch fort ! der Herzog kan ihn gschwind nicht wider an und nicht aus-
ziehn, kan ihr nicht nachlaufen, und so ist sie ihm entwischt und heim. Ist 
das nicht brav? (B 8 f.)

Haugern hegt die Hoffnung, dass seine Tochter durch eine gut gewählte Heirat 
sozial aufsteigen könne und sieht sie schon als »Frau Pfarrin« (B 6), gibt aber zu 
bedenken, dass sie in den Büchsenmacher vernarrt sei. Haugern selbst ist nicht 
unvermögend. Er hatte dem vorigen Amtmann dessen Gut abgekauft, als dieser 
plötzlich versetzt wurde, »hübsch angelegt, mit Springbrünnen und Lauberhüt-
ten« (B 8). Agatha aber mag nichts vom Pfarrer wissen: »Ich will den aber nicht, 
Vater, und bitt euch, plagt mich nicht lang !« (B  10) Auch wenn sie für »den 
Kanten Brot« hart arbeiten müsse, wolle sie doch nur den Büchsenmacher als 
Mann.

21	 Als Vorlage für diese Passage diente Schiebelers damals weit verbreitete und überaus 
populäre Romanze »Das Bauernmädchen und der Edelmann«, die Kutter mit diversen 
Details ausschmückte; vgl. Daniel Schiebeler, Auserlesene Gedichte, hg. von Johann 
Joachim Eschenburg, Hamburg 1773, S. 291 f.



18 arne klawitter

Für den Abend hat Haugern den Pfarrer und den ebenfalls neuen Amtmann 
Harze zum Essen eingeladen und Agatha soll sie bedienen. Tiffel erhofft sich 
durch die Vermittlung Harzens eine schnellere und günstige Entwicklung seiner 
Sache, doch die plumpe Aufdringlichkeit und das ungesittet-dreiste Benehmen 
Tiffels, aber auch die Albernheiten des Amtmanns und seine herablassende Art 
(»Gib ihr den Taumelbecher der Wollust zu kosten […] das Mädchen ists werth 
und dann weist du: je mehr Widerstand, je lieber mirs ist, das nährt die Be-
gierde.« B 17) bewirken bei Agatha das Gegenteil. Sie empfindet für die beiden 
zudringlichen Männer nur Verachtung. Dem vom Amtmann Harze aus Johann 
Wilhelm Ludwig Gleims scherzhaften Gedichten zitierten »Ich liebe nach Gele-
genheit« (B 22) setzt Agatha die Beständigkeit ihrer Liebe zu Anton entgegen. 
Dem Einwand der Magd Hanne, der Vater wolle aber den Pfarrer, begegnet sie 
schroff mit: »Halts Maul.« (B 23) Als in der siebenten Szene Agatha und Anton 
nach dem Arbeitstag endlich wieder zueinander finden, bricht zum Ende des 
ersten Aufzugs plötzlich auf dem Heuboden ein Brand aus.

Der zweite Aufzug beginnt mit einem Ortswechsel: Im herrschaftlichen 
Schloss bzw. Amtshaus resümieren Harze und Tiffel die Geschehnisse während 
der Feuersbrunst, zeigen sich erstaunt über die Entschlossenheit von Agatha 
und Anton, wie sie den Brand zu löschen suchten, fragen sich aber, was Anton 
»mit der Puteille voll Pulver« gewollt haben mag, »die er in das Feuer geworf-
fen« (B 28). Dabei kommt Harze auf den Einfall, Anton den Brand anzuhän-
gen: Er habe »das Feuer gelegt, aus Eifersucht« (B 29) und aus Verzweiflung 
über die Werbung des Pfarrers sowie über das Verbot des Vaters, seine Tochter 
weiterhin zu sehen. Gemeinsam mit Tiffel, der hofft, sich den Konkurrenten 
endlich »vom Halse« (B 29) schaffen zu können, verschwört sich der Amtmann 
gegen Anton und setzt beim Herzog eine Untersuchung in Gang mit dem 
Büchsenmacher als Beschuldigtem. Sie unterstellen Anton, den Brand absicht-
lich gelegt und eine Flasche Pulver hineingeworfen zu haben, um das Feuer wei-
ter anzufachen. Auch der Herzog wittert seine Chance, Rache an Agatha neh-
men zu können: »Warte, wir wollen dich zahm machen, Mädchen! du wirst für 
ihn bitten müssen; und nichts erhalten; oder du bequemest dich dann  –« 
(B 32).

Zur Verwunderung der Anwesenden gibt Anton ohne Weiteres zu, eine Fla-
sche Pulver ins Feuer geworfen zu haben, jedoch, wie er argumentiert, um es zu 
löschen. Auf diese Weise lässt der Verfasser das praktische Wissen des Büchsen-
machers einfließen und sorgt damit (auf der Darstellungsebene) für einiges Er-
staunen sowohl beim Herzog und Amtmann, als sicherlich auch bei den zeitge-
nössischen Lesern. Anton erklärt:



19abraham kutters »der büchsenmacher« (1775)

Ich hab es bey meinem Handwerk oft gesehen und erfahren, daß Pulver alles 
andere Feur im Augenblick gelöscht, und hab es hundertmal probirt; kan 
auch die Prob alle Augenblick noch machen. Vornehme gelehrte Leute, die 
ich deswegen auf meiner Wanderschaft gefragt, und denen ich allerley Ma-
schinen gearbeitet, haben mir darinn recht gegeben und gesagt, es komme 
von der plözlichen starken Ausdehnung her. Deswegen hab ich, schon lang, 
immer ein paar Bouteillen voll Pulver vorräthig, daß ich sie brauchen könne, 
wenn Feur auskommen sollt, es damit zu löschen. (B 33)

Doch der Herzog will nichts von dieser neuen Löschmethode wissen, hält alles 
für »leeres Geschwäz« (B 34) und lässt den Büchsenmacher von den Husaren 
abführen. Vom Amtmann erfährt der Herzog, dass dieser Antons wegen bei 
Agatha eine Abfuhr erhalten habe, und verlangt nun von Harze, dass er die 
Metzgerstochter heiraten solle. Dann nimmt die Handlung eine unerwartete 
Wendung: Haugern entdeckt die noch volle Pulverflasche im nassen Heu und 
ist nun selbst von Antons Unschuld überzeugt. Die Bürger stehen auf seiner 
Seite und fordern den Herzog auf, den Befehl zu widerrufen und das Urteil auf-
zuheben. Agatha will lieber sterben, als sich zur Hure machen zu lassen, und 
stellt sich zwischen die bewaffneten Husaren und Anton. Ein abgelenkter Flin-
tenkolben trifft sie tödlich an der Schläfe. Anton wird auf die Festung ver-
bracht. Haugern reut es am Ende und in Gedanken spricht er zu Anton: »Hätt 
ich sie dir gelassen, armer Tropf !« (B 39) Nicht nur das Leben seines einzigen 
Kindes ist dahin, sondern nach seinem Tod auch sein Vermögen: »ein hübscher 
Commißfall für die Herren!« (B 40) Anton sieht er als Soldat für den Herzog 
dienen und seinen gesamten Besitz, den er nun nicht mehr vererben kann, der 
Militärkasse zufallen. Während sich der Herzog störrisch weigert, seine Ent-
scheidung zurückzunehmen, kommt Haugern zur Einsicht, dass der soziale 
Aufstieg überhaupt nicht erstrebenswert sei, da den rechtschaffenen Bürger dort 
›oben‹ nur Niedertracht und Bosheit erwarten: »Liebs Kind, bleib gern im nied-
rigen Stand! da hab mirs mehr einer mit vornehmern zu thun als er selbst ist, 
geschweige mit dem Landsherrn –« (B 40).

IV. Frauenbilder

Bemerkenswert ist das in diesem Stück zur Darstellung gebrachte Frauenbild. 
Als eigentliche Heldin des Stücks tritt Agatha auf. Der Büchsenmacher Anton 
Treulich ist als ihr Geliebter lediglich Nebenfigur, obwohl die Berufsbezeich-
nung seiner Person dem Drama den Titel gibt, was wahrscheinlich dem Um-



20 arne klawitter

stand geschuldet ist, dass Bürger und Handwerker als bürgerliche Klasse bzw. 
soziale Schicht auf die Bühne gebracht werden. Wie in vielen Stücken des bür-
gerlichen Trauerspiels (Miss Sara Sampson, Minna von Barnhelm, Emilia Ga-
lotti) und Dramen des Sturm und Drang (Goethes Stella, Klingers Das leidende 
Weib, Gustchen in Lenzens Hofmeister, Evchen Humbrecht in Wagners Kin-
dermörderin) wird auch hier eine Frauengestalt und deren Schicksal in den 
Fokus gerückt.

Agatha wird als eine entschlossene und willensstarke Frauenfigur vorgestellt, 
die sich aus eigener Kraft den Zugriffen des Herzogs zu entziehen weiß. Sie ist 
nicht auf den Mund gefallen und vermag es auch sprachlich, den begehrlichen 
Zudringlichkeiten der Männer Kontra zu geben. Das wird ebenso im Verhältnis 
zwischen Vater und Tochter deutlich. Agatha beugt sich nicht demütig dem 
Willen ihres Vaters, sondern besteht auf ihren Ansprüchen, vor allem in der 
Frage, wer ihr als künftiger Ehemann bestimmt sein soll. Sie stellt selbstbewusst 
ihr Ideal beständiger Liebe der Unbeständigkeit wollüstig-erotischer Geplänkel 
und Liebesabenteuer entgegen, wie sie sich in Gleims ›scherzhaftem‹ Vers »Ich 
liebe nach Gelegenheit« manifestiert, der in diesem Kontext eben nicht mehr 
›scherzhaft‹ erscheint, sondern dichterisch einen patriarchalischen Hegemo
nialanspruch mit seiner voluptuösen Begehrensstruktur zum Ausdruck bringt, 
der in Harzens Äußerung gipfelt: »Sie ist ja nur ein Mädchen.« (B 16) Seine er-
gänzenden Worte, Mädchen würden keineswegs einen Mann lieben, sondern 
vielmehr die »Mannheit«, akzentuiert noch einmal diese patriarchal-libidinöse 
Auffassung. Im zweiten Aufzug wird der ›Mannheits‹-Diskurs vom Herzog wie-
der aufgerufen mit den Worten: »Warte, wir wollen dich zahm machen, Mäd-
chen!« (B 32)22 Hinsichtlich der dramatischen Struktur ist bemerkenswert, dass 
diesen herzoglichen Worten eine ganze Szene eingeräumt wird, was ihren Stel-
lenwert nochmals unterstreicht.

Agatha aber weiß sich zu verteidigen. Ihr Auftreten und Handeln spricht das 
genaue Gegenteil: Sie ist eben nicht ›nur ein Mädchen‹ in dem abwertenden 
Sinne, den der Amtmann suggeriert, und es handelt sich auch nicht um die 
›Zähmung einer Widerspenstigen‹, wie es der auf Vergeltung für Agathas 
Zurückweisung sinnende Herzog sich vorstellt. Agatha vertritt weiter vehement 
ihren auf Liebe gründenden Anspruch auf Anton – und es ist in erster Linie 
Agatha, die diesen Liebesanspruch erhebt und nicht der Mann. Mit dem per-
sönlichen Anrecht auf die eigene Wahl des Ehegatten sind die Konditionen der 
bürgerlichen Moralvorstellung und Lebensweise gegenüber der patriarchalischen 

22	 Hier mit literarischer Referenz auf William Shakespeares Komödie Der Widerspensti-
gen Zähmung (The Taming of the Shrew).



21abraham kutters »der büchsenmacher« (1775)

Welt des Adels und seiner Beamten (Herzog und Amtmann) und der im wört
lichen Sinne ›teuflischen‹ Geistlichkeit (Tiffel),23 die deren Hegemonie mora-
lisch stützt, unmissverständlich formuliert. Kutters Büchsenmacher macht zu-
gleich deutlich, dass die bürgerliche Moralvorstellung – wie es schon Lessing ge-
zeigt hat – nicht nur männlich geprägt ist oder anders gesagt, dass ihr Gegenteil, 
die feudal-patriarchalische Ordnung, für die bürgerliche Frau fatal ist, denn ein 
Frauenleben hat in der patriarchalen Welt keinen Wert: »Sie ist ja nur ein Mäd-
chen.« (B  16) Dieser Zusammenhang verleiht schließlich dem dramatischen 
Ende, wenn Agatha sich selbstlos zwischen die Husaren und Anton stellt und 
dabei tödlich verletzt wird, eine diskursive Begründung.

Es ging Kutter mit seinem Büchsenmacher auch darum, die sozialen Bedin-
gungen und Begehrensstrukturen sichtbar zu machen, die das bürgerliche Le-
ben Ende des 18. Jahrhunderts determinierten, was er im Vorwort damit unter-
streicht, dass der Stoff aus Gerichtsakten gezogen sei. Es ging ihm wie anderen 
zeitgenössischen Dramatikern (genannt seien in erster Linie Lenz, Wagner und 
Schubart) um die Bloßlegung der Existenzbedingungen gesellschaftlichen Übels: 
das Prekariat des Hofmeisterstandes, Kindermord, Zwangsrekrutierung und 
Soldatenhandel. Letzteres bestimmt auch das Schicksal Antons. Der »Com
mißfall für die Herren« (B 40), den Haugern in seinen Schlussworten erwähnt, 
betrifft nämlich nicht nur dessen Vermögen, sondern auch Antons Zukunft. 
»[D]er Herzog wird einen so saubern Menschen ohnehin lieber zu seinem Sol-
daten als zu der Jungfer Haugern Mann haben wollen,« (B 15 f.) bemerkt der 
Amtmann Harze über den Büchsenmacher schon in der dritten Szene gegen-
über Haugern. Mit aller nötigen Deutlichkeit wird in diesem bürgerlichen 
Trauerspiel also auch die damals gängige Praktik der Soldatenrekrutierung vor 
Augen geführt: Statt bürgerlicher Ehemann zu sein, wird Anton Treulich Soldat 
des Herzogs, und vermutlich spielt genau darauf Schubart, der in vielerlei 
Hinsicht an Carl Eugen von Württemberg gedacht haben dürfte, mit den dem 
Autor ins Ohr gesagten Worten an: »Aus politischen Ursachen kann ich dein 
Gemälde nicht in einen Auszug bringen.«24

23	 Gleichzeitig könnte Kutter mit diesem Namen auf die Figur des Magisters Tuffelius in 
Friedrich Nicolais Roman Das Leben und die Meinungen des Herrn Magister Sebal-
dus Nothanker (3 Bde., 1773 – 76) angespielt haben.

24	 Deutsche Chronik auf das Jahr 1775, 2. Vierteljahr, 52. Stück, S. 413.



22 arne klawitter

V. Episteme versus téchne

Neben den Begehrensstrukturen und den damit verbundenen Machtverhältnis-
sen thematisiert Kutters Drama auch die Wissensordnungen aufklärerischen 
Denkens. Wenn Anton als Büchsenmacher in Aktion tritt als jemand, der alle 
Arten von Feuerwaffen herstellt und repariert wie Handbüchsen, aber auch grö-
ßere wie Kanonen und Bombarden, dann unter speziellen Bedingungen: Zum 
Löschen des auf dem Heuboden ausgebrochenen Feuers, das sich offenbar 
selbst entzündet hat (daher der Verweis zuvor auf den Geruch des nassen Heus), 
bringt Anton Erfahrung und Fachwissen ein. In der nachfolgenden gegen ihn 
angestrengten Untersuchung erklärt er: »Ich hab es bey meinem Handwerk oft 
gesehen und erfahren, daß Pulver alles andere Feur im Augenblick gelöscht, 
und hab es hundertmal probirt« (B 33). Und er bietet an, eine Probe zu geben, 
doch daran sind weder der Herzog noch der Amtmann interessiert: Technische 
Details sind nicht ihr Metier.

Was ist das für ein Wissen, das Anton sich angeeignet hat? Wie unterschei-
det es sich von der vermeintlichen Belesenheit, die Tiffel und Harze kundtun, 
wenn sie sich ›mit fremden Federn schmücken‹, oder von dem Machtwissen, 
das der Herzog ausübt, indem er eine Untersuchung gegen Anton anstrengt?

Zunächst einmal ist offensichtlich, dass es sich um ein technisches Fachwis-
sen handelt, das sich Anton im Zusammenhang mit seinem Beruf als Büchsen-
macher durch seine handwerkliche Tätigkeit erworben hat. Es ist ein prakti-
sches Wissen, zurückgehend auf die griechische téchne, das dazu bestimmt ist, 
in der alltäglichen Praxis angewendet zu werden und etwas hervorzubringen;25 
ein Know-how, bei dem es nicht wie bei der theoretischen Erkenntnis auf 
Wahrheit ankommt, sondern auf Wirksamkeit. Die Aufklärung trug diesen ver-
schiedenen Wissensarten sehr wohl Rechnung. Vor allem Johann Georg Krü-
nitz schenkte in seiner 1773 begonnenen Oeconomischen Encyclopädie, oder all-
gemeines System der Land- Haus- und Staats-Wirthschaft in alphabetischer 
Ordnung (fortgeführt bis 1858) diesem technischen Wissen Aufmerksamkeit, 
indem er den Versuch unternahm, sämtliches aufgeklärtes Wissen zu Wirt-
schaft, Handwerk und Technik zusammenzuführen.

Anton erklärt, er habe während seiner handwerklichen Tätigkeit verschie-
dene »[v]ornehme gelehrte Leute, […] deswegen auf [s]einer Wanderschaft ge-
fragt« und sie hätten ihm darin Recht gegeben und gesagt, der Effekt »komme 

25	 Vgl. allgemein dazu Rudolf Löbl, Texnh-Techne. Untersuchungen zur Bedeutung die-
ses Worts in der Zeit von Homer bis Aristoteles, 3 Bde., Würzburg 1997 – 2008.



23abraham kutters »der büchsenmacher« (1775)

von der plözlichen starken Ausdehnung« des zum Löschen verwendeten Pulvers. 
Er habe deshalb »immer ein paar Bouteillen voll Pulver vorräthig«, damit er sie 
gebrauchen könne, »wenn Feur auskommen sollt, es damit zu löschen«. (B 33)

Das ist keine literarische Erfindung Kutters, sondern faktisches Wissen der 
Zeit. Unter der Überschrift »Ein Mittel zum Feuerlöschen« war 1771 in einem 
Beitrag im Hannoverischen Magazin zu lesen:

Es ist eine bekannte Würkung der Alaune, daß wenn man sie auflöst, und in 
Holz einziehn läßt, solches im Feuer unversehrt erhalten werde. Wenn die 
Feuersbrunst weiter um sich greift, als daß man Handsprützen mit Vortheil 
gebrauchen könnte, so werfe man gläserne oder auch aus Leimen, so groß als 
Canonenkugeln gedrehte Kugeln ins Feuer.26

Diese Kugeln, so heißt es weiter, seien mit »fein gestoßnem Alaune« gefüllt, 
das ist das schwefelsaure Doppelsalz von Kalium und Aluminium (Kaliumalu-
miniumsulfat), und in die Mitte werde »ein Schuß Pulver gethan, der sich 
durch einen Schwefelfaden entzündet, der zur Mündung, die mit Harz oder 
Pech dicht vermacht seyn muß, heraus geht«. Man könne auch andere Behält-
nisse wie Flaschen verwenden. »Das Feuer soll auf diese Weise nicht nur schleu-
nig gedämpft werden, sondern auch an den Orten, die auf vorbemeldete Weise 
gelöscht worden, nicht wieder zünden. Wenn man noch überdies feinen an
gefeuchteten Sand ins Feuer hinzuwirft, so soll dieser die Würkung des Alaun-
pulvers beschleunigen.«27

Diese Technik geht zurück auf Beobachtungen des Chemikers und Apothe-
kers Claude-Joseph Geoffroy (1685 – 1752) sowie seines Bruders Étienne François 
Geoffroy (1672 – 1731) und wurde später sowohl von Johann Georg Volckamer 
d. J. (1662 – 1744) als auch von Michael Christoph Hanow (1695 – 1773) aufgegrif-
fen. Das Wissen von der feuerlöschenden Wirkung ›wandert‹ nun gleichsam 
durch die gelehrten Journale, Intelligenzblätter und Magazine, bis es schließ-
lich, bei Krünitz angelangt, Eingang in die Oeconomische Encyclopädie findet.28 
Kutter, der sich bereits in anderer Hinsicht als aufmerksamer Leser von Zeitun-
gen und gelehrten Zeitschriften erwiesen hat, wird ihm vielleicht im Churbaie-

26	 Hannoverisches Magazin, 28. Stück, 8. April 1771, Sp. 445 f.
27	 Ebd., Sp. 447 f.
28	 Vgl. Churbaierisches Intelligenzblatt, Nr. VIII, München, 20. April 1771, S. 95; vgl. 

auch Gemeinnützige Abhandlungen, 85. Stück, Göttingen, 13. November 1773, S. 684; 
Münchner Intelligenzblatt, Nr. 31, 16. August 1777, S. 284; leicht modifiziert wieder-
abgedruckt in: Johann Georg Krünitz, Oeconomische Encyclopädie oder allgemeines 
System der Staats-Stadt-Haus- u. Landwirthschaft, 13. Theil, Berlin 1778, S. 92.



24 arne klawitter

rischen Intelligenzblatt oder aber im Hannoverischen Magazin von 1771 begeg-
net sein.

Mit Antons Auftritt und seinem Fachwissen wird im Drama ein epistemi-
sches Spannungsfeld eröffnet, indem zwei Wissensarten, nach antiker Unter-
scheidung29 episteme und téchne, miteinander konfrontiert werden, nur handelt 
es sich im ersten Fall nicht um wirkliche theoretische Erkenntnisse. Übertragen 
auf das 1775 publizierte Schauspiel könnte man sagen, Kutter setzt handwerk
liches Wissen gegen geistlose Belesenheit und eröffnet mit dem eingeleiteten 
Untersuchungsverfahren noch einen dritten Eckpunkt der Überlegung, näm-
lich das Machtwissen des Herzogs unter Zuhilfenahme juristischer Beweisauf-
nahme und Protokollierung. In dieser Hinsicht sollte nicht vergessen werden, 
dass der Verfasser im Vorwort erklärt, dass eben solche »gerichtliche Akten« 
dem Trauerspiel zugrunde lagen, also ein Wissen, das aus menschlichen Hand-
lungen, aus mehr oder weniger zufälligen (oder im Gegenteil intendierten) Ge-
schehnissen und Zusammenhängen einen ›Fall‹ macht.

Bei genauerer Betrachtung des Textes wird die Spannung zwischen prakti-
schem Wissen und geistloser Belesenheit auch an anderen Stellen sichtbar, ins-
besondere, wenn man sich den Dialogen zwischen Tiffel und Harze zuwendet. 
Wozu setzen diese beiden Gegenspieler Antons ihre Belesenheit ein? An den 
Einwürfen Harzens wird offenbar, dass er poetische Verse (u. a. von Wieland, 
Heinse und Gleim) nicht nur zur Unterhaltung bei Tisch einwirft, sondern um 
mit seiner bürgerlichen Halbbildung zu protzen und seine Anzüglichkeiten zu 
kaschieren:

»Was ich beschwören kan, ist, daß Cupidens Pfeil
Durch eine Marmorbrust wie durch die weichste dringet […]
Ein reiches Weib macht alles gut
Obgleich der Pursche viel verthut […]
Ich bin kein Freund der Ehlichkeit
Das sag ich ohne Scheu […]« (B 21)

Angebliche Belesenheit wird benutzt, um das eigene Begehren zu verklausu
lieren. Wenn der Herzog mit den Worten, »diese Nymphe [sei] alles werth«, 
Harze dazu auffordert, er möge doch Agatha ehelichen, antwortet dieser, indem 
er sein Begehren mit einem mythologischen Code, der in dieser Zeit bereits ein 
fester Bestandteil nicht nur der südwestdeutschen ›Provinzial-Sprache‹ ist, mit-

29	 Aristoteles unterscheidet bekanntlich drei Arten des Wissens: episteme, téchne und 
phronesis: wissenschaftliches, praktisches und ethisches Wissen.



25abraham kutters »der büchsenmacher« (1775)

teilt: »Die Nymphe ist – – noch gar zu rasch. Eher mag sie Herr Tiffel in den 
eleusinischen Geheimnüssen einweyhen und – – degoutiren.« (B 35)

Angelesenes Wissen, oberflächliche Kenntnisse von Kulturgeschichte und 
anakreontischer Dichtung dienen nicht der Erkenntnis, sondern der Dissimula-
tion patriarchalischer Begehrensmechanismen. Agatha durchschaut diese Strate-
gie, ganz im Gegensatz zur Magd Hanne, die, so Agatha, »nie nichts« sieht und 
der sie die gleiche Unbeständigkeit und ›Liebeslosigkeit‹ vorwirft wie dem Amt-
mann und dem Pfarrer: »Nichts? da haben wir auch wi[e]der eine ›Ich liebe 
nach Gelegenheit‹ bald so bald so !« (B 23) Hanne, so wird in diesem Dialog 
deutlich, hätte an ihrer Stelle die Werbung Tiffels akzeptiert und wäre gern 
»Frau Pfarrin« geworden, allein schon des sozialen Aufstiegs wegen.

Noch eine weitere Bemerkung verdient in diesem Zusammenhang Aufmerk-
samkeit: »[E]in Quintchen Genie ist besser als ein Centner Gelehrsamkeit,« 
(B 20) tönt es (in Abwandlung des Sprichworts »Ein Quentchen Mutterwitz ist 
besser als ein Centner Schulwitz.«) aus Tiffels Mund. Das hätte auch Anton sa-
gen können, doch fehlt ihm die Gelegenheit dazu, denn vom Abendessen und 
der Tischgesellschaft ist er ausgeschlossen. Das ›Genie‹ scheint sich hier nicht 
auf das praktische Wissen der téchne zu beziehen, sondern auf das Geniewesen 
des 18. Jahrhunderts (und somit auf das poietische Wissen). Zugleich eröffnet 
sich mit der Nähe zur Kunst (Kunstgriff, List, Simulation, aber auch wissens
geleitete Hervorbringung des Kunstwerks) eine weitere Dimension der téchne, 
nämlich zum Autor-Künstler.30

In Kutters Drama sind folglich alle drei aristotelischen Wissensformen prä-
sent. Dabei kristallisiert sich auf der Basis der Wirksamkeit eine Form des prak-
tischen Wissens als genuin bürgerlich heraus, ja ein ganzes Ensemble von Wis-
sensstrategien: Der Handwerker auf der Bühne bringt sein Fachwissen zum 
Einsatz, die Frau als das Objekt männlichen Begehrens deckt die hegemonialen 
Verschleierungsstrategien auf, der Kunsthandwerker (Autor) bedient sich ge-
richtlicher Akten, um anhand eines dokumentierten ›realen‹ Falles die soziale 
Bedingtheit menschlichen Handelns aufzuzeigen, nach den Ursachen zu fragen 
und, wenn nötig, die bestehenden Existenzbedingungen in Frage zu stellen, so, 
wenn der auf Rache sinnende Anton über den Herzog sagt: »… ich will seine 
Furie seyn! will ihm den Vor[ge]schmack der Hölle geben.« (B 39)

30	 Vgl. Michael Wetzel, Autor-Künstler. Ein europäischer Gründungsmythos vom schöp-
ferischen Individuum, Göttingen 2020, S. 85 – 92.



26 arne klawitter

VI. Fazit

Auch wenn am Ende kein deutlich politisches Interesse erkennbar wird, die ›las-
terhaften Verbrecher‹ straffrei ausgehen und die ›tugendhafte Unschuld‹ in der 
Gestalt Agathas stirbt, lässt sich die Dramatik des Büchsenmachers nicht allein 
im Sinne des aristotelischen Harmatia-Konzepts auf das Muster einer Tugend-
Laster-Schematisierung reduzieren, indem der Text in einem hohen Maß Mit-
leid mit einer leidenden Unschuld erregt.31 Ob Agatha wirklich so eindeutig den 
Typus der leidenden Unschuld verkörpert und ihr Tod als Selbstopfer zu bewer-
ten ist, bleibt fraglich. Auch ist die dramatische Struktur, wie mit Blick auf die 
Differenzierung von Wissensformen und den Einsatz von Wissen sowie in Hin-
sicht auf die hegemonialen Verschleierungsstrategien gezeigt wurde, weit sub
tiler, als eine gattungstheoretische Typologie es darzustellen vermag.32

Als sozialkritische Tragödie (mit Standesbewusstsein und Gesellschaftskritik) 
hatte Kutters Büchsenmacher unmittelbar nach seinem Erscheinen Schubarts 
Aufmerksamkeit erregt. Für das Interesse der Stürmer und Dränger an diesem 
Schauspiel zeugt eine weitere Rezension, die Heinrich Leopold Wagner (1747 – 
1779) in der Ausgabe vom 15. September 1775 der Frankfurter gelehrten An
zeigen anonym veröffentlicht hat.33 Sie lässt zwar auf den ersten Blick nichts 
Außergewöhnliches erkennen, zumal sich Wagner so gut wie jeglichen Urteils 
über die ästhetische Qualität des Stückes enthält und stattdessen lediglich sei-
nen Inhalt resümiert mit der abschließenden Bemerkung, dass die Sache »einer 
wahren Geschichte ähnlich« sehen würde.34 An einer Stelle geht er aber dann 
doch noch auf die Personengestaltung ein, wobei er vor allem die Darstellung 
der Figur Harzes lobt, »eines Genies von der ersten Größe, in dessen Schilde-
rung der Verfasser vorzüglich glücklich gewesen ist«.35

31	 Vgl. dazu Cornelia Mönch, Abschrecken oder Mitleiden. Das deutsche bürgerliche 
Trauerspiel im 18. Jahrhundert. Versuch einer Typologie, Tübingen 1993, S. 309 – 311.

32	 Für Karl Guthke, der das anonym und ohne Ortsangabe gedruckte Stück »keinem 
bekannten Sturm-und-Drang-Dramatiker zuweisen« konnte, passt es »thematisch 
bei  aller banalen und absurden Vergröberung in die geniezeitliche gesellschafts
kritische Konzeption des bgl. Tr[auerspiels]. im Gefolge der ›Emilia Galotti‹«, vgl. 
Karl S. Guthke, Das deutsche bürgerliche Trauerspiel, 6. Aufl., Stuttgart/Weimar 
2006, S. 92.

33	 Die Verfasserschaft wird nachgewiesen in Elisabeth Genton, La Vie et les Opinions 
de  Heinrich Leopold Wagner (1747 – 1779), Frankfurt a. M. / Bern / Cirencester 1981, 
S. 455.

34	 Frankfurter gelehrte Anzeigen, Nro. LXXIV, 15. September 1775, S. 617 f., hier S. 618.
35	 Ebd., S. 617.



27abraham kutters »der büchsenmacher« (1775)

Die Nähe zum Drama des Sturm und Drang wird im Büchsenmacher vor 
allem in dem zweiten Aufzug deutlich, der zwar mit knapp 13 Oktavseiten einen 
weit geringeren Umfang aufweist als der erste mit 23 Seiten, aber im Gegensatz 
zu diesem aktionsgeladener und dramatisch dynamischer ist. Für den ersten 
Aufzug sind Sprichwörter und Redensarten konstitutiv ebenso wie sprechende 
Namen und angelesene Zitate. Im zweiten Aufzug überstürzen sich dann die 
Ereignisse und Antons Aktionismus rückt in den Blickpunkt.

In der Forschung, wenn sie den Büchsenmacher, zumeist ohne den Text dem 
Autor Abraham Kutter zuzuschreiben,36 innerhalb der letzten dreißig oder vier-
zig Jahre entweder zufällig oder innerhalb gattungstypologischer Betrachtungen 
wahrgenommen und diskutiert hat, wurde dem Stück eine literarische Qualität 
zumeist abgesprochen. Karl Guthke beispielsweise kritisiert die »banalen und 
absurden Vergröberung[en]«.37 ›Banal‹ ist das Stück jedoch keineswegs. Der pri-
märe Grund dafür, warum es Kritikern bislang so schwergefallen ist, dem Büch-
senmacher eine literarische Qualität zuzugestehen, liegt sehr wahrscheinlich in 
der volkstümlichen, teils groben Sprache, die Kutter in den Dialogen verwendet 
und die schon Eschenburg abgestoßen hat. Da sich aber mit der Zeit die Auf-
fassungen über Sprachgebrauch, vor allem aber über den literarischen Einsatz 
von Mundart und volkstümlichen Wendungen grundlegend verändert haben, 
ist das heute, fast 250 Jahre nach Erscheinen des Schauspiels kein Grund mehr, 
sich bei der Lektüre und Beurteilung literarischer Texte von solchen überkom-
menen, keinesfalls vorurteilsfreien Ansichten leiten zu lassen.

Kutter war als Autor gewiss kein Stürmer und Dränger, sondern ein Gelegen-
heitsdramatiker ohne bedeutende literarische Verbindungen, von dem neben 
dem Büchsenmacher nur der Rekrut Rehkater (1797) bekannt ist. Aber Der 
Büchsenmacher gewinnt für uns heute literaturgeschichtlich durch die Rezen
sionen von Schubart und Wagner an Bedeutung, die uns das Stück aus einer an-
deren Perspektive wahrnehmen und neu lesen lassen. Kutter bringt nicht nur 
Handwerker auf die Bühne, sondern den Büchsenmacher aufs Titelblatt. Er übt 
offene Kritik an der Willkür des Adels und der Niedertracht der Amtmänner 
und Geistlichen. Die Sozialkritik sprengt zwar nicht die Gattungsgrenzen, aber 
subtile Formen der Problematisierung von Begehrens- und Wissensstrukturen 
sind erkennbar und auch das Frauenbild verdient besondere Aufmerksamkeit. 
In dramatischer Hinsicht wird die Einheit des Raumes überschritten: Die 
Handlung spielt zuerst im Hause des Vaters Haugern, in der siebenten Szene 
sieht man den Heuboden brennen. Der zweite Aufzug ist hinsichtlich des Orts 

36	 Die einzige Ausnahme ist der regionalhistorische Aufsatz von Werner Heinz.
37	 Guthke, Das deutsche bürgerliche Trauerspiel, S. 92



28 arne klawitter

zweideutig. Es heißt: »im Herrschaftlichen Schloß oder Amtshauß« (B 28). Statt 
einer konkreten Ortsangabe werden alternativ zwei mögliche Lokalitäten ins 
Auge gefasst. Zeitlich ist die Handlung um die zentrale Szene der Feuersbrunst 
konstruiert. Es gibt ein ›vor‹ und ein ›nach‹ dem Feuer.

Schließlich bietet das sprachliche Spiel mit den Mundarten interessante 
selbstreflexive Momente. Im Alemannischen ist mit ›Heubühne‹ der Heuboden 
gemeint, doch wenn es im Text heißt: »’s nasse Heu auf der Bühne stinkt so« 
(B 25), dann entsteht daraus bei der Lektüre und erst recht bei der Aufführung 
ein selbstreflexiver Effekt: Der Blick wird auf die Inszenierung, genauer gesagt, 
auf das Feuer auf der Bühne als Teil der Inszenierung gelenkt. Dass dieser selbst-
reflexive Bezug nicht zufällig oder ungewollt ist, legt eine Passage aus dem Vor-
bericht nahe, wo der Verfasser auf die Aufführung von Pierre-Laurent Buirette 
de Belloys Drama Le Siège de Calais (dt. ›Die Belagerung von Calais‹, erschie-
nen 1765) zu sprechen kommt, für die »jüngsthin ein kriegerischer Directeur 
[…] mit kleinen Bomben, Kanonen etc. und einem dutzend Soldaten« die 
Bühne »würklich belagern und unter thätiger Beschieß- und lieblicher Besin-
gung vaterländischer Arien erobern ließ«. (B 3) Die Inszenierung ist so zu einem 
Teil des Textes geworden und Inszenierbarkeit bleibt gleichermaßen Teil der 
dramatologischen Überlegungen. Die Frage, inwiefern ihre Stücke für die 
Bühne überhaupt tauglich sind, stellte sich für Lenz und Goethe genauso wie 
für Wagner. Die Feuerszene lässt auch Kutter zunächst an der Aufführbarkeit 
seines Stückes zweifeln. Es gibt aber noch einen anderen Grund, warum das 
Schauspiel nicht in den zeitgenössischen Listen aufgeführter Stücke zu finden 
ist, denn für eine öffentliche Vorstellung hätte es der obrigkeitlichen Genehmi-
gung bedurft, die bei einem derart hochbrisanten Thema mit Sicherheit nicht 
zu erwarten war.



JULIA BOHNENGEL

DER BRÄUTIGAM ALS PUPPE:  
ZU EINER FRÜHEN THEATERREDE AUGUST VON KOTZEBUES (1778)

Abstracts

Eines der frühesten Zeugnisse August von Kotzebues zum Theater, das sich erhalten hat, 
ist der Epilog Röschen an das Parterre in Jena, den der etwa Sechzehnjährige 1778 für das 
studentische Liebhabertheater in Jena verfasste. Vermutlich hat Kotzebue bei der Theater-
aufführung der studentischen Laien den Epilog selbst in Mädchenkleidern und in der 
Rolle der einzigen weiblichen Figur des gespielten Stücks, Johann Christian Bocks Der 
Bettler (1771), vorgetragen und dabei ein virtuoses intertextuelles, metapoetisches und per-
formatives Spiel entfaltet: Die Handlung des Bettlers fortschreibend spricht hier eine 
weibliche Figur, die ihren Bräutigam scherzhaft als Puppe betrachtet und ihrer eigentlichen 
Liebe – der Leidenschaft für das Theater – Ausdruck verleiht. Damit partizipiert Kotzebue 
nicht nur erstaunlich früh an der Literarisierung des Genres Theaterrede in Deutschland, 
sondern zeigt sich innovativ auch in der Sensibilisierung für die Konstruktion von Ge-
schlechterkonzepten.

One of August von Kotzebue’s earliest surviving documents relating to the theatre is the 
epilogue Röschen an das Parterre in Jena, which the sixteen-year-old wrote in 1778 for the 
student amateur theatre in Jena. It is likely that Kotzebue performed the epilogue himself 
in girls’ clothes and in the role of the female character of Johann Christian Bock’s Der Bett
ler (1771), staged by this amateur student theatre. This was a virtuoso intertextual, me-
ta-poetic and performative game: Continuing the plot of Der Bettler, a young, self-con
fident female character speaks here, jokingly referring to her groom as a doll and express-
ing her true love – a passion for the theatre. Kotzebue therefore not only shapes artistically 
the literary genre of the epilogue at a surprisingly early moment in Germany, he also proves 
to be innovative in his playful awareness of the construction of gender concepts.

Was über die Anfänge von August von Kotzebues (1761 – 1819) vielfältiger Thea-
tertätigkeit bekannt ist, lässt sich hauptsächlich durch seine Selbstzeugnisse re-
konstruieren. Aufschluss gibt hier vor allem die 1796 veröffentlichte Skizze 
Mein literärischer Lebenslauf, in der er als arrivierter Autor auf die Geschichte 
seiner Lektüren, seiner Ausbildung, auf die Anfänge seiner schriftstellerischen 
Versuche und zugleich auf den Beginn seiner Theaterleidenschaft zurückblickt: 
Ein erster dramatischer Versuch, Die Verschwörung des Catilina, stammt be-
reits aus seiner Gymnasialzeit,1 doch kannte er die Bühne schon sehr früh auch 

1	 August von Kotzebue, Mein literärischer Lebenslauf, in: Ders., Die jüngsten Kinder 
meiner Laune. Fünftes Bändchen. Leipzig 1796, S. 123 – 243, hier S. 171.

© 2026 Julia Bohnengel, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83536069-002 | CC BY-NC-ND 4.0

https://doi.org/10.46500/83536069-002


30 julia bohnengel

von ihrer praktischen Seite. Bereits im November 1776 stand er zusammen mit 
seiner Schwester Amalie und mit Goethe bei der Uraufführung von dessen Ge-
schwistern auf der Bühne des Weimarer Liebhabertheaters.2 Insbesondere aber 
kam er seit dem Frühjahr 1777 in Jena, wo er sich auf das Jurastudium vorberei-
tete, mit einem studentischen Liebhabertheater in Berührung, das sofort sein 
Interesse weckte. Dort übernahm er als sehr junger Mitspieler wohl in erster Li-
nie Frauen- und Mädchenrollen:

Auch in Jena blieb meine Liebe für die edle Schauspielkunst nicht ohne 
Nahrung; denn als ich dort ankam, fand ich bereits ein Liebhabertheater 
von Studenten errichtet, und es war natürlich mein erstes Bestreben, als Mit-
glied desselben aufgenommen zu werden. Die jungen Damen auf Academien 
weigern sich auf solchen Studententheatern Rollen zu übernehmen, und ich 
glaube, sie thun recht wohl daran. Schlimm ist es freylich, daß man dadurch 
genöthigt wird, Jünglinge in Weiberkleidern auftreten zu lassen; denn, 
obgleich bartlos, behalten sie doch immer ein sehr linkes Ansehn. Meiner 
Jugend wegen wurde auch ich zu Frauenzimmerrollen bestimmt, und ich 
kann nicht ohne Lachen daran denken, daß ich in den sechs Schüsseln [von 
Gustav Friedrich Wilhelm Grossmann] die Frau von Schmerling im Reif-
rock, und außerdem noch so manche andere, zärtliche und naife Mädchen-
rolle gespielt habe.3

»Schlimm« erscheint Kotzebue im Rückblick nicht der ihm auferlegte ge-
schlechterspezifische Rollenwechsel, auch wenn er sich darüber distanzierend 
erheitert, sondern die mit ihm verbundene Gefahr, die Illusion der dargestellten 
Wirklichkeit auf dem Theater zu unterlaufen. Damit ist zugleich einer der 
Gründe benannt, warum es in Europa seit dem 16. Jahrhundert (mit Ausnahme 
des englischen Theaters) nicht mehr üblich war, Frauenrollen durch junge 
Männer (›boy actors‹, ›Mädchen-Darsteller‹) zu besetzen – zumindest was die 
Berufsschauspieler betraf:4 Neben dem schwindenden Einfluss der Kirche und 
dem Erstarken einer adeligen Frauenkultur förderte das Realitätsverständnis der 
Renaissance die Präsenz von Schauspielerinnen auf der Bühne.5 Dabei vollzog 

2	 Vgl. den Kommentar in: Johann Wolfgang von Goethe, Werke. Kommentar und Re-
gister. Hamburger Ausgabe in 14 Bänden. Band 4: Dramatische Dichtungen II. Textkri-
tisch durchgesehen und kommentiert von Wolfgang Kayser, München 1990, S. 608.

3	 Kotzebue, Mein literärischer Lebenslauf, S. 180 f.
4	 Vgl. zur Präsenz weiblicher Schauspielerinnen auf den europäischen Bühnen Ruth B. 

Emde, Schauspielerinnen im Europa des 18. Jahrhunderts. Ihr Leben, ihre Schriften 
und ihr Publikum, Amsterdam, Atlanta 1997, S. 34 – 45.

5	 Renate Möhrmann, Einleitung. In: Dies. (Hrsg.), Die Schauspielerin. Zur Kultur
geschichte der weiblichen Bühnenkunst, Frankfurt a. M. 1989, S. 7 – 25, hier S. 10 f.



31﻿

sich allerdings die »Ablösung der Mädchendarsteller […] in einem langwieri-
gen, etwa 200 Jahre dauernden, höchst widersprüchlichen Prozeß.«6 Das betrifft 
auch noch das 18. Jahrhundert und den Umstand, dass damals »auf allen sozia-
len Ebenen gespielt« wurde: von »Fahrende[n] oder Bürger[n]« bis zu »Adeli
ge[n] und Fürsten: sie stehen alle auf der Bühne.«7 Während in Deutschland 
seit dem späten 17. Jahrhundert Berufsschauspielerinnen im Wandertheater 
nachzuweisen sind,8 während etwa auch im adeligen Liebhabertheater – wie in 
Weimar – Frauen auf der Bühne agierten, gestaltete sich die Situation im Kon-
text des studentischen Liebhabertheaters anders: Das Theater war hier als Me-
dium des Vergnügens und der Unterhaltung noch immer schlecht beleumundet, 
obwohl es gerade die »Führungsschichten der ständischen Gesellschaft, die Ade-
ligen und Akademiker, oder, institutionell gesehen, Hof und Universität« wa-
ren, die den »Aufschwung des Liebhabertheaters im letzten Drittel des 18. Jahr-
hunderts« beförderten.9 So war beispielsweise das studentische Liebhabertheater 
in Göttingen in den 1760er und 1770er Jahren zwar offiziell verboten, doch 
konnten Studenten hin und wieder die Erlaubnis für eine Aufführung er
halten.10 »Als verderblicher Zeitvertreib mißbilligt, spielte das Studententheater, 
mehr oder weniger halböffentlich, immer an der Grenze des Erlaubten«,11 so 
dass Theaterspielen in Jena Frauen – also vermutlich den weiblichen Verwand-
ten der Studenten oder etwa auch den Professorentöchtern – wohl nicht verbo-
ten, sondern aus Gründen der rufschädigenden Wirkung verschlossen blieb.

In diesen Kontext lässt sich eines der frühesten erhaltenen Dokumente Kot-
zebues zum Theater einordnen, das er für das studentische Liebhabertheater in 

	 6	 Ebd., S. 14.
	 7	 Reinhart Meyer, Von der Wanderbühne zum Hof- und Nationaltheater, in: Rolf 

Grimminger (Hrsg.), Deutsche Aufklärung bis zur Französischen Revolution 1680 – 
1789 (= Hansers Sozialgeschichte der deutschen Literatur, 3), München 1980, S. 186 – 
216, hier S. 189.

	 8	 Vgl. Anna Helleis, Faszination Schauspielerin. Von der Antike bis Hollywood. Eine 
Sozialgeschichte, Wien 2006, S. 66.

	 9	 Heinrich Bosse, Jenaer Liebhabertheater 1775 – 1800, in: Jahrbuch der Deutschen 
Schillergesellschaft 51 (2007), S. 101 – 137, hier S. 102.

10	 »Liebhabertheater waren […] 1749 und 1766 je ein Mal gestattet worden, im Jahre 
1776 schlug man die Erlaubniß ab, im folgenden Jahr hingegen wurden […] zwei 
Vorstellungen zugelassen.« Otto Mejer, Kulturgeschichtliche Bilder aus Göttingen, 
Linden-Hannover 1889, S. 60. Zugleich wurde studentisches Liebhabertheater wohl 
auch inoffiziell gespielt, etwa mit Beteiligung Friedrich Wilhelm Gotters 1764 und 
1769. Vgl. Rudolf Schlösser, Friedrich Wilhelm Gotter. Sein Leben und seine Werke. 
Ein Beitrag zur Geschichte der Bühne und Bühnendichtung im 18. Jahrhundert, 
Hamburg, Leipzig 1894, S. 18 u. 35 – 38.

11	 Bosse, Jenaer Liebhabertheater 1775 – 1800, S. 103.



32 julia bohnengel

Jena verfasste. Es trägt den Titel Röschen an das Parterre in Jena. Als die Bühne 
eine Zeitlang geschlossen wurde und wurde erstmals zusammen mit einer weite-
ren Theaterrede im März 1778 in Heinrich August Ottokar Reichards Theater-
Journal gedruckt. Dort sind beide mit K** unterschrieben.12 Sie stammen, so 
Heinrich Bosse, »sicherlich« von Kotzebue.13

Die Rede von Röschen an das Parterre ist nicht nur deshalb interessant, weil 
fast alle frühen dramatischen Texte Kotzebues wie die schon genannte Ver-
schwörung des Catilina oder das Trauerspiel Charlotte Frank und das Lustspiel 
Die Weiber nach der Mode (1779) verloren sind. Sie zeugt darüber hinaus von 
der großen dramatischen Begabung eines 16-jährigen und von dem Geschick, 
geschlechterspezifische Erwartungshaltungen des Publikums aufzugreifen und 
damit spielerisch umzugehen. Zudem leistet Kotzebue mit dem Epilog einen ei-
genständigen Beitrag zur Literarisierung von Theaterreden, wie sie in dieser Zeit 
das Genre erfährt.14

Röschen an das Parterre in Jena.
Als die Bühne auf eine Zeitlang geschlossen wurde.
Wie artig doch die Männer sind!
Da soll man stets mit ihnen, wie ein Kind
mit seinen Puppen, tändeln, immer fröhlich sehen;
soll nie von ihrer Seite gehen. –
Das ist doch auch nicht Recht ! Ihr Mädchen wißt
es selbst recht gut, daß, wenn wir immer küssen
und immer lachen, schäckern müssen,
uns Kuß und Tändeley zuletzt verdrüßlich ist. –

Dein Röschen, Albert, sagt ich, möchte gern
die so geputzten schönen Damen,
und auch die feinen und gelehrten Herrn
die heute sich mit uns zu freuen kamen,
noch einmal sehn. Nur einen Augenblick
mein Lieber ! – Eins, zwey, drey, bin ich bey dir zurück –
Und glaubt Ihr, daß er’s that? – Er sprach so viel von Liebe,

12	 In: Theater-Journal für Deutschland (Gotha). 5. Stück, [März] 1778, S. 10 f. Wieder 
in: Litteratur- und Theater-Zeitung (Berlin), Nr. XLII, Berlin, den 17. Oktober 1778, 
S. 661 f. – hier ohne Autorkürzel.

13	 Bosse, Jenaer Liebhabertheater 1775 – 1800, S. 106. Hier auch weitere Einzelheiten zu 
Kotzebues Aufenthalt in Jena und zum dortigen Laientheater.

14	 Vgl. Clemens Özelt, Anfangsschwierigkeiten. Zur Poetik von Goethes Eröffnungspro-
logen, in: Goethe-Jahrbuch 137 (2020), S. 38 – 50, hier S. 41.



33﻿

vom schönsten Röschen, wenn ich heute bey ihm bliebe,
und was noch weiter, daß – ja, ja, bald wär’s geschehn
ich hätte Euch, wer weis wie lange, nicht gesehn.
Und das konnt ich dann doch nicht übers Herze bringen.
Zum Glück fiel mir noch etwas bey:
hör Albert, sagt ich, ich gesteh dir frey,
bey allem Reiz, die Herzen zu bezwingen,
fehlt dir noch – meynst du nicht, ein Blumenstraus:
ein Veilchenkranz würd dich auf unserm Hochzeitschmaus
so schön – o schöner noch als Gold und Silber schmücken?
Wart ich will dir ihn selber pflücken!

Husch war ich weg! Nun hab ich schon
mehr Veilchen als ich brauch, gefunden.
Zwey Kränze werden draus. Den einen kriegt zum Lohn
mein Albert, und den andern hab ich schon,
nur wenig fehlt, für Euch gewunden.
Zwar ist’s nicht viel für so viel Gütigkeit,
womit ihr unsern Spielen zugesehen;
doch nehmt darzu ein Herz, daß [sic] sich Euch gänzlich weyht,
ein Herz voll reiner Dankbarkeit,
das sich, das größte Glück Euch zu erflehen
bestrebt – ich wette, ihr verzeyht.
Und kommt der Sommer erst zu uns hernieder
Der uns viel schönre Blumen bringt,
wo jede um den Vorzug ringt,
und wir sehn Euch bey unsern Spielen wieder:
dann wird das Röschen, reich
wie eine Königin, von Hyazynthen,
von Rosen, Lilien, Aurikeln wird sie Euch,
verlaßt Euch drauf ! das schönste Sträuschen binden.

K**.

Aus der Redesituation geht hervor, dass eine junge Braut namens Röschen sich 
von ihrem Bräutigam Albert losreißen möchte, um das anwesende Theaterpub-
likum noch einmal zu sehen, weil – wie es im Titel heißt – es in absehbarer Zeit 
keine Aufführungen mehr geben wird. Wie es damals in Pro- und Epilogen 
durchaus üblich war,15 ist die Rede aus der Perspektive der Figur eines Dramas 

15	 Vgl. Hans-Joachim Jakob, »Und so wie er ersticht auch keiner mehr.« Pro- und Epi-
loge als Medien zwischen Bühne und Publikum (am Beispiel von Emilia-Galotti-Auf-



34 julia bohnengel

verfasst. In diesem Fall ist sie als Epilog zu einem Stück zu verstehen, in dem ein 
Röschen eine Rolle spielte und das das Publikum offenbar gerade gesehen hat; 
nun dürfen sich die Zuschauerinnen und Zuschauer mit dieser Ansprache di-
rekt angeredet und geehrt fühlen (Epiloge hatten vor allem explikative Funk-
tion oder beinhalteten Bitten um Beifall oder Nachsicht, während Prologe auf 
das zu spielende Stück vorbereiten sollten).

Kotzebue führt auf diese Weise zwei Tendenzen von Theaterreden zusam-
men, wie sie sich im 18. Jahrhundert als getrennte Textgruppen entwickelt ha-
ben und die Clemens Özelt folgendermaßen beschrieben hat, wobei er sich 
hauptsächlich auf Prologe bezieht: In einer ersten Textgruppe treten Figuren 
eines aufgeführten Dramas auf und stellen es dem Publikum vor. »Die zweite 
Textgruppe sieht dagegen vom Einzeltext ab und führt das (stehende) Theater 
als kulturelle Institution ein«.16 Indem Kotzebue in seinem Epilog eine Figur 
aus dem eben gespielten Drama auftreten lässt, die in Dialog mit dem Theater 
als Institution tritt, gehört er zu jenem Kreis von Zeitgenossinnen und Zeitge-
nossen, darunter auch Goethe (allerdings früher als dieser), die der »Geschichte 
des Prologs im ausgehenden 18. Jahrhundert« wichtige neue Impulse verlei
hen:17 Zunehmend verlieren Theaterreden ihren ›bänkelsängerhaften‹ und zu-
mindest teilimprovisierten Charakter. Die in ihrer Konvention erstarrten und 
das Publikum langweilenden Pro- und Epiloge – bestehend bei Prologen aus 
Museninvocatio, Erweckung von Interesse für das Stück, Hinweise auf Schau-
spieler und einer captatio benevolentiae18  – werden zu einem kleinen eigen
ständigen, literarisch kunstvollen Genre weiterentwickelt.

Kotzebue behält dabei einerseits tradierte Elemente bei  – den umgangs-
sprachlich-improvisierenden Ton, die traditionelle Ansprache an das Publi-
kum – und baut sie zugleich zu einem komplexen ästhetischen Vexierspiel aus. 
Mit einer Variation der bekannten Bezugnahme der dramatischen Figur auf das 
eben gespielte Stück und der zeitgleich erfolgenden Thematisierung des Thea-

führungen zwischen 1772 und 1793), in: Hermann Korte, Hans-Joachim Jakob, Bas-
tian Dewenter (Hrsg.), Medien der Theatergeschichte des 18. und 19. Jahrhunderts. 
Heidelberg 2015, S. 77 – 91, hier S. 84.

16	 Vgl. Clemens Özelt, Anfangsschwierigkeiten. Zur Poetik von Goethes Eröffnungs
prologen, in: Goethe-Jahrbuch 137 (2020), S. 38 – 50, hier S. 41.

17	 Ebd.
18	 Vgl. Mirjam Springer, Schauspiel vor dem Theater. Theaterprologe und -epiloge 

zwischen 1750 und 1800, in: Medien der Theatergeschichte des 18. und 19. Jahr
hunderts, hg. von Hermann Korte, Hans-Joachim Jakob, Bastian Dewenter, Heidel-
berg 2015, S. 53 – 76, hier S. 55. Sie präsentiert u. a. einen solchen, von »Lustlosigkeit« 
durchzogenen Prolog, den Schiller als Auftragsarbeit für ein Kindertheater 1783 ver-
fasste.



35﻿

ters und seines anwesenden Publikums verwischt er nicht nur die Grenze zwi-
schen den Bereichen der Realität und Fiktion und setzt sie miteinander in Ver-
bindung. Röschen tritt darüber hinaus in einer Art spin-off ihrer Rolle als Braut 
auf, wie sie das zuvor auf der Bühne gegebene Stück kannte,19 während sie zu-
gleich als ›Schauspielerin‹ spricht, die sich beim Publikum für sein Wohlwollen 
bedankt. Die Zusammenführung von Fiktion und Realität wird noch dadurch 
verstärkt, dass sich Röschen zugleich auch jahreszeitlich auf die außerfiktionale 
Welt bezieht. Wie sich der auf den März datierten Nachricht des Herausgebers 
von Reichards Theater-Journals entnehmen lässt, in dem der Epilog erstmals im 
Druck erschien,20 wurde er vermutlich in einer Jahreszeit eingesandt (und da-
mit auch geschrieben und gesprochen), in dem die ersten Frühjahrsblumen 
blühten und in dem man auf die Wiedereröffnung des Theaters in den Som-
mermonaten verweisen konnte. Es findet also eine Fortschreibung der theatra
lischen Illusion – Röschen agiert an ihrem Brauttag – bei gleichzeitig erfolgen-
dem Illusionsbruch statt.

Auf diese Weise lenkt der Text zugleich die Aufmerksamkeit auf die Diffe-
renz vom Geschlecht der dargestellten Figur und des Schauspielers:21 Röschen 
spricht in ihrer doppelten Eigenschaft als junge Braut und als ›Schauspielerin‹, 
doch auf dem Theater wird diese Rolle durch einen jungen Mann dargestellt – 
und allen bei der Aufführung Anwesenden im Jenaer Studententheater war 
dieser Unterschied zwischen phänomenalem Leib und semiotischem Körper22 
bewusst oder wurde noch einmal zu Bewusstsein gebracht, zumal in dieser Zeit 
nur noch in speziellen Kontexten Frauen die Bühne verschlossen war. Dem 

19	 Eine solche Fortführung der Dramenhandlung ist etwa durch den just auf das Jahr 
1778 datierten Einakter Bodmers Odoardo Galotti, Vater der Emilia bezeugt, der 
dann zusätzlich noch einen Epilog zu Lessings Stück beinhaltet (vgl. Jakob, Pro- und 
Epiloge, S. 79). Kotzebue integriert die Fortführung der Handlung in den Epilog 
selbst.

20	 Theater-Journal für Deutschland (Gotha). 5. Stück, [März] 1778, S. 102 f.
21	 Vgl. dazu Erika Fischer-Lichte, Performativität. Eine kulturwissenschaftliche Ein

führung, Stuttgart 42021, S. 73.
22	 Es handelt es sich also nicht um den Vorgang eines crossdressings innerhalb der vor

gestellten Dramen- und Epiloghandlungen, wie sie etwa in Form von weiblichen 
Figuren, die sich als Männer verkleiden, »in einem Fünftel von Shakespeares Komö-
dien« vorkommen, sondern um crossdressing als »theatralische Voraussetzung«. Dazu 
und zur Frage nach dem Spiel mit Geschlechterrollen vor dem Hintergrund, dass in 
Shakespeares Stücken alle Frauenrollen von Männern gespielt wurden, siehe Anne 
Enderwitz, Crossdressing auf Shakespeares Bühne, in: Anne-Berenike Rothstein, 
Kulturelle Inszenierungen von Transgender und Crossdressing. Grenz(en)überschrei-
tende Lektüren vom Mythos bis zur Gegenwartsrezeption, Bielefeld 2021, S. 11 – 35, 
hier S. 11 u. 14.



36 julia bohnengel

Publikum waren – wie Anna Amalia, die am 25. April 1778 zusammen mit Goe-
the eine der Vorstellungen der Studenten in Jena besuchte –23 andere Konven
tionen bereits vertraut, spielten etwa im Liebhabertheater der Herzogin doch 
auch deren Hofdamen mit. Auf die mit diesem Spiel von Geschlechterrollen 
verbundenen Implikationen wird zurückzukommen sein.

Zunächst sei festgehalten, dass Kotzebue auch innovativ ist, indem er die 
von ihm konzipierte Rede Röschens mit dem zuvor gesehenen Drama in span-
nungsvolle Beziehung setzt. Der Nachdruck des Epilogs in der Berliner Littera-
tur- und Theater-Zeitung im Oktober 1778 präzisiert im Untertitel das als 
Hauptstück gegebene Lustspiel als Der Bettler.24 Dabei handelt es sich um einen 
kleinen, viel gespielten Einakter von Johann Christian Bock, der 1771 im Druck 
erschienen war und in den kommenden Jahren mehrfach nachgedruckt und 
häufig, etwa von Schröder in Hamburg, auf dem Wiener Kärntnertortheater, 
aber auch von unterschiedlichen Schauspieltruppen in Nürnberg, Augsburg, 
München, Frankfurt, Danzig oder Königsberg gegeben wurde.25

In diesem Einakter mit 14 Szenen kehrt ein verstoßener junger Adliger – Al-
bert – nach vielen Jahren des Herumirrens als ausgezehrter Bettler auf das Rit-
tergut seines Vaters zurück. Er hatte sich mit seinem Vater zerstritten, sich nach 
seiner Verstoßung als Soldat verdingt, war verletzt worden und ist nun so her-
untergekommen, dass er äußerlich nicht wiederzuerkennen ist. In einem zum 
Rittergut gehörenden »öden Eichenwald«26 versteckt er sich, wo er zunächst nur 
mit der mildtätigen Unterstützung der jungen Pächterstochter  – Röschen  – 
überlebt. Bald entwickelt Röschen eine Zuneigung zu Albert. Auch ihr Vater, 
der Pächter, ist hilfsbereit, er verspricht sogar, den jungen Mann in Lohn und 
Arbeit zu setzen. Dieses Angebot nimmt Albert gerne an, da er darauf hofft, 
länger in der Nähe seines Vaters zu verweilen, um sich zu gegebener Zeit mit 
ihm versöhnen zu können. Doch bevor es am Ende tatsächlich dazu kommt, 
wird Albert durch den hartherzigen Verwalter des Ritterguts entdeckt, der den 
Wald bei einer Jagd durchstreift. Es entspinnt sich eine lange Auseinander
setzung zwischen dem Verwalter und Röschens Vater über die angemessene Be-

23	 Vgl. Bosse, Jenaer Liebhabertheater 1775 – 1800, S. 107.
24	 Litteratur- und Theater-Zeitung (Berlin), Nr. XLII, Berlin, den 17. Oktober 1778, 

S. 661 f.: »als eine Gesellschaft von Theaterfreunden auf eine Zeitlang die Bühne mit 
dem Bettler schloß«.

25	 Vgl. u. a. Reinhard Meyer, Bibliographia dramatica et dramaticorum. Abt. 2: Einzelti-
tel, Bd. 24. Tübingen 2005, S. 293 f.

26	 [Johann Christian Bock,] Der Bettler. Ein Lustspiel in einem Aufzuge, Leipzig, bey 
Christian Gottlieb Hilschern, 1771, neu ediert [nach der Ausgabe Wien: Logenmeister 
1773] und mit einem Nachwort hg. von Julia Bohnengel und Alexander Košenina 
Hannover 2024, S. 6.



37﻿

handlung von Bettlern und Armen, bis sich das glückliche Ende einfindet. 
Schließlich verzeihen Vater und Sohn einander, am Ende erkennen sich aber 
auch Röschen und Albert als das Freundespaar wieder, das sie vor langen Jahren 
einmal waren und das nun zum Brautpaar wird.

Bemerkenswert ist mit Blick auf das im Drama entfaltete Weiblichkeitsbild 
zum einen, dass die Figur Röschens die einzige Frauenrolle ist. Vermutlich 
wurde es auch deshalb von den Laienschauspielern in Jena gewählt, weil es mit 
der Überzahl an männlichen Rollen gut von einem studentischen Liebhaber
theater zu besetzen war. Zum anderen wird Röschen, die zunächst als selbststän-
dig handelnde junge Frau agiert, im Verlauf des Stücks nach und nach gleich-
sam an den Rand gedrängt. In auffälliger Weise wird ihr zunehmend das Heft 
aus der Hand genommen: Nachdem der Vater ihr karitatives Handeln zunächst 
grundsätzlich gutgeheißen hat, schiebt er sich als sprech-agierende Figur immer 
stärker in den Vordergrund. So partizipieren an dem Konflikt über Bettelei aus-
schließlich die männlichen Figuren, die sich zunächst in einer langen Diskus-
sion, dann handgreiflich über Armut und Bettelei auseinandersetzen. Erst am 
Ende tritt Röschen als Braut wieder stärker mit Redebeiträgen in Erscheinung.

Wie sehr die weiblichen Handlungsspielräume eingeschränkt sind, wird in 
Bocks Stück auch explizit thematisiert. So hat Röschens Vater zwar prinzipiell 
nichts dagegen, dass seine Tochter den Bettler mit Lebensmitteln versorgt, tadelt 
aber streng, dass sie es ohne sein Wissen getan hat. Denn, so sagt er zu Albert,

seht nur – einem Mädchen lauret man auf alle Tritte und Schritte. Wenn 
nun eins Rösen nachgeschlichen wäre, und die Nachbarsleute hättens erfah-
ren, daß sie einem Kerl, wie ihr seyd, Brod zutrüge, was hätten sie ihr nicht 
für Schandreden anhängen sollen; denn das junge Mannsvolk im Dorfe ist 
ihr so aufsätzig, weil sie immer ein wenig aparte thut, und sich nicht so mit 
ihnen abgiebt, wie sie gern wollen.27

Die engen Grenzen eigenständigen weiblichen Handelns sind nicht nur durch 
die väterliche Autorität, sondern auch durch die dörfliche Gemeinschaft und 
insbesondere durch potenzielle männliche Partner gesteckt, denen jegliches 
nonkonformes Verhalten suspekt und sanktionswürdig erscheint, insofern sich 
das Mädchen damit auch der allgemeinen Verfügbarkeit entzieht.

Das Röschen in Kotzebues Epilog aber nun setzt genau das anfänglich eigen-
ständige Handeln des Röschens aus dem Bettler fort, als sie Albert im Wald 
selbstständig versorgt und sich so über die durch ihren Vater und das Dorf eng 
gezogenen Grenzen hinweggesetzt hat. Bei Kotzebue sind es nicht mehr die 

27	 Ebd., S. 21.



38 julia bohnengel

übelwollenden Nachreden der Nachbarn und jungen Männer, die Röschen im 
Weg stehen. Es ist der künftige Ehemann mit seiner Tyrannei der Liebe, der von 
ihr verlangt, dass sie nicht einen Augenblick von seiner Seite weiche. Röschen 
stellt sich in dieser Zwangslage nicht offensiv gegen solche Forderungen, aber 
sie fügt sich ihnen auch nicht. Mit einer Mischung aus mildem Spott gegenüber 
dem eigenen Bräutigam und Männern im Allgemeinen sowie kluger Gewitzt-
heit fällt ihr eine List ein, mit der sie Albert übertölpelt: Sie müsse schnell noch 
Veilchen für einen Kranz suchen, der ihren Liebsten dann beim Hochzeits-
schmaus zieren soll. Das tut sie auch, doch wird dabei deutlich, dass die eigent-
liche Liebe Röschens nur in zweiter Linie dem zukünftigen Mann gilt. Sie hat 
so viele Veilchen gefunden, dass es für zwei Kränze reicht; den zweiten aber 
widmet sie den Zuschauerinnen und Zuschauern, denen sich ihr »Herz […] 
gänzlich weyht«  – eine Aussage, die für eine Braut immerhin erstaunlich ist. 
Und wie sehr das »größte Glück« des Mädchens weniger in der Heirat als im 
Theater liegt, lässt sich daran ermessen, dass bei der nächsten Gelegenheit, Blu-
men zu pflücken – wenn der Sommer gekommen ist –, vom Bräutigam über-
haupt keine Rede mehr ist, sondern nur noch von jenen »schönen Damen« und 
»gelehrten Herrn«, die Röschen so gerne noch einmal sehen wollte und denen 
sie denn auch »das schönste Sträuschen« binden wird.

Es mag kein Zufall sein, dass Albert auf diese Weise umstandslos verabschie-
det worden ist, erscheint er doch zu Beginn des Textes als einer jener ›artigen‹ 
Männer, denen man sich – wie einer Puppe – gegenüber verhalten soll. Hier 
frappiert, dass nicht die Parallele Mädchen-Puppe evoziert wird, wie sie sich von 
der argumentativen Bewegung des Textes auch herstellen ließe: Von einem 
Mädchen, so Röschen, wird gefordert, stets »fröhlich«, »schäckern[d]«, »lachen[d]« 
mit »Kuß und Tändeley« aufzutreten. Es sind aber eindeutig die Männer, die als 
Puppen deklariert werden; es ist der Bräutigam, der in seiner Austauschbarkeit, 
seiner einschränkenden Forderung und Leblosigkeit als Puppe erscheint und 
der durch einen ›Bräutigamskranz‹ aus Veilchen weiter feminisiert28 und zum 
belächelten Objekt wird.

28	 Hochzeitskränze trugen vor allem die Bräute, vgl. dazu den Artikel »Kranz (Braut-)« 
in Johann Georg Krünitz’ Oeconomischer Enzyklopädie (Bd. 47, Berlin 1789, S. 694): 
»In noch engerm Verstande ist der Kranz ein Ehren=Zeichen der jungfräulichen Rei-
nigkeit; daher weibliche Personen, deren guter Nahme vor der Welt unbefleckt ist, am 
Tage der Hochzeit mit einem Kranze erscheinen, welcher ehedem von Blumen war, 
jezt aber aus Draht, Edelsteinen, u. s. f. in Gestalt einer kleinen Krone besteht […].« 
In Kotzebues Rede ist zwar nicht ganz klar, ob es sich um einen Kranz oder einen 
Strauß handelt, doch wird mit dem in der Rede verwendeten Ausdruck ›einen Kranz 
winden‹ zumindest auf einen ringförmigen Blumenschmuck angespielt.



39﻿

Der Vergleich zwischen einem Mädchen und einer Puppe ist spätestens seit 
den 1740er Jahren etabliert, wie ein kurzer Text von Johann Wilhelm Ludwig 
Gleim mit dem Titel Fragment eines Gesprächs dokumentiert, in dem die Rede 
von Mädchen als Puppen bereits kritisch aufgerufen wird.

Fragment eines Gesprächs.

G.
So sind die Mädchen, wie ihr meint,
Dann keine Menschen?

W.
Nein, mein Freund.

G.
Was sind Sie denn Herr Mädchenkenner?

W.
Lebendge Puppen für die Männer.29

Gleim wurde mit diesem Text in der Folge teilweise missverstanden. Der Ge-
sprächscharakter sowie die Namen – »G.« möglicherweise für Gleim, und »W.« 
für einen nicht näher identifizierten Dialogpartner, der etwas spöttisch als 
»Mädchenkenner« tituliert wird  – verweisen darauf, dass das Gedicht die 
Gleichsetzung von Mädchen mit Puppen gerade nicht affirmiert.30 Dennoch 
schloss sich an die Publikation eine Auseinandersetzung über diese Denkfigur 
an. Die damals mit einem Gedichtband debütierende Schriftstellerin Johanne 
Charlotte Unzer sah sich offenbar aufgrund ihres Geschlechts (und vermutlich 
nicht zuletzt angesichts der großen Schwierigkeiten, als Frau publizieren zu 
können) herausgefordert und replizierte in ihrem anakreontischen Gedichtband 
Versuch in Scherzgedichten 1751 als erste mit einem Gedicht, in dem sie umge-
kehrt Männer als Kinder qualifiziert, wenn diese wie mit Puppen mit Frauen 
spielen.31 Auf dieses reagierte, Gleim verteidigend, wiederum ein weiterer Autor, 

29	 [Johann Wilhelm Ludwig Gleim], Lieder. Amsterdam [Halberstadt] 1749, S. 23.
30	 Vgl. dazu ähnlich Katharina Hottmann, Johanne Charlotte Unzer: Eine weibliche 

Stimme der anakreontischen Aufklärung in Vertonungen von Christian Ernst Rosen-
baum, Peter Paulsen und Carl Philipp Emanuel Bach, in: Musikgeschichten, Vermitt-
lungsformen. Festschrift für Beatrix Borchard, hg. von Martina Bick, Julia Heimer-
dinger und Krista Warnke. Köln u. a.2010, S. 183 – 211, hier S. 193.

31	 [Johanne Charlotte Unzer], Versuch in Scherzgedichten. Halle 1751, S. 46. Das Ge-
dicht lautet: »Nachricht.// Nun, da es Gleim im Scherz geschrieben, / Dass alle Mägd-
chen Puppen wären; / Hält mancher uns im Ernst für Puppen, / Als wären wir für ihn 



40 julia bohnengel

möglicherweise Johann Georg Peter Möller. Mit einem Gedicht, das 1752 in der 
Sammlung scherzhafter Versuche erschien, wandte er sich »An die Verfasserinn 
des Versuchs in scherzhaften Liedern«, zitierte einen Teil ihres Gedichts, tadelte 
sie scharf, den scherzhaften Gestus Gleims nicht aufgegriffen, sondern im erns-
ten Ton gesprochen zu haben, und schloss mit einer misogynen Wendung: Im 
Verhältnis der Geschlechter zueinander finde sich kein Mann, dessen »Ver-
stand« sich zu dem ihren »wie die Puppe / zu ihrem Kinde« verhalte, so dass sie 
sich daher eines potentiellen Partners gleichsam selbst entledigt habe.32

Auch in anderen, vor allem in anthropologischen und pädagogischen Dis-
kursfeldern wirkte die Puppen / Mädchen-Gleichsetzung produktiv nach. Fast 
immer wird in ihnen die Differenz männlich/weiblich mit der Unterscheidung 
lebendig/nicht lebendig überblendet. Meist handelt es sich um Zurückweisun-
gen der Parallele Puppen-Mädchen, wobei die Applizierung Nicht-Lebendiges 
auf Menschen zwar generell verneint, eine genderspezifische Differenz aber ver-
teidigt, ja teilweise bestärkt wird.33 Kotzebue nun trug durch seine Röschen-
Rede zu dieser Diskussion mit einer originellen und noch radikaleren Umkehrung 

gedrechselt. / Doch wißt, ihr stolzen Mägdchenkenner, / Ihr kleinen Zwecke kleiner 
Puppen! / Als die Natur uns euch bestimmte, / Damit ihr mit uns spielen möchtet; / 
Sah sie euch an als kleine Kinder, / Die noch nicht unterscheiden können.« (In der 
zweiten Auflage 1753 wird Gleims Gedicht im Anschluss vollständig zitiert).

32	 [Johann Georg Peter Möller?] Sammlung scherzhafter Versuche. [Leipzig] 1752, S. 36: 
»An die Verfasserinn des Versuchs in scherzhaften Liedern. // Daß Gleim es nur im 
Scherz geschrieben, / Daß alle Mädchen Puppen wären, / Ist wahr; doch da du ernst-
haft schreibest: / ›Wisst nur ihr stolzen Mädchenkenner, / Ihr kleinen Zwecke kleiner 
Puppen, / Als die Natur euch uns bestimmte, / Damit ihr mit uns spielen möchtet: / 
Sah sie euch an als kleine Kinder, / Die noch nicht unterschieden können‹; / So kenne 
ich auch diese Sprache. / Wie heimlich weist du ihn zu fesseln? / Wie heimlich weist 
du doch zu loben? / Das ganze männliche Geschlechte, / Dankt dir durch mich für 
die Verhältniß, / Der Männer zu den holden Schönen, / So wie der Kinder zu den 
Puppen, / Die du in deinem Liede setzest. / Wie sehr erhebt sie nicht die Männer? / 
Sie sollten dich zwar wieder loben, / Doch dießmal will ich dich nicht loben. / Ich will 
dich dießmal nur beklagen.  / Wird auch, ach Freundin! ich muß zweifeln,  / Ein 
männlicher Verstand sich finden,  / Zu dem sich deiner wie die Puppe  / Zu ihrem 
Kinde je verhalte. / Ach Schade ! daß du doch für keinen / Für keinen Menschen hier 
bestimmt bist.  / Wahrhaftig ! du mußt gar nicht lieben,  / Aufs wenigste nur einen 
Cherub.« Vgl. auch die Vorrede, die mit »Nein, mein Püppchen« beginnt.

33	 Vgl. z. B. Elise Reimarus’ Erster Versuch einer kleinen Kinderphilosophie, zuerst in: 
Pädagogische Unterhaltungen, 9. Stück 1778, S. 812 – 821 bzw. deren Adaptionen von 
Campe und Eckhartshausen (vgl. Almut Spalding, Elise Reimarus [1735 – 1805]. The 
Muse of Hamburg, Würzburg 2005, S. 231 f. u. 524). Darin wird ein Kind gefragt, was 
es von seiner Puppe unterscheide, um es dialogisch zu der Lösung ›lebendiger Leib‹ 
und ›vernünftige Seele‹ zu führen. Bei Campe und Eckartshausen wird aus dem Kind 
ein Mädchen.



41﻿

des Puppen-Bildes bei, als es bei seinen Vorgängerinnen und Vorgängern teil-
weise der Fall war. Indem er den Mann selbst zur Puppe machte, durchbrach er 
nicht nur sich etablierende binäre Rollenbilder, sondern verhalf mit der Insze-
nierung einer klugen, aktiven jungen Frau zugleich den eingeschränkten Hand-
lungsmöglichkeiten im vorausgegangenen Drama wieder zur Entfaltung. Mög-
licherweise deuten sich hier bereits Frauenfiguren wie Sabine aus den Deutschen 
Kleinstädtern an. Es handelt sich nicht um weibliche Figuren, die sich den an 
sie gestellten Erwartungen ganz und gar verweigern; sie finden aber stets inner-
halb der gegebenen Umstände Mittel und Wege, zu ihrem Ziel zu gelangen.

Außer zu dem an jenem Abend zuvor gespielten Stück Die Bettler lassen sich 
in Kotzebues Röschen-Epilog noch weitere intertextuelle Bezüge herstellen, zu-
mal zu einer anderen, prominenten Frauengestalt, die ebenfalls mit einer Rose 
in Verbindung steht: »Eine Rose gebrochen, ehe der Sturm sie entblättert«, sagt 
Emilia Galotti sterbend zu ihrem Vater, nachdem sie selbst eine Rose zerpflückt 
hat (V, 7). Auch Emilia beschließt an ihrem Hochzeitstag noch einmal alleine 
auszugehen, auch ihr Verhalten wird streng von Odoardo getadelt, ähnlich wie 
es Röschens Vater in Bocks Einakter tut. In Kotzebues Version ist vermutlich 
nicht zufällig an Röschens Hochzeitstag die Kirche durch das Theater ersetzt: 
Die Freude, die sich Emilia vom Kirchgang verspricht, hat Röschen an der Welt 
des Theaters bzw. am Theaterpublikum. Gegen die Einsamkeit Emilias, die sich 
in der Tat als gefährlich erweist, weil sie hier dem Prinzen begegnet, wird bei 
Kotzebue die Öffentlichkeit und Geselligkeit des Theaterraums gesetzt, der ein-
zig Unterhaltung und Freude erlaubt, aber auch Sicherheit gewährleistet. Und 
schließlich bricht auch Röschen Blumen, doch sind es keine Rosen, und sie 
bricht sie nicht für sich, sondern geht mit ihnen kreativ um. Fasst man die Rede 
als Gegenentwurf zu Lessings berühmtem Trauerspiel auf, so zeugt sie nicht nur 
vom Versuch, den Aporien bürgerlicher Ideologie lebenspraktische Lösungs-
möglichkeiten entgegenzusetzen, sondern auch vom Selbstbewusstsein eines 
sehr jungen Autors. Die Verbindung zu Lessing ist schon deshalb zulässig, weil 
sich die zweite Theaterrede Kotzebues, die Reichard in seinem Theater-Journal 
1778 direkt vor der Röschen-Rede abdruckte, just einer Aufführung von Emilia 
Galotti widmet, so dass zumindest den Leserinnen und Lesern des Theater-
Journals der intertextuelle Anspielungsraum präsent war. Mit dem Titel Prolog, 
bei der Wiedereröffnung der Jenaischen Bühne mit der Emilia Galotti ist außer-
dem ein weiteres aufführungs- und theaterpraktisches Ereignis genannt, das die 
beiden Texte noch stärker inhaltlich aneinanderknüpfte.34

34	 Im Zweitdruck (vgl. Anm. 12) wird die Chronologie umgekehrt, dort erfolgt zuerst die 
Röschen-Rede mit dem Hinweis auf vorübergehende Schließung, erst danach kommt 



42 julia bohnengel

Nicht zuletzt ist die Röschen-Rede Kotzebues bemerkenswert, weil sie inner-
halb weniger Zeilen ein regelrechtes eigenes kleines Drama bietet, beginnend 
mit einem Konflikt zwischen Brautleuten, der durch die List des weiblichen 
Parts gelöst wird. Mühelos ließe sich diese Situation zu einem Einakter oder 
einem kleinen mehraktigen Stück ausschreiben, wie sie Kotzebue später in seinen 
Almanachen dramatischer Spiele zur geselligen Unterhaltung auf dem Lande 
(ab 1802) publiziert hat. Insofern schlägt sich die Literarisierung des Epilogs 
auch darin nieder, dass Kotzebue in ihm ein kleines Nachspiel zum Haupt-
drama des Abends liefert, in dem nicht mehr die männliche Titelrolle, der Bett-
ler, sondern das Mädchen im Zentrum steht.

*  *  *

Wenn man wie Heinrich Bosse davon ausgeht, dass Kotzebue diese kleine Rede 
geschrieben hat – und es spricht alles dafür –, wenn man außerdem bedenkt, 
dass Der Bettler an jenem Abend gespielt wurde, an dem auch der Epilog zum 
Vortrag kam; wenn man weiter in Betracht zieht, dass die Röschen-Rolle im 
Drama die einzig weibliche ist und Kotzebue häufig Frauenrollen übernommen 
hat, dann ist mit hoher Wahrscheinlichkeit auch ein Abend zu rekonstruieren, 
an dem Kotzebue selbst in Frauenkleidern auftrat, zunächst die Figur des Rös-
chen spielte und im Anschluss in demselben Kostüm die von ihm verfasste The-
aterrede gesprochen hat. Es ist ein Epilog, in dem er gängige Frauen- und Män-
nerbilder in einem intertextuellen und performativen Spiel nicht nur in Frage 
stellt, sondern etwa den bei Lessing als problematisch erkannten Einschränkun-
gen weiblicher Handlungsspielräume eine positive Alternative entgegensetzt. 
Kotzebue nutzt dabei die in den 1770er Jahren im Vergleich zur Praxis der Be-
rufs- und Liebhabertheater antiquierte Konvention des studentischen Lieb
habertheaters, Mädchen und Frauen durch boy actors darstellen zu lassen, und 
wendet sie, ihre Performativität bedenkend, zu einem theatralisch-intertextuel-
len Spiel mit progressiver Stoßrichtung um.

Ein besonderer Reiz von Kotzebues Rede-Nachspiel dürfte in der Tat darin 
bestanden haben, dass der Sprecher hinter der ›Schauspielerin‹ von Röschen 

die Emilia-Rede zur Wiedereröffnung der Bühne. Für die Leserinnen und Leser der 
Zeitschrift mochte diese Reihenfolge sinnvoller erscheinen, möglicherweise spiegelt 
sie jedoch nicht die tatsächliche Chronologie wider. Zur Einordnung des Emilia-Pro-
logs siehe Jakob: Pro- und Epiloge, S. 88: Hier wird die Figur Emilias »fest in die Dra-
maturgie des Mitleids eingebunden«, am Ende sollen sich Publikum wie Theaterak-
teure in einem »theater-therapeutisch anmutenden Akt« des gemeinsamen Weinens 
zusammenfinden. Kotzebues Autorschaft wird von Jakob nicht genannt.



43﻿

selbst ein junger Mann war, den man für die Aufführung in Mädchenkleider 
gesteckt hatte und auf dessen phänomenalen Leib die Rede durch Elemente des 
Illusionsbruchs aufmerksam machte. Die Zuschauerinnen und Zuschauer im 
Liebhabertheater wurden dadurch subtil dazu angehalten, die Differenz zwi-
schen Rolle und Körper mit zu bedenken, wenn Röschen / Schauspielerin /
Schauspieler kritisch über junge Männer sprach, die mit der Heirat zu blut
leeren Ehemännern wurden. In dieser Hinsicht handelt es sich auch um den 
spielerisch vorgetragenen und auf die Zukunft weisenden Vorsatz der Selbst
bildung, wird die Kritik doch von einem vorgetragen, der sich zum Zeitpunkt 
des Redevortrags noch nicht im Heiratsalter befindet. Die Voraussetzung für 
die Übernahme weiblicher Rollen durch junge männliche Schauspieler bestand 
ja gerade darin, dass diese noch nicht alle sichtbaren Zeichen von Männlichkeit 
aufwiesen. Zugleich erhielt eine solche, aus dem Mund eines heranwachsenden 
Mannes ausgesprochene Kritik mehr Gewicht, da sie tradierte Männlich- und 
Weiblichkeitskonzepte nicht nur aus der Perspektive des Mädchens in der Büh-
nen- und Epiloghandlung, sondern gleichzeitig aus durch den sie vorstellenden 
männlichen Part und damit durch eine im Geschlechtersystem mächtigere Posi-
tion artikulierte. Für Leser*innen des Epilogs in den Theaterzeitschriften waren 
freilich diese, mit der konkreten Aufführung verbundenen Implikationen nur 
dann entschlüsselbar, wenn ihnen bewusst war, dass es sich um ein studen
tisches Liebhabertheater handelte. Davon allerdings darf man angesichts der 
engen Kreise, in denen sich das Theaterspiel und die Rezeption von Theater-
schriften in den 1770er Jahren vollzog, durchaus ausgehen.

Mit der subtilen Betonung der Differenz zwischen phänomenalem Leib und 
semiotischem Körper verwies Kotzebue auch auf den Konstruktionscharakter 
von Männlichkeits- und Weiblichkeitsentwürfen und dem Theater als einem 
Raum, in dem sich solch starre (binäre) Geschlechtsordnungen performativ 
herstellen, aber zugleich unterlaufen lassen: In einer solch gleichsam metapoeti-
schen Perspektive definiert er Theater trotz und aufgrund seiner Konventionen 
als einen Ort der Aufklärung und Freiheit. Kotzebue nutzte ihn in einer unter-
haltenden, reizvollen, die Illusion durchbrechenden, die Wirklichkeit zugleich 
poetisierenden Form.





NINA BIRKNER

»DIE GESETZE DER WELT SIND WÜRFELSPIEL WORDEN« – 
NARZISSTISCHE MODI DER KONFLIKTVERARBEITUNG  

IN SCHILLERS »DIE RÄUBER«

Abstracts

Im Beitrag wird dafür argumentiert, dass es sich bei Schillers Karl Moor um eine Figur mit 
einem narzisstischen Persönlichkeitsstil handelt. Das lässt sich erstens auf Schillers Inter-
esse an der menschlichen Psyche zurückführen. Im Rekurs auf das anthropologische Wis-
sen seiner Zeit führt er eine Figur vor, deren Modi der Konfliktverarbeitung erst später – 
mit der Herausbildung des psychoanalytischen Denkens – als narzisstisch definiert wer-
den.

Dass Karl als Narzisst konzipiert ist, lässt sich zweitens aus problemgeschichtlicher Per-
spektive beschreiben. Im Zuge der sich im Verlauf des 18. Jahrhunderts vollziehenden sozio
strukturellen Modernisierungsprozesse geht die Identität des Subjekts nicht länger aus sei-
ner Inklusion in eine feste soziale Umwelt hervor. Vielmehr gilt es, die eigene Individuali-
tät selbstbestimmt hervorzubringen und durch intersubjektive Bestätigung zu stabilisieren. 
Diese Grundparadoxie – das Streben nach Autonomie bei gleichzeitigem Bedürfnis nach 
Anerkennung – ist laut der psychoanalytischen Forschung für den Narzissmus auf intra-
psychischer Ebene kennzeichnend und wird nun auch auf sozialer Ebene virulent.

The article argues that Schiller’s Karl Moor is a character with a narcissistic personality 
style. Firstly, this can be traced back to Schiller’s interest in the human psyche. With re-
course to the anthropological knowledge of his time, he presents a character whose modes 
of conflict processing are only later – with the development of psychoanalytical thinking – 
defined as narcissistic.

Secondly, the fact that Karl is conceived as a narcissist can be described from a prob-
lem-historical perspective. In the course of the socio-structural modernization processes 
that took place in the 18th century, the identity of the subject no longer emerged from his 
inclusion in a fixed social environment. Rather, it is a matter of creating one’s own individ-
uality in a self-determined way and stabilizing it through intersubjective confirmation. Ac-
cording to psychoanalytical research, this basic paradox – the striving for autonomy and 
the simultaneous need for recognition – is characteristic of narcissism on an intrapsychic 
level and is now also becoming virulent on a social level.

Bekanntermaßen hat sich Schiller für die »Abgründe, vor denen das geniale In-
dividuum mit seiner labilen Psyche steht«,1 stark interessiert. Das thematisiert er 

1	 Peter-André Alt, Schiller. Leben – Werk – Zeit. Eine Biographie, Bd. 1, München 2000, 
S. 145.

© 2026 Nina Birkner, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83536069-003 | CC BY-NC-ND 4.0

https://doi.org/10.46500/83536069-003


46 nina birkner

explizit in der Vorrede zu seiner Schauspielfassung der Räuber, wenn er erklärt, 
dass er sich beim Schreiben der »dramatischen Methode« bedient habe, »die 
Seele gleichsam bei ihren geheimsten Operationen zu ertappen«, um das »Laster 
[…] mit samt seinem ganzen innern Räderwerk«2 zu entfalten. Dabei sind ihm 
umfassende wissenschaftliche Kenntnisse im Bereich der Anthropologie und 
der Psychologie in der Karlsschule vermittelt worden.3 Vor diesem Hintergrund 
hat sich die Forschung intensiv mit der psychischen Disposition der beiden Prot
agonisten auseinandergesetzt und insbesondere Karl Moor seelische Erkrankun-
gen attribuiert. So hat er für Michael Hofmann und Walter Hinderer manisch-
depressive Züge,4 während ihn Matthias Luserke-Jaqui und Gert Sautermeister 
als Narzissten identifizieren.5 Diese Befunde müssen allerdings vage bleiben, 
weil die Autoren ausschließlich alltagspsychologisch argumentieren.

Im Unterschied dazu wird im Folgenden dafür argumentiert, dass es sich bei 
Karl Moor tatsächlich um eine Figur mit einem narzisstischen Persönlichkeits-
stil handelt. Um diese erste These zu verifizieren, wird zunächst der Begriff des 
Narzissmus mit Blick auf die intersubjektive Psychoanalyse und die medizini-
sche Psychopathologie definiert, bevor die Figur als Narzisst profiliert wird. Da-
bei geht es dezidiert nicht darum, sie zu stigmatisieren oder zu pathologisieren.6 
Vielmehr soll gezeigt werden, dass sich Karls Erleben und Handeln vor dem 

2	 Friedrich Schiller, Vorrede zu den ›Räubern‹, in: Ders., Werke und Briefe in zwölf Bän-
den, Bd. 2, Die Räuber. Fiesko. Kabale und Liebe. Kleine Dramen, hg. von Gerhard 
Kluge, Frankfurt a. M. 1988, S. 15 – 19, hier S. 15, 16.

3	 Vgl. u. a. Wolfgang Riedel, Die Aufklärung und das Unbewusste. Die Inversionen des 
Franz Moor, in: Jahrbuch der Deutschen Schillergesellschaft 37 (1993), S. 198 – 220; 
Wolfgang Riedel, Die Anthropologie des jungen Schiller. Zur Ideengeschichte der me-
dizinischen Schriften und der ›Philosophischen Briefe‹, Würzburg 1985.

4	 Vgl. Michael Hofmann, Schiller. Epoche – Werk – Wirkung, München 2003, S. 47; 
Walter Hinderer, Die Räuber, in: Interpretationen. Schillers Dramen, Stuttgart 1992, 
S. 11 – 56, hier S. 45.

5	 Vgl. Gert Sautermeister, Die Seele bei ihren geheimsten Operationen ertappen, in: Kul-
turelles Erbe zwischen Tradition und Avantgarde. Ein Bremer Symposium, hg. von 
Thomas Metscher und Christian Marzahn, Köln, Weimar 1991, S. 311 – 340. Auch 
Gerhard Oberlin beschreibt Karl als Narzissten (vgl. Gerhard Oberlin, »Wenn die Kul-
tur ausartet«. Die Mechanik des Bösen in Schillers ›Räubern‹, in: Jahrbuch der Deut-
schen Schillergesellschaft 50 (2006), S. 107 – 133). Er ist der Einzige, der im Rekurs auf 
psychoanalytische Theorien argumentiert, wobei er sich, im Unterschied zu diesem 
Beitrag, aber nicht auf die intersubjektive Psychoanalyse bezieht.

6	 Im Beitrag wird der Narzissmus als Persönlichkeitsstil begriffen. Darunter werden spe-
zifische, nicht zwingend pathologische Denk-, Wahrnehmungs-, Reaktions- und Inter-
aktionsmuster verstanden, die sich mit dem psychiatrischen diagnostischen Manual 
DSM erfassen lassen. Den Narzissmus als Persönlichkeitsstil zu definieren, erscheint 
deshalb geboten, weil die Übergänge zwischen einem Persönlichkeitsstil und einer Per-



47﻿

Hintergrund der als Bezugsrahmen fungierenden Narzissmustheorien präziser 
beschreiben lässt, was eine differenziertere Lesart, insbesondere der Vater-Sohn-
Beziehung und des Dramenendes, ermöglicht.

Dass der Grafensohn einen narzisstischen Persönlichkeitsstil aufweist, lässt 
sich auf Schillers Interesse an der menschlichen Psyche zurückführen, so die 
zweite These. Mit Karl führt er eine Figur mit interindividuellen Modi der Kon-
fliktverarbeitung vor, die erst später – mit der Herausbildung des psychoanalyti-
schen Denkens – als narzisstisch definiert werden.

Dass Karl als Narzisst ›avant la lettre‹ konzipiert ist, lässt sich darüber hinaus 
problemgeschichtlich, nämlich als Reaktion auf die sich im Verlauf des 18. Jahr-
hunderts vollziehenden soziostrukturellen Modernisierungsprozesse deuten, so 
die dritte These. Das ist durch eine Änderung des Blickwinkels möglich und 
zwar dann, wenn man den Narzissmus nicht – wie die intersubjektive Psycho-
analyse – als konstanten Persönlichkeitsstil eines Subjekts, sondern aus sozio
logischer Perspektive als »dynamisches Reaktionsmuster auf äußere Umstände«7 
begreift. Die verändern sich im späten 18. Jahrhundert im Zuge der Umstellung 
von einer stratifikatorischen hin zu einer funktionalen Gesellschaftsdifferenzie-
rung. Damit geht die Identität des Subjekts nicht länger aus seiner Inklusion in 
eine feste soziale Umwelt hervor. Vielmehr gilt es fortan, die eigene Individuali-
tät selbstbestimmt hervorzubringen und durch intersubjektive Anerkennung zu 
stabilisieren. Diese Grundparadoxie – das Streben nach Autonomie bei gleich-
zeitigem Bedürfnis nach sozialer Anerkennung – ist laut der psychoanalytischen 
Forschung für den Narzissmus auf intrapsychischer Ebene kennzeichnend und 
wird nun auch auf sozialer Ebene virulent. Das wird in den Räubern anhand 
der Karl Moor-Figur problematisiert.

1. Was ist Narzissmus?  
Psychoanalytische Theorie und diagnostische Merkmale

Der Begriff des Narzissmus ist zuerst von Sigmund Freud aus triebtheoretischer 
Perspektive definiert worden. Das Verständnis davon hat sich seitdem geändert. 
Grund dafür ist die ›intersubjektive Wende‹, die sich in der Denkschule der 
Psychoanalyse seit den 90er Jahren des 20. Jahrhunderts vollzogen hat. Im Un-

sönlichkeitsstörung fließend sind und weil das, was als Störung, mithin als pathologisch 
gilt, einem historischen Wandel unterworfen ist.

7	 Carolin Amlinger, Oliver Nachtwey, Gekränkte Freiheit. Aspekte des libertären Autori-
tarismus. Frankfurt a. M. 2022, S. 169.



48 nina birkner

terschied zu Freud, der sich das Wesen des Menschen grundsätzlich monadisch 
vorgestellt und seine Triebtheorie daher intrapsychisch ausgerichtet hat,8 besteht 
in der heutigen Forschung Einigkeit in der Überzeugung, dass sich die mensch-
liche Psyche in der Interaktion mit anderen ausbildet. Dieser Paradigmenwech-
sel hat entscheidende Impulse von der (Sozial‑)Philosophie erhalten, so etwa 
von Georg Wilhelm Friedrich Hegels und Axel Honneths Anerkennungstheo-
rien, außerdem von George Herbert Meads Identitätskonzeption. An ihre 
Überlegungen schließen die meisten psychoanalytischen Theorien zum Narziss-
mus an. Trotz unterschiedlicher Akzentuierungen herrscht Konsens darüber, 
dass sich die menschliche Psyche in der Interaktion mit anderen ausbildet. Über 
die Differenz zu anderen erfährt sich das Subjekt als autonom und einzigartig. 
Dabei kann es nur dann eine »positive[] Selbstbeziehung«9 entwickeln,10 wenn 
es in einem gegenseitigen Anerkennungsverhältnis steht.

Mit Honneth lässt sich Anerkennung als ein Prozess beschreiben, in dem das 
anerkennende Subjekt seinem Gegenüber einen »Wert einräumt, der die Quelle 
von legitimen Ansprüchen ist, die der eigenen Selbstliebe Abbruch tun.«11 Das 
Gegenüber wird folglich anerkannt, wenn es vom Subjekt als autonome Person 
geachtet wird, so dass es auf alle Handlungen verzichtet, die das Resultat ein
facher egozentrischer Impulse sind. Ein eigener »Wert« wird dem Subjekt fer-
ner  dann zuerkannt, wenn es für bestimmte individuelle »Eigenschaften und 
Fähigkeiten«12 wertgeschätzt wird. Reziprok muss das Anerkennungsverhältnis 
deswegen sein, weil das Subjekt nur so in »einen lebendigen Kontakt mit der 
Außenwelt, in ein gegenseitiges Verstehen und gemeinsames Fühlen«,13 kommt.

Vor diesem Hintergrund gilt die Ausbildung von Identität als Balanceakt, 
und zwar deshalb, weil das Subjekt sein Bedürfnis nach Unabhängigkeit mit 
dem nach Anerkennung in Einklang bringen muss. Das gelingt, wenn das Sub-
jekt einen stabilen Selbstwert entwickelt, mit dem Psychologen Martin Alt-

	 8	 Vgl. Stephen A. Mitchell, Bindung und Beziehung. Auf dem Weg zu einer relationa-
len Psychoanalyse, Gießen 2003.

	 9	 Axel Honneth, Kampf um Anerkennung. Zur Grammatik sozialer Konflikte, Frank-
furt a. M. 1994, S. 278.

10	 Darunter versteht Honneth »eine Art von nach innen gerichtete[m] Vertrauen […], 
das dem Individuum Sicherheit sowohl in seiner Bedürfnisartikulation als auch in der 
Anwendung seiner Fähigkeit schenkt« (ebd., S. 278 f.).

11	 Axel Honneth, Unsichtbarkeit. Über die moralische Epistemologie von ›Anerkenung‹, 
in: Unsichtbarkeit. Stationen einer Theorie der Intersubjektivität, Frankfurt a. M. 
2003, S. 22.

12	 Axel Honneth, Kampf um Anerkennung, S. 277.
13	 Jessica Benjamin, Die Fesseln der Liebe. Psychoanalyse, Feminismus und das Problem 

der Macht, Basel 3 2004, S. 54.



49﻿

meyer definiert als »reflexive und in Interaktionsmustern der Anerkennung 
erworbene […] Selbstachtung, in der das Gefühl des eigenen Werts mit dem 
Beachtet- und Geachtetwerden durch andere zusammenfließ[en]«.14 Hat das 
Subjekt einen stabilen Selbstwert, wird es zwischen den beiden Polen – der Be-
zogenheit auf andere und dem Wunsch nach Autonomie – oszillieren können. 
In dem Wissen, vom Gegenüber als unabhängiges Subjekt anerkannt und ge-
schätzt zu werden, kann es sich von dessen Bestätigung abhängig machen.15

Ein narzisstischer Persönlichkeitsstil wird aus Sicht der intersubjektiven Psy-
choanalyse dann ausgebildet, wenn das Subjekt keinen stabilen Selbstwert be-
sitzt, etwa infolge von Missachtungserfahrungen. In dem Fall ist die Balance 
zwischen dem Bedürfnis nach Autonomie und dem nach Anerkennung gestört. 
Das führt dazu, dass das Subjekt seine Abhängigkeit von anderen zu leugnen 
sucht, um sich vor negativen Emotionen zu schützen. Zugleich hat es aufgrund 
der erfahrenen Missachtung ein verstärktes Anerkennungsbedürfnis. Vor die-
sem Hintergrund lässt sich der Narzissmus aus Sicht der intersubjektiven Psy-
choanalyse als Ringen um Anerkennung bei gleichzeitiger Demonstration der 
eigenen Autonomie definieren. Dabei müssen laut der aktuellen Auflage des 
DSM-516 – dem international gebräuchlichen Klassifikationssystem psychischer 
Störungen – die meisten der folgenden Merkmale erfüllt sein, um einem Sub-
jekt einen narzisstischen Persönlichkeitsstil attribuieren zu können:

Grundlegend ist zunächst eine starke Selbstidealisierung, durch die das Sub-
jekt das Gefühl der Abhängigkeit von anderen zu vermeiden und somit seinen 
brüchigen Selbstwert zu stabilisieren sucht. Das kommt in Fantasien von gren-
zenlosem Erfolg, unermesslicher Macht oder »idealer Liebe« zum Ausdruck, 
was dazu führen kann, dass sich die narzisstische Person »in vorteilhafter Weise 
mit berühmten oder privilegierten Menschen« vergleicht. In jedem Fall werden 
die eigenen Fähigkeiten und Leistungen regelmäßig überschätzt, was »prahle-
risch und großspurig«17 wirkt.

Da die narzisstische Person meint, anderen durch bestimmte individuelle 
Qualitäten überlegen zu sein, ist sie häufig »neidisch auf andere« oder glaubt, 
»andere seien neidisch auf sie«.18 Darüber hinaus ist sie davon überzeugt, von 

14	 Martin Altmeyer, Narzissmus und Objekt. Ein intersubjektives Verständnis der Selbst-
bezogenheit, Göttingen 2000, S. 152.

15	 Vgl. ebd., S. 16.
16	 Vgl. Diagnostisches und Statistisches Manual Psychischer Störungen – Textrevision –

DSM-5-TR, hg. von der American Psychiatric Association, dt. Ausgabe hg. von Peter 
Falkai und Hans-Ulrich Wittchen, Göttingen 2025. 

17	 Ebd., S. 1087.
18	 Ebd., S. 1088.



50 nina birkner

»gewöhnliche[r] Menschen«19 nicht verstanden zu werden sowie von ihren Ge-
genübern übermäßige Bewunderung und eine »besonders bevorzugte Behand
lung«20 erwarten zu können. Um sich selbst aufzuwerten, hat sie zugleich eine 
chronische Neigung, andere durch verächtliches oder herablassendes Handeln 
zu entwerten.

Für den Narzissmus ist ferner die Konzentration auf das Ego kennzeichnend. 
Das geht mit einem »Mangel an Empathie«21 einher. Narzisstische Beziehungen 
sind daher häufig ausbeuterisch. Bindungen werden nämlich nur dann einge-
gangen, wenn die Wahrscheinlichkeit besteht, die anderen für die eigenen Ziele 
instrumentalisieren zu können, wobei diese nicht als unabhängige Subjekte mit 
eigenen Ansprüchen und Rechten anerkannt werden; oder es werden Beziehun-
gen geknüpft, in denen das Gegenüber von der narzisstischen Person glorifiziert 
wird, um über den idealisierten Wert, der ihm zugemessen wird, den eigenen 
Selbstwert zu stärken.

In der dritten Auflage des DSM-III-R von 1989 werden zwei weitere Merkmale 
narzisstischer Personen aufgeführt:22 Zum einen wird eine übertriebene Emp-
findlichkeit gegenüber Zurückweisung genannt, die mit heftigem Zorn oder 
mit Schamgefühlen beantwortet wird. Ferner wird darauf hingewiesen, dass die 
Vorstellung von der eigenen Grandiosität von heftigen Gefühlen der Unsicher-

19	 Ebd., S. 1087.
20	 Ebd., S. 1088.
21	 Ebd.
22	 Vgl. Diagnostisches und Statistisches Manual Psychischer Störungen DSM-III-R, hg. 

von der American Psychiatric Association, deutsche Bearb. und Einführung von 
Hans-Ulrich Wittchen, Göttingen 21989. Dass im DSM-III-R Merkmale genannt 
werden, die im DSM-5-TR nicht mehr aufgeführt werden, zeigt, dass die wissenschaft
liche Diskussion um die Konzeptualisierung des Narzissmus noch nicht abgeschlossen 
ist. Das gilt für alle spezifischen Persönlichkeitsstörungen, so auch für die paranoide, 
die schizoide u. a. Daher werden sie im ICD-11 (2022), dem Diagnosehandbuch der 
Weltgesundheitsorganisation, auch nicht mehr einzeln aufgeführt. Hier findet sich 
nur noch die allgemeine Diagnose ›Persönlichkeitsstörung‹ inklusive zahlreicher Krite-
rien, anhand derer sie diagnostiziert und ihr Schweregrad bestimmt werden kann. Der 
Wechsel von einem kategorialen hin zu einem dimensionalen Klassifikationssystem 
wird damit begründet, dass sich nicht alle etablierten Persönlichkeitsstörungen immer 
klar voneinander und von psychischer Normalität abgrenzen lassen. Im Unterschied 
dazu hält die DSM-5-Task-Force aber an den etablierten Persönlichkeitsstilen respek-
tive -störungen fest, zumal das in der psychotherapeutischen Praxis nach wie vor gän-
gig ist.

Auch wenn über die entscheidenden Leitsymptome des narzisstischen Persönlich-
keitsstils nach wie vor debattiert wird, können die im DSM genannten Merkmale als 
heuristisches Hilfsmittel dienen, um literarischen Figuren mit psychologischer Tiefe 
einen narzisstischen Persönlichkeitsstil attribuieren zu können.



51﻿

heit oder Minderwertigkeit abgelöst werden kann, wenn der eigene Selbstwert, 
etwa durch ausbleibende Bewunderung, bedroht wird. Auf diese Weise entsteht 
der Eindruck, dass die narzisstische Person zwischen Gefühlen von vollkomme-
ner Überlegenheit und völliger Wertlosigkeit hin- und herschwankt.

2. Karl Moor – der narzisstische Rebell

Wie skizziert, lässt sich ein narzisstischer Persönlichkeitsstil auf Missachtungs
erfahrungen zurückführen. Vor diesem Hintergrund wird im Folgenden zuerst 
das Verhältnis zwischen Karl Moor und seinem Vater beleuchtet, bevor die Fi-
gur als narzisstischer Rebell profiliert wird. Dabei wird die These vertreten, dass 
der alte Moor seinem Sohn keine Anerkennung entgegenbringt. Das mag über-
raschen, gilt Karl im Drama doch als sein geliebtes »Schoßkind«.23 Allerdings 
bezeichnet Schiller den Grafen Moor schon auf dem Theaterzettel zur Urauf-
führung als »Stifter vom Verderben und Elend seiner Kinder«.24 Inwiefern trägt 
er aber Schuld an Karls ›Elend‹?

Erstens ist er ein »Verzärtler«,25 so heißt es auf dem Theaterzettel. Wie Franz 
berichtet, sind Karl in seiner Kindheit keine Grenzen gesetzt worden. Während 
sich die Familie daheim »mit frommen Gebeten, und heiligen Predigtbüchern«26 
beschäftigt hat, streunte Karl im Freien herum, wo er ausschließlich seiner in
dividuellen Bedürfnisbefriedigung nachgegangen ist. Solch eine antiautoritäre 
Erziehung problematisiert Schillers Karlsschullehrer Jacob Friedrich Abel in sei-
ner Rede, über die Entstehung und die Kennzeichen grosser Geister (1776). Laut 
ihm können sich die dem genialischen Subjekt qua Geburt gegebenen Kräfte – 
das Erkenntnisvermögen, die Empfindungsfähigkeit, die Imaginations- sowie 
die Erinnerungskraft – nur dann richtig ausbilden, wenn sie durch Erziehungs-
instanzen in die richtigen Bahnen gelenkt und harmonisch ausgebildet werden. 
Im andern Fall »sind grosse Würkungen der Seele nie zu erwarten«,27 so Abel.

23	 Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, in. Ders.: Werke und Briefe in zwölf 
Bänden, Bd. 2, Die Räuber. Fiesko. Kabale und Liebe. Kleine Dramen, hg. von Ger-
hard Kluge, Frankfurt a. M. 1988, S. 20 – 160, hier S. 28.

24	 Christian Grawe, Friedrich Schiller. ›Die Räuber‹. Erläuterungen und Dokumente, 
Stuttgart 2009, S. 177.

25	 Ebd., S. 177.
26	 Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, S. 22.
27	 Jacob Friedrich Abel, Rede über die Entstehung und die Kennzeichen grosser Geister, 

in: Ders.: Eine Quellenedition zum Philosophieunterricht an der Stuttgarter Karls-
schule (1773 – 1782). Mit Einleitung, Übersetzung, Kommentar und Bibliographie, 
hg. von Wolfgang Riedel, Würzburg 1995, S. 181 – 219, hier S. 195.



52 nina birkner

Dass das Kind eine ihm Grenzen setzende Autorität braucht, ist auch Kon-
sens der heutigen Narzissmusforschung. Aus ihrer Sicht muss das Kind lernen, 
seine infantilen Omnipotenzphantasien »dem Realitätsprinzip zu unterstel
len«.28 Sonst wird es glauben, autonom agieren zu können und nicht wissen, 
wie es mit seiner »Abhängigkeit von unabhängig existierenden Anderen«29 um-
gehen soll.

Genau das trifft auf Karl zu. Davon zeugt sein erster Auftritt, der mit einer 
»Pauschalanklage[]«30 gegen die Durchschnittsmenschen seines »Tintenkleck-
senden Sekulum[s]«31 beginnt. Schnell wird deutlich, dass seiner kulturkriti-
schen Schmährede eine private Kränkung zugrunde liegt, gipfelt sie doch in 
dem Ärger darüber, dass sich seine Gläubiger mit Geldforderungen an ihn ge-
richtet haben und ihm trotz seiner »Bitten«, »Schwüre« und »Tränen«32 keinen 
Zahlungsaufschub gewähren wollten. Vor Wut »auf den Boden stampfend«33 
macht er ihre penible Orientierung an den herrschenden Gesetzen für seine 
Notlage verantwortlich. Dass sich Karl von den legitimen Forderungen seiner 
Gläubiger brüskiert fühlt, spricht dafür, dass er nicht gelernt hat, andere als von 
ihm unabhängige Subjekte mit eigenen Ansprüchen und Rechten anzuerken-
nen – ein erster Hinweis auf seinen narzisstischen Persönlichkeitsstil.

Genau umgekehrt wird Karl aber auch von seinem Vater nicht als autonomes 
Gegenüber anerkannt. Für die Vater-Sohn-Beziehung ist nämlich zweitens 
kennzeichnend, dass der alte Moor seinen Sohn als Erweiterung seiner selbst be-
trachtet. So geht er davon aus, dass es Karls Pflicht sei, ihm Ehre zu machen. 
Aus diesem Grund beginnt er »bitterlich«34 zu weinen, als Franz ihn über Karls 
Untaten in Leipzig informiert. Dabei gelten seine Tränen nicht dem auf Ab-
wege geratenen Sohn, sondern ausschließlich sich selbst: Durch Karl sieht er 
seinen »ehrliche[n] Name[n]« beschmutzt und seine »Aussichten« und »golde-
nen Träume«35 zerstört.

Die hohen väterlichen Erwartungen sind drittens mit einer starken Ideali
sierung Karls verbunden. So verehrt der alte Moor seinen Erstgeborenen als ge-
nialischen ›Universalkopf‹ in der Erwartung, dass er einmal »zu einem großen 

28	 Paulina F. Kernberg, Narzisstische Persönlichkeitsstörungen in der Kindheit, in: Nar-
zissmus. Grundlagen – Störungsbilder – Therapie, bearb. von Otto F. Kernberg und 
Hans P. Hartmann, München 2006, S. 570 – 601, hier S. 580.

29	 Jessica Benjamin, Die Fesseln der Liebe, S. 68.
30	 Gerhard Oberlin, »Wenn die Kultur ausartet«, S. 120.
31	 Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, S. 30.
32	 Ebd., S. 32.
33	 Ebd., S. 32.
34	 Ebd. 22.
35	 Ebd., S. 22 f.



53﻿

großen Manne«36 und aufgrund seines Nachruhms unsterblich werden wird. 
Dass Karl aber keineswegs ein »Nachstrahl der Gottheit«37 ist, wie sein Vater 
und seine Geliebte Amalia meinen, machen die ersten beiden Szenen des Dra-
mas deutlich. Hier berichten Franz und Spiegelberg, dass Karl Schulden ange-
häuft hat – laut Franz sind es 40.000 Dukaten.38 Auch wenn Franz übertreiben 
sollte, bleibt es eine erkleckliche Summe, die Karls Gläubiger nun von ihm zu-
rückfordern. Darüber hinaus hat er sich zahllose Male duelliert und aus Rach-
sucht fast einen Bürgerkrieg ausgelöst. Deswegen wird er laut Franz nun steck-
brieflich gesucht. Das scheint keine Lüge zu sein, erklären Grimm und Roller 
doch in der sächsischen Schenke, dass sie alle gesucht werden und jeden Augen-
blick verhaftet werden könnten.39

Es sollte deutlich geworden sein, dass Karl von seinem Vater keine ›wahre‹ An-
erkennung erfährt; denn zum einen wird er von ihm als Erfüllungsgehilfe für die 
eigenen Wünsche und nicht als autonomes Subjekt betrachtet; und zum ande-
ren wird er von ihm nicht in seiner Individualität wertgeschätzt, sondern glori-
fiziert und somit auf die vom Vater geschätzten Aspekte seines Selbst reduziert.

Laut der heutigen Narzissmusforschung bleiben Kinder, die auf diese Weise 
›depersonifiziert‹40 werden, »emotional ungesättigt«,41 so dass sie keinen stabilen 

36	 Ebd., S. 23.
37	 Ebd., S. 123.
38	 Laut Frank Berger entspricht ein Dukat etwa 2,5 Talern (vgl. Frank Berger, Das Geld 

der Dichter in Goethezeit und Romantik. 71 biografische Skizzen über Einkommen 
und Auskommen, Wiesbaden 2020, S. 319). »Das Existenzminimum einer fünfköpfi-
gen Familie im Deutschland der Goethezeit lag bei etwa 85 Talern« – das sind etwa 34 
Dukaten. »Das Durchschnittseinkommen setzt Berger bei 200 Talern pro Jahr an, den 
«(relative[n]) Reichtum […] bei 500 Talern« bzw. 200 Dukaten. Dabei handelt es sich 
allerdings um einen »bescheidene[n] Wohlstand, wirklich reich war man damit nur als 
alleinstehende Person, wenn man in Rechnung stellt, dass die Studienkosten eines 
Sohnes schon mit 200 Talern zu Buche schlugen« (ebd., S. 326). »Der wirkliche 
Reichtum begann in einer anderen Größenordnung, in etwa dem Doppelten« (ebd., 
S. 14) der hier genannten Beträge.

»Nur selten wird Reichtum in Dramen und Romanen konkret beziffert. […] Im 
bürgerlichen Trauerspiel konnte man ›auf eine honette Art‹ 1779 eine Haushaltung 
mit Kindern führen, wenn zu einem Vermögen von 10.000 Talern noch ein Amt von 
600 bis 700 Talern hinzukam. Dies ergab einschließlich der Zinseinkünfte knapp 
1000 Taler im Jahr« (ebd., S. 327) – das sind etwa 400 Dukaten. Vor diesem Hinter-
grund handelt es sich bei den von Karl Moor gemachten Schulden in Höhe von 
40.000 Dukaten bzw. 100.000 Talern um eine extrem hohe Summe.

39	 Vgl. Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, S. 37.
40	 Vgl. Donald B. Rinsley, Overview of Borderline and Narcissistic Disorders. Presented 

at meeting of Association of Adolescent Psychiatry, Washington 1988.
41	 Paulina F. Kernberg, Narzisstische Persönlichkeitsstörungen in der Kindheit, S. 572.



54 nina birkner

Selbstwert entwickeln. Um sich vor daraus resultierenden negativen Emotionen 
zu schützen, identifizieren sie sich ausschließlich mit dem von den Eltern ge-
schätzten idealen Selbst, so dass sie ein übertriebenes Gefühl von der eigenen 
Wichtigkeit und somit einen narzisstischen Persönlichkeitsstil ausbilden. Das 
gilt auch für Karl Moor, so die im Folgenden zu verifizierende These.

Dass Karl keinen stabilen Selbstwert besitzt, folglich (ihm unbewusste) 
Selbstzweifel hat, kommt in der zweiten Szene des ersten Akts zum Ausdruck. 
Hier erwartet er den Vergebungsbrief des Vaters. Die Selbstsicherheit, mit der 
er Spiegelberg verkündet, dass dessen »Verzeihung« schon innerhalb der »Stadt
mauren«42 sei, wird dadurch konterkariert, dass er zu zittern beginnt, als er er-
fährt, dass Schwarz mit dem ersehnten Brief auf dem Weg zu ihm ist.43

Aus historischer Perspektive lässt sich Karls Zittern mit Johann Georg Sulzer 
als Ausdruck von Selbstzweifeln deuten. Laut Sulzer, dessen philosophische 
Schriften Schiller auf der Karlsschule kennengelernt hat, setzen sich frühkind
liche Erfahrungen in der Seele fest. Sie können im Subjekt Affekte auslösen, die 
sich der Kontrolle seines Bewusstseins entziehen und die es dazu bringen, gegen 
die Bestrebungen des eigenen Willens zu handeln.44 Auch wenn sich Karl 
selbstsicher präsentiert, lässt sich sein Zittern als Zeichen von Unsicherheit dar-
über deuten, ob er der Gnade des Vaters wirklich wert ist. Dafür spricht auch, 
dass sich sein Gesicht »wie die Wand«45 verfärbt, noch bevor er den Brief über-
haupt gelesen hat, nämlich als er den Brief öffnet und Franz’ Handschrift er-
kennt.46

In der intersubjektiv argumentierenden Narzissmusforschung herrscht Kon-
sens darüber, dass Menschen mit einem narzisstischen Persönlichkeitsstil ihre 
Abhängigkeit von anderen zu leugnen suchen, um sich angesichts ihres instabi-
len Selbstwerts vor negativen Emotionen zu schützen. Auch das trifft auf Karl 

42	 Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, S. 37.
43	 Roller fragt Moor, ob er zittere. Das wird von Karl verneint, allerdings mehrmals hin-

tereinander, wodurch der Eindruck entsteht, dass Karl sehr wohl zittert und sich 
durch die Verneinung zu beruhigen sucht (vgl. ebd., S. 37).

44	 Vgl. Johann Georg Sulzer, Vermischte philosophische Schriften, Leipzig 1773, S. 99.
45	 Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, S. 37.
46	 In der Trauerspielfassung wird Karls Unsicherheit darüber, ob er der Verzeihung des 

Vaters wert ist, expliziter zur Darstellung gebracht. Hier geht er in der Schenke »un-
mutig auf und nieder«, hält sich »die Hand vor die Brust« und spricht zu sich: 
»Knabe ! Knabe ! Wie dir’s hier klopft ! – Wein! Wein! Ich brauche heut meinen Mut 
zwiefach – sei’s zur Freud’ oder zur Verzweiflung.« (Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein 
Trauerspiel, in. Ders.: Werke und Briefe in zwölf Bänden, Bd. 2, Die Räuber. Fiesko. 
Kabale und Liebe. Kleine Dramen, hg. von Gerhard Kluge, Frankfurt a. M. 1988, 
S. 183 – 292, hier S. 197.)



55﻿

zu. Das kommt zum einen in dem von ihm beschworenen Ideal der »Freiheit«47 
von allen zivilisatorischen Zwängen zum Ausdruck; davon zeugt zum anderen 
seine Entscheidung, in Leipzig fernab vom Elternhaus zu studieren. Dabei ist 
auffällig, dass Karl in Anwesenheit seiner Kommilitonen ausschließlich abschät-
zig über seinen Vater urteilt. So erinnert ihn Spiegelberg: »Weißt du noch wie 
tausendmal du die Flasche in der Hand den alten Filzen hast aufgezogen, und 
gesagt: Er soll nur drauf los schaben und scharren« – das heißt sein Geld zusam-
menhalten wollen  – »du wollest dir dafür die Gurgel absaufen.  – Weißt du 
noch?«48 Auch wenn sich Karl im Nachhinein von seinen Diskreditierungen di-
stanziert, wird deutlich, dass er sich über die Abwertung des Vaters der eigenen 
Autonomie zu versichern sucht. Bezeichnenderweise regt sich sein Wunsch, 
nach Hause zurückzukehren, erst als er – vollkommen verschuldet und in Sach-
sen steckbrieflich gesucht – in die Gefahr gerät, verhaftet und juristisch verur-
teilt zu werden, wodurch sein grandioses Selbst bedroht wird. Die Möglichkeit, 
für die eigenen Taten geradezustehen, zieht Karl nicht in Betracht.49 Stattdessen 
erwartet er die väterliche Rettung in der Überzeugung, sie aufgrund der eigenen 
Besonderheit verdient zu haben. In diesem Zuge weicht die Verachtung des Va-
ters einer plötzlichen Idealisierung des Lebens im »Schatten« der »väterlichen 
Haine«.50 Mit der Psychoanalytikerin Jessica Benjamin ließe sich die These auf-
stellen, dass Karl seinen gefährdeten Selbstwert dadurch zu stabilisieren sucht, 
dass er sich mit den Wünschen seines Vaters identifiziert, um sich trotz seiner 
Willfährigkeit als souverän erfahren zu können.51

47	 Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, S. 32.
48	 Ebd., S. 34.
49	 Dass Karl die negativen Aspekte seines Selbst nicht akzeptiert und daher unfähig ist, 

die Verantwortung für seine kriminellen Taten zu übernehmen, wird im Handlungs-
verlauf mehrfach vorgeführt, so auch in der zweiten Szene des dritten Akts. Hier 
wünscht sich Karl zurück in den Mutterleib und in die »Elisiums Szenen [s]einer 
Kindheit« (ebd., S. 99). In diesen Regressionsfantasien manifestiert sich seine Sehn-
sucht nach einer ›naiven‹, mithin vorreflexiven Existenzform, in der das Subjekt noch 
ganz mit den Eltern identifiziert ist, somit noch kein Bedürfnis nach Autonomie und 
Anerkennung kennt und aller Verantwortung für die eigenen Taten enthoben ist.

Diese Sehnsucht kollidiert mit Karls Lebensrealität, in der er sich als Räuberhaupt-
mann vieler Verbrechen schuldig gemacht hat. Damit hadernd, stilisiert er sich zum 
»heulende[n] Abbadonna« (ebd., S. 98), dem Engel aus Friedrich Gottlieb Klopstocks 
Messias, der seinen Abfall von Gott bereut. Anstatt aber wirklich Reue zu zeigen und 
sich der Justiz auszuliefern, erklärt er der Räuberbande nur wenig später, sie »niemals 
verlassen« (ebd., S. 100) zu wollen. Vor diesem Hintergrund werden Karls Selbstzwei-
fel von den Räubern als »Paroxismus« (ebd., S. 99), als Fieberanfall, gewertet.

50	 Ebd., S. 37.
51	 Vgl. Jessica Benjamin, Die Fesseln der Liebe, S. 49; vgl. außerdem Martin Altmeyer, 

Narzissmus und Objekt, S. 160.



56 nina birkner

Dass Karl auf die Hilfe und Vergebung des Vaters hofft, anstatt sich für seine 
Verfehlungen vor dem Gesetz zu verantworten, macht zum einen deutlich, dass 
er nicht so autonom ist, wie er behauptet; zum anderen wird offenkundig, dass 
er – allen Unabhängigkeitsbekundungen zum Trotz – um die väterliche Aner-
kennung ringt.

Es sei festgehalten, dass Karl Moor insofern als narzisstisch kategorisiert 
werden kann, als für ihn das Ringen um Anerkennung bei gleichzeitiger De-
monstration der eigenen Autonomie kennzeichnend ist. Darüber hinaus weist 
er alle im DSM-5-TR genannten Merkmale eines narzisstischen Persönlichkeits-
stils auf, so etwa das abnorme Gefühl von der eigenen Wichtigkeit, wovon be-
reits sein erster Auftritt zeugt. Über das »schlappe Kastraten-Jahrhundert«52 
schimpfend, vergleicht er sich selbst mit Arminius, und er prahlt damit, mit 
einem »Heer« von »Kerls« wie ihm dazu fähig zu sein, aus »Deutschland […] 
eine Republik« zu machen, »gegen die Rom und Sparta Nonnenklöster« sind.53

Seine Selbstidealisierung nimmt im Handlungsverlauf groteske Formen an. 
So stilisiert er sich im fünften Akt zum Stellvertreter Gottes auf Erden, dazu be-
rufen, Franz für seine Untaten mit dem Tod zu bestrafen. Als solcher segnet er 
die Räuber, die er dazu auserwählt, dem eigenen ›heiligen‹ Rache-Gebot zu fol-
gen. So gebietet er ihnen: »Betet an vor dem, […] der euch gewürdiget hat, die 
schröckliche Engel seines finstern Gerichtes zu sein ! Entblößet eure Häupter ! 
Kniet hin in den Staub, und stehet geheiliget auf !«.54

Neben dem hier skizzierten übermäßigen Gefühl von der eigenen Grandiosi-
tät, das mit einer extremen Selbstüberschätzung sowie mit dem Bedürfnis ein-
hergeht, von anderen vergöttert zu werden, beschäftigen Karl ferner Fantasien 
von unermesslichem Ruhm. Darauf verweist Schiller schon in der Vorrede zur 
Schauspielfassung der Räuber, wenn er Karl als Figur mit »enthusiastischen 
Träumen von Größe und Wirksamkeit«55 charakterisiert.56 Zu Beginn des Dra-
mas manifestiert sich das in seiner Schwärmerei für die »Helden des Alter
tums«,57 mit denen er sich vergleicht;58 aber auch mit seinen Räubereien strebt 

52	 Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, S. 31.
53	 Ebd., S. 32.
54	 Ebd., S. 137.
55	 Friedrich Schiller, Vorrede zu den ›Räubern‹, S. 16.
56	 Auch in seinem Gedicht Monument Moors des Räubers attribuiert Schiller Karl Moor 

eine ›heiße Ruhmsucht‹, vgl. Christian Grawe, Friedrich Schiller, S. 179.
57	 Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, S. 31.
58	 Karl vergleicht sich mit Arminius, hat als Kind aber auch für »die Abenteuer des Julius 

Cäsar und Alexander Magnus« (ebd., S. 22) geschwärmt. In der sächsischen Schenke 
liest er die Biographien Plutarchs.



57﻿

er nach Größe: So bezeichnet er sich selbst als »Rachschwert«59 Gottes, wo-
durch er seine Gewalttaten zu veredeln sucht.

Von Karls Narzissmus zeugt außerdem seine ausbeuterische Beziehung zu 
den Räubern. Von ihnen erwartet er Bewunderung; er selbst zollt ihnen aber 
keine Anerkennung, betrachtet er sie doch nicht als autonome Individuen, son-
dern als »[e]lende Werkzeuge [s]einer größeren Plane«.60 Daher verhält er sich 
ihnen gegenüber wie ein Despot, der bedingungslosen Gehorsam fordert. Das 
kommt etwa in der an sie gerichteten rhetorischen Frage zum Ausdruck: »Wer 
überlegt, wann Ich befehle?«61 Keine Kritik an seiner Person duldend, instru-
mentalisiert er die Räuber für die eigenen Interessen, wobei er sie chronisch ent-
wertet, indem er ihnen mit Verachtung und Herablassung begegnet, so etwa, 
wenn er ihnen erklärt: »Ihr seid nicht Moor. – Ihr seid heillose Diebe !«62

Als Narzissten kennzeichnen Karl ferner seine leichte Kränkbarkeit sowie 
seine Unfähigkeit, mit Zurückweisungen umzugehen. Das manifestiert sich 
insbesondere in seiner Reaktion auf die (vermeintliche) Verstoßung aus dem El-
ternhaus. Darauf, dass sein Vater ihm jede Hilfe verweigert, er ihm somit als ein 
von ihm unabhängig existierender Anderer entgegentritt, ist er nicht gefasst. 
Maßlos gekränkt entbrennt er in Wut. Den aufkeimenden Gedanken, dass es 
sich bei der Abwendung des Vaters um »eine Täuschung«63 handeln könnte, 
verfolgt er nicht weiter. Stattdessen ergeht er sich in blutrünstigen Rachefanta-
sien.64 Die »Reflexionskraft als vermittelnde Prüferin zwischen den Wünschen 
des Subjekts und den Versagungen der Umwelt hat sich bei Karl Moor offen-
sichtlich nicht entwickeln können«,65 weil ihm bis dato alle seine Wünsche er-
füllt worden sind. Mit Abel ließe sich davon sprechen, dass sich deswegen die 
Kräfte seiner »Seele« nicht harmonisch ausgebildet haben, so dass seine »feurige 
Einbildungskraft den Verstand«66 betäubt.

Wie für den narzisstischen Persönlichkeitsstil kennzeichnend, wird Karls 
Überzeugung von der eigenen Großartigkeit mitunter von Minderwertigkeits-

59	 Ebd., S. 82.
60	 Ebd., S. 90.
61	 Ebd., S. 82.
62	 Ebd., S. 90.
63	 Ebd., S. 44.
64	 Vgl. ebd.
65	 Matthias Luserke-Jacqui, Die Räuber. Ein Schauspiel (1781), in: Schiller-Handbuch. 

Leben – Werk – Wirkung, hg. von Matthias Luserke-Jaqui, Stuttgart, Weimar 2005, 
S. 1 – 45, hier S. 25.

66	 Jacob Friedrich Abel, Rede, über die Entstehung und die Kennzeichen grosser Geister, 
S. 196.



58 nina birkner

gefühlen abgelöst, wenn sein Selbstwert durch ein mögliches Ausbleiben von 
Bewunderung bedroht wird. Das kommt beispielsweise im zweiten Akt zum 
Ausdruck, in dem Karl erfährt, dass seine Räuber bei der Befreiung Rollers Kin-
der, Frauen und Kranke umgebracht haben. Diese Untaten nimmt Karl, der 
sich selbst als Kämpfer für soziale Gerechtigkeit und die Räuber als Erweite-
rung seiner selbst begreift, als Gefährdung seines grandiosen Selbst wahr. Hat er 
sich zuvor noch selbstbewusst als despotischer Räuberhauptmann präsentiert, 
beschreibt er sich nun als »Knabe, […] ausgehöhnt vor dem Auge des Him
mels«.67 Von Scham- und Schuldgefühlen erfüllt, will er fortan kein Räuber 
mehr sein und sich »in irgend eine Kluft der Erde […] verkriechen, wo der Tag 
vor [s]einer Schande zurücktritt«.68

3. Karl Moor – ein geläuterter Held?

Die Forschung deutet Die Räuber bis heute »im Sinne eines Läuterungs
dramas«69 und zwar deswegen, weil Karl dem Räuberleben am Ende des Hand-
lungsverlaufs entsagt und sich der Justiz ausliefert.70 Allerdings ist durchaus 
irritiert zur Kenntnis genommen worden, dass Karls Schuldbewusstsein da-
durch geschmälert wird, dass er seinem bevorstehenden Opfertod selbstherrlich 
»eine universale, heilsgeschichtliche Geltung«71 zuschreibt. Ferner ist darauf auf-
merksam gemacht worden, dass in Karls »pathetische Selbstinszenierung schrille 
Mißtöne dringen«, weil er »sich einer sozialen Ordnung ausliefert, deren insti-
tutionalisiertes Unrecht er zuvor aus guten Gründen verworfen hatte«.72

Diese Ambivalenzen lassen sich auflösen, wenn man annimmt, dass es sich 
bei Karl nicht um eine dynamische, sondern um eine statische Figur mit einem 
narzisstischen Persönlichkeitsstil handelt. Für diese These sei im Folgenden mit 
Blick auf den fünften Akt argumentiert. Hier trifft Karl auf seinen tot geglaub-
ten Vater, dem gegenüber er sich auffällig egozentrisch und empathielos verhält. 
So erhebt er sich über dessen Herzenswunsch, Franz zu vergeben, mit den Wor-

67	 Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, S. 82.
68	 Ebd.
69	 Matthias Luserke-Jacqui, Die Räuber, S. 40.
70	 Vgl. exemplarisch Hans Richard Brittnacher, Die Räuber, in: Schiller-Handbuch, hg. 

von Helmut Koopmann, Stuttgart 22011, 344 – 372, hier S. 354. Gleichwohl liegen 
vereinzelte Beiträge vor, in denen Karls Läuterung bezweifelt wird, vgl. etwa John 
Guthrie, Karl Moors satanische Rebellion, in: Schillers Theaterpraxis, hg. von Peter-
André Alt und Stefanie Hundehege, Berlin 2020, S. 124 – 137.

71	 Matthias Luserke-Jacqui, Die Räuber, S. 40.
72	 Peter-André Alt, Schiller, S. 27.



59﻿

ten: »Nein, bei meiner grimmigen Seele. Das soll nicht sein. Ich wills nicht 
haben«.73 Auch wenn er von seiner Rachgier später abrückt, weil er von Schuld-
gefühlen übermannt wird,74 behält sein eigenes Wohl höchste Priorität. Das 
zeigt sich in seinem gleichermaßen launischen wie despotischen Verhalten den 
Räubern gegenüber. Hat er sie zuvor mit der Aufgabe »geehrt«,75 Franz lebend 
zu fassen, um ihn eigenhändig umzubringen, droht er ihnen nun – angesichts 
des sich nach Verzeihung sehnenden Vaters – mit Strafe, sollten sie seinem Be-
fehl Folge geleistet haben.76 Als die Räuber ihm nun erklären, Franz tot auf
gefunden zu haben, hüpft er »froh empor«  – keinen Gedanken mehr an die 
Gefühle seines Vaters verschwendend; und er dankt dem »Lenker der Dinge« 
dafür, den Konflikt mit dem Bruder nun »überstanden«77 zu haben.

Von Egozentrik und mangelnder Empathie ist auch sein Verhalten gegen-
über Amalia geprägt. Als die Räuber sie ihm als »superbe[n] Fang«78 in den 
Wald bringen, begegnet er ihr mit schroffer Ablehnung. Grund dafür ist die 
Furcht, dass sie und sein Vater erfahren könnten, dass er ein Räuberhauptmann 
geworden ist. Dabei sorgt er sich weniger darum, die beiden durch diese Nach-
richt ins Unglück stürzen zu können, als darum, von ihnen nicht länger bewun-
dert zu werden. Dafür spricht, dass er beide mit der schockierenden Nachricht 
über seine Räuberexistenz dezidiert zu töten versucht, anstatt sie möglichst 
schonend aufzuklären. So befiehlt er ihnen: »So vergeh dann, Amalia ! – Stirb 
Vater ! Stirb durch mich […] – Diese deine Retter sind Räuber und Mörder ! 
Dein Karl ist ihr Hauptmann.«79

Nun könnte man einwenden, dass Karl sich in dieser Extremsituation so 
stark von seinen Affekten leiten lässt, dass er zur Reflexion und damit zur Über-
legung, Amalia und seinem Vater die Nachricht von seiner Räuberexistenz be-
hutsam beizubringen, unfähig ist. Immerhin rennt er nach dem Tod des Vaters 
»wider eine Eiche«80 – ein Zeichen dafür, dass er seine Fassung und damit seine 
Verstandeskraft verloren hat. Dafür, dass er beide lieber tot sehen will als von 
ihnen missachtet zu werden, spricht aber der weitere Handlungsverlauf. Wäh-
rend der alte Moor nämlich tatsächlich stirbt – bezeichnenderweise in dem Mo-

73	 Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, S. 151.
74	 Auf Karls Schuldgefühle verweist der Nebentext. Hier wird erläutert, dass sich Karl 

vor den Räubern, die er mit der Ermordung von Franz beauftragt hat, »zu verbergen« 
sucht (ebd., S. 154).

75	 Ebd., S. 137.
76	 Vgl. ebd., S. 154.
77	 Ebd.
78	 Ebd.
79	 Ebd., S. 155.
80	 Ebd., S. 156.



60 nina birkner

ment, in dem er sein Idealbild von Karl nicht länger mit der Realität in Ein-
klang bringen kann81 – realisiert Amalia mit Entsetzen, dass ihre Liebe einem 
Verbrecher gegolten hat.82 Ihre Kritik an seinem grandiosen Selbst wehrt Karl 
mit folgenden Worten ab: »Das ist mehr als ein Mann erduldet. […] soll ich 
itzt erst lernen beben wie ein Weib? […] Nein, ein Weib erschüttert meine 
Mannheit nicht – Blut, Blut ! Es ist nur ein Anstoß vom Weibe – Blut muß ich 
saufen, es wird vorübergehen.«83

Wie das Zitat zeigt, sucht sich Karl von Amalia zu distanzieren, indem er sie 
nicht länger als Geliebte, sondern als eine beliebige Vertreterin ihres Ge-
schlechts betrachtet. Darüber hinaus wertet er sie ab, indem er sie als »Weib« 
bezeichnet – ein Wort, das schon im 18. Jahrhundert pejorativ gebraucht wor-
den ist.84 Zuletzt will er sich am Blut seiner Feinde berauschen – er will die ihm 
fehlende Anerkennung Amalias also dadurch kompensieren, dass er sich bei 
anderen durch Gewalt Geltung verschafft.

Von diesen narzisstischen Modi der Konfliktbewältigung lässt Karl sofort ab, 
als er begreift, dass Amalia ihm – anders als sein Vater – trotz seiner Verbrechen 
in Liebe verbunden ist. Als sie ihm eröffnet, bei ihm bleiben zu wollen, gerät er 
»in ekstatische[] Wonne«.85 Das währt allerdings nur so lange, wie er seinen 
Selbstwert über den idealisierten Wert, den sie ihm zumisst, stärken kann.

81	 Der alte Moor spricht zuvor in höchsten Tönen von seinem ›himmlischem‹ Karl (vgl. 
ebd., S. 152), und er betont, wie sehr ihm an Gnade und Vergebung gelegen ist. Vor 
diesem Hintergrund wäre auch eine Versöhnung zwischen Vater und Sohn denkbar. 
Dass der alte Moor stirbt, weil er nicht über Karls kriminelle Laufbahn hinweg-
kommt, lässt sich nur so erklären, dass seine Liebe nicht Karls Individualität, sondern 
dem Idealbild gilt, das er sich von ihm gemacht hat.

82	 Vgl. ebd., S. 156.
83	 Ebd.
84	 Vgl. die Definition ›Weib‹ von Johann Christoph Adelung: »So wenig das Wort 

[Weib, N. B.] im Hochdeutschen als veraltet angesehen werden kann, so einge-
schränkt ist doch dessen heutiger Gebrauch. […] Jetzt wird dieses Wort im Hoch-
deutschen noch in folgenden Fällen gebraucht. 1. Im gemeinen Leben von geringen 
verheiratheten, oder doch bejahrten weiblichen Personen. […] 2. In der vertraulichen 
Sprechart von einer verheiratheten Person […]. 3. In der Dichtkunst und höhern 
Schreibart, doch gemeiniglich nur von einer herzhaften, männlichen weiblichen Per-
son. Dieser Nebenbegriff der Stärke und Rüstigkeit scheint auch die wahre Ursache zu 
seyn, warum dieses Wort in den obern Classen von der Zeit an verächtlich geworden, 
da man mehr Sanftmuth, Milde und Zärtlichkeit, als Stärke und Männlichkeit, von 
dem andern Geschlechte erwartet.« (Johann Christoph Adelung, Grammatisch-kriti-
sches Wörterbuch der hochdeutschen Mundart, Ausgabe letzter Hand, Bd. 4, Leipzig 
1793 – 1801, Sp. 1443).

85	 Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, S. 156.



61﻿

Wie wenig ihm an ihr liegt, zeigt sich erstens, als die Räuber von ihm for-
dern, auf Amalia für die Bande zu verzichten. Sofort lässt er ihre »Hand« mit 
den Worten »fahren«: »Es ist aus ! – Ich wollte umkehren und zu meinem Vater 
gehn, aber der im Himmel sprach, es soll nicht sein. […] Kommt Kamera
den!«86 Augenfällig ist, dass Karls Gedanken ausschließlich dem Vater, mithin 
seinem Leben in der »Vaterordnung«87 gelten, nicht aber der Geliebten.

Karls Egozentrik zeigt sich zweitens in seiner empathielosen Reaktion auf 
Amalias Bitte um ihren Tod. Der würde sie »glücklich«88 machen, wie sie sagt, 
weil ihr ein Leben ohne Karl wertlos erscheint. Während sie an sein Mitleid ap-
pelliert, wirft er ihr vor: »Willst du allein glücklich sein? Fort, ich töde kein 
Weib«.89 Selbstbezogen spricht er Amalias Wunsch nach Glück jedes Recht ab, 
weil es ihm selbst verwehrt bleibt. Seine distanzierte Haltung ihr gegenüber gibt 
er erst auf, als sie ihn vor der Bande mit dem Vorwurf provoziert, ein »eitler 
feigherziger Prahler«90 zu sein. Wie für den narzisstischen Persönlichkeitsstil 
kennzeichnend, kann Karl mit solch einer Missachtung nicht umgehen. Emp-
findlich gekränkt beweist er ihr das Gegenteil, indem er sie kurzerhand ermor-
det.91 Dabei verschleiert er die Monstrosität seiner Tat, indem er vorgibt, sich 
damit dem Willen der Räuber gebeugt und sie für die Bande geopfert zu ha-
ben92 – eine Behauptung, der die Forschung bis heute folgt. Die Räuber haben 
allerdings nur gefordert, dass Karl sie nicht für ein Leben mit Amalia verlässt. 
Ihre Ermordung halten sie indes für »wahnsinnig«.93

86	 Ebd., S. 157 f.
87	 Hans Richard Brittnacher, Die Räuber, S. 349.
88	 Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, S. 158.
89	 Ebd.
90	 Ebd.
91	 Im Hinblick auf Amalias Ermordung lassen sich Parallelen zu G. E. Lessings Emilia 

Galotti ziehen – ein Trauerspiel, mit dem sich Schiller »frühzeitig« (Peter-André Alt, 
Schiller, S. 93), nämlich während seiner Karlsschuljahre befasst hat. Ähnlich wie Ama-
lia provoziert Emilia ihren Vater in dem Wunsch, von ihm getötet zu werden. Das ge-
lingt, weil sich Odoardo Galotti genauso wie Karl von seinen destruktiven Affekten 
leiten lässt. In der Forschung herrscht Konsens darüber, dass Odoardo Galotti für die 
Katastrophe am Ende des Handlungsverlaufs maßgeblich verantwortlich ist, weil sein 
Handeln von »Egozentrik (er denkt mehr an seine Ehre als an das Wohl der Tochter) 
[…], Unbesonnenheit« und »Jähzorn« geprägt ist (Monika Fick, Emilia Galotti, in: 
Dies.: Lessing Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart 32010, 378 – 407, hier 
S. 388). Das Gleiche gilt für Karl, der seinen Mord aber – im Unterschied zu Emilias 
Vater – nicht bereut. Dadurch wirkt seine Tat noch ungeheuerlicher.

92	 Vgl. Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, S. 158 f.
93	 Ebd., S. 158.



62 nina birkner

Zuletzt kommt Karls Kaltherzigkeit in seiner fehlenden Trauer über Amalias 
Tod zum Ausdruck. Nachdem er sie tödlich verletzt hat, beschreibt er ihre Ago-
nie mitleidlos, aus rein physiologischer Perspektive. So vermerkt er »mit starrem 
Blick« auf den Leichnam: »Sie ist getroffen. Dies Zucken noch, und dann wirds 
vorbei sein«.94 Zwar bedeutet er den Räubern, Tränen um sie zu vergießen; im 
Kontrast dazu stehen aber der auf diese Behauptung folgende Haupt- und Ne-
bentext: »Mit bitterem Gelächter« erklärt Karl: »Die Narben, die böhmischen 
Wälder ! Ja ja ! Dies mußte freilich bezahlt werden.«95 Anstatt zu weinen, wie er 
sagt, verfällt Karl in ein ›bitteres Gelächter‹. Folgt man Johann Christoph Ade-
lungs Grammatisch-kritischem Wörterbuch, dann entsteht ›Bitterkeit‹ in Folge 
einer schmerzhaften Kränkung.96 Die besteht für Karl darin, für die Entschei-
dung, ein Leben als Räuberhauptmann geführt zu haben, ›bezahlen‹ zu müssen. 
Karl trauert folglich weniger um Amalia als um sich selbst.

Angesichts seines inhumanen wie egozentrischen Verhaltens lässt sich sein 
auf Amalias Tod folgendes Eingeständnis, ein ›Narr‹ gewesen zu sein, weil er 
sich angemaßt hat, die Welt gottgleich nach seinem individuellen Willen gestal-
ten zu wollen, nur schwerlich als Konsequenz eines Läuterungsprozesses deuten. 
Dagegen spricht auch Karls ungebrochene Selbstüberschätzung. Sie kommt 
zum einen in seiner Ansicht zum Ausdruck, dass »zwei  Menschen« wie er 
»den ganzen Bau der  s i t t l i chen Welt  zu Grund r ichten würden«,97 
und zum anderen in seiner Selbststilisierung zum Jesus ähnlichen Sühnopfer. 
Durch seinen Tod will er die von ihm »mißhandelte« Schöpferordnung »hei
len«98 und den christlichen Gott mit der sündigen Menschheit versöhnen.

Karls Entscheidung, sich am Ende des Handlungsverlaufs der Justiz auszu
liefern, ist einzig und allein seiner Perspektivlosigkeit geschuldet, so die These. 
Die Idee, mit Amalia ins väterliche Schloss zurückzukehren, hat sich endgültig 
zerschlagen. Als narzisstische Persönlichkeit mit einem hohen Autonomiestre-
ben kann er aber auch nicht länger bei den Räubern bleiben. Denn die haben 
ihm mit ihrer Forderung, auf ein Leben mit Amalia zu verzichten, vor Augen 
geführt, dass er sich ihren Wünschen beugen muss, weil sie ihn mit »ihrem 

94	 Ebd.
95	 Ebd., S. 159.
96	 Vgl. Johann Christoph Adelung, Grammatisch-kritisches Wörterbuch der hochdeut-

schen Mundart, Ausgabe letzter Hand, Bd. 1, Leipzig 1793 – 1801, Sp. 1039: »Bitter, 
[…] 1) Wegen damit verbundener Beleidigung schmerzhaft, oder empfindlich. […] 
Bittere Spöttereyen. Ein bitteres Lachen«.

97	 Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, S. 159 f.
98	 Ebd., S. 160.



63﻿

Herzblut […] zum Leibeigenen angekauft«99 haben.100 Es bleibt Karl die Mög-
lichkeit, weiter in der Illegalität zu leben, bis er gefasst und juristisch verurteilt 
wird. Das würde allerdings einen Souveränitätsverlust bedeuten, den Karl nicht 
hinnehmen will. So erklärt er den Räubern:

Nicht, als ob ich zweifelte sie [die Justiz, N. B.] werde mich zeitig genug fin-
den […]. Aber sie möchte mich im Schlaf überrumpeln, oder auf der Flucht 
ereilen, oder mit Zwang und Schwert umarmen, und dann wäre mir auch 
das einige Verdienst entwischt, daß ich mit Willen für sie gestorben bin.101

Der einzige Weg, seine Selbstbestimmtheit nicht zu verlieren und sein Bedürf-
nis nach Bewunderung zu befriedigen, ist die Selbstauslieferung an die Justiz. 
Dabei kann er sein gefährdetes grandioses Selbst zum einen dadurch retten, dass 
er sich zu einer Christusfigur stilisiert und seinem Tod eine heilsgeschichtliche 
Bedeutung zuschreibt. Zum anderen kann er seinen brüchigen Selbstwert da-
durch stabilisieren, dass er das auf ihn ausgeschriebene Kopfgeld einem »armen 
Schelm« zukommen lässt, »der im Taglohn arbeitet und eilf lebendige Kinder 
hat«.102 Dass Karl damit »sein Leben an eitle Bewunderung setzen« will, meinen 
auch die Räuber, die ihm eine »Groß-Mann-Sucht« diagnostizieren.103 Diese 
Einschätzung kann Karl nicht von der Hand weisen, gibt er doch zu – und das 
sind seine letzten Worte im Drama: »Man könnte mich darum bewundern«.104

	 99	 Ebd., S. 157.
	100	 Vor diesem Hintergrund lässt sich Karls Behauptung, Amalia für die Bande »ge-

schlachtet« (ebd., S. 159) zu haben, auch als rhetorische Strategie deuten, um seine 
Abwendung von der Bande zu legitimieren.

101	 Ebd., S. 160.
102	 Ebd.
103	 Ebd.
104	 Ebd. Angesichts seiner Egozentrik, seiner mangelnden Empathie und seiner Ruhm-

sucht stellt sich die Frage, warum die Rezipienten des 18. Jahrhunderts dennoch mit 
Karl »sympathisieren« konnten (Friedrich Schiller, Selbstrezension zu den ›Räubern‹, 
in: Ders.: Werke und Briefe in zwölf Bänden, Bd. 2, Die Räuber. Fiesko. Kabale und 
Liebe, Kleine Dramen, hg. von Gerhard Kluge, Frankfurt a. M. 1988, S. 293 – 311, 
hier S. 297). Die Gründe dafür lassen sich hier nur anreißen – die meisten nennt 
Schiller in seiner Selbstrezension: Erstens wird Karl von (fast) allen Figuren des Dra-
mas glorifiziert, wodurch die Sympathie zu seinen Gunsten gelenkt wird; zweitens 
werden seine Handlungen psychologisch nachvollziehbar motiviert, was den Rezi
pienten eine Perspektivenübernahme ermöglicht. Drittens wird Karl, ganz im Unter-
schied zu Franz, mitunter von Selbstzweifeln geplagt – nämlich immer dann, wenn 
seine Grandiosität etwa durch ausbleibende Bewunderung in Frage gestellt wird. Auf 
diese Weise kann er das Mitleid der Rezipienten auf sich ziehen, zumal er viertens als 
bedauernswertes Opfer einer Intrige gezeigt wird. Für die (vermeintliche) Versto-
ßung durch den Vater will sich Karl rächen. Dieser Affekt ist im Drama des 18. Jahr-



64 nina birkner

4. Karls ›Narzissmus‹ und die moderne Forderung  
nach einer selbstbestimmten Individualität

Wie erläutert, handelt es sich bei Karl Moor um eine Figur mit einem narziss
tischen Persönlichkeitsstil, der sich auf seine familiäre Sozialisation, nämlich auf 
die mangelnde Anerkennung durch seinen Vater zurückführen lässt. Er lässt 
sich aber auch aus problemgeschichtlicher Perspektive als kritische Auseinan-
dersetzung mit dem »Konzept selbstbestimmter Individualität«105 lesen, das sich 
in der Zeit der Aufklärung entwickelt hat und im Sturm und Drang erstmals 
programmatisch gefordert worden ist. Das sei im Folgenden plausibilisiert.

In den Sozialwissenschaften besteht Konsens darüber, dass sich im Verlauf 
des 18. Jahrhunderts ein Modernisierungsprozess vollzogen hat, der sich mit 
Niklas Luhmann als Umstellung von einer stratifikatorischen hin zu einer funk-
tionalen Gesellschaftsdifferenzierung beschreiben lässt. Dieser Umbruch hat zu 
einem neuen Selbstverständnis der Subjekte geführt. Denn in stratifikatorisch 
differenzierten Gesellschaften definiert sich die Einzelperson über die von ihrer 
familiären Herkunft bestimmte Zugehörigkeit zu einem konkreten sozialen Mi-
lieu; sie gewinnt ihre Individualität über schichtspezifische Inklusion. In funk-
tional differenzierten Gesellschaften gehört das Subjekt indes nicht länger 

hunderts häufig als Handlungsmotivation für den Tragödienhelden gewählt worden, 
ein fünfter Grund, warum die Rezipienten des 18. Jahrhunderts Karl als Sympathie-
träger identifiziert haben. Der Affekt war deshalb beliebt, weil er eine »selbständig« 
handelnde Figur voraussetzt, und weil derjenige, »der sich rächen will, […] im 
Recht« ist; »denn es ist ihm Unrecht geschehen, so dass er die moralische Qualifika-
tion eines Tragödienhelden hat. Es ist zudem für den Zuschauer befriedigend zu 
sehen, dass Ungerechtigkeiten gerächt werden« (Rosemarie Zeller, Struktur und Wir-
kung. Zu Konstanz und Wandel literarischer Normen im Drama zwischen 1750 und 
1810, Bern, Stuttgart 1990, S. 76 f.). Mit Blick auf die Aufführungsgeschichte der 
Räuber sei abschließend festgehalten, dass das Drama meistens bearbeitet worden ist 
(zur Aufführungsgeschichte der Räuber vgl. Nina Birkner, Nachwort zu Erwin Pisca-
tors ›Räubern‹, in: Erwin Piscators ›Die Räuber‹. Regiebuch und weitere Materialien 
zur Berliner Inszenierung von 1926, hg. von Nina Birkner, Heidelberg 2022, S. 209 – 
238). Dabei ist den beiden Protagonisten in den Theaterfassungen des 18. Jahrhun-
derts meist jede Ambivalenz genommen worden: Karl wurde als tugendhafter Held 
und Franz als lasterhafter Antagonist vorgeführt. Das hat die Rezeptionsgeschichte 
beeinflusst und lässt sich als sechster Grund für die positive Bewertung der Karl-
Figur anführen.

105	 Marianne Willems, Friedrich Maximilian Kingers ›Die Zwillinge‹ und Friedrich 
Schillers ›Die Räuber‹. Zur Pathogenese der ›Kraftkerle‹ im Sturm und Drang, in: 
Sturm und Drang. Epochen – Autoren – Werke, hg. von Matthias Buschmeier und 
Kai Kauffmann, Darmstadt 2013, S. 158 – 179, hier S. 159.



65﻿

einem sozialen »Teilsystem«106 an, mit dem es sich ganz identifizieren kann, son-
dern es ist in mehrere autonome Funktionssysteme gleichzeitig eingebunden, so 
etwa in die Politik, die Wirtschaft oder die Religion. Aus diesem Grund hat das 
Subjekt fortan »keinen Ort mehr, wo e[s] als ›gesellschaftliches Wesen‹ existie-
ren kann«,107 so dass es sich »als Individuum in dem Sinne verstehen« muss, dass 
es »singulär zu der Gesellschaft als ganzer in Opposition steht«.108 Es kon
stituiert sich somit über die Unterschiede zu anderen und durch »die Abwei-
sung aller heterogenen gesellschaftlichen Bezüge«.109 So erklärt Luhmann:

Er [der einzelne, N. B.] kann nur außerhalb der Gesellschaft leben, nur als 
System eigener Art in der Umwelt der Gesellschaft sich reproduzieren, wobei 
für ihn die Gesellschaft eine dazu notwendige Umwelt ist. Das Individuum 
kann nicht mehr durch Inklusion, sondern nur noch durch Exklusion defi-
niert werden. (Luhmann 1993: 158)

Wie das Zitat deutlich macht, bleibt das Subjekt auch in funktional differen-
zierten Gesellschaften von seiner »Umwelt« abhängig. Von ihm wird gefordert, 
die eigene Individualität selbstbestimmt auszubilden und dafür die Anerken-
nung anderer zu gewinnen.110 Mit seinem Anspruch auf freie Selbstentfaltung 
wird das Subjekt daher früher oder später auf externe Grenzen stoßen; denn 

106	 Niklas Luhmann, Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssozio
logie der modernen Gesellschaft, Bd. 3, Frankfurt a. M. 1993, S. 158.

107	 Ebd.
108	 Andrejs Petrowski, Weltverschlinger, Manipulatoren und Schwärmer. Problema

tische Individualität in der Literatur des späten 18. Jahrhunderts, Heidelberg 2002, 
S. 13.

109	 Marianne Willems, Friedrich Maximilian Klingers ›Die Zwillinge‹ und Friedrich 
Schillers ›Die Räuber‹, S. 160.

110	 Das Bedürfnis der Subjekte nach Anerkennung thematisiert Luhmann insbesondere 
in seiner Studie über Soziale Systeme (1984), in der er sich mit der Moral befasst. 
Darunter versteht er im Unterschied zu gängigen Moraltheorien »keine geschlossene 
Menge moralisch gültiger Sätze« (Christian Kirchmeier, Moral, in: Luhmann-Hand-
buch, hg. u. a. von Oliver Jahraus und Armin Nassehi, Stuttgart 2012, S. 105 – 106, 
hier S. 106.), sondern ein soziales System, in dem über Anerkennung bzw. Nicht-
Anerkennung entschieden wird. So erklärt er: »Alle Moral bezieht sich auf die Frage, 
ob und unter welchen Bedingungen Menschen einander achten bzw. mißachten«, 
wobei er unter ›Achtung‹ »eine generalisierte Anerkennung und Wertschätzung« der 
Person »als ganzes« versteht – »im Unterschied zur Schätzung einzelner Verdienste 
oder Fähigkeiten, fachlichen, sportlichen, amourösen Könnens usw.« (Niklas Luh-
mann, Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen Theorie, Frankfurt a. M. 1984, 
S. 318 f.) Dabei vertritt Luhmann die Position, dass es in einer Gesellschaft mit zu-
nehmender Tendenz zur Individualisierung keinen »Konsens über moralische Werte 
gibt« (Christian Kirchmeier, Moral, S. 106.). Vielmehr entscheiden die Moralsub-



66 nina birkner

auch, wenn es de jure frei ist, ist es de facto nicht autonom. Folglich werden 
Missachtungserfahrungen nicht ausbleiben; und das Subjekt wird mit Neid-, 
Unzulänglichkeits- und Ohnmachtsgefühlen zu kämpfen haben. Vor diesem 
Hintergrund meint Luhmann, dass im Zuge der Umstellung von der Inklu
sions- auf die Exklusionsindividualität »Pathologien« aufgetreten sind.111 Dabei 
denkt er insbesondere an ›Neurosen‹ – das sind für ihn psychische Verhaltens-
störungen, die aus unerfüllten »Anspruchshaltungen« resultieren.112 Unter diese 
Definition fiele auch der narzisstische Persönlichkeitsstil, der im Übrigen von 
Freud auch als ›Neurose‹ verstanden worden ist.

Die These, dass sich soziale Probleme in individualistischen Gesellschaften in 
der psychischen Verfassung ihrer Mitglieder niederschlagen, vertreten auch die 
Soziologen Ulrich Beck und Alain Ehrenberg, allerdings mit Blick auf die Spät-
moderne.113 Das Gleiche gilt für Caroline Amlinger und Oliver Nachtwey, die 
in ihrer Studie Gekränkte Freiheit dafür argumentieren, dass der narzisstische 
Persönlichkeitsstil keine konstante Eigenschaft eines Individuums, sondern ein 
flexibles Reaktionsmuster auf äußere Umstände ist. Ähnlich wie Luhmann, 
Beck und Ehrenberg sind sie davon überzeugt, dass im Subjekt soziale »Kon-
flikte auf eine gebrochene Art und Weise aufgehoben sind«.114 Davon aus
gehend vertreten sie die Position, dass Subjekte insbesondere in individua
listischen Gesellschaften einen narzisstischen Persönlichkeitsstil ausbilden;115 

jekte »in jeder Situation« neu, »ob sie ihrem Gegenüber Achtung und Anerkennung 
gewähren« (Detlef Horster, Niklas Luhmann, München 1997, S. 109).

111	 Niklas Luhmann, Gesellschaftsstruktur und Semantik, S. 247.
112	 Ebd., Fußnote 187.
113	 So ist Beck davon überzeugt, dass soziale Probleme in solchen Gesellschaften, die 

sich an der Autonomie ihrer Mitglieder ausrichten, in Individualrisiken »umdefi-
niert« werden und sich in psychischen Dispositionen niederschlagen: »in persön
liche[m] Ungenügen, Schuldgefühle[n], Ängste[n], Konflikte[n] und Neurosen. Es 
entsteht – paradox genug – eine neue Unmittelbarkeit von Individuum und Gesell-
schaft, die Unmittelbarkeit von Krise und Krankheit in dem Sinne, daß gesellschaft-
liche Krisen als individuelle erscheinen und nicht mehr oder nur noch sehr vermit-
telt in ihrer Gesellschaftlichkeit wahrgenommen werden« (Ulrich Beck, Risikogesell-
schaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne, Frankfurt a. M. 1986, S. 158). Auch 
Ehrenberg vertritt die Position, dass seelische Leiden als »Ausdrucksform […] von 
Konflikten, von Spannungen oder von Dilemmata eines Soziallebens, das sich an 
der Autonomie orientiert«, betrachtet werden können (Alain Ehrenberg, Das Unbe-
hagen in der Gesellschaft, Berlin 2011, S. 23).

114	 Carolin Amlinger, Oliver Nachtwey, Gekränkte Freiheit, S. 137.
115	 Diana Diamond vertritt im Anschluss an Theodor W. Adorno und Max Horkheimer 

eine ähnliche Position; sie argumentiert allerdings aus psychoanalytischer Perspek-
tive. Auch sie geht von einer Reziprozität »gesellschaftlicher und psychologischer As-
pekte des Narzissmus aus, auch wenn beide klar voneinander unterscheidbar und 



67﻿

und zwar deswegen, weil sie hier auf sozialer Ebene mit dem gleichen Problem 
zu kämpfen haben wie auf innerpsychischer Ebene, nämlich mit dem Antago-
nismus von »Freiheit und Anpassungsdruck«.116 Genauso, wie das Subjekt auf 
innerpsychischer Ebene seine widerstreitenden Grundbedürfnisse nach Autono-
mie und Anerkennung ausbalancieren muss, wenn es einen stabilen Selbstwert 
entwickeln will, muss es auf sozialer Ebene seine Individualität selbstbestimmt 
ausbilden und durch intersubjektive Anerkennung stabilisieren. Das ist deshalb 
problematisch, weil die eigenen »Ansprüche« auf Selbstentfaltung notwendig 
mit den »subjektive[n] Realisationsmöglichkeiten in Widerspruch geraten«.117 
Das produziert Kränkungen, die sich in narzisstischen Verhaltensweisen mani-
festieren, so etwa in Überheblichkeit, Wut und Zorn, der aggressiven Abwehr 
anderer Positionen oder der Abwertung anderer.

Wenngleich Amlinger und Nachtwey in ihrer Studie die Gegenwartsgesell-
schaft im Blick haben, können ihre Überlegungen auch auf das späte 18. Jahr-
hundert bezogen werden, weisen sie doch große Parallelen zu Luhmanns Aus-
führungen auf. Denn wie skizziert meint Luhmann, dass die Subjekte seit der 
Umstellung von der Inklusions- auf eine Exklusionsindividualität vor der Her-
ausforderung stehen, ihre widersprüchlichen Grundbedürfnisse nach Autono-
mie und Anerkennung miteinander in Einklang bringen zu müssen. Gelingt das 
nicht, begünstigt das für ihn die Herausbildung von ›Pathologien‹, die von ihm 
nicht näher bestimmt werden. Im Unterschied dazu sprechen Amlinger und 
Nachtwey ganz konkret von der Ausbildung eines narzisstischen Persönlich-
keitsstils.118

Wie Luhmann in seinen historischen wissenssoziologischen Studien gezeigt 
hat, manifestiert sich die Umstellung von der Inklusions- auf die Exklusions

nicht auf den jeweils anderen reduzierbar sind. Die Gesellschaft entfaltet ihren Ein-
fluss im Individuum, das nach den jeweiligen gesellschaftlichen Vorstellungen und 
Anforderungen geformt wird, in dem jedoch gleichzeitig gesellschaftliche Prozesse 
zu intrapsychischen Strukturen umgewandelt werden, die einer eigenen Sprache und 
Gesetzmäßigkeit unterliegen« (Diana Diamond, Narzissmus als klinisches und ge-
sellschaftliches Phänomen, in: Narzissmus. Grundlagen – Störungsbilder – Therapie, 
Bearb. von Otto F. Kernberg und Hans P. Hartmann, München 2006, S. 171 – 204, 
hier S. 172).

116	 Carolin Amlinger, Oliver Nachtwey, Gekränkte Freiheit, S. 70.
117	 Ebd., S. 169.
118	 Es sei darauf hingewiesen, dass es Amlinger und Nachtwey dezidiert nicht darum 

geht, individualistische Gesellschaften zu pathologisieren. Vielmehr wollen sie plau-
sibilisieren, dass sich in der »Sozialfigur des Narzissten […] der Imaginationshaus-
halt einer verunsicherten Gesellschaft« artikuliert. »Im Bild des Narzissten verdichten 
sich regressive Modernisierungen, die ihre normativen Versprechen nicht halten und 
Verletzungen produzieren«, so die beiden Soziologen (ebd., S. 169).



68 nina birkner

individualität in der Literatur der Zeit und zwar in einer sich ändernden Indivi-
dualitätssemantik. Während das einzelne Subjekt in der Frühaufklärung noch 
als »Endstufe einer Serie von Spezifikationen des Menschen schlechthin, des 
homme universel«,119 begriffen wird, gewinnt es in der zweiten Jahrhundert-
hälfte seine Individualität. Das gipfelt in der Geniekonzeption des Sturm und 
Drang, in der erstmals »die Autonomie des individuellen Subjekts zum Pro-
gramm erhoben«120 wird.121 Dabei werden auch die »ungelösten und unlösbaren 
Probleme des zugleich gefeierten und propagierten Konzepts«122 reflektiert, zu 
denen der oben skizzierte Antagonismus von Autonomie und Anerkennung 
zählt.

Von diesen Überlegungen ausgehend, lässt sich der narzisstische Persönlich-
keitsstil von Karl Moor nicht nur aus psychoanalytischer, sondern auch aus pro-
blemgeschichtlicher Perspektive erklären. Anhand der psychischen Disposition 
der literarischen Figur werden »Verheißung« und »Fluch« der sich im Verlauf 
des 18. Jahrhunderts vollziehenden »individuellen Freisetzung«123 illustriert, so 
die These.

Dabei lässt sich die narzisstische Karl Moor-Figur erstens als kritische Ausein-
andersetzung mit der Geniekonzeption des Sturm und Drang deuten. Als Figur 
erfüllt Karl Moor »alle bekannten Kriterien des ›Kraftgenies‹«.124 So klagt er 
schon während seines ersten Auftritts über seine Gegenwartsgesellschaft, weil sie 
ihm die »Entfaltung und Manifestation« seiner »Lebens- und Wirkungskraft« 
aufgrund ihrer »Konventionen und Gesetze« unmöglich macht.125 Alle sozialen 
Zwänge ablehnend, fordert er die »Freiheit«,126 ein selbstbestimmtes Leben füh-
ren zu können. Wie radikal und ausschließlich er sich der eigenen Individualität 
verpflichtet, zeigt sich in seinen Reflexionen über den Selbstmord, wenn er er-

119	 Niklas Luhmann, Gesellschaftsstruktur und Semantik, S. 191.
120	 Marianne Willems, Friedrich Maximilian Klingers ›Die Zwillinge‹ und Friedrich 

Schillers ›Die Räuber‹, S. 159.
121	 Zur radikalen Individualisierung, die sich im Geniegedanken des Sturm und Drang 

manifestiert, vgl. exemplarisch: Jochen Schmidt, Die Geschichte des Genie-Gedan-
kens in der deutschen Literatur. Philosophie und Politik 1750 – 1945, Bd. 1, Heidel-
berg 1985, S. 151 – 353; Georg-Michael Schulz, Genieästhetik, in: Handbuch Sturm 
und Drang, hg. von Matthias Luserke-Jaqui, Berlin 2017, S. 61 – 63.

122	 Marianne Willems, Friedrich Maximilian Klingers ›Die Zwillinge‹ und Friedrich 
Schillers ›Die Räuber‹, S. 163.

123	 Carolin Amlinger, Oliver Nachtwey, Gekränkte Freiheit, S. 133.
124	 Marianne Willems, Friedrich Maximilian Klingers ›Die Zwillinge‹ und Friedrich 

Schillers ›Die Räuber‹, S. 170.
125	 Ebd., S. 169.
126	 Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, S. 32.



69﻿

klärt: »Außendinge sind nur der Anstrich des Manns – Ich bin mein Himmel 
und meine Hölle«.127 Das von Karl propagierte »ganzheitliche Ideal selbstbe-
stimmter individueller Existenz«128 zeitigt im Drama nun aber katastrophale 
Folgen, denn es führt dazu, dass er weder die geltenden Gesetze noch seine Ge-
genüber als von ihm unabhängige Subjekte mit gleichen Rechten und Bedürf-
nissen anerkennt. Aus seinem selbstbezogenen Handeln resultieren Anarchie 
und »ewiges Chaos«,129 mithin Gewalt und Tod.130

Anhand der Figur des Karl Moor wird zweitens die aufklärerische Forderung 
nach Mündigkeit problematisiert. Denn der Grafensohn wird dem von ihm 

127	 Ebd., S. 131.
128	 Marianne Willems, Friedrich Maximilian Klingers ›Die Zwillinge‹ und Friedrich 

Schillers ›Die Räuber‹, S. 171.
129	 Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, S. 134.
130	 Dass Schiller den Egoismus für die größte Gefährdung des friedvollen Zusammenle-

bens hält, macht er auch in seinen frühen philosophischen Schriften zum Thema, so 
etwa in den Philosophischen Briefen, die vier Jahre nach den Räubern entstanden 
sind. Hier wird die altruistische Liebe als »Urkraft« alles Seienden bezeichnet (Fried-
rich Schiller, Philosophische Briefe, in: Ders.: Werke und Briefe in zwölf Bänden, 
Bd. 8, Theoretische Schriften, hg. von Rolf-Peter Janz, Frankfurt a. M. 1992, S. 208 – 
233, hier S. 222.). Sie zieht die Menschen magnetisch zueinander hin und fungiert 
zwischen ihnen als »universales, ebenso natürliches wie metaphysisches Band« (Wolf-
gang Riedel, Die Aufklärung und das Unbewusste, S. 200). Interessieren sich die 
Subjekte nicht für das Wohl ihrer Mitmenschen, sondern ausschließlich für die 
Durchsetzung der eigenen individuellen Wünsche, drohen laut Schiller schranken-
lose Gewalt- und Willkürherrschaft. So stellt er der Liebe als »mitherrschende[r] 
Bürgerin eines blühenden Freistaats« den Egoismus als »Despot in einer verwüsteten 
Schöpfung« gegenüber (Friedrich Schiller, Philosophische Briefe, S. 226).

Wie kritisch Schiller den Typus des ›Kraftgenies‹ beurteilt, manifestiert sich auch 
in dem intertextuellen Verweis auf John Miltons Paradise Lost (1667). Aufgrund sei-
nes starken Autonomiestrebens glorifiziert Karl Miltons Satan im ›unterdrückten 
Bogen B‹. Hier bezeichnet er ihn als »außerordentliches Genie«, weil er »es nicht dul-
den konnte, daß einer über ihm war, und sich anmaßte den Allmächtigen vor seine 
Klinge zu fordern« (Friedrich Schiller, Unterdrückter Bogen B zu den ›Räubern‹, in. 
Ders.: Werke und Briefe in zwölf Bänden, Bd. 2, Die Räuber. Fiesko. Kabale und 
Liebe. Kleine Dramen, hg. von Gerhard Kluge, Frankfurt a. M. 1988, S. 166 – 176, 
hier S. 168).

In seiner Vorrede zu den Räubern teilt Schiller die Faszination für die Figur. Er 
schätzt an ihm seine gigantische Kraft, sich auf einen Machtkampf mit der Außen-
welt einzulassen mit dem Ziel, die eigenen individuellen Interessen gegen alle Wider-
stände durchzusetzen, um sich als autonomes Subjekt zu behaupten. Sein damit ver-
bundener Bruch mit der Moralität macht ihn für Schiller allerdings zu einem »gro-
ßen Bösewicht«, dem die Rezipienten weniger mit Sympathie als »mit schauderndem 
Erstaunen« folgen (Friedrich Schiller, Vorrede zu den ›Räubern‹, S. 17). Insofern dis-
tanziert er sich scharf von der Position, die seine Figur vertritt.



70 nina birkner

propagierten Anspruch, ein selbstbestimmtes Leben zu führen, nicht gerecht. 
Wie für den narzisstischen Persönlichkeitsstil charakteristisch, geriert er sich als 
souveränes Subjekt, bleibt dabei aber in hohem Maße auf die Bewunderung an-
derer angewiesen. Das manifestiert sich in seiner Unfähigkeit, mit Kritik und 
Zurückweisung umzugehen sowie in seinem Unvermögen, die Verantwortung 
für das eigene Handeln zu übernehmen. So schließt Karl im ersten Akt die 
Möglichkeit, sich für seine Verfehlungen in Leipzig der Justiz auszuliefern, ka-
tegorisch aus. Stattdessen erwartet er Rettung und Bestätigung durch den Vater, 
bevor er sich als Räuber einen Namen machen will. Das ändert sich auch nicht 
im Handlungsverlauf, macht er im fünften Akt doch die Räuber für den Tod 
Amalias und den »Fluch«131 des Vaters für seine Räuberexistenz verantwortlich. 
Dass er sich schließlich der Justiz stellt und damit einem armen Familienvater 
zu ökonomischem Kapital verhilft, ist  – wie erläutert  – weniger Konsequenz 
eines Läuterungsprozesses als Karls einzige Möglichkeit, in seiner Notsituation 
noch soziale Anerkennung zu erhalten. Schillers Drama lässt sich insofern als 
»gewaltsame[r] Mündigkeitsversuch unter dem Vorzeichen seelischer Unmün
digkeit«132 deuten.

8. Fazit

Wie erläutert, ist Karl Moor als Figur mit einem narzisstischen Persönlichkeits-
stil konzipiert, verstanden als Demonstration der eigenen Souveränität bei 
gleichzeitigem Ringen um intersubjektive Anerkennung. Das lässt sich aus psy-
choanalytischer und aus problemgeschichtlicher Perspektive erklären.

Die komplexe Figurenkonzeption lässt sich erstens auf Schillers Interesse an 
der psychischen Disposition »außerordentliche[r] Menschen«133 zurückführen. 
Sich selbst als »Menschenmaler«134 begreifend und über umfassende Kenntnisse 
im Bereich der Anthropologie und Psychologie verfügend, macht er in den 
Räubern die destruktiven Folgen verweigerter väterlicher Anerkennung zum 
Thema.

Karls Narzissmus lässt sich zweitens problemgeschichtlich erklären, führt 
doch die Umstellung von der Inklusions- auf die Exklusionsindividualität im 

131	 Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, S. 155.
132	 Gerhard Oberlin, Goethe, Schiller und das Unbewusste, Eine literaturpsychologi-

sche Studie, Gießen 2007, S. 146.
133	 Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, S. 15.
134	 Ebd.



71﻿

Verlauf des 18. Jahrhunderts dazu, dass die Subjekte ab sofort mit der Schwie-
rigkeit zu kämpfen haben, ihren Anspruch auf freie Selbstentfaltung mit ihrem 
Bedürfnis nach Anerkennung in Balance bringen zu müssen. Folglich wird die 
den Narzissmus kennzeichnende unauflösliche Spannung zwischen dem Wunsch 
nach Autonomie und dem nach Anerkennung auch auf sozialer Ebene zum 
Problem. Das wird anhand der Karl Moor-Figur illustriert. Einerseits strebt er 
als ›Kraftgenie‹ nach radikaler Selbstbestimmung, was in seinem Willen zum 
Ausdruck kommt, die Welt gewaltsam nach seinen Vorzustellungen zu ge
stalten. Andererseits hat er ein so großes Bedürfnis nach Anerkennung, dass er 
unfähig ist, die negativen Aspekte seines Selbst zu akzeptieren und die Verant-
wortung für seine Untaten zu übernehmen. Seine ›seelische Unmündigkeit‹ hat 
katastrophale Folgen, wie das Drama zeigt; denn sein Handeln mündet in einen 
»normativen Anarchismus […], der alle gesellschaftliche Ordnung zerstört«.135 
So muss Karl Moor gegen Ende des Handlungsverlaufs feststellen: »die Gesetze 
der Welt sind Würfelspiel worden, das Band der Natur ist entzwei, die alte 
Zwietracht ist los, der Sohn hat seinen Vater erschlagen.«136

135	 Gideon Stiening, Starker Kerl und schwacher Staat. Schillers ›Die Räuber‹ im Kon-
text der Materialismus-Kritik der Spätaufklärung, in: Ästhetische Staaten. Ethik, 
Recht und Politik in Schillers Werk, hg. von Gideon Stiening und Matthias Löwe, 
Baden-Baden 2017, S. 21 – 48, hier S. 41.

136	 Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, S. 136.





ALEXANDER NEBRIG

GOETHES KRITIK DER REDESZENE UND  
DAS ENDE DER BÜHNE IN »WILHELM MEISTERS LEHRJAHRE«

Abstracts

In Goethes Wilhelm Meisters Lehrjahre (1795 /96) gibt es zahlreiche Redeszenen, die weder 
zusammenhängend untersucht noch in Bezug zur Theaterthematik des Romans gesetzt 
wurden. Dabei wäre ein solcher Schritt naheliegend, da beide Künste, Rhetorik und Thea-
ter, ihren Fluchtpunkt im Konzept der Bühne (skené) haben, Redende schauspielerische 
Fähigkeiten vorweisen müssen und zumindest das klassische Theater affektrhetorisch 
funktioniert. Eng verbunden mit der Abkehr des Protagonisten vom Theater, so die These, 
sind Szenen, in denen sich Wilhelms oft scheiternder Anspruch nach öffentlicher Wirkung 
ausdrückt. Diesen Anspruch gibt er genauso wie seine Theaterlaufbahn auf und wird Mit-
glied des Geheimbundes der Turmgesellschaft. Die bühnenkritische Einstellung vermittelt 
Goethe über die Redeszenen, genauer: über ihr Scheitern, denn sie zeigen oftmals Wilhelm 
Meister, wie er sein Publikum verfehlt, andere Ziele erreicht als beabsichtigt oder die Rede 
nur plant, aber nicht ausführt.

There are numerous speech scenes in Goethe’s Wilhelm Meister’s Apprenticeship (1795 /96) 
that have neither been examined in a coherent manner nor related to the novel’s theatre 
theme. Such a step would be obvious, since both arts, rhetoric and theatre, have their van-
ishing point in the concept of the stage (skené), speakers must demonstrate acting skills, 
and at least classical theatre functions affectively. Closely linked to the protagonist’s turn-
ing away from the theatre are scenes in which Wilhelm’s often failing aspiration for public 
impact is expressed. He gives up this ambition as well as his theatre career and becomes a 
member of the secret Tower Society. Goethe conveys his critical attitude towards the stage 
through the speech scenes, or more precisely, through their failure, as they often show Wil-
helm Meister failing his audience, achieving different goals than intended or only planning 
the speech but not carrying it out.

Ein wichtiges Argument dafür, den Bildungsroman Wilhelm Meisters Lehrjahre 
(1795 /96) hinsichtlich seiner Redeszenen1 zu untersuchen, ist sein Gegenstand. 

1	 Unter Redeszene verstehe ich eine Situation, in der jemand das Wort auf einer Bühne 
vor Publikum ergreift, um ein Handlungsziel zu erreichen oder seine Meinung mono-
logisch zu bekunden. Die Bühne kann selbst geschaffen und das Publikum imaginär 
sein. Nicht gemeint sind Gespräche. In der Forschung sind die Redeszenen des Wil-
helm Meister noch nicht zusammenhängend untersucht worden, zum Kommunikati-
onsverhalten s. Barbara M. Henke, »Sie ließen einen Hasen nach dem andern lau-
fen  …«. Beobachtungen zum Sprachverhalten der Figuren in Goethes Romanen, 
Frankfurt a. M. 1983, bes. S. 74 – 90. – Für Anregungen danke ich den Studierenden 
meines Seminars zur Redeszene vom Sommer 2022 sowie Dr. Martin Bartelmus.

© 2026 Alexander Nebrig, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83536069-004 | CC BY-NC-ND 4.0

https://doi.org/10.46500/83536069-004


74 alexander nebrig

Dem Theaterroman, darin dem Anton Reiser (1785) vergleichbar, ist das histrio-
nische Moment latent.2 Die Bühne liefert Szenen, lässt über Szenen nach
denken, bringt ihre Schauspieler – histriones – dazu, sich auch außerhalb der 
eigentlichen Bretterbühne Bühnen zu schaffen und rednerisch zu agieren. Die 
Welt wird sozusagen zur Bühne. Für die Darstellung des Bildungsgangs seines 
Helden Wilhelm Meister übernimmt Goethe diesen Ansatz jedoch nur, um ihn 
zu überwinden – auch diese autonomieästhetische Einsicht verbindet ihn mit 
dem Verfasser des Anton Reiser Karl Philipp Moritz.

Wilhelm redet gern und ist auch sprachbegabt, bleibt aber aufgrund seines 
schwachen Vermögens, Publikum und Situation richtig einzuschätzen, ein 
schlechter Redner. Seine Reden sind ironisch gebrochen3 und laufen mit weni-
gen Ausnahmen ins Leere, weil Wilhelm sein Publikum verfehlt oder falsch ein-
schätzt – ein Problem, das Jürgen Habermas auch in Bezug auf Wilhelms Büh-
nenverhalten registriert.4 Wilhelms Scheitern ist in seinem Sendungsbewusst-
sein begründet. Dass er sich zum Bühnenmann berufen fühlt, verleitet ihn 
dazu, Redebühnen dort zu schaffen, wo sie niemand braucht. Dass Goethe 
durchaus zwischen Szenen unterscheidet, die ein Missverhältnis zwischen Re-
denden und ihrem Publikum aufweisen, und solchen, in denen beide Seiten 
notwendig aufeinander bezogen sind oder sich sogar wechselseitig hervorbrin-
gen, zeige ich anhand des Kapitels II4 (1). Die Harmonie gelingt zu dem Preis, 
dass sich Wilhelm seiner Bühnenhaftigkeit nicht bewusst ist, er also vor Publi-
kum natürlich agiert und redet, ganz ohne als künstlich diskreditierte Hilfsmit-
tel wie innere Berufung und Sendungswillen. Vor diesem kontrastiven Hinter-
grund, der Goethes autonomieästhetisches Handlungsideal sichtbar macht, 
werden die Szenen von Wilhelms Scheitern (2, 3) und die Überwindung seines 
rhetorisch-histrionischen Auftrittsdranges (4) plausibel. Im Fazit möchte ich 
ausgehend von Wilhelm Meisters Redeszenen die Redeszene als literaturwissen-
schaftliche Analysekategorie kurz erörtern (5).

2	 Im Unterschied zu diesem werden jedoch Bühne und Kanzel nicht parallelisiert, ja 
Goethe verzichtet komplett auf die für Anton Reiser initiale Erfahrung christlicher Be-
redsamkeit.

3	 Das hat neben Albrecht Koschorke, Identifikation und Ironie. Zur Zeitform des Erzäh-
lens in Goethes Wilhelm Meister, in: Claudia Breger und Fritz Breithaupt (Hg.), Em-
pathie und Erzählung, Freiburg 2010, S. 173 – 185, bereits bemerkt Friedrich Schlegel, 
Ueber Goethe’s Meister, in: Athenaeum 1 /2 (1798), S. 147 – 178, etwa S. 158 oder 165.

4	 Jürgen Habermas (Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kate-
gorie der bürgerlichen Gesellschaft, Frankfurt a. M. 1990 [zuerst 1962], S. 69) sieht 
den Grund für Wilhelms Scheitern auf der Bühne (»Öffentlichkeitsersatz« [Haber-
mas]) und vor der Öffentlichkeit darin, dass er noch ein Vertreter der alten, die absolu-
tistische Herrschaft repräsentierenden Öffentlichkeit sei und nicht wahrnehme, bereits 
vor der neuen bürgerlichen Öffentlichkeit aufzutreten.



75﻿

1. Goethes Ideal der natürlichen Bühne

Goethe reflektiert sein rhetorisches Ideal in einer Szene, die Wilhelms Zivil
courage und damit seine moralische Integrität offenbart – ohne, dass sich Wil-
helm der Szenerie seines Einsatzes bewusst ist. Gemeint ist die Szene II4, in der 
Wilhelm der kleinen Mignon zur Seite springt, als sie vom Leiter der Seiltänzer-
truppe in aller Öffentlichkeit brutal »mit einem Peitschenstiel«5 geschlagen 
wird. Goethe hat die Szenerie vorbereitet und genügend Volk versammelt, das 
der Redeszene zuschauen und Wilhelms mutigen Auftritt bewundern kann. 
Das Mädchen Mignon hätte vor »dem Publiko«6 einen Eiertanz aufführen sol-
len.7 Bevor Wilhelm seinen Gegner »bei der Kehle«8 greift und ihm mit einem 
Kampf von Mann zu Mann droht, beschreibt Goethe Wilhelms sich gerade erst 
bildende Bühne: »Auf dem Platze hatten sich viele Zuschauer eingefunden, 
doch war unsern Freunden, als sie ausstiegen, ein Getümmel merkwürdig, das 
eine große Anzahl Menschen nach dem Tore des Gasthofes, in welchem Wil-
helm eingekehrt war, hingezogen hatte.«9 Wilhelms Neugier wird geweckt und 
er drängt sich »durchs Volk«.10 Ausdrücklich wolle er sehen, »was es sei«,11 d. h. 
was genau das Volk beschaut. Als er die gewaltsame Ungerechtigkeit erkennt, 
geht er von der Betrachtung in die Aktion über und greift als Einziger ins Ge-
schehen ein. Das Volk schaut zu, ist der Resonanzraum für sein ereignisvolles 
Handeln und schafft für die implizierte Leserschaft eine Projektionsfläche: Wir 
bewundern mit dem Volk zugleich Wilhelms Mut. Der von Wilhelm Angegrif-
fene ist überrascht und wehrt sich verbal, indem er das Kind verflucht. Dann 
hat Wilhelm seinen Auftritt. Er ruft: »[D]u sollst nicht eher dieses Geschöpf 
weder sehen noch berühren, bis du vor Gericht Rechenschaft gibst, wo du es 
gestohlen hast; ich werde dich aufs äußerste treiben; du sollst mir nicht 
entgehen.«12 Für eine Rede ist die Passage zu kurz, jedoch spricht der Erzähler 
ausdrücklich von einer solchen, die Wilhelm ohne künstliche Berechnung und 
mit naturhafter Inspiration hält: »Diese Rede, welche Wilhelm in der Hitze, 

	 5	 Johann Wolfgang Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre. Ein Roman, in: Ders., Sämt-
liche Werke nach Epochen seines Schaffens. Münchener Ausgabe, hg. von Karl Rich-
ter, Bd. 5, hg. von Hans-Jürgen Schings, München 1988, S. 101.

	 6	 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 101.
	 7	 Zum Eiertanz kommt es dann in II8, vgl. dazu Achim Aurnhammer, Bitextuelle Cho-

reographie. Mignons Eiertanz mit Wilhelm als Zuschauer, in: Ders., Günter Schnitz-
ler (Hg.), Der Tanz in den Künsten, 1770 – 1914, Freiburg 2009, S. 171 – 187.

	 8	 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 101.
	 9	 Ebd., S. 101.
10	 Ebd., S. 101.
11	 Ebd., S. 101.
12	 Ebd., S. 102.



76 alexander nebrig

ohne Gedanken und Absicht, aus einem dunklen Gefühl oder, wenn man will, 
aus Inspiration ausgesprochen hatte, brachte den wütenden Menschen auf ein-
mal zur Ruhe.«13 In der Folge einigen sich die beiden Männer, und Wilhelm 
kauft Mignon frei. In dieser Redeszene ist das Verhältnis von Rede und Publi-
kum motiviert. Die Rede ergibt sich aus der öffentlichen Situation, es wird ein 
öffentliches Ereignis geschaffen, das den rhetorischen Eingriff sozusagen einfor-
dert. Anders als sonst erfüllt hier Wilhelm die reale Szene, indem er die vakante 
Stelle des Redners besetzt. Das Außergewöhnliche, geradezu Paradoxe der Szene 
besteht darin, dass Wilhelm eigentlich gar nicht reden müsste, seine wenigen 
Worte eher dazu dienen, sein Handeln zu beglaubigen, um nicht als verrückt 
dazustehen.

Das Ende des Kapitels unterstreicht mittels einer ironischen Pointe Wil-
helms Naivität und Grazie. Nachdem er die spektakulären Aufführungen der 
Seiltänzer sowie anderer Artisten und dabei zugleich das von ihnen begeisterte 
Volk gesehen hat, wünscht er sich in pathetischen Worten, antithetisch ge-
spannten Gedanken, eindrücklichen Bildern, rhetorischen Fragen und anapho-
risch repetitiver Syntax, Schauspieler und Schriftsteller würden durch Worte 
oder Taten einen ebenso großen und unmittelbaren Eindruck beim Volk erzie-
len: »Welcher Schauspieler, welcher Schriftsteller, ja welcher Mensch überhaupt 
würde sich nicht auf dem Gipfel seiner Wünsche sehen, wenn er durch irgend 
ein edles Wort oder eine gute Tat einen so allgemeinen Eindruck hervor
brächte?«14 Der Erzähler sagt nach dem Ende der hier nur angeschnittenen 
Tirade lapidar, dass Wilhelms eigentliche Zuhörer Philine und Laertes nicht 
»gestimmt schienen, einen solchen Diskurs [hier: Rede] fortzusetzen«, weshalb 
sich Wilhelm »allein mit diesen Lieblingsbetrachtungen« unterhalten habe.15 

13	 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 102.
14	 Vgl. ebd., S. 104. Weiter heißt es: »Welche köstliche Empfindung müßte es sein, 

wenn man gute, edle, der Menschheit würdige Gefühle ebenso schnell durch einen 
elektrischen Schlag ausbreiten, ein solches Entzücken unter dem Volke erregen könnte, 
als diese Leute durch ihre körperliche Geschicklichkeit getan haben; wenn man der 
Menge das Mitgefühl alles Menschlichen geben, wenn man sie mit der Vorstellung 
des Glücks und Unglücks, der Weisheit und Torheit, ja des Unsinns und der Albern-
heit entzünden, erschüttern und ihr stockendes Innere in freie, lebhafte und reine Be-
wegung setzen könnte !« Der Kommentar zur Münchener Ausgabe erinnert daran, 
dass diese unwirksame Rede über die rhetorische Wirkung bis in die Metaphorik hin-
ein Louis-Sébastien Merciers Neuem Versuch über die Schauspielkunst verpflichtet ist, 
vgl. Hans-Jürgen Schings, Kommentar, in: Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, 
S. 737 f.

15	 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 104. Das von Goethe verwendete Wort »Dis-
kurs« ist eine Entlehnung aus dem Französischen. Im 18. Jahrhundert bedeutet le dis-



77﻿

Philine und Laertes winken also ab, und Wilhelm bleibt unbemerkt  – nicht 
aber der Leserschaft –, dass seine »gute Tat«, d. h. die Rettung des kleinen Mäd-
chens, gerade einen solchen »allgemeinen Eindruck« hervorgebracht hat. Denn 
just das, was Wilhelm bei sich vermisst, das große Publikum der Jahrmarkts-
künstler, war ihm selbst zuvor zuteilgeworden.

Schaut man sich das Kapitel II4 als Ganzes an, wird man den Widerspruch 
leicht bemerken. Tatsächlich erhielt Wilhelm vom Publikum der Jahrmärkte 
oder wenigstens von einem Teil dieses Publikums kurz die volle Aufmerksam-
keit. Nur merkte er es deshalb nicht, weil er in dem Moment ganz er selbst und 
eben kein Schauspieler oder Redner war. Erfolg hatte Wilhelm sozusagen mit 
Naturrhetorik, die immer dann möglich ist, wenn sich der Redezweck aus einer 
Handlungsnotwendigkeit ergibt, diese also nicht künstlich geschaffen werden 
muss.

Am Ende von II4 fällt Wilhelm in das für ihn typische und im Folgenden zu 
analysierende Muster zurück, redet unangemessen ohne Rücksicht auf Publi-
kum, Bühne und Situation.

In diesem Kapitel erhält die Redeszene eine zentrale Rolle für die Charakteri-
sierung Wilhelms einerseits und für die Analyse der Beziehung zwischen Re-
denden bzw. Handelnden und ihrer Öffentlichkeit andererseits. Die Rede kann 
nur gelingen, so das Fazit, wenn sich die Bühne des Redens und Handelns aus 
einem Handlungszwang ergibt, wie Hans Blumenberg sagen würde,16 und nicht 
künstlich vom Redenden geschaffen wird. Dass der Autor Goethe seinem Prot-
agonisten Wilhelm die Bühne kreiert, auf der er Mignon retten kann, ist kein 
legitimer Einwand: Denn gehören doch die Bühne und das sie schaffende Ver-
hältnis von Handelnden und Betrachtenden zu den Hauptgegenständen des 
Romans. Das wird deutlich, sobald man sich den Szenen des rhetorischen 
Scheiterns zuwendet. Wilhelm Meisters Scheitern geht in der Regel aus seiner 
Fehleinschätzung des Publikums hervor, nicht aus mangelnder Sprachkompe-
tenz oder schlecht gebauten Reden. Ganz im Gegenteil: Er kann sogar sehr gut 
reden. Seine »Fülle von prächtigen Worten«17 wurde schon von Zeitgenossen 
gelobt.

cours auch Rede im Sinne einer rhetorischen Aufführung. In II6 heißt es über Melina, 
er »hatte von dieser Zeit an keinen andern Diskurs als Projekte und Vorschläge, wie 
man ein Theater einrichten und dabei seinen Vorteil finden könnte« (Goethe, Wil-
helm Meisters Lehrjahre, S. 108).

16	 Vgl. Hans Blumenberg, Anthropologische Annäherung an die Aktualität der Rhetorik 
[1971], in: Rhetorik 2 (1991), S. 285 – 312, hier S. 297.

17	 Schlegel, Ueber Goethe’s Meister, S. 151.



78 alexander nebrig

2. Verfehltes und fehlendes Publikum

Die erste Gruppe von Redeszenen bilden solche, die den Redner zeigen, wie er 
entweder ohne Publikum oder zu dem falschen Publikum spricht, also seine 
Zielgruppe verfehlt. Gleich zu Beginn des Romans – in Kapitel I2 – hält Wil-
helm die richtige Rede vor seiner Mutter, die jedoch die falsche Adressatin ist:

ist denn alles unnütz, was uns nicht unmittelbar Geld in den Beutel bringt, 
was uns nicht den allernächsten Besitz verschafft? Hatten wir in dem alten 
Hause nicht Raum genug? und war es nötig, ein neues zu bauen? Verwendet 
der Vater nicht jährlich einen ansehnlichen Teil seines Handelsgewinnes zur 
Verschönerung der Zimmer? Diese seidenen Tapeten, diese englischen Mo-
bilien, sind sie nicht auch unnütz? Könnten wir uns nicht mit geringeren 
begnügen?18

Wilhelm hält der Mutter die Predigt gegen das Nützlichkeitsdenken des Vaters, 
verteidigt vor ihr das nur vom Vater als ›unnütz‹ kritisierte Theater mit einer 
Salve rhetorischer Fragen. Er zwingt seine Mutter in die Position derjenigen, die 
von ihm überzeugt werden soll, spricht mit ihr so, als ob sie das pseudo-ökono-
mische Denken des Vaters teile. Die Mutter ist jedoch hinsichtlich der Theater-
frage indifferent. Sie muss nicht überzeugt werden. Ihr geht es nur um den 
Hausfrieden: Der Sohn solle sich nicht zu weit vom Vater entfernen.

Sobald man das Lesepublikum als zweiten Adressaten heranzieht, wird dieses 
entweder in die Position des Vaters versetzt oder aber es macht sich Wilhelms 
Argumente zu eigen und imaginiert sich als Gegenüber eine Autorität, die wie 
Wilhelms Vater einerseits theater- und kunstfeindlich ist, andererseits dazu im 
Widerspruch den Alltag verschönert und, ohne es zu bemerken, den privaten 
Wohnraum in eine Bühne verwandelt. Wilhelms Befremden richtet sich nicht 
nur gegen den Widerspruch des Vaters, sondern auch gegen die Theatralisie-
rung des Privaten. Sowohl Leser, die sich mit Wilhelms Vater identifizieren und 
sich beim Lesen Gegenargumente zurechtlegen, als auch diejenigen, die sich 
von Wilhelms Fragen in einen rebellischen Modus versetzen lassen, werden Teil 
der Redeszene und beginnen über die Wirkung, den Sinn und Zweck von 
Kunst und Theater im öffentlichen und privaten Raum zu reflektieren. Beide 
Parteien bemerken aber auch Wilhelms Naivität, sobald die Fragen ihr Ende ge-
funden haben, weil sie auf Handlungsebene in eine Sackgasse führen.19

18	 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 11 f.
19	 Dass die Mutter adressiert wird, schafft, psychoanalytisch gesprochen, eine ödipale 

Situation. Nicht verschwiegen werden soll, dass die Mutter keine ganz unpassende 



79﻿

Wilhelms fehlendes Gespür für sein Publikum macht sich auch dadurch be-
merkbar, dass er dessen taedium verkennt, also nicht einschätzen kann, ob es 
ihm zuhört oder nicht. Um dies zu belegen, sei die Erzählszene des darauffol-
genden Kapitels I3 herangezogen, was legitim ist, da dieser Fehler beiden Sze-
nen übergeordnet ist. In dieser Szene erzählt Wilhelm vor seiner Geliebten und 
deren Dienerin über das Puppenspiel, das ihn als Kind lange beschäftigte und 
mit dem er früh Bühnenerfahrung sammelte. Diese umständliche Erzählung er-
streckt sich über mehrere Kapitel und endet darin, zu erzählen, wie er begonnen 
habe, sich für das Theater zu interessieren.20 Obgleich es Mariane ist, die ihn 
zur Erzählung auffordert,21 schläft sie bald ein. Bei Champagner transformiert 
sich die Erzählszene, so die Ironie,22 in eine Einschlafszene, was jedoch von Wil-
helm unbemerkt bleibt: »Mariane, vom Schlaf überwältigt, lehnte sich an ihren 
Geliebten, der sie fest an sich drückte und in seiner Erzählung fortfuhr«.23 Erst 
am Ende der Erzählung erwacht sie:

Durch den Druck seines Armes, durch die Lebhaftigkeit seiner erhöhten 
Stimme war Mariane erwacht, und verbarg durch Liebkosungen ihre Ver
legenheit: denn sie hatte auch nicht ein Wort von dem letzten Teile seiner 
Erzählung vernommen, und es ist zu wünschen, daß unser Held für seine 
Lieblingsgeschichten aufmerksamere Zuhörer künftig finden möge.24

Die Hauptadressatin der Erzählung hat nur einen Teil mitgekriegt, und es ist 
fraglich, wie aufmerksam sie zugehört hat, als sie wach war. Die Dienerin hat 
die Erzählung zwar gehört, aber ohne, dass sie an sie adressiert gewesen wäre. 
Der eigentliche Zuhörer ist das Lesepublikum, das zwei Dinge aus dieser Ana-
lepse erfährt: zum einen, wie früh in der Kindheit und auf welche Weise Wil-

Adressatin ist: Als Zuständige für die Ökonomie, also die Hauswirtschaft, müsste sie 
sich gerade für die Ausgaben des Vaters interessieren.

20	 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 16 – 33.
21	 Ebd., S. 16: »Ja, sagte Mariane, erzähle uns weiter«.
22	 Koschorke, Identifikation und Ironie, S. 184.
23	 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 29. Die Rede aus dem ersten Buch hat ein 

Gegenstück in VII8, wo Marianes Dienerin Barbara Wilhelm offenbart, Felix sei der 
Sohn von ihm und der verstorbenen Mariane. Sie sagt mit einer Spitze gegen seine Er-
zählkünste: »Aber seht her ! so brachte ich an jenem glücklichen Abend die Champag-
nerflasche hervor, so stellte ich drei Gläser auf den Tisch, und so fingt Ihr an, uns mit 
gutmütigen Kindergeschichten zu täuschen und einzuschläfern, wie ich Euch jetzt mit 
traurigen Wahrheiten aufklären und wach erhalten muß. / Wilhelm wußte nicht, was 
er sagen sollte, als die Alte wirklich den Stöpsel springen ließ und die drei Gläser voll-
schenkte.« (Ebd., S. 477) Das dritte Glas ist wohl für die abwesende Mariane, denn 
die beiden sind zu zweit.

24	 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 33.



80 alexander nebrig

helms Leidenschaft für das Theater sich entwickelte, zum anderen, dass er gern 
über sich erzählt ohne Rücksicht darauf, ob ihm jemand zuhört. Dadurch wird 
auch der Inhalt der Erzählung diskreditiert, weil man sich fragt, ob und wie 
stark – einmal von der eigenen Mutter abgesehen, die naturgemäß die Tätigkeit 
ihres Sohnes schätzt – Wilhelms Auftrittswillen Resonanz erfuhr. Wilhelm ist 
zwar theaterbegeistert, was aber noch nicht bedeutet, dass er auch ein Publikum 
in seinen Bann ziehen kann. Aus dieser Erzählung lässt sich mit Sicherheit nur 
entnehmen, dass sich Wilhelm für die Bühne berufen fühlt.

Die innere Berufung ist für ihn tatsächlich zentral, wie aus der Rede in Kapi-
tel I14 hervorgeht. Die Forschung hat schon im 19. Jahrhundert erkannt, dass 
Wilhelms Theateremphase, die er mit subjektiver Berufung rechtfertigt, im 
Kontext der Debatte über den Dilettantismus steht.25 Die Rede über innere Be-
rufung trägt Wilhelm sich selbst bzw. dem Lesepublikum vor. Wilhelms Selbst-
bezogenheit artikuliert sich im Monolog. Wilhelm tut so, als ob er sich an den 
abwesenden Melina wendet, den Wilhelm für den Theaterberuf als ungeeignet 
ansieht bzw. dem die innere Berufung fehle:

unglücklicher Melina, nicht in deinem Stande, sondern in dir liegt das 
armselige, über das du nicht Herr werden kannst ! Welcher Mensch in der 
Welt, der ohne innern Beruf ein Handwerk, eine Kunst oder irgendeine Le-
bensart ergriffe, müßte nicht wie du seinen Zustand unerträglich finden? 
Wer mit einem Talente zu einem Talente geboren ist, findet in demselben 
sein schönstes Dasein ! Nichts ist auf der Erde ohne Beschwerlichkeit ! Nur 
der innere Trieb, die Lust, die Liebe helfen uns Hindernisse überwinden, 
Wege bahnen und uns aus dem engen Kreise, worin sich andere kümmerlich 
abängstigen, emporheben.26

Bereits der Anfang dieser fiktiven, in Form der Du-Anrede gehaltenen Rede ge-
gen Melina verdeutlicht, dass ihre Funktion darin besteht, negativ den Charak-

25	 Vgl. Richard M. Meyer, Wilhelm Meisters Lehrjahre und der Kampf gegen den Dilet-
tantismus, in: Euphorion 2 (1895), S. 529 – 538; Hans Rudolf Vaget, Dilettantismus 
und Meisterschaft: Zum Problem des Dilettantismus bei Goethe. Praxis, Theorie, 
Zeitkritik, München 1971; Nicholas Vazsonyi, Goethe’s Wilhelm Meisters Lehrjahre. 
A Question of Talent, in: The German Quarterly 62 /1 (1989), S. 39 – 47; Ill-Sun Joo, 
Goethes Dilettantismus-Kritik. Wilhelm Meisters Lehrjahre im Lichte einer ästhe
tischen Kategorie der Moderne, Frankfurt a. M. 1999.  – Vgl. auch Hans-Jürgen 
Schings, Agathon – Anton Reiser – Wilhelm Meister. Zur Pathogenese des modernen 
Subjekts im Bildungsroman, in: Wolfgang Wittkowski (Hg.), Goethe im Kontext. 
Kunst und Humanität, Naturwissenschaft und Politik von der Aufklärung bis zur Re-
stauration, Tübingen 1984, S. 42 – 63, S. 82 – 88.

26	 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 54.



81﻿

ter Wilhelms vorzustellen, der sein Talent preist, indem er es einem anderen, 
Melina, abspricht. In der Lobrede auf sich selbst ist umgekehrt Wilhelm der
jenige, der »zu einem Talente geboren« sei, der einen »innern Beruf« habe und 
deswegen bereit ist, die »Beschwerlichkeit« zu ›meistern‹. Doch der Fortgang 
der Romanhandlung belegt, dass sich Wilhelm im Irrtum über sich selbst befin-
det. Indem der Erzähler uns mitteilt, dass im Anschluss an die Anklagerede Wil-
helm zu Bett geht und sich beim Einschlafen an seinem Talent berauscht, ver-
hindert er, dass wir Wilhelms Position kritiklos übernehmen. Der Erzähler iro-
nisiert auf diese Weise die sich in der Erstausgabe über dreieinhalb Seiten hin-
ziehende Rede27 und macht sie erkennbar als eine zwar sprachlich beeindru-
ckende Form, die aber wirkungslos bleibt und allein den Selbstbetrug fördert, 
weil ihr Adressat fehlt. Dass Wilhelm zu rhetorischen Höchstleistungen auf-
läuft, wenn er einsam ist, oder das reale Publikum ignoriert, bilden Grundzüge 
seines Charakters. Keinesfalls darf dieser Befund zu dem Fehlschluss führen, 
dass Wilhelm ein Schwätzer sei, der mit seinen Reden mangelnde Handlungs
fähigkeit kompensiert. Im Gegenteil: Wilhelm handelt und hilft dem in Not 
geratenen Melina. Die nächste Redeszene verdeutlicht diesen Charakterzug und 
demonstriert zugleich, welche entscheidende Rolle das Publikum für das Ge
lingen einer Rede spielt.

Die einsame Tadelrede gegen Melina besitzt ein Pendant in der einsamen 
Lobrede auf den Adel in Kapitel III2. Dient die Tadelrede der Selbstbestätigung 
des eigenen Talents im Sinne eines subjektiven Vermögens (innere Berufung), 
so die Lobrede als indirekte Klage über das fehlende Talent im Sinne von Besitz 
und pekuniärem Vermögen. Wilhelm ist als Bürger gegenüber dem Adel, relativ 
gesehen, besitzlos; seine Unternehmungen, auch das Theaterprojekt, müssen 
gut überlegt sein, weil das Risiko besteht, den Besitz zu verlieren. Ihm geht ab, 
was der (nicht verarmte Adel) hat:

Dreimal glücklich sind diejenigen zu preisen, die ihre Geburt sogleich über 
die untern Stufen der Menschheit hinaus hebt; die durch jene Verhältnisse, 
in welchen sich manche gute Menschen die ganze Zeit ihres Lebens abängsti-
gen, nicht durchzugehen, auch nicht einmal darin als Gäste zu verweilen 
brauchen.28

27	 [Johann Wolfgang Goethe], Wilhelm Meisters Lehrjahre, hg. von [Johann Wolfgang] 
Goethe, Bd. 1, Berlin 1795, S. 127 – 130.

28	 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 153.



82 alexander nebrig

Auf diese Einleitung folgen insgesamt vier rhetorisch parallel gebaute, bis auf 
die letzte mit einem Ausrufezeichen abgeschlossene Einheiten,29 die den höhe-
ren und freien Standpunkt des Adels gegenüber der beschwerlichen bürger
lichen Existenz sichtbar betonen. In diesem Fall ist es eine Rede ohne Hand-
lungsfunktion. Sie richtet sich primär an das Lesepublikum und macht ihm 
einen Vorschlag, die soziale Schicht des Adels nicht unter dem politischen As-
pekt in Frage zu stellen, sondern unter dem ethischen der Selbstverwirklichung 
als Vorbild anzusehen: Denn für Wilhelm Meister habe nur der Adel die Mög-
lichkeit, die menschlichen Fähigkeiten voll auszuschöpfen. Wilhelms einsame 
Lobrede auf den Adel findet einen Nachklang in der Tadelrede gegen ein Spott-
gedicht in Kapitel III9. Als er die »Schadenfreude«30 bemerkt, die es bewirkte, 
ergreift Wilhelm das Wort. Die Reaktion des Publikums bleibt unklar. Die 
Selbstanrede »Wir Deutschen«31 zeigt den über den Roman hinausweisenden 

29	 »Allgemein und richtig muß ihr Blick auf dem höheren Standpunkte werden, leicht 
ein jeder Schritt ihres Lebens ! Sie sind von Geburt an gleichsam in ein Schiff gesetzt, 
um bei der Überfahrt, die wir alle machen müssen, sich des günstigen Windes zu be-
dienen und den widrigen abzuwarten, anstatt daß andere nur für ihre Person schwim-
mend sich abarbeiten, vom günstigen Winde wenig Vorteil genießen, und im Sturme 
mit bald erschöpften Kräften untergehen. Welche Bequemlichkeit, welche Leichtig-
keit gibt ein angebornes Vermögen! und wie sicher blühet ein Handel, der auf ein gu-
tes Kapital gegründet ist, so daß nicht jeder mißlungene Versuch sogleich in Untätig-
keit versetzt ! Wer kann den Wert und Unwert irdischer Dinge besser kennen, als der 
sie zu genießen von Jugend auf im Falle war, und wer kann seinen Geist früher auf das 
Notwendige, das Nützliche, das Wahre leiten, als der sich von so vielen Irrtümern in 
einem Alter überzeugen muß, wo es ihm noch an Kräften nicht gebricht, ein neues 
Leben anzufangen.« (Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 153)

30	 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 181.
31	 Ebd., S. 181: »Wir Deutschen […] verdienten, daß unsre Musen in der Verachtung 

blieben, in der sie so lange geschmachtet haben, da wir nicht Männer von Stande zu 
schätzen wissen, die sich mit unsrer Literatur auf irgend eine Weise abgeben mögen. 
Geburt, Stand und Vermögen stehen in keinem Widerspruch mit Genie und Ge-
schmack, das haben uns fremde Nationen gelehrt, welche unter ihren besten Köpfen 
eine große Anzahl Edelleute zählen. War es bisher in Deutschland ein Wunder, wenn 
ein Mann von Geburt sich den Wissenschaften widmete, wurden bisher nur wenige 
berühmte Namen durch ihre Neigung zu Kunst und Wissenschaft noch berühmter; 
stiegen dagegen manche aus der Dunkelheit hervor und traten wie unbekannte Sterne 
an den Horizont: so wird das nicht immer so sein, und wenn ich mich nicht sehr irre, 
so ist die erste Klasse der Nation auf dem Wege, sich ihrer Vorteile auch zu Erringung 
des schönsten Kranzes der Musen in Zukunft zu bedienen. Es ist mir daher nichts un-
angenehmer, als wenn ich nicht allein den Bürger oft über den Edelmann, der die Mu-
sen zu schätzen weiß, spotten, sondern auch Personen von Stande selbst, mit unüber-
legter Laune und niemals zu billigender Schadenfreude, ihres Gleichen von einem 
Wege abschrecken sehe, auf dem einen jeden Ehre und Zufriedenheit erwartet.« (Goe-



83﻿

Anspruch auf, die literarische Öffentlichkeit einerseits und die Obrigkeit ande-
rerseits anzusprechen. Mit den beiden Reden ohne Handlungsfunktion bezieht 
Wilhelm Stellung gegen die Polemik auf dem Gebiet der Literaturkritik – wozu 
ironisch im Widerspruch Goethes Ende 1795 begonnenes Projekt der Xenien 
steht –32 sowie auf sozialer Ebene die seit 1789 weiter verschärfte Spannung zwi-
schen Aristokratie und Bürgertum. Als Redeszenen unterstreichen sie einmal 
mehr Wilhelms politischen Wirkungswillen33 – allein, es fehlt ihm die Bühne, 
ihn zu bekunden, und so bleibt das literarische Publikum die einzige Urteils
instanz für Wilhelms Ansichten. Dennoch sind auch diese beiden Redeszenen 
nicht funktionslos, sondern Teil der Erzählökonomie. Immerhin gilt es zu plau-
sibilisieren, warum Wilhelm im vierten Buch Direktor der Truppe wird. Goethe 
analysiert über die Redeszenen den Zusammenhang von Rhetorik und sozialer 
Autorität. Die pessimistische Pointe ist, dass, um sie zu erlangen, nicht so sehr 
der Gegenstand der Rede entscheidend ist, sondern ihre Artikulation vor einem 
Publikum, das ihrer bedarf.34

3. Das Missverhältnis von Redner und Publikum

Die zweite Gruppe bilden solche Redeszenen, in denen das Verhältnis zwischen 
Wilhelm und seinem Publikum zwar motiviert ist, Goethe aber dennoch ein 
Missverhältnis beider Seiten zum Ausdruck bringt. Wilhelm, an seine literatur-

the, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 181) Grundlegend zum Verhältnis von Adel und 
Bürgertum in Goethes Lehrjahren s. Dieter Borchmeyer, Höfische Gesellschaft und 
Französische Revolution bei Goethe. Adliges und bürgerliches Wertsystem im Urteil 
der Weimarer Klassik, Kronberg / Ts. 1977.

32	 Vgl. Frieder von Ammon, Ungastliche Gaben. Die ›Xenien‹ Goethes und Schillers 
und ihre literarische Rezeption von 1796 bis in die Gegenwart, Tübingen 2005.

33	 Eine dezidiert politische Lektüre des Romans bei Christopher Meid, Der politische 
Roman im 18. Jahrhundert. Systementwurf und Aufklärungserzählung, Berlin 2021, 
S. 497 – 511.

34	 Daran schließt sich die über den Roman hinausweisende Frage an, ob es ein anti-auto-
ritäres Publikum geben kann, das ohne eine das Publikum formende Redeautorität aus-
kommt. Zumindest kam das französische Revolutionsparlament nach 1789 für Goe-
the nicht als Vorbild aufgeklärter Rhetorik in Frage. Gerade »die Reden der Pariser 
Revolutionäre […] liefern viele Variationen« für Goethe zur »Maxime von der Heili-
gung der Mittel durch die Zwecke« und sind damit Beispiele für den Missbrauch der 
Redekunst (Hans-Jürgen Schings, Kein Revolutionsfreund. Die französische Revolu-
tion im Blickfeld Goethes, in: Ders, Zustimmung zur Welt. Goethe-Studien, Würz-
burg 2011, S. 357 – 371, hier S. 367, vgl. grundsätzlich zu Goethes Einstellung gegen-
über 1789: Ders., Revolutionsetüden. Schiller – Goethe – Kleist, Würzburg 2012).



84 alexander nebrig

politischen Reden aus III2 und III9 anknüpfend, versucht sich in Kapitel IV2 
als Theaterkritiker und als Lehrer der Schauspielkunst, was sein Publikum als 
Führungsanspruch interpretiert. Zunächst artikuliert sich Wilhelms rhetori-
scher Anspruch als Bildungs- oder Erziehungsanspruch. Er will nicht nur auf 
der Bühne spielen, sondern – wie Goethe später selbst, als er 1803 Regeln für 
Schauspieler diktierte – das Verhalten auf ihr ästhetisch und ethisch konditio-
nieren: »Ihr solltet sehen, rief unser Freund, wie weit wir kommen müßten, 
wenn wir unsre Übungen auf diese Art fortsetzten, und nicht bloß auf Aus
wendiglernen, Probieren und Spielen uns mechanisch pflicht- und handwerks-
mäßig einschränkten.«35 Es folgt, eingeleitet mit zwei rhetorischen Ausrufen, 
ein Vergleich der Schauspieltruppe mit einem Orchester, wobei er gleichzeitig 
die dramatische Dichtkunst höherstellt:

Sollten wir nicht ebenso genau und ebenso geistreich zu Werke gehen, da wir 
eine Kunst treiben, die noch viel zarter als jede Art von Musik ist, da wir die 
gewöhnlichsten und seltensten Äußerungen der Menschheit geschmackvoll 
und ergötzend darzustellen berufen sind? Kann etwas abscheulicher sein, als 
in den Proben zu sudeln, und sich bei der Vorstellung auf Laune und gut 
Glück zu verlassen?36

Wilhelms Wirkungsanspruch unterstreichen rhetorische Fragen und weitere 
Vergleiche zur Orchestermusik, wo sich die Musiker den Weisungen des Kapell-
meisters fügten und heraustönende Missgriffe möglichst vermieden. Der Sinn 
des Vergleichs besteht darin, die Rolle des Theaterdirektors nach den Ansprü-
chen des Dirigenten zu modellieren und überhaupt erst einmal auf die Not
wendigkeit und die Bedeutung dieser Position hinzuweisen:

Warum ist der Kapellmeister seines Orchesters gewisser, als der Direktor 
seines Schauspiels? Weil dort jeder sich seines Mißgriffs, der das äußere Ohr 
beleidigt, schämen muß; aber wie selten hab ich einen Schauspieler verzeih
liche und unverzeihliche Mißgriffe, durch die das innere Ohr so schnöde be-
leidigt wird, anerkennen und sich ihrer schämen sehen! Ich wünschte nur, 
daß das Theater so schmal wäre, als der Draht eines Seiltänzers, damit sich 
kein Ungeschickter hinauf wagte, anstatt daß jetzo ein jeder sich Fähigkeit 
genug fühlt, darauf zu paradieren.37

35	 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 212.
36	 Ebd., S. 212.
37	 Ebd., S. 213.



85﻿

Ohne es selbst zu bemerken, sagt Wilhelm der Truppe, dass sie einen Direktor 
brauche. Der Erzähler rahmt diese »Rede«38 als »Apostrophe«,39 was zum einen 
im Sinne der Hinwendung zu einem abwesenden Publikum, also der Leser-
schaft, verstanden werden kann, zum anderen auch als harte Anrede des anwe-
senden Publikums.40 Die Ironie besteht darin, dass dieses Publikum die Rede 
nicht auf sich bezieht. »Die Gesellschaft nahm diese Apostrophe gut auf«,41 
allein deshalb, weil niemand sich angesprochen fühlte und alle glaubten, die 
Kritik, jeder bzw. jede spielte, wie er bzw. sie wolle, richte sich nicht an sie 
selbst, sondern an die anderen.

Als Folge dieser Rede wird Wilhelm das Amt des Direktors durch die Schau-
spieltruppe übertragen: »Man schritt sogleich zur Sache und erwählte Wilhel-
men zum ersten Direktor.«42 Goethe, seit 1791 selbst Theaterdirektor, zeigt 
dennoch keine gelingende Rede, weil Wilhelm die Führung nicht mit der Rede 
geplant hatte. Stattdessen analysiert er das Verhalten des Publikums. Dessen Re-
aktion besteht erstens darin, der Kritik nur unter der Bedingung zuzustimmen, 
dass man die kritische Perspektive, aber nicht die der Kritisierten einnimmt. 
Gezeigt wird zweitens der Erfolg desjenigen, der es wagt, das Wort zu ergreifen. 
Ihm fällt praktisch von allein oder als Belohnung für seine Wortergreifung die 
Macht zu. Das Publikum autorisiert den Redner als ihren Führer aufgrund sei-
nes rhetorischen Mutes. Wilhelm geriert sich als Erzieher, und diese Pose sichert 
ihm die Autorität zu. Jedoch wird sein Publikum keinesfalls erzogen, weshalb 
die Rede in pädagogisch-inhaltlicher Hinsicht scheitert. Einmal mehr zeigt sich 
Goethes pessimistisches Verständnis der Redekunst als Möglichkeit, Macht aus-
zuüben. Mit der rhetorisch gewonnenen Führung der Truppe verbinden sich 
weitere Reden, die Wilhelm sozusagen qua Amt des Direktors halten muss, um 
die Bildung und die Moral seiner Schauspielergemeinschaft zu fördern und zu 
stärken.

Zunächst nutzt er sein Amt, das eine Garantie dafür bietet, dass man ihm 
zuhört, für den Lehrvortrag. Es kommt zu einer hermeneutischen Szene, die 
auch an Wilhelms rhetorisches Vorbild, die von ihm gemimte Dramenfigur 
Hamlet, erinnert. Er lernt in III9 die von Shakespeare verfassten Reden Ham-
lets als Schauspieler auswendig, »sparte keinen Fleiß, die herrlichen Reden des 
vortrefflichen Helden, dessen Rolle ihm zugefallen war, auf das genaueste zu 

38	 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 213.
39	 Ebd., S. 213.
40	 Vgl. Schings, Kommentar, S. 752.
41	 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 213.
42	 Ebd., S. 213.



86 alexander nebrig

memorieren.«43 Das Lob des Autors Shakespeare wird in III11 dialogisch mit 
Jarno artikuliert, also nicht als Lobrede.44 Dass Wilhelm seine Rhetorik an der 
Bühnenrhetorik des klassischen Dramas fortbildet, unterstreicht einmal mehr 
die enge Verzahnung der Redeszenen mit der Theaterthematik. Wilhelm ist voll 
des Lobes, wenn er über Shakespeare spricht. Doch zu einer Rede führt nicht 
der epideiktische Dialog mit Jarno, sondern Wilhelms hermeneutisches Inter-
esse. Wilhelm legt in IV3 Hamlet in Form einer Rede aus. Die Redeszene wird 
zur hermeneutischen Szene, deren Adressat Wilhelms Theatergruppe ist: »Wil-
helm hoffte nunmehr, da er die Gesellschaft in so guter Disposition sah, sich 
auch mit ihr über das dichterische Verdienst der Stücke unterhalten zu kön
nen.«45 In der Exposition der Rede spricht er über das Verhältnis des Schauspie-
lers zu seiner Rolle: »Der Schauspieler dagegen soll von dem Stücke und von 
den Ursachen seines Lobes und Tadels Rechenschaft geben können: und wie 
will er das, wenn er nicht in den Sinn seines Autors, wenn er nicht in die Ab-
sichten desselben einzudringen versteht?«46 Leitend ist der hermeneutische Zir-
kel zwischen Teil und Ganzem: »Ich habe den Fehler, ein Stück aus einer Rolle 
zu beurteilen, eine Rolle nur an sich und nicht im Zusammenhange mit dem 
Stück zu betrachten, an mir selbst in diesen Tagen so lebhaft bemerkt, daß ich 
euch das Beispiel erzählen will, wenn ihr mir ein geneigtes Gehör gönnen 
wollt.«47 Und darauf folgt eine Analyse des Hamlet, die auf »lauten Beifall«48 
stößt, wobei der Erzähler diesen Beifall – durch seine leidenschaftslose und addi-
tive Wiedergabe der zustimmenden Reaktionen des Publikums – ironisch bricht:

man glaubte voraus zu sehen, daß sich nun die Handelsweise Hamlets gar 
gut werde erklären lassen; man freute sich über die Art, in den Geist des 
Schriftstellers einzudringen. Jeder nahm sich vor, auch irgendein Stück auf 
diese Art zu studieren und den Sinn des Verfassers zu entwickeln.49

43	 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 179.
44	 Ebd., S. 190 – 194.
45	 Ebd., S. 214.
46	 Ebd., S. 214.
47	 Ebd., S. 214.
48	 Ebd., S. 216.
49	 Ebd., S. 216. Vgl. zu Goethes Auseinandersetzung mit Shakespeare in Wilhelm Meis-

ters Lehrjahre Volker Zumbrink, Metamorphosen des kranken Königssohns. Die 
Shakespeare-Rezeption in Goethes Romanen Wilhelm Meisters theatralische Sendung 
und Wilhelm Meisters Lehrjahre, Münster 1997; Carmen Reisinger, The making of a 
Shakespeare critic. Partial English translations of Goethe’s Wilhelm Meisters Lehrjahre 
in the long nineteenth century, in: English studies 105 /1 (2024), S. 28 – 48.



87﻿

Der pfingstartige Optimismus der Schauspielgruppe hinsichtlich des Verständ-
nisses des Hamlet ist blanke Ironie des Erzählers. Natürlich ist davon auszuge-
hen, dass Wilhelms Intention nicht nur nicht klar geworden ist, sondern für die 
einfühlende Hermeneutik, auf die Wilhelm aus war, das Sensorium fehlte. 
Nach außen hin liegt eine gelingende Redeszene vor, aber subkutan kann wohl 
kaum davon gesprochen werden, dass Wilhelms Lehrvortrag fruchtet.

Zweimal noch ist Wilhelm in seiner Führungsrolle rhetorisch gefordert und 
muss seine Intention mit der seiner Truppe kompatibel machen. In Kapitel IV4 
spricht er Mut zu und befreit die Schauspielerinnen und Schauspieler von einer 
auf einem Gerücht basierenden Angst, die Reise anzutreten. Er plädiert dafür, 
den direkten Weg und keinen Umweg zu nehmen. Das Rednerische liegt nicht 
so sehr in der Form, sondern in der Entschlossenheit des Redenden, in der Si-
cherheit, mit der er spricht:

Er sagte noch viel und trug die Sache von so mancherlei vorteilhaften Seiten 
vor, daß ihre Furcht sich verringerte, und ihr Mut zunahm. Er wußte ihnen 
so viel von der Mannszucht der regelmäßigen Truppen vorzusagen, und 
ihnen die Marodeurs und das hergelaufene Gesindel so nichtswürdig zu 
schildern, und selbst die Gefahr so lieblich und lustig darzustellen, daß alle 
Gemüter aufgeheitert wurden.50

Doch das rhetorische Gelingen kostet ihn Glaubwürdigkeit, weshalb auch diese 
Szene eher zu den Szenen des Scheiterns zählt. Denn Wilhelm irrt sich, die 
Angst war begründet, die Truppe wird überfallen und ausgeraubt.

Nach dem Überfall liegt die Moral am Boden, und Wilhelm muss erneut 
rhetorisch seine Führungsposition unter Beweis stellen. Er selbst ist in Kapitel 
VI8 durch Blutverlust nach dem Kampf geschwächt und zugleich »mild und 
sanft geworden«,51 da ihm im Kampf als Rettung Natalie, d. h. die schöne Ama-
zone, erschienen war. Sein Redeeifer wird angestachelt durch die Moral der zer-
setzenden Schimpfreden der Truppenmitglieder. Die »harten und ungerechten 
Reden«52 verdrössen ihn, und je mehr er schwieg, desto länger und lauter wur-
den sie. Goethe beschreibt eine Redeszene, die vom Publikum herbeigeführt 
wird, indem dieses so lange erregt redet, bis sich ihr implizierter Adressat auf-
schwingt, es zu beruhigen: »Endlich fühlte er sich gestärkt genug, um sich auf-
zurichten, und ihnen die Unart vorzustellen, mit der sie ihren Freund und Füh-

50	 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 219.
51	 Ebd., S. 228.
52	 Ebd., S. 228.



88 alexander nebrig

rer beunruhigten.«53 Die körperliche Schwächung durch den Blutverlust wird 
zusätzlich dadurch markiert, dass sich Wilhelm mit einem Kopfverband und 
»mit einiger Mühe stützte und gegen die Wand lehnte«,54 bevor er die Rede be-
ginnt. Er argumentiert buchstäblich aus einer Position der Schwäche gegen die 
unausgesprochenen und in den lauten und empörten Reden der Anderen ver-
steckten Anschuldigungen. Seine Rede ist eine Verteidigungsrede, mit der sich 
Wilhelm von einer möglichen Schuld für das Unglück aller freisprechen will. 
Ziel der Apologie ist, die implizierten Anklagen zu unterbinden und die Truppe 
zum Schweigen zu bringen: »Habt ihr gegen mich etwas zu sagen, so bringt 
es  ordentlich vor, und ich werde mich zu verteidigen wissen; habt ihr nichts 
Gegründetes anzugeben, so schweigt, und quält mich nicht, jetzt da ich der 
Ruhe so äußerst bedürftig bin.«55 Einmal mehr scheitert der Redende, denn 
sein  Plädoyer befeuert das sich in den Klagereden seines Publikums artiku
lierende Unbehagen: »Statt aller Antwort fingen die Mädchen abermals zu wei-
nen und ihren Verlust umständlich zu erzählen an. Melina war ganz außer Fas-
sung: denn er hatte freilich am meisten und mehr als wir denken können 
eingebüßt.«56 Einmal mehr wird deutlich, dass Wilhelm scheitert, weil er nicht 
vor dem ihm angemessenen Publikum spricht oder umgekehrt nicht bereit ist, 
dessen Beschaffenheit zu erkennen. Im Roman spricht diese Erkenntnis Aurelie 
in Kapitel IV16 aus, wenn sie Wilhelm eine schlechte Menschenkenntnis, d. h. 
mangelnden psychologischen Sachverstand – unabdingbar für jede Beziehung 
zum Publikum – bescheinigt:

Erlauben Sie mir, es zu sagen: wenn man Sie Ihren Shakespear erklären hört, 
glaubt man, Sie kämen eben aus dem Rate der Götter, und hätten zugehört, 
wie man sich daselbst beredet, Menschen zu bilden; wenn Sie dagegen 
mit  Leuten umgehen, seh ich in Ihnen gleichsam das erste, groß geborne 
Kind der Schöpfung, das mit sonderlicher Verwunderung und erbaulicher 
Gutmütigkeit Löwen und Affen, Schafe und Elefanten anstaunt, und sie 
treuherzig als seines gleichen anspricht, weil sie eben auch da sind und sich 
bewegen.57

53	 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 228.
54	 Ebd., S. 228.
55	 Ebd., S. 229.
56	 Ebd., S. 229.
57	 Ebd., S. 257.



89﻿

4. Der Abschied von der Bühne als Redeszene

Das Urteil über Wilhelms mangelnde Menschenkenntnis kommt nicht zufällig 
von Aurelie. Die Begegnung mit ihr bildet die Peripetie der Bühnenhandlung 
als Umschlag der Handlung in ihr Gegenteil. Tatsächlich löst Aureliens Tod 
Wilhelms Abschied von der Theater- und Redebühne aus. Wilhelms Versuche, 
die von ihm verehrte Frau zu rächen, demonstrieren letztmalig seine rhetori-
schen Unfähigkeiten und münden in seine Rede gegen das Theater. Kurz vor 
ihrem Tod gibt sie Wilhelm einen Brief, den er ihrem ehemaligen Geliebten Lo-
thario, den Wilhelm für ihren Kummer verantwortlich macht, überbringen 
soll. Die Vorbereitung dieses Botendienstes ist zugleich die Imagination einer 
großen pathetischen Anklagerede gegen Lothario. Wilhelm will am Schluss 
des  fünften Buches (V16) ein »strenges Gericht über den ungetreuen Freund 
ergehen«58 lassen und eine Rede konzipieren, »die in der Ausarbeitung patheti-
scher als billig ward. Nachdem er sich völlig von der guten Komposition seines 
Aufsatzes überzeugt hatte, machte er, indem er ihn auswendig lernte, Anstalt zu 
seiner Abreise.«59 Bis zur memoria ist er immerhin schon gekommen, doch die 
pronuntiatio scheitert, diesmal nicht etwa nur, weil er den Charakter seines Ad-
ressaten verkennt, sondern weil er selbst den Mut zu reden verliert. Kapitel VII1 
demonstriert sein endgültiges rhetorisches Scheitern und leitet das Ende nicht 
nur des schauspielernden Theater- und Bühnenmannes, sondern auch des Red-
ners Wilhelm ein, der im zweiten Teil des Romans von Goethe als Ent-Sagender 
vorgestellt wird.

Als Wilhelm nach Aureliens Tod und seiner Abreise in V16 – die Roman-
handlung wird im sechsten Buch durch die Bekenntnisse einer schönen Seele un-
terbrochen60 – zu Beginn des siebten Buches (VII1) auf dem Gut Lotharios an-
kommt, fragt er sich, »ob ich die Rede noch ganz im Gedächtnis habe, die den 
grausamen Freund beschämen soll«,61 und beginnt, »sich dieses Kunstwerk vor-
zusagen, es fehlte ihm auch nicht eine Sylbe, und je mehr ihm sein Gedächtnis 
zu statten kam, desto mehr wuchs seine Leidenschaft und sein Mut. Aureliens 
Leiden und Tod waren lebhaft vor seiner Seele gegenwärtig.«62 Wilhelm scheint 
zunächst die angemessene Bühne für seine Rede zu haben, als er die repräsenta-
tiven Räumlichkeiten des Aristokraten Lothario betritt. Borchmeyer bemerkt 
dazu: »Der große Saal in Lotharios Schloß mit seinen Ritterbildern dünkt ihn 

58	 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 356.
59	 Ebd., S. 356.
60	 Vgl. ebd., S. 360 – 422.
61	 Vgl. ebd., S. 424.
62	 Vgl. ebd., S. 424.



90 alexander nebrig

das richtige Ambiente für seine wohlaufgesetzte moralische Rede«.63 Wilhelm 
kommt jedoch nicht über die Imagination der Rede hinaus, ähnlich dem Sosie 
in Molières Amphitryon, der sich seinen Bericht über die bevorstehende ruhm-
reiche Rückkehr seines Herrn vor dessen Gemahlin vorstellt, diesen Bericht je-
doch nie vor ihr halten wird.64 Allerdings bleibt die Rede dem Leser verborgen, 
wird vom Autor Goethe nicht ausgearbeitet. Man erfährt allein:

Wilhelm ging unruhig auf und ab, und warf einige Blicke auf die Ritter und 
Frauen, deren alte Abbildungen an der Wand umher hingen, er wiederholte 
den Anfang seiner Rede, und sie schien ihm in Gegenwart dieser Harnische 
und Kragen erst recht am Platz. Sooft er etwas rauschen hörte, setzte er sich 
in Positur, um seinen Gegner mit Würde zu empfangen, ihm erst den Brief 
zu überreichen, und ihn dann mit den Waffen des Vorwurfs anzufallen.65

Das kämpferische Bildprogramm des Raumes spiegelt die Absicht der Rede gut 
wider, doch die bloße Präsenz seines Adressaten lähmt Wilhelm – sein ganzer 
Redeeifer ist erloschen:

Er schien das Blatt einigemal durchgelesen zu haben, und Wilhelm, obgleich 
seinem Gefühl nach die pathetische Rede zu dem natürlichen Empfang 
nicht recht passen wollte, nahm sich doch zusammen, ging auf die Schwelle 
los und wollte seinen Spruch beginnen, als eine Tapetentüre des Kabinets 
sich öffnete, und der Geistliche hereintrat.66

Seinen Vorsatz, die Rede am nächsten Morgen nachzuholen, setzt er nicht in 
die Tat um: »Wilhelm spürt bei den weiteren Begegnungen mit Lothario,« so 
Borchmeyer »wie dürftig sich die Vorwürfe, mit denen er ihn ›anzufallen‹ 
dachte, angesichts seiner urbanen, mit bürgerlichen Moralmaßstäben kaum zu 
messenden Persönlichkeit ausnehmen.«67 Freund Jarno weiß zwei Kapitel dar-
auf (VII3) sogar, was Lothario Wilhelm entgegnen würde: »Daß Niemand einen 
Stein gegen den andern aufheben soll, und daß niemand lange Reden kompo-
nieren soll, um die Leute zu beschämen, er müßte sie denn vor dem Spiegel hal-
ten wollen.«68

63	 Borchmeyer, Höfische Gesellschaft und Französische Revolution bei Goethe, S. 164.
64	 Vgl. auch Molières Amphitryon bzw. Heinrich von Kleists übersetzende Bearbeitung 

in der bilingualen Ausgabe Molière, [Heinrich von] Kleist, Amphitrion / Amphitryon. 
Vergleichende Edition, hg. von Klaus Kanzog, Heilbronn 2015, S. 27 – 29.

65	 Vgl. Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 425.
66	 Vgl. ebd., S. 426.
67	 Borchmeyer, Höfische Gesellschaft und Französische Revolution bei Goethe, S. 165.
68	 Vgl. Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 435.



91﻿

Dass Wilhelm seine »pathetische Rede«69 unterlässt, ist an dieser Stelle des 
Romans signifikant, weil hier mehr auf dem Spiel steht als die bloße Anklage-
rede. Tatsächlich hält Wilhelm eine andere Rede. Seine polemische Energie 
lenkt er auf einen neuen Gegenstand. Die geplante Strafrede gegen Lothario 
wird in VII3 zu einer Strafrede über das Theater (Trunz).70 Vorbereitet wurde sie 
durch die gut geplante und memorierte Rede gegen Lothario. Zu dieser kommt 
es, wie gesehen, nicht, jedoch generiert jene diese. Und wenn man sich fragt, 
welche konkrete rhetorische Gestalt sie angenommen hätte, so gibt die Theater-
rede eine Antwort. Nahezu direkt an Jarnos Erinnerung an den christlichen To-
pos, nur dann den ersten Stein aufzuheben, wenn man selbst frei von Schuld 
sei, ruft Wilhelm aus »Ich bin gestraft genug!«71 und lenkt die Schuld von Lo-
thario auf sich ab. Er sei der Schuldige, weil er sich so lange dem Theater gewid-
met habe, das beherrscht sei von Menschen, die ihr Tun nicht reflektierten, 
selbstzentriert seien, sich in den Vordergrund stellten und ihre Fähigkeiten 
überschätzten  – um nur einige der Vorwürfe Wilhelms gegen die Welt der 
Bühne anzuführen:

Man spricht viel vom Theater, aber wer nicht selbst darauf war, kann sich 
keine Vorstellung davon machen. Wie völlig diese Menschen mit sich selbst 
unbekannt sind, wie sie ihr Geschäft ohne Nachdenken treiben, wie ihre An-
forderungen ohne Grenzen sind, davon hat man keinen Begriff. Nicht allein 
will jeder der erste, sondern auch der einzige sein, jeder möchte gerne alle 
übrigen ausschließen, und sieht nicht, daß er mit ihnen zusammen kaum et-
was leistet; jeder dünkt sich wunder Original zu sein, und ist unfähig sich in 
etwas zu finden, was außer dem Schlendrian ist; dabei eine immerwährende 
Unruhe nach etwas neuem. Mit welcher Heftigkeit wirken sie gegen ein
ander ! und nur die kleinlichste Eigenliebe, der beschränkteste Eigennutz 
macht, daß sie sich miteinander verbinden. Vom wechselseitigen Betragen ist 
gar die Rede nicht, ein ewiges Mißtrauen wird durch heimliche Tücke und 
schändliche Reden unterhalten; wer nicht liederlich lebt, lebt albern. Jeder 
macht Anspruch auf die unbedingteste Achtung, jeder ist empfindlich gegen 
den mindesten Tadel. Das hat er alles schon selbst besser gewußt ! und wa-

69	 Vgl. Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 426.
70	 Für seine Ausgabe hat Erich Trunz eine ausführliche Inhaltsübersicht erstellt und 

die einzelnen Kapitel nach ihren thematischen Aspekten untergegliedert. Der dritte 
Aspekt von VII3 trägt den Titel »Wilhelms Strafrede über das Theater«, vgl. Erich 
Trunz, Inhaltsübersicht, in: Johann Wolfgang Goethe, Werke, Hamburger Ausgabe in 
14 Bänden, hg. von Erich Trunz, Bd. 7, München 131994, S. 823 – 827, hier S. 827.

71	 Vgl. Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 435.



92 alexander nebrig

rum hat er denn immer das Gegenteil getan? Immer bedürftig und immer 
ohne Zutrauen, scheint es, als wenn sie sich vor nichts so sehr fürchteten als 
vor Vernunft und gutem Geschmack, und nichts so sehr zu erhalten suchten, 
als das Majestätsrecht ihrer persönlichen Willkür.72

Doch der Ernst dieser theatralischen Rede wird gebrochen und das Pathetische 
der Selbstbezichtigung mit Jarnos Reaktion lächerlich. Auch diesmal, ein letztes 
Mal, scheitert Wilhelm als Redner: »Wilhelm holte Atem, um seine Litanei 
noch weiter fortzusetzen, als ein unmäßiges Gelächter Jarnos ihn unterbrach.«73

Wenn Wilhelm als scheiternder Redner mehrfach vorgeführt wird, so besitzt 
das nicht allein demonstrative Züge. Auch scheiternde Reden sind für den 
Gang der Handlung relevant. Wilhelms »pathetische Rede«,74 die er nicht hält 
bzw. in eine theatralische Tadelrede gegen das Theater verwandelt, bringt ihn 
erst in den Kreis der Turmgesellschaft und führt ihn weg von der Bühne.

Bedenkt man, dass der Protagonist in Wilhelm Meisters Wanderjahren oder 
die Entsagenden (1821, zweite Fassung 1829) weder die Theater- noch die Rede-
bühne betritt und dass der sprachkritische Roman eine Auseinandersetzung mit 
der Frage darstellt, ob und wie überhaupt noch kommuniziert werden kann, 
dann wird dazu im Kontrast der rhetorische Ansatz der Lehrjahre umso deut
licher. Wilhelm ist ein Redender, weil er auf einer Bühne spielen und wirken 
will. In den Wanderjahren entsagt er,75 und das Schweigen bildet einen wesent-
lichen Teil der Kommunikation.76 Wilhelm gibt seinen Anspruch, mit Reden 
die Welt zu verändern, zugunsten der tatbasierten Einstellung des Wundarztes 
auf – was andere Figuren und Gemeinschaften des Romans nicht von dem rhe-

72	 Vgl. Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 435 f.
73	 Vgl. ebd., S. 436.
74	 Vgl. ebd., S. 426.
75	 Vgl. dazu Marianne Henn, Sagen und Entsagen in Goethes Wilhelm Meisters Wan-

derjahre oder die Entsagenden, in: Richard Fisher (Hg.), Ethik und Ästhetik. Werke 
und Werte in der Literatur vom 18. bis zum 20. Jahrhundert. FS Wolfgang Wittkow-
ski, Frankfurt a. M. 1995, S. 383 – 396.

76	 Das Schweigen im mitteilenden Sinn ist in der Sekundärliteratur immer wieder 
Thema (Henke, »Sie ließen einen Hasen nach dem andern laufen … «, S. 222 – 233; 
Heidi Gidion, Zur Darstellungsweise von Goethes Wilhelm Meisters Wanderjahre, 
Göttingen 1969, S. 96 – 100; Stefan Blessin, Goethes Romane. Aufbruch in die Mo-
derne, Paderborn 1996, S. 296 – 318, 351 – 355). Die Ent-Sagung kommt am deut-
lichsten an der Figur Lenardos zum Ausdruck. Blessins Fazit zur Sprachskepsis ist zu-
zustimmen: »Den unmittelbaren Gebrauch des Wortes schränkt der Roman erheblich 
ein« (Blessin, Goethes Romane, S. 354). Vgl. dazu grundlegend die Freiburger Disser-
tation von Manfred Karnick, Wilhelm Meisters Wanderjahre oder Die Kunst des Mit-
telbaren. Studien zum Problem der Verständigung in Goethes Altersepoche, München 
1968.



93﻿

torischen Anspruch abhält.77 Tatsächlich kommt Wilhelm in den Wanderjahren 
selten zu Wort, auch wenn alle Kommunikationen mit seiner Figur verknüpft 
sind. Zu den Ausnahmen, die Wilhelm wieder in das diskursive Verhalten der 
Lehrjahre zurückversetzen und von seinem aktiven Credo entfremden, gehören 
seine Briefe, vornehmlich die an Natalie, und sein Rechenschaftsbericht über 
den Arztberuf. Dass letzterer eine Ausnahme darstellt, zeigt die Reaktion von 
Natalies Bruder Friedrich auf Wilhelms langatmigen Bericht:

»Bravo!« rief jener aus, »nun erkenne ich dich wieder ! Das erstemal seit lan-
ger Zeit hast du wieder gesprochen wie einer dem etwas wahrhaft am Herzen 
liegt; zum erstenmal hat der Fluß der Rede dich wieder fortgerissen, du hast 
dich als einen solchen erwiesen, der etwas zu tun und es anzupreisen im-
stande ist.«78

Trotz dieses Aufflackerns seines Wirkungswillens hat sich der Protagonist der 
Wanderjahre längst vom Theater, von der Bühne und vom öffentlichen Wirken 
vor Publikum abgekehrt.

5. Die Redeszene als literaturwissenschaftliche Analysekategorie

Goethes Gestaltung der Redeszene gibt Anlass, nach ihrem literaturwissen-
schaftlichen Ort zu fragen. Im Unterschied zu Schreib- und Leseszenen,79 die 
im Bereich der Schriftlichkeit angesiedelt sind, wurde die zur Mündlichkeit ge-

77	 Den Wirkungsanspruch verabschiedet Goethe natürlich nicht. Vielmehr lagert er ihn 
aus. Der Roman besteht aus ethischen Maximen und Reflexionen, die rhetorisch kon-
zipiert sind. Die Kommunikation durch Reden ist im Roman hauptsächlich auf die 
Pädagogische Provinz beschränkt. Zwei Beispiele für die öffentliche Kommunikation 
sind die Reden an die Auswanderer (Lenardo, S. 665 – 673) und an die Bleibenden 
(Odoard, S. 691 – 696). Sie verdeutlichen zusätzlich, dass die Kommunikation im drit-
ten Buch fast ausschließlich aus öffentlichen Reden, Gesang und Vorträgen besteht 
und dass der Dialog so gut wie ausgeschaltet ist; im Gegensatz zu den Bezirken Maka-
ries und des Oheims.

78	 Johann Wolfgang Goethe, Wilhelm Meisters Wanderjahre, in: Ders., Sämtliche 
Werke. Briefe, Tagebücher und Gespräche (Frankfurter Ausgabe), 40 Bde., Bd. I/10, 
hg. von Gerhard Neumann und Hans-Georg Dewitz, Frankfurt a. M. 1989, S. 611, 
vgl. die Briefe an Natalie S. 267 – 269, 286 – 292, 338 f., 540 – 556 und den Rechen-
schaftsbericht S. 600 – 611.

79	 Rüdiger Campe, Die Schreibszene. Schreiben, in: Hans Ulrich Gumbrecht, K. Lud-
wig Pfeiffer (Hg.), Paradoxien, Dissonanzen, Zusammenbrüche. Situationen offener 
Epistemologie, Frankfurt a. M. 1991, S. 759 – 772; Martin Stingelin (Hg.), Mir ekelt 
vor diesem tintenklecksenden Säkulum. Schreibszenen im Zeitalter der Manuskripte, 



94 alexander nebrig

hörende literarische Redeszene bisher kaum diskutiert. Entweder wurde sie nur 
rhetorisch als Rede – also abzüglich ihrer Szenerie – oder aber innerhalb der Ge-
sprächs- und Dialogforschung als Unterbrechung der Erzählung analysiert.80 
Das Desinteresse erstaunt, da sie zumindest in der dramatischen Gattung omni-
präsent ist. Bis ins 19. Jahrhundert enthalten ernste Dramen der europäischen 
Literatur Reden, die auch als solche gemeint und nicht selten nach den Geset-
zen der Systemrhetorik gebaut sind.81 Als mündliche Szene verdient die Re-
deszene das Attribut des Szenischen sogar mehr noch als ihre schriftlichen Ge-
genüber, weil sie tatsächlich auch textimmanent vor einem realen oder einem 
explizit imaginierten Publikum stattfinden muss. Die Schreibszene – wenn es 
sich nicht gerade um eine Diktierszene82 handelt  – bleibt doch ein einsamer 
Vorgang, und das Szenische kann nur in Bezug auf das implizierte Lesepubli-
kum festgestellt werden, nicht aber innerhalb der Narration. Denn selten sind 
die Fälle, in denen eine literarische Figur dem einsam Schreibenden zuschaut. 

München 2004, darin vor allem die Einleitung (S. 7 – 21); zur Leseszene: Irina Hron, 
Jadwiga Kita-Huber und Sanna Schulte (Hg.), Leseszenen. Poetologie – Geschichte – 
Medialität, Heidelberg 2020, und Carlos Spoerhase, Die spätromantische Lese-Szene. 
Das Leihbibliotheksbuch als ›Technologie‹ der Anonymisierung in E. T. A. Hoffmanns 
Des Vetters Eckfenster, in: Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und 
Geistesgeschichte 83 /4 (2009), S. 577 – 596.

80	 Tatsächlich etablierte sich in der Mediävistik früh der Begriff der Redeszene. Aller-
dings meint er dort jene Stellen, in denen im Epos geredet wird, oder Dialoge, also 
nicht wie hier eine Inszenierung der rhetorischen Situation, vgl. die Auswahl: Werner 
Schwartzkopff, Rede und Redeszene in der deutschen Erzählung bis Wolfram von 
Eschenbach, Göttingen 1908; Peter Wiehl, Die Redeszene als episches Struktur
element in den Erec- und Iwein-Dichtungen Hartmanns von Aue und Chrestiens de 
Troyes, München 1974; Monika Unzeitig, Nine Miedema und Franz Hundsnurscher 
(Hg.), Redeszenen in der mittelalterlichen Großepik. Komparatistische Perspektiven, 
Berlin 2011.

81	 Am Beispiel von Jean Racine vgl. Alexander Nebrig, Rhetorizität des hohen Stils. Der 
deutsche Racine in französischer Tradition und romantischer Modernisierung, Göt-
tingen 2007, S. 198 – 340.

82	 Vgl. Natalie Binczek und Cornelia Epping-Jäger (Hg.), Das Diktat. Phono-graphische 
Verfahren der Aufschreibung, Paderborn 2015, darin bes. Cornelia Epping-Jäger, Die 
Diktatszene. Aufschreiben Einschreiben Vorschreiben (S. 17 – 30); Armin Schäfer, Be-
fehlsketten. Diktatszenen mit Goethe und Beaumarchais (S. 187 – 203); Natalie Bin-
czek, »Kopistenbeschäftigung«. Diktate in Rilkes Malte Laurids Brigge (S. 239 – 257); 
vgl. auch Erwin Koppen, Versuch über das Diktat in der Literatur, in: Arcadia 13 
(1978), S. 10 – 26; Avital Ronell, Der Goethe-Effekt. Goethe – Eckermann – Freud, 
aus dem Engl. von Ulrike Dünkelsbühler, München 1994; Albrecht Schöne, Der 
Briefschreiber Goethe, München 2015, S. 423 – 436; Natalie Binczek, Gesprächslitera-
tur – Goethes Diktate, in: Friedrich Balke und Rupert Gaderer (Hg.), Medienphilolo-
gie. Konturen eines Paradigmas, Göttingen 2017, S. 225 – 253.



95﻿

Ebenso selten wird auf der Bühne und vor Publikum still und für sich gelesen, 
und wenn man vor anderen liest, dann wäre der Begriff der Rezitationsszene an-
gemessener. Gerechtfertigt sind die Begriffe der Lese- und Schreibszene, aber 
auch der Editions-83 oder Übersetzungsszene84 dennoch, weil sie das Schreiben, 
Lesen, Edieren und Übersetzen von Texten rahmen, ausstellen, dramatisieren, 
kurz: für uns als Lesende in Szene setzen. Die Redeszene ist schließlich nicht 
nur gegenüber den schriftbasierten Szenen abzugrenzen, sondern auch gegen-
über der die Gesamterzählung motivierenden Erzählszene, die in epischen Tex-
ten teilweise konkret ausgestaltet wird, um die literarische Fiktion zu plausibi
lisieren,85 oder aber in dem Moment sichtbar wird, sobald man fragt, wer wie 
wo wann und für wen erzählt.

Hilfreich für die Analysen von Redeszenen ist das Konzept der rhetorischen 
Situation, das alles umfasst, was die Angemessenheit (prepon respektive aptum) 
einer Rede betrifft, kurz gesagt: den Kontext. Nach Blumenberg tritt die rhe
torische Situation immer dann ein, wenn »Evidenzmangel und Handlungs
zwang«86 auftreten bzw. eine »Ungewißheit in Entscheidungssituationen«87 be-
steht. Rhetorische Situationen sind weiter institutionalisiert wie diejenigen vor 
Gericht oder sie erfolgen spontan im alltäglichen Streit. Doch meist gehorchen 
sie auch dann noch Mustern und Konventionen. Sie können mit oder ohne Pu-
blikum erfolgen.

Immer jedoch unterbricht die Redeszene den Erzählvorgang und bildet eine 
Apostrophe zum externen Publikum.88 Solche Brücken dienen der moralischen 

83	 Uwe Wirth, Die Schreib-Szene als Editions-Szene. Handschrift und Buchdruck in 
Jean Pauls ›Leben Fibels‹, in: Davide Giuriato, Martin Stingelin und Sandro Zanetti 
(Hg.): »System ohne General«. Schreibszenen im digitalen Zeitalter, München 2006, 
S. 156 – 174.

84	 Goethe gestaltet eine Übersetzungsszene im Faust, vgl. Friedrich A. Kittler, Aufschrei-
besysteme. 1800 · 1900, München 31995 [1985], S. 14 – 30, und in den Lehrjahren: 
Dirk Weissmann, Imitation and the inimitable. Scenes of (failing) translation in 
Goethe’s Lehrjahre and »Novelle«, in: Arcadia 58 /2 (2023), S. 262 – 273.

85	 Vgl. den Beginn von Jean Pauls Leben des vergnügten Schulmeisterlein Maria Wutz in 
Auenthal (1793).

86	 Blumenberg, Anthropologische Annäherung an die Aktualität der Rhetorik, S. 297. – 
Zur rhetorischen Situation vgl. M.[arkus] Gottschling, O.[laf ] Kramer, Rhetorische 
Situation, in: Historisches Wörterbuch der Rhetorik, hg. von Gert Ueding, Bd. 10: 
Nachträge A–Z, Tübingen 2012, Sp. 1126 – 1132. Die Diskussion zu diesem Begriff 
geht vor allem zurück auf Lloyd F. Bitzer, The Rhetorical Situation, in: Philosophy 
and Rhetoric 1 /1 (1968), S. 1 – 14.

87	 M.[arkus] Gottschling, O.[laf ] Kramer, Rhetorische Situation, Sp. 1129.
88	 Es handelt sich um eine Form der Leser- oder Publikumsanrede, um eine Parabase, die 

im Drama ihren Ursprung hat, vgl. Christian Kirchmeier, The President’s Address. 



96 alexander nebrig

Konzilianz, d. h. dazu, eine Übereinstimmung (Conciliare) mit dem implizier-
ten Autor zu schaffen.89 Die Redenden wenden sich dabei nicht ausschließlich 
von ihrem Gegenüber ab – wie mit der eigentlichen Apostrophe –, sondern nur 
zum Teil dem Außenpublikum zu.90

In der epischen Literatur entsteht mit der Redeszene damit der Moment, in 
dem der Text am stärksten mit dem Lese- oder Hörpublikum interagiert, ihm 
Rollenangebote unterbreitet und eine Meinung zum Dargestellten einfordert. 
Sie schafft Formen der Öffentlichkeit und wirft die Frage auf, unter welchen 
Bedingungen sie sich formiert oder ob sie eingeschränkt wird. So verweisen Re-
deszenen auf ein Einüben von Öffentlichkeit als Versammlung. Auch das Feh-
len eines Publikums, das an Wilhelms Tadelrede gegen Melina beobachtet 
wurde, kommt in Film und Literatur häufig vor. Fehlt ein Publikum auf Dar-
stellungsebene, substituiert es der implizierte Leser, ist es dagegen sichtbar mit 
all seinen positiven oder negativen Reaktionen, wird derselbe implizierte Leser 
angeregt, sich von den beobachteten Gefühlslagen in Stimmung versetzen zu 
lassen und sich gegenüber dem Urteil des fiktiven Publikums entweder affirma-
tiv oder kritisch zu verhalten. Das Verhalten des in der Erzählung gezeigten Pu-
blikums fungiert so als Motor der ethischen Reflexion während der Lektüre. Im 
Unterschied zur Leseransprache von Erzählern ist die rhetorische Gewalt gegen-
über dem Lesepublikum nicht offensichtlich, weil es zugleich Beobachter ist 
und in Distanz zur Redeszene steht, die sich nur auf textinterner Ebene abspielt. 
Tatsächlich soll in rhetorischer Literatur die Redeszene die Affekte des Publi-
kums triggern und so zum Medium der moralischen Wertübertragung werden. 
Das gilt besonders für Redeszenen, die gelingen und dadurch zeigen, wie ein 
Publikum vom Redenden überwältigt wird  – etwa am Ende des Films The 
King’s Speech (2010) –, nicht aber für solche Szenen, die ein rhetorisches Schei-
tern zeigen oder so angelegt sind, dass sie weniger der Identifikation und mehr 

Zur politischen Parabase in House of Cards, in: Zeitschrift für Literaturwissenschaft 
und Linguistik 46 /3 (2016), 369 – 383; Von der Ästhetik der Repräsentation zur Ethik 
der Partizipation. Die politische epochē der parabatischen Komödie am Beispiel 
Tiecks, in: Athenäum. Jahrbuch der Friedrich Schlegel-Gesellschaft (2019), S. 157 – 
181. – Vgl. zur externen Rhetorik Nebrig, Rhetorizität des hohen Stils, S. 171; Nina 
C. Ekstein, Dramatic Narrative. Racine’s Récits, New York und Bern 1986, S. 9.

89	 Wayne C. Booth, Die Rhetorik der Erzählkunst, übers. von Alexander Polzin, Bd. 1, 
Heidelberg 1974, S. 142.

90	 Vgl. Marquis Posa in Schillers Don Karlos (1787), wenn er vor dem König spricht 
(III10), vgl. Alexander Nebrig, Friedrich Schillers Don Karlos und das deliberative 
Potenzial der Tragödie, in: Christopher Meid und Christoph Schmitt-Maaß (Hg.), 
Schauspiele der Staatskunst. Politische Fiktionen des 17. und 18. Jahrhunderts zwi-
schen Didaxe und Repräsentation, Heidelberg 2025, S. 19–35.



97﻿

der Verfremdung dienen. Bevor man die Redeszene als eine literatur- und film-
wissenschaftliche Analysekategorie verwendet, wäre somit zu fragen, ob die je-
weilige Redeszene allein instrumentell oder auch ironisch ist.

In Wilhelm Meisters Lehrjahre werden Redeszenen, wie der Beitrag zeigen 
sollte, nur begrenzt instrumentell eingesetzt, also als ein Mittel, durch das ein-
zelne Figuren ihre Handlungsziele motivieren und durchsetzen können. Auch 
geht es nicht so sehr darum, das externe Publikum moralisch zu konditionieren. 
Goethe schrieb keinen mitreißenden Unterhaltungsroman, der auf emotionaler 
Überwältigung und Einschmeichelung beim Publikum basiert – dafür war sein 
Ideal von schöner Literatur schlichtweg nicht rhetorisch genug.91

91	 Sicherlich bleibt für Goethe die Rhetorik zentrale Disziplin für Sprachtheorie und 
Sprachpraxis (vgl. Olaf Kramer, Goethe und die Rhetorik, Berlin 2010), aber seine Li-
teraturauffassung war doch alles andere als rhetorisch. Die Inkonsequenz Schillers, 
einen rhetorikkritischen Habitus zu pflegen, aber rhetorisch zu schreiben, kann man 
ihm nicht vorwerfen.





MATTHIAS MANSKY

DER »EIGENTHÜMLICHKEIT DIESES GROSSEN MEISTERWERKS« 
VERPFLICHTET, »DEM AUGE WOHLGEFÄLLIG«.  

KARL FRANZ GRÜNERS BEARBEITUNG  
VON SCHILLERS »WILHELM TELL«1

Abstracts

Die frühe österreichische Schiller-Rezeption wurde während der Dichterfeiern des 19. Jahr-
hunderts oftmals als ignorant und mangelhaft dargestellt, wofür man neben der Zensur 
vor allem die Aufführungsgeschichte von Schillers Dramen an den Wiener Bühnen verant-
wortlich machte. Der vorliegende Beitrag bemüht sich um eine Revision dieser Vorbehalte, 
die sich noch in neueren wissenschaftlichen Darstellungen erhalten haben, indem er die 
theatrale Rezeption Schillers in Wien als facettenreiche Auseinandersetzung mit dem spä-
teren deutsch(-österreichisch)en Klassiker auffasst, die dessen Popularität nachhaltig beför-
derte. Ein gutes Beispiel hierfür stellt Karl Franz Grüners erfolgreiche Adaption von Schil-
lers Wilhelm Tell für das Theater an der Wien von 1810 dar. An ihr können nicht nur die 
Anpassungen an die zeitgenössischen Theaterkonventionen und Zensurvorgaben rekon
struiert werden, sondern Grüners Bearbeitung lässt in Zeiten der Napoleonischen Kriege 
auf eine interessante dramaturgische Umakzentuierung schließen, die eine divergierende 
Wahrnehmung während der Aufführungssituation evozierte.

The early Austrian reception of Schiller was often portrayed as ignorant and inadequate, 
especially during the poet celebrations in the 19th century. At that time, censorship and the 
performance history of Schiller’s dramas on the Viennese stages were held responsible. This 
article sets out to challenge these misconceptions, which persist in recent scholarly ac-
counts, by examining the theatrical reception of Schiller in Vienna as a multifaceted ex
ploration of the later German (Austrian) classic, which fostered his enduring popularity. 
A prime example of this is Karl Franz Grüner’s highly successful adaptation of Schiller’s 
Wilhelm Tell for the Theater an der Wien in 1810. On the one hand, it can be used to re-
construct contemporary theatre conventions and censorship requirements. On the other 
hand, Grüner’s staging of Schiller’s play also suggests an interesting dramaturgical reinter-
pretation in times of the Napoleonic Wars, which evoked a divergent perception during 
the performance.

1	 Teile des vorliegenden Artikels wurden durch ein Erwin-Schrödinger-Stipendium des 
Austrian Science Fund (FWF) gefördert. Forschungsprojekt: Österreichs Schiller. In
szenierung und Perspektivenwandel einer Rezeptionssteuerung im 19. Jahrhundert, 
Grant-DOI10.55776/J4174.

© 2026 Matthias Mansky, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83536069-005 | CC BY-NC-ND 4.0

https://doi.org/10.46500/83536069-005


100 matthias mansky

1. Österreich und Schiller: ein Missverständnis?

Die Stilisierung Friedrich Schillers zur Leitfigur einer deutschen Kulturnation 
führte bei der Wiener Schillerfeier 1859 zu einer kritischen Auseinandersetzung 
mit dem Verhältnis Österreichs zum deutschen Klassiker. In Wien deckte sich 
die euphorische Indienstnahme Schillers in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhun-
derts nur bedingt mit der Bühnenpräsenz seiner Werke zu Lebzeiten. Zwar wa-
ren Schillers Dramen dem Wiener Publikum in gedruckter Form zugänglich,2 
dennoch wurden bis zu seinem Tod lediglich Die Jungfrau von Orleans und 
Die Verschwörung des Fiesko zu Genua im Burgtheater vorgestellt.3 Zu ver-
mehrten Aufführungen Schiller’scher Dramen auf den Wiener Bühnen kam es 
erst zwischen 1807 und 1814, was auf eine zwischenzeitliche Lockerung der Zen-
sur und ein allmähliches Interesse für Schiller als ›Freiheitsdichter‹ zurück
zuführen ist.4 Die anfängliche Ignoranz bedurfte anlässlich der Feierlichkeiten 
in der zweiten Jahrhunderthälfte einer Rechtfertigung. Und so bemühte sich 
etwa das Komiteemitglied der Wiener Schillerfeier 1859 Ludwig August Frankl 
in einem Artikel zu Schiller und Österreich, den Constantin von Wurzbach in 
seiner Festgabe abdruckte, das anfängliche Missverhältnis Österreichs zu Schil-
ler ein wenig zurechtzurücken. Frankl resümiert, dass man sich in der Habs
burgermonarchie »erst langsam« an die »kolossalen Dimensionen« der Werke 
Schillers »heranbilden musste«, bevor sich dieser in den letzten Dekaden zum 
»bevorzugte[n] Liebling« der »grossen Massen der österreichischen Völker«5 
entwickelt habe. Frankl, der auch bei der Errichtung des bereits 1859 geplanten, 
allerdings erst 1876 realisierten Wiener Schillerdenkmals federführend war, griff 
die Beziehung Österreichs zu Schiller später im Feuilleton der Neuen Freien 

2	 Vgl. Norbert Oellers, Zur Schillerrezeption in Österreich um 1800, in: Die österreichi-
sche Literatur. Ihr Profil an der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert, hg. von Walter 
Zeman, Graz 1979, S. 18 – 37. Karl Glossy, Schiller und Österreich. Mit Benützung un-
gedruckter Briefe und Aktenstücke, in: Kleinere Schriften, Wien und Leipzig 1918, 
S. 18 – 37, hier S. 18.

3	 Vgl. Franz Hadamowsky, Schiller auf der Wiener Bühne 1783 – 1959, Wien 1959.
4	 Vgl. Ilija Dürhammer, »Glauben Sie etwan ih wass nit wer der Schiller is?« Friedrich 

Schiller im Wiener Biedermeier und bei der Zentenarfeier 1859, in: Götterfunken. 
Friedrich Schiller zwischen Antike und Moderne. Bd. 2., hg. von Siegrid Düll, Hildes-
heim, Zürich und New York 2007, S. 131 – 156, hier S. 132. Annemarie Stauss, Schau-
spiel und Nationale Frage. Kostümstil und Aufführungspraxis im Burgtheater der 
Schreyvogel- und Laubezeit, Tübingen 2011, S. 90 – 92.

5	 Ludwig August Frankl, Schiller und Österreich, in: Das Schiller-Buch. Festgabe zur 
ersten Säcular-Feier von Schiller’s Geburt, hg. von Constantin von Wurzbach, Wien 
1859, S. 205 – 206, hier S. 206.



101grüners bearbeitung von schillers »wilhelm tell«

Presse erneut auf. Dem ästhetischen Verständnis der vorhergegangenen Genera-
tionen stellt er bei dieser Gelegenheit abermals kein sonderlich gutes Zeugnis 
aus, denn »Altösterreich« habe »der Sünden genug gegen Schiller begangen.«6 
Exemplarisch hierfür dienen ihm die frühen Wiener Raubdrucke der Schil
ler’schen Werke, bevor 1812 die erste rechtmäßige Ausgabe bei Cotta erschienen 
war. Den Umgang der österreichischen Bücherzensur mit Schiller bezeichnet er 
als »ganz anständig« und regelrecht »freisinnig«, konnten dessen Werke doch 
»ohne alle Weglassung, ohne Veränderung«7 abgedruckt und gelesen werden. 
Demgegenüber fällt Frankls Resümee über die frühen Aufführungen von Schil-
lers Dramen am Hofburgtheater weitaus kritischer aus. Besonders die frühen 
für die Wiener Bühnen »eingerichteten« Adaptionen bekräftigen seinen Unmut 
und seine Feststellung, dass man in Wien für Schillers Dichtung lange nicht be-
reit gewesen wäre:

»Eingerichtet«! verrenkt, verkürzt, auf die Tortur gespannt, verstümmelt und 
zerrissen hätte es heißen sollen. Sie liegen uns vor, diese »Einrichtungen«. 
Wir wissen nicht, ob mehr aus Scham, oder mehr aus Zorn uns das Blut ins 
Gesicht schießt ! Welch ein tiefer, unsterblich mächtiger Gehalt muß, wenn 
es noch dieses Beweises bedürfte, in den Dramen Schiller’s liegen, wenn sie, 
trotz der frevelhaften Verstümmelung, noch auf das Publikum wirken konn-
ten! Ein geistvoller zeitgenössischer Gelehrter theilte uns übrigens mit, daß 
die ersten Vorführungen Schiller’scher Dramen durchaus nicht jenen zün-
denden, lärmenden Applaus wachgerufen haben, wie ihn später tief unter ih-
nen stehende Producte gefunden. »Natürlich«, erklärte er diesen Umstand, 
»Schiller’s Conceptionen, sein Gedankenreichthum, die erhabene Sprache 
waren dem Publicum neu, sie trafen es unvorbereitet. Der Dichter griff der 
Bildung voraus und erzog sich allmählich seine Zuhörer […].«8

Die Irritationen über die unzureichende ›Klassikerpflege‹ des frühen Burgthea-
ters, die seinem symbolträchtigen Mythos als führende Bühne im deutschspra-
chigen Raum so gar nicht zu Gesichte stand, ist in späteren literatur- und thea-
terhistorischen Schriften erhalten geblieben. So haben Literaturhistoriker wie 
Karl Glossy stets den bildungsbürgerlichen Zeigefinger erhoben, wenn es um 
die Vernachlässigung Schillers und Goethes im Wien des 18. und frühen 

6	 Ludwig August Frankl, Schiller in Österreich. Drei Zeitungsausschnitte aus der Neuen 
Freien Presse. Goethe- und Schillerarchiv, GSA 83 /1332,1, Sammlungen zu Schillers 
Leben, Werk und Nachwirkung, o. S.

7	 Ebd., o. S.
8	 Ebd., o. S.



102 matthias mansky

19. Jahrhunderts ging.9 Indessen hat sich der Germanist und spätere Rektor der 
Deutschen Universität Prag August Sauer im Jubiläumsjahr 1905 etwas behut
samer zu den frühen Wiener Aufführungen der Dramen Schillers geäußert:

Die Geschichte der Einbürgerung von Schillers Dramen auf den österreichi-
schen, besonders den Wiener Bühnen […] ist in der Tat eine Leidensge-
schichte. Aber es ist nicht eigentlich die literarische Rückständigkeit Öster-
reichs, die die Schuld davon trägt – gestanden ja sogar die Zensoren selber 
ein, daß sie die Stücke ums Leben gern auf der Bühne sähen – sondern sitt
liche, religiöse und vor allem politische Bedenken waren es, die immer wie-
der gegen die Werke des größten deutschen Dramatikers ins Feld geführt 
wurden. Die Jugendstücke verletzten die Sittlichkeit, der protestantische 
Dichter verstieß unzählige Male gegen die Heiligkeit der katholischen Kir-
che; der Vorkämpfer der Freiheit war den reaktionären Machthabern überall 
verdächtig. Dazu kam aber, daß Schiller in dreien seiner Stücke Auflehnung 
und Abfall vom Hause Habsburg zur Darstellung gebracht hatte […]. Wenn 
man Schillers Werke rein stofflich betrachtet, so mochte man in stocköster-
reichischen Kreisen etwas wie antiösterreichischen Geist darin wittern.10

Während die bisherige Forschung davon ausging, dass die Wiener Theater zur 
österreichischen Schiller-Rezeption im 19. Jahrhundert einen eher bescheidenen 
Beitrag geliefert hätten, wofür man oftmals »mangelnde Schauspieler-Qualitä-
ten« oder ein »übliche[s] Schiller-Desinteresse«11 verantwortlich machte, be-
müht sich der vorliegende Beitrag um eine Revision dieser vermeintlich un-
rühmlichen Aufnahme. Obgleich die Intentionen des Dichters in der Wiener 
Bühnenpraxis nur bedingt im Fokus standen, argumentierte Wendelin Schmidt-
Dengler 2005 etwas überspitzt, aber nicht ganz zu Unrecht, dass Schiller »seine 
nachhaltigste Wirkung« wohl »über die Wiener Bühne«12 erzielen konnte. Tat-
sächlich verdeutlicht die Aufführungsgeschichte der Schiller’schen Dramen in 

	 9	 Vgl. Karl Glossy, Das Burgtheater unter seinem Gründer Kaiser Joseph II., Wien, 
Leipzig 1926, S. 44.

10	 August Sauer, Schiller in Österreich, in: August Sauers Gesammelte Schriften. Bd. 1: 
Probleme und Gestalten, mit einem Vorwort von Hedda Sauer hg. von Otto Pouzar, 
Stuttgart 1933, S. 72 – 82, hier S. 77 f.

11	 Norbert Oellers, Zur Schillerrezeption in Österreich um 1800, S. 692.
12	 Wendelin Schmidt-Dengler, Was Weimar begann, vollendet Wien, in: Die Furche, 

5. Mai 2005, S. 21 – 22, hier S. 21. Vgl. ebd., S. 21: »Nicht in dem, was Schiller gesagt 
hatte, sondern in dem, wie er es gesagt hatte, fanden die politischen Anschauungen, 
und nicht zuletzt die nationale Begeisterung ihre Stütze. In den Aufführungen des 
Burgtheaters konnte man sich über ein Jahrhundert die Emotion holen, um seine 
Meinung auch mit Emphase vertreten zu können.«



103grüners bearbeitung von schillers »wilhelm tell«

Wien eine facettenreiche theatrale Auseinandersetzung mit der späteren Ga
lionsfigur des deutsch(-österreichisch)en Bürgertums, die bisher innerhalb der 
Forschung eher stiefmütterlich behandelt wurde. Ein gutes Beispiel, mit dem 
sich der vorliegende Artikel eingehender befassen will, stellt Karl Franz Grüners 
Bearbeitung von Schillers Wilhelm Tell für das Theater an der Wien von 1810 
dar. Grüner, der zu Beginn seiner Karriere die Zusammenarbeit von Goethe 
und Schiller in Weimar miterlebt hatte, war zu diesem Zeitpunkt als Schauspie-
ler und Regisseur an dieser Vorstadtbühne tätig. An seiner Adaption lässt sich 
nicht nur eine von lokalen und institutionellen Bedingungen geprägte kultu-
relle ›Umcodierung‹,13 sondern auch eine inszenatorische Strategie nachvollzie-
hen, durch die Schillers Drama während der Napoleonischen Kriege eine ef-
fektvolle und wohl auch propagandistische Wirkung beim Wiener Publikum 
erzielen sollte.

2. Das Theater an der Wien als ›Probebühne‹  
für frühe Schiller-Inszenierungen

Es mag auf den ersten Blick überraschen, dass die erste Wiener Aufführung von 
Schillers Wilhelm Tell 1810 nicht etwa im Burgtheater, sondern an einer Vor-
stadtbühne stattfand, gelten diese doch bis heute in literaturhistorischen Dar-
stellungen als Antipoden der ›hohen Kunst‹. In den ersten beiden Dekaden des 
19. Jahrhunderts fungierte hingegen besonders das Theater an der Wien durch 
die zeitweilige Überschneidung von Direktion und Verwaltung als regelrechte 
›Probebühne‹ des Burgtheaters. Die Bühne wurde seit 1807 ebenso wie das 
Burgtheater und das Kärntnertortheater von einer Gesellschaft von ›Kavalieren‹ 
geleitet, zu denen Josef Fürst von Lobkowitz, Nikolaus Fürst Esterházy, Hiero-
nymus Graf Lodron, Josef Fürst von Schwarzenberg, Ferdinand Graf Pálffy, 
Franz Graf Esterházy, Ritter vom Goldenen Vlies, Franz Graf Esterházy, Ste-
phan Graf Zichy und Nikolaus Graf Esterházy zählten.14 Das Hofdekret vom 
23. Jänner 1807 bewilligte der sogenannten ›Kavaliersdirektion‹ »die Aufführung 
aller deutschen Sprechstücke, deutschen Opern jeder Art, musikalischer Akade-
mien und Pantomimen mit dem Beisatz, jährlich einmal eine Vorstellung zu-

13	 Vgl. hierzu in anderem Zusammenhang: Franz M. Eybl, Die Lessing-Rezeption im 
Wien des 18. Jahrhunderts als kulturelle Umcodierung, in: Lessing Yearbook XXXII 
(2000), S. 141 – 153.

14	 Vgl. in der Folge: Anton Bauer, 150 Jahre Theater an der Wien, Zürich, Leipzig und 
Wien 1952 S. 79 – 91.



104 matthias mansky

gunsten der Wohltätigkeitsanstalten zu geben«.15 Dramen und Singspiele in 
fremder Sprache waren hingegen ebenso untersagt wie Ballette oder Bälle. Pálffy 
war fortan für das Schauspiel, Lobkowitz für die Oper und Zichy für das Bal-
lett im Kärntnertortheater und die Ökonomie verantwortlich. Lodron leitete 
die ›Äußere Regie‹ von allen drei Theatern.16 Wirklich »aktiv« wurden von den 
»Departmentchefs«17 nur Lobkowitz und Pálffy, wobei der eine als »künstlerisch 
feinere« und »vorsichtigere Natur«, der andere als »Theater-Entrepreneur gro-
ßen Stils«18 wirkte. Das Theater an der Wien wurde von Zeitgenossen als das 
»größte und schönste Theater im deutschsprachigen Raum«19 gehandelt. Galten 
die Vorstadtbühnen als eine »Domäne der Mittelschicht«,20 so setzte sich das 
Publikum des Theaters an der Wien Anfang des 19. Jahrhunderts nicht nur aus 
den »höheren und mittleren Ständen« zusammen, sondern umfasste bisweilen 
auch die »niederen«21 sozialen Schichten, die, wie der kaiserliche Kämmerer 
Joseph Thaddäus von Sumerau in einem Dekret von 1806 erläutert, an den Vor-
stellungen regen Anteil nahmen.22 Sie bildeten den Großteil des sogenannten 
›Sonntagspublikums‹, dem »durch die billigen Eintrittspreise das Vergnügen, 
wöchentlich wenigstens einmal das Theater zu besuchen«,23 ermöglicht wurde.24 
Johann Pezzl schildert dieses in seiner Neuen Skizze von Wien folgendermaßen:

Vor allem aber haben die Schauspielhäuser ihr Publicum: die Hoftheater ha-
ben das ihrige, das Theater an der Wien hat das seinige, der Kasperl hat das 
seinige, auch das Theater in der Josephstadt hat das seinige

Auch dieses Publicum ist nicht immer das nähmliche: ein anderes an Wo-
chentagen, und ganz ein anderes an Sonntagen und Feyertagen.

15	 Ebd., S. 79.
16	 Vgl. ebd., S. 79. Franz Hadamowsky, Wien. Theatergeschichte. Von den Anfängen bis 

zum Ende des Ersten Weltkriegs, Wien 1988, S. 309.
17	 Franz Hadamowsky, Wien. Theatergeschichte, S. 309.
18	 Oscar Teuber, Alexander von Weilen, Das K. K. Hofburgtheater seit seiner Begrün-

dung (Die Theater Wiens, 2. Bd., 2. Halbband, 1. Teil), Wien 1903, S. 164.
19	 Marion Linhardt, Kontrolle – Prestige – Vergnügen. Profile einer Sozialgeschichte des 

Wiener Theaters 1700 – 2010, Graz 2012, S. 21.
20	 Ebd., S. 25.
21	 Karl Glossy, Zur Geschichte der Theater Wiens I (1801 bis 1820), in: Jahrbuch der 

Grillparzer-Gesellschaft 25 (1915), S. 1 – 334, hier S. 89.
22	 Vgl. Linhardt, Kontrolle – Prestige – Vergnügen, S. 33.
23	 Friedrich Kaiser, Unter fünfzehn Theater-Direktoren. Bunte Bilder aus der Wiener 

Bühnenwelt, Wien 1870, S. 16.
24	 Vgl. Johann Hüttner, Literarische Parodie und Wiener Vorstadtpublikum vor Nestroy, 

in: Maske und Kothurn 18 (1972), 1 – 2, S. 99 – 139, hier S. 105 f.



105grüners bearbeitung von schillers »wilhelm tell«

Auffallend ist der Abstand, wenn man an diesen Tagen in die besseren 
Theater geht.  – Da wird gewaltig geräuspert und geschneuzt, da werden 
noch häufiger Thränen aus den Augen gewischt, wenn die Vorstellung rüh-
rend oder tragisch ist; da ertönt ein hellschallendes anhaltendes Gelächter; 
ein betäubendes Beyfallklatschen, wenn das Schaustück komisch ist.

An solchen Tagen gehen nämlich die geringeren Bürgersleute, die kleine-
ren Beamten und Hausofficiere, und mancherley Menschenclassen hinein, 
für die das Theater nicht bloßer Conversations-Platz oder Asyl gegen die 
Langeweile ist, wie für das reichere Publicum, sondern wirklicher Genuß 
und hinreißende Täuschung, ohne viele Bekanntschaft mit dem ästhetischen 
Werthe der Stücke.

Auch benützen die Herren Schauspielunternehmer diesen Umstand: die 
geben an solchen Tagen gewöhnlich Sachen, so recht viel zu schauen ist, 
oder gräßliche Ritterstücke, wundersame Zauberstücke, auch Lustspiele mit 
hoch-derben Späßchen durchspickt.

Diese Spielwerke, welche das Publicum der Wochentage mit Achselzuc-
ken und Naserümpfen aufnimmt, geben an Sonntagen ein köstliches Schau-
gericht für das Publicum des Tages.25

Der Dramatiker Friedrich Kaiser berichtet später in seiner Autobiografie über 
die zweite und dritte Galerie der »Minderbemittelten«, die oben, im sogenann-
ten »Olymp« saßen, sich »wenig Zwang anthaten«, und »sich’s bei drückender 
Hitze in Hemdärmeln bequem machten«: »[I]n den Zwischenakten ertönten in 
den Höhen die Rufe: ›Frisches Bier – geselchte Würstel !‹, während im Parterre 
die Austräger des Zuckerbäckers, ›Numero‹ genannt, mit dem Federbusche auf 
dem Cylinderhute und den Tassen in der Hand, eben so laut ihr: ›Punsch, Li-
monade, Gefrorenes !‹ ausriefen, und doch vor dem Gesurre, welches im ganzen 
Hause herrschte, kaum gehört werden konnten.«26 Dennoch konzediert auch er 
diesem Publikum seine Qualitäten, da sobald »der Vorhang in die Höhe ging«, 
sich eine »lautlose Stille« breitgemacht hätte, die »wohl mehr Respekt vor der 
Kunst verräth, als die ohrenbetäubenden Zurufe und die geworfenen Kränze, 
mit welchen man jetzt so verschwenderisch ist.«27 Nicht zuletzt an diesen Tagen 
waren, wie Ferdinand Ritter von Seyfried betont, »Ritterstücke mit Turnieren, 
Einzügen, Evolutionen und Gefechten«, bei denen »der hölzerne Boden vom 
Pferdegetrappel erdröhnte« äußerst gefragt, und die Direktion verstand es, die-

25	 Johann Pezzl, Neue Skizze von Wien, Bd. 1, Wien 1805, S. 130 – 132.
26	 Friedrich Kaiser, Unter fünfzehn Theater-Direktoren, S. 16 f.
27	 Ebd., S. 17.



106 matthias mansky

sem Bedürfnis mit einer »Masse von derlei Ritter- und Spectakelkomödien«28 
nachzukommen. Zu den Kassenschlagern wie Kaspar der Thorringer, Agnes 
Bernauer, Graf Waltron, Timur der Tatar-Chan oder Die Räuber in den Ab-
ruzzen, in denen mitunter Mitglieder der Kunstreitergesellschaft auf der Bühne 
erschienen, zählt Seyfried übrigens auch Goethes Götz von Berlichingen und 
Schillers Die Räuber (vgl. Abb. 1)

Obwohl das Burgtheater, das Kärntnertortheater und das Theater an der 
Wien wirtschaftlich streng voneinander getrennt waren, wechselten im künst
lerischen Bereich, auch nachdem Pálffy 1813 die alleinige Leitung übernommen 
hatte, bis 1817 sowohl Inszenierungen als auch Darsteller zwischen den drei 
Bühnen.29 Dementsprechend enthielten die Verträge der Hofschauspielerinnen 
und Hofschauspieler auch eine Spielverpflichtung für das Theater an der 
Wien.30 Der bekannte Heldendarsteller Heinrich Anschütz äußert sich später zu 
dieser Sonderstellung, die das Theater an der Wien gegenüber den anderen Vor-
stadtbühnen genoss:

Das Theater an der Wien nahm damals einen hohen künstlerischen Rang 
ein. Von einer Gesellschaft von Kavalieren geleitet, besaß es einen Kreis 
wahrhaft ausgezeichneter Mitglieder […]. Die gewöhnliche Sphäre dieser 
Bühne war zwar das Spektakel[-] und Ausstattungsstück; […] aber auch die 
modernen französischen Effect- und Schauerdramen wurden daselbst virtuos 
ausgeführt. Das Institut verschloß sich übrigens auch dem höheren und klas-
sischen Drama nicht, namentlich bei Gastspielen. Diese ehrenvolle Stellung 
des Theaters an der Wien erwarb demselben sogar die Begünstigung, daß die 
Mitglieder des Hofburgtheaters zur Mitwirkung eingeladen werden durften 
und daher öfters an der Wien gastierten.31

Spektakelstück und ›Klassiker‹ standen sich somit keineswegs diametral gegen-
über, sondern bildeten eine ästhetische, auf den gegenwärtigen Publikumsge-
schmack und den jeweiligen Trend abgestimmte Symbiose, was sich auch auf 
die Aufführungen der Dramen Schillers auswirkte. Diese galten den obrigkeit
lichen Behörden politisch anfangs »als fremd und gefährlich«,32 sodass ihre »An-

28	 Ferdinand Ritter von Seyfried, Rückschau in das Theaterleben Wiens seit den letzten 
fünfzig Jahren, Wien 1864, S. 225.

29	 Vgl. Franz Hadamowsky, Wien. Theatergeschichte, S. 308.
30	 Vgl. ebd., S. 308.
31	 Heinrich Anschütz, Erinnerungen aus dessen Leben und Wirken, Leipzig 1866, 

S. 164.
32	 Johann Hüttner, Vorstadttheater auf dem Weg zur Unterhaltungsindustrie. Produk-

tions- und Konsumverhalten im Umgang mit dem Fremden, in: Exotica. Konsum 



107grüners bearbeitung von schillers »wilhelm tell«

passung an einheimische Theaterkonventionen«,33 bei denen die Zensur eine 
große Rolle spielte, die Quintessenz einer theatralen Rezeptionsgeschichte in 
der ersten Jahrhunderthälfte darstellte.

Auch die Aufführungsbewilligung von Schillers Wilhelm Tell gestaltete sich 
äußerst schwierig, handelt das Stück doch bekanntlich vom Schweizer Freiheits-
kampf gegen das Erzhaus Österreich und vom Mord am habsburgischen König 

und Inszenierung des Fremden im 19. Jahrhundert, hg. von Hans-Peter Bayerdörfer 
und Eckhardt Hellmuth, Münster 2003, S. 81 – 102, hier S. 81.

33	 Ebd., S. 81.

Abb. 1



108 matthias mansky

Albrecht. Obgleich die kurzfristige Lockerung der Zensur um 1808 der Direk-
tion des Theaters an der Wien in die Karten spielte, äußerte der Vizepräsident 
der obersten Polizei- und Zensurhofstelle Franz von Hager vorerst noch Beden-
ken. Hager goutiert in seiner Beurteilung des eingereichten Zensurmanuskripts, 
dass die »bekannte und rein historisch verarbeitete Handlung« so adaptiert 
wurde, dass »Österreich gar nicht erwähnt wird«, wodurch »kein Schatten auf 
den Kaiser« falle, und dennoch »viele der schönsten Stellen von Schiller beibe
halten«34 werden konnten. Ebenso ließe sich gegen den Inhalt des Dramas 
nichts einwenden, da man »das Gefühl auf eigene Kraft gegen Unterdrückung« 
vorzugehen, »gegenwärtig« nicht genug »aufregen«35 könne und bereits eine 
Vielzahl an Stücken mit ähnlicher Tendenz in den Theatern aufgeführt wurde. 
Dennoch müsse man aber berücksichtigen, dass in dem Stück »abermals von 
einem Lande die Rede sei, das für Österreich verloren ging«.36

Hagers Einschätzung ist in mehrfacher Hinsicht bemerkenswert. Sie verrät 
neben einem prinzipiellen Interesse an einer Aufführung des Schiller’schen Dra-
mas, dass es sich in der vorliegenden Bearbeitung auch für eine patriotische 
Stimmung im Theater bestens funktionalisieren ließe. War die Zensur bei den 
früheren Vorstellungen von Die Verschwörung des Fiesko oder Johanna d’Arc 
im Burgtheater behutsamer vorgegangen, indem man die Stücke trotz ihrer 
durchwegs staatsaffirmativen Inszenierungen aus Rücksicht auf politische Zeit-
umstände immer wieder aus dem Repertoire verbannte,37 so erwiesen sich die 
Vorstadtbühnen infolge der französischen Besatzung als geeignete Orte zur pro-
pagandistischen Einflussnahme. Hager verfasste sein Gutachten am 12. Dezem-
ber 1809, also kurz nachdem die französischen Truppen die Stadt verlassen hat-
ten und Kaiser Franz II./I. wieder nach Wien zurückkehrte. Klemens Wenzel 
von Metternich erklärt am 6. Jänner 1810, dass er prinzipiell »keinen Anstand« 
an Hagers »Meinung« nehme, betont allerdings, dass »die neuesten Ereignisse in 
Tirol« es notwendig machen, zum jetzigen Zeitpunkt »noch sorgfältig alles 
zu  vermeiden, was zu gewissen peinlichen Rückerinnerungen Anlaß geben 

34	 Karl Glossy, Zur Geschichte der Theater Wiens I, S. 116.
35	 Ebd., S. 116.
36	 Ebd., S. 116.
37	 Eine Studie zu einer theatralen Rezeptionsgeschichte Schillers in Österreich befindet 

sich derzeit in Vorbereitung. Sie stellt eine starke Erweiterung meines durch den FWF 
(Austrian Science Fund) geförderten Erwin-Schrödinger-Projekts dar, das sich in ers-
ter Linie mit den Schillerfeiern in der zweiten Jahrhunderthälfte auseinandersetzte. 
Vgl. Matthias Mansky, »Österreichs« Schiller. Formen und Aspekte einer theatralen 
Rezeptionsgeschichte 1787 – 1905. Habilitationsschrift [in Vorbereitung].



109grüners bearbeitung von schillers »wilhelm tell«

könnte«.38 Dennoch kommt er zu dem Schluss, dass »die Beweggründe in eini-
ger Zeit von selbst wegfallen« werden und man danach »dem Wunsch des 
Theaters«39 entsprechen könne. Dies bedeutete eine zeitverzögerte Zulassung 
und so gelang es Pálffy schlussendlich, eine Aufführung von Schillers Wilhelm 
Tell durchzusetzen.

3. Karl Franz Grüner (1776 – 1845)  
als Bindeglied zwischen Weimar und Wien

Die besagte Bearbeitung lieferte Karl Franz Grüner, der im Hinblick auf seine 
Biografie und Karriere als frühes Bindeglied zwischen der Weimarer und Wie-
ner Theaterpraxis angesehen werden kann. Grüner wurde 1776 als Ferenc Akáts 
im ungarischen Baromlak (ungar. Kisbaromlak, heute Branovo in der Slowakei) 
geboren.40 Er stammte aus einer ungarischen Adelsfamilie und diente nach dem 
Tod seiner Mutter unter Graf Vincenz von Kolowrat in den Napoleonischen 
Kriegen.41 In der Schlacht bei Ostrach am 21. März 1799, in der die Koalitions-
armee unter Erzherzog Karl die französischen Truppen Jean Jourdans besiegte, 
wurde Grüner verwundet und in das Augsburger Lazarett gebracht. Nach seiner 
Genesung erhielt er seinen Abschied, heiratete seine Pflegerin, die Witwe eines 
gefallenen Hauptmanns, und ging mit ihr zurück nach Ungarn. 1801 reiste Grü-
ner mit seinem Freund, dem Grafen Johann Karl Esterházy, erstmals nach Wei-
mar und machte dort Bekanntschaft mit Christoph Martin Wieland und Carl 
August Böttiger.42 Neben seiner Leidenschaft für das Theater waren es ein Jahr 
später permanente Geldsorgen, die ihn dazu veranlassten, Schauspieler zu wer-
den. In einem Brief an Böttiger bringt er folgerichtig seine »heiße Begierde« für 
das Theater zum Ausdruck und betont, dass sich seine »Empfindungen und in-
nigen Gefühle«, seine »Grundsätze von Moralischer Unabhängigkeit«, »Freyheit 
des Geistes« sowie sein »Hang zur Thätigkeit« und zu »mühsamen Arbeiten« für 

38	 Karl Glossy, Zur Geschichte der Theater Wiens I, S. 116.
39	 Ebd., S. 116.
40	 Zu Grüners Biografie vgl. in der Folge v. a. Theodor Thienemann, Goethes ungari-

scher Schüler, in: Ungarische Rundschau VI, Heft 3 /4 (1915), S. 814 – 847. Antal 
Szántay: Warum Akáts Grüner wurde? Metamorphose, Theater und Freundschaft in 
der Goethezeit, in: Ungarn-Jahrbuch. Zeitschrift für interdisziplinäre Hungarologie 
33 (2016 /17), S. 153 – 200.

41	 Vgl. Theodor Thienemann, Goethes ungarischer Schüler, S. 825.
42	 Vgl. Antal Szántay, Warum Akáts Grüner wurde?, S. 166.



110 matthias mansky

den Beruf des Schauspielers bestens eignen würden. Daher bittet er um Ver-
mittlung an das Weimarer Hoftheater oder an die Nationalschaubühne in Ber-
lin, denn: »nur Berlin und Weimar ist meine Losung; indem ich nie gesonnen 
bin[,] mich an herumziehende Banden zu schließen[,] um da sowohl meiner 
Bildung nur eine schiefe Richtung zu geben, als meinen moralischen Charakter 
dem gänzlichen Untergang auszusetzen«.43 Das Theater ist für ihn ein »freyer 
Zufluchtsort« seiner Gefühle, der ihm die Möglichkeit bietet, »zur Veredelung 
der Menschheit«44 etwas beizutragen. Nachdem Böttiger Grüner in seinen The-
aterangelegenheiten nicht weiterhelfen konnte, wandte sich dieser direkt an 
Goethe und bat um die Aufnahme als »Volonteur« oder »Schüler«45 im Weima-
rer Hoftheater. Goethe beantwortete das Ansuchen prompt und positiv. Grüner 
trat seine Reise nach Weimar an und legte für seinen neuen Stand den Namen 
Akáts ab. Von nun an zählte er zusammen mit Pius Alexander Wolff zu den per-
sönlichen Schauspielschülern Goethes, denen sich später auch der von Schiller 
empfohlene Friedrich August Grimmer anschloss. Goethe nutzte diese Gele-
genheit zu einer neuerlichen theoretischen Auseinandersetzung mit der Schau-
spielkunst. Und so ist später aus den Notizen der beiden Neuankömmlinge, die 
Goethe als Dramatische Übungen mit Wolff und Grüner kopieren ließ, nach 
gründlicher Überarbeitung Johann Peter Eckermanns bekanntlich die Gram-
matik der Schauspielkunst entstanden.46 Goethe führte seine beiden Schüler 
schnell in die intellektuellen Kreise Weimars ein, sodass Grüner Zeuge von des-
sen später Zusammenarbeit mit Schiller wurde. In der Jungfrau von Orleans 
trat er bald als schwarzer Ritter auf, bei der Uraufführung des Wilhelm Tell ver-
körperte er sogar den Geßler.47 Goethes Tagebuch lässt zudem darauf schließen, 
dass sein Schauspielschüler auch in seinen Tischgesellschaften oftmals vertreten 
war.48 Dennoch beendete Grüner nach kurzer Zeit sein Engagement. Die ge-
ringe Gage und das Gefühl, in Weimar »standesgemäß zurückgestuft« zu wer-
den, obwohl man ihn bei seinem ersten Besuch in Begleitung des ungarischen 
Aristokraten Esterházy »wie einen Ehrengast behandelt«49 hatte, waren die Aus-

43	 Brief Grüners an Böttiger vom 16. Februar 1802, zitiert nach: Theodor Thienemann, 
Goethes ungarischer Schüler, S. 827.

44	 Ebd., S. 828.
45	 Brief Grüners an Böttiger vom 2. August 1802, zitiert nach: ebd., S. 829.
46	 Vgl. ebd., S. 834.
47	 Vgl. Gertrud Rudloff-Hille, Schiller auf der deutschen Bühne seiner Zeit, Berlin und 

Weimar 1969. S. 165.
48	 Vgl. Theodor Thienemann, Goethes ungarischer Schüler, S. 836.
49	 Antal Szántay, Warum Akáts Grüner wurde?, S. 186.



111grüners bearbeitung von schillers »wilhelm tell«

löser für seine Entscheidung. Ebenso dürfte er seine neue Anstellung am kur-
fürstlichen Hof- und Nationaltheater in München bereits in der Tasche gehabt 
habe.50 Mit dieser neuen Position war Grüners »Metamorphose« endgültig ab-
geschlossen:

Der Edelmann aus Ungarn, Ferenc Akáts von Baromlak, der beim Militär in 
den antirevolutionären Kriegen keine Karriere machen konnte, sein kleines 
Familiengut vertat und auch seine Aristokratenfreunde verlor, wurde erfolg-
reicher Hofschauspieler und Dramatiker in Deutschland, der unter dem Na-
men Franz Grüner mit der geistigen und politischen Elite verkehrte, in Goe-
thes Kreis Aufnahme fand und von deutschen Fürsten, sogar von dem König 
und der Königin von Schweden auf der Bühne Beifall erntete. Im Theater 
fand er den standesgemäßen Beruf und das Lebensziel.51

1807 wurde Grüner an das Theater an der Wien als Heldendarsteller und Regis-
seur verpflichtet und verstand es schnell, sich in die gängige Bühnenpraxis zu 
fügen. Allgemeine Beliebtheit erlangte er vor allem in den populären Ritterdra-
men und den sogenannten ›Rosskomödien‹.52 Seyfried akzentuiert später das 
außerordentliche Talent Grüners für derartige Spektakelstücke, da dieser nicht 
nur über ein »kraftvoll[es] und markig[es] Organ« verfügte, sondern auch als 
»Capitalreiter«53 glänzte. Ein markanter Aufführungsmoment,54 bei dem Grü-
ner auf einem Schimmel auf der Bühne »zu toll« einher galoppierte, sein Pferd 
nicht mehr kontrollieren konnte und »mit diesem plötzlich im Orchester 
stand«, bewirkte die »polizeilich vorgeschriebene Maßregel«, dass fortan bei 
dem »Erscheinen von Pferden auf der Bühne stets ganz vorne längs der vollen 
Breite derselben« eine »starke Schnur«55 gespannt werden musste. Dies habe 
sich, so Seyfried, danach bewährt, egal wie viel Rosse sich auf der Bühne herum-
tummelten. Dass Grüner die in Weimar erlernten Grundsätze nicht komplett 
über Bord geworfen haben dürfte, zeigt hingegen die Autobiografie des späte-
ren Politikers und Literaturhistoriografen Georg Gottfried Gervinus, der ihn 

50	 Vgl. ebd., S. 186.
51	 Ebd., S. 187.
52	 Vgl. Theodor Thienemann, Goethes ungarischer Schüler, S. 840.
53	 Ferdinand Ritter von Seyfried, Rückschau in das Theaterleben Wiens seit den letzten 

fünfzig Jahren, S. 226.
54	 Zum Begriff des »markanten Moments« während einer Aufführung vgl. Jens Roselt, 

Phänomenologie des Theaters, München 2008, S. 46 f.
55	 Ferdinand Ritter von Seyfried, Rückschau in das Theaterleben Wiens seit den letzten 

fünfzig Jahren, S. 227.



112 matthias mansky

am Höhepunkt seiner Karriere als Theaterdirektor in Darmstadt kennenlernte. 
Der junge Gervinus, der sich in dessen Tochter Therese verliebte, plante kurzer-
hand, sich selbst unter der Leitung Grüners der Schauspielkunst zu widmen, ein 
Vorhaben, dem seine Eltern allerdings einen Strich durch die Rechnung mach-
ten. Über Grüner vermerkt er später, dass sich dieser »so in Weise und Wesen 
seines verehrten Meisters« Goethe »eingelebt« hatte, dass jeder, der diesen nicht 
persönlich kannte, »sich in vielen Beziehungen an seinem Schüler eine Vorstel-
lung von dem Dichter bilden konnte«:

Grüner’s ganze Persönlichkeit war von einer imponirenden, überlegenen Art; 
der Ausdruck seines Gesichtes […] war von einer martialischen Kraft, Festig-
keit und Sicherheit; und so war sein Urtheil überallhin bestimmt, klar und 
scharf umrissen, seine Menschenkenntniß so tief wie weit, seine Natur für 
eindringlichen Ernst so wohl gestimmt wie für den heitersten Humor. Von 
dem verschwenderischen häuslichen Leben des verschuldeten Mannes gin-
gen in der Stadt viele mythische Erzählungen um, die ihm die sittliche Gunst 
des Publicums entzogen; seine ästhetische Gunst erzwang der geniale Künst-
ler gleichwohl, so oft er auftrat. Sein Spiel war ganz Kraft und gesunde Na-
tur; ihn lesen zu hören, einfach und ohne jede theatralische Manier, war ein 
Genuß ohne Gleichen. Sein Galotti und Paul Werner, sein Wallenstein und 
Tell, sein Götz und Alba, sein Brutus, sein König in Leben ein Traum, sein 
Doge im Fiesco u. a. waren Meisterstücke der Bühnenkunst; und so selbst 
viele Rollen aus Dramen geringen Werthes: sein Friedrich II. in Töpfer’s Ta-
gesbefehl sollte den Großherzog, der den alten Fritz gesehen hatte, so leben-
dig an den großen Todten erinnert haben, daß er erschüttert das Theater ver-
ließ. […] Seine Leseproben waren die eigentliche Schule seiner Truppe, in 
deren Mitte sich Mitglieder fanden, die literarisch und gesellig fein gebildet, 
fern von den leidigen Eitelkeiten des Standes, in ihren häuslichen Verhältnis-
sen geordnet, in ihrem Berufe von ächtem Kunstsinne beseelt, fleißig, eifrig, 
eifersuchtslos genug waren, dialogische und trilogische Scenenproben für 
sich zu halten: auf diesen Wege gelangte man zu einem Zusammenspiel, das 
ich nur auf einer englischen Bühne später wieder gesehen habe.56

Auch Goethe verfolgte die Karriere seines einstigen Schülers mit Wohlwollen. 
So heißt es in einem Brief an Carl Friedrich Zelter: »Daß Grüner in Wien sich 
zum mächtigen Schauspieler, ja zum Director aufgeschwungen, zeigt, daß auch 

56	 Georg Gottfried Gervinus, G. G. Gervinus Leben. Von ihm selbst, Leipzig 1893, 
S. 91 f.



113grüners bearbeitung von schillers »wilhelm tell«

er an einem gewissen Fundamente gehalten habe.«57 Ebenso ließ es sich Grüner 
nicht nehmen, seinem vormaligen Lehrer 1815 zur Verleihung des Österrei-
chisch-kaiserlichen Leopold-Ordens zu gratulieren.58

5. Grüners Bearbeitung von Schillers Tell  
im Kontext der Napoleonischen Kriege

Aus einer »Nachricht« an das Publikum, die Grüner seiner Adaption von Goe-
thes Götz von Berlichingen für das Theater an der Wien voranstellte, lässt sich 
ein gewisser Leitfaden seiner Bearbeitungspraxis ablesen. Grüner gibt hier an, 
dass er sich, nachdem er von der »hohen Direktion«59 beauftragt wurde, Goe-
thes Drama für eine Inszenierung einzurichten, an drei Vorsätze hielt: Erstens 
sollte die »Eigenthümlichkeit dieses großen Meisterwerks« beibehalten werden, 
zweitens musste er alles eliminieren, »was Einer Hochlöbl. k. k. Censur anstößig 
seyn könnte«, und drittens »[a]lles hinzusetzen, was dem Auge wohlgefällig seyn 
kann«.60 Dem poetischen Wert eines Dramas gerecht zu werden und zugleich 
dem prüfenden Auge des Zensors, der Bühnenpraxis des Theaters und der Er-
wartungshaltung des Publikums zu entsprechen, waren also die großen Heraus-
forderungen, die es bei der Bearbeitung eines Stücks zu beachten galt. Und 
auch vor der Kritik musste man auf der Hut sein, wie Grüners Nachsatz zeigt: 
»Sollte ich gegen diesen Vorsatz vielleicht gefehlt haben, so nehme man die Ver-
sicherung, es sey wider meinen bessern Willen geschehen, und ich erbiethe 
mich für alles Rechenschaft zu geben, und jeden Fehler zu verbessern.«61 Die-
selbe Vorgehensweise wandte Grüner wohl auch bei seiner Adaption von Schil-
lers Wilhelm Tell an, die nach endgültiger Freigabe durch die Zensur am 
30. Mai 1810 aufgeführt werden konnte. Anlässlich der Vorstellung, in der er 
selbst die Hauptrolle spielte, berichtete man im Sammler:

Endlich wurde am 30. May Schiller’s lang erwarteter dramatischer Schwa-
nengesang: Wilhelm Tell, für das k. k. priv. Theater an der Wien von Hrn. 

57	 Brief Goethes an Zelter vom 3. Mai 1816. Ludwig Geiger (Hg.): Briefwechsel zwi-
schen Goethe und Zelter in den Jahren 1799 bis 1832, Bd. 1: 1799 – 1818, Leipzig 
1902, S. 459.

58	 Vgl. Theodor Thienemann, Goethes ungarischer Schüler, S. 842.
59	 Götz von Berlichingen mit der eisernen Hand. Ein Schauspiel in fünf Aufzügen, ein-

gerichtet für das k. k. priv. Theater an der Wien von Franz Grüner, Wien 1809, S. 2.
60	 Ebd., S. 2.
61	 Ebd., S. 2.



114 matthias mansky

Grüner bearbeitet, gegeben. Die Direction sparte nichts, um diese Vorstel-
lung so anziehend als möglich zu machen. Die Musik von Herrn Gyrowetz, 
ungemein schöne Decorationen von den Herren Sachhetti und Gail, wo
runter vorzüglich die Ansicht des Vierwaldtstädter-Sees [sic !] täuschend die 
Natur nachahmte, und ganz neue, von Herrn v. Stubenrauch angegebene 
Costüme übertrafen alles, was man in dieser Hinsicht wünschen konnte. 
Was die Bearbeitung betrifft, hat Hr. Grüner alles, was auf Österreich in den 
ersten vier Acten unmittelbar anspielt, wie billig, weggelassen, und das Stück 
mit Geßler’s Tode geschlossen, so daß der ganze fünfte Act wegfällt. Um die 
Hauptpersonen zuletzt noch zusammen zu bringen, erscheinen, nachdem 
der Leichnam fortgeschafft worden, freylich wie aus den Wolken gefallen, 
Tell’s Gattinn mit ihrem Vater und Kindern, Ulrich von Rudenz und die 
Bruneckinn, freuen sich über die errungene Freyheit, und der Vorhang 
fällt. – Was die Aufführung betrifft, so spielt Hr. Grüner seinen Tell in der 
bekannten Manier des Abällino, Caspar Thoringer u. s. w. Das übrige Perso-
nale that sein Möglichstes, um wenigstens nichts zu verderben. Vorzüglich 
verdienen die Herren Ochsenheimer als Geßler, Witter als Attinghausen, 
Schmidtmann als Walther Fürst, Demmer d. J. als Arnold von Melchthal, 
und die kleine Jeanette Demmer, die als Walther Tell mit vieler Unbefangen-
heit spielte, eine Erwähnung.62

Während der Rezensent Musik, Bühnenbild, Dekoration und Kostüm über-
schwänglich lobt, moniert er Grüners Bearbeitung und dessen Darstellungs-
weise im Stile der Räuber- und Ritterstücke. Deshalb wurde die Besprechung 
bisher innerhalb der Forschung auch als Beweis für eine abermalige »Verbal
hornung«63 Schillers in Wien aufgefasst. Demgegenüber lässt sich in der Her-
vorhebung der eliminierten historischen Österreich-Bezüge und der kaiser
kritischen Stellen eine nicht zu unterschätzende Strategie erkennen. Durch die 
Erwähnung dessen, was der Adaption und Inszenierung zum Opfer fallen 

62	 Der Sammler 67, 5. Juni 1810, S. 278.
63	 Eugen Kilian, Schillers Tell in den Wiener Bearbeitungen von Grüner und Schreyvo-

gel, in: Studien zur vergleichenden Literaturgeschichte (1905), S. 277 – 289, hier 
S. 286. Kilian betont allerdings, dass diese »Verballhornung« der zeitgenössischen Zen-
sur zuzuschreiben wäre: »Die Verstümmelung des Stückes durch Grüner, die in erster 
Reihe den ganzen fünften Akt und dann vor allem die Rütli- und die erste Atting
hausenszene trafen, fallen natürlich nicht so sehr der Person des Bearbeiters, als den 
Zensurverhältnissen, unter deren Druck er arbeitete, zur Last. Daß das Stück über-
haupt gegeben werden durfte, hatte Graf Palffy dem Fürsten Metternich nur mit 
Mühe abgerungen.« (Ebd., S. 283.)



115grüners bearbeitung von schillers »wilhelm tell«

musste, ruft der Rezensent seinen Leserinnen und Lesern gerade diese Bezüge 
erneut in Erinnerung bzw. informiert das unkundige Publikum darüber, was 
ihm bei der Aufführung von Schillers Wilhelm Tell im Theater an der Wien 
vorenthalten wird. Zukünftige Zuschauerinnen und Zuschauer werden nach 
der Lektüre dieser Rezension vermutlich eine andere Wahrnehmung der Auf-
führung entwickelt haben, indem ihr Blick nun eventuell gerade auf das fokus-
sierte, was die Adaption verschwieg. Indem die Kritik auf Stellen verweist, die, 
wenn sie Grüner nicht entfernt hätte, ohnehin dem Rotstift des Zensors 
zum Opfer gefallen wären, lässt sich zwischen den Zeilen auch eine indirekte 
Kritik an den obrigkeitlichen Überwachungsmechanismen herauslesen. Für 
diese musste stellvertretend der Bearbeiter Grüner herhalten, denn eine offene 
Missbilligung der Zensur hätte keinesfalls publiziert werden dürfen. Am Ende 
stellt sich somit die berechtigte Frage, wer nun eigentlich größeren Anteil an der 
bemängelten ›Verstümmelung‹ des verehrten Dichters Schiller hatte: Grüner 
oder die Zensur?

Eine wichtige Rolle im Inszenierungsprozess spielte die Ausstattung von 
Bühne und Kostüm, für die das Theater an der Wien zu dieser Zeit berühmt 
war. Schildert die Rezension im Sammler unter der ausdrücklichen Namens-
nennung der beiden Theatermaler Lorenzo Sacchetti und Matthias Gail die vor-
treffliche Ansicht des Vierwaldstätter Sees, die die Natur täuschend nachahmte, 
so lassen auch die Kostümentwürfe Philipp von Stubenrauchs, mit denen sich 
Annemarie Stauss eingehend auseinandergesetzt hat, auf eine Anknüpfung an 
die Darstellungsweisen der historischen Schweiz und seiner Bewohner in der 
ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts schließen.64 Neben ihrer historisch-regiona-
len Gestaltung weist die Kostümierung nicht zuletzt eine dramaturgische und 
charakterisierende Funktion auf, die Schillers Dramentext nachkommt. Dies 
zeigt sich besonders im Kontrast des Freiherrn von Attinghausen und seines 
Neffen Rudenz. Während Attinghausen in Schillers Schauspiel als väterlicher 
und fürsorglicher Landesherr erscheint, der »politisch vorausschauend aber 
auch tatkräftig seine Landleute schützt und leitet«,65 lässt sich Rudenz anfangs 
aufgrund seiner Zuneigung zu Bertha von Bruneck von den höfischen Sitten 
des Habsburger Hofes blenden. Die Kupferstiche der Figurinen Stubenrauchs, 
die sich im Wiener Theatermuseum erhalten haben, berücksichtigen diese 
Handlungselemente. Attinghausen trägt hier ein »geschlitztes Barett und ein 
vorne durchgehend zugenesteltes Wams« mit »Schlitzverzierungen«.66 Hinzu 

64	 Vgl. Annemarie Stauss, Theater und Nationale Frage, S. 135 – 153.
65	 Ebd., S. 141.
66	 Ebd., S. 140.



116 matthias mansky

kommt »eine knielange pelzverbrämte Schaube«, ein Mantel, der »vom ge
hobenen Bürgertum getragen wurde und in dieser Form und in Verbindung 
mit dem Barett als typisch für die Zeit der Humanisten und Luthers gilt« (vgl. 
Abb. 2).67 Zeigt sich Attinghausen in Schillers Stück zu Beginn vom Verhalten 
seines Neffen, das sich in dessen Kleidung widerspiegelt, irritiert, da Rudenz die 
»Pfauenfeder« stolz »zur Schau«68 trägt, so hat Stubenrauch dieses Detail im 

67	 Ebd., S. 140.
68	 Friedrich Schiller, Wilhelm Tell. Schauspiel, in: Sämtliche Werke in 5 Bänden, auf der 

Grundlage der Textedition von Herbert G. Göpfert hg. von Peter-André Alt, Albert 

Abb. 2



117grüners bearbeitung von schillers »wilhelm tell«

Kostüm berücksichtigt (vgl. Abb. 3). Im Gegensatz zum »schlicht und in ge-
deckten Farben« gekleideten Attinghausen erscheint Rudenz »nahezu lächerlich 
aufgeputzt«,69 wobei sein »Barett mit Pfauenfedern«70 als jene modische Anbie-
derung an die Habsburger anzusehen ist, die in Schillers Dramentext explizit er-
wähnt wird. Die Kostümierung Tells entspricht hingegen durchwegs seiner 

Meier und Wolfgang Riedel, Bd. II, hg. von Peter André Alt, München 2004, 
S. 913 – 1029, hier S. 943.

69	 Annemarie Stauss, Theater und Nationale Frage, S. 141.
70	 Ebd., S. 143.

Abb. 3



118 matthias mansky

Charakterisierung als Jäger und ›Naturmensch‹. Sie stand bereits zu diesem 
Zeitpunkt in einer gewissen »Darstellungstradition«71 und zeichnete sich durch 
eine körperbetonte Kleidung und die Schlitzmode des 16. Jahrhunderts aus 
(vgl. Abb. 4).

Von Grüners Bearbeitung hat sich ein Manuskript in den Beständen des 
Wiener Theatermuseums erhalten. Joseph Schreyvogel redigierte es später für 
die Erstaufführung von Schillers Drama im Burgtheater.72 Grüner hat in Schil-
lers Textgestaltung nur minimal eingegriffen, was auf das zeitgenössische Ver-
ständnis von Regie und Inszenierung hindeutet, wonach das ›In-die-Szene-set-
zen‹ anfangs noch im Dienste des Autors und seines Dramentextes stand und 
dessen performative Hervorbringung auf der Bühne unterstützte.73 Seine Adap-
tion weist neben dramaturgischen Straffungen von Dialogen und Szenen vor 
allem zensurbedingte Überarbeitungen auf. So hat er  – wie sowohl Hager in 
seinem Zensurgutachten als auch der Rezensent im Sammler betonen – alle his-
torischen Anspielungen auf das habsburgische Kaiserhaus vorsorglich vermie-
den. Selbst die »bloße Nennung Österreichs« und »des Kaisers oder des Königs« 
wurde größtenteils »umgangen«,74 indem an diesen Stellen durchwegs von den 
Vögten, dem Landvogt oder Geßler selbst die Rede ist. Hierdurch wird das 
ambivalente Bild des habsburgischen Kaisers in Schillers Drama nivelliert, da 
nun ausschließlich die Landvögte die Verantwortung für die politische Willkür 
und Unterdrückung tragen. Zusätzlich hat Grüner jene Sequenzen, wo von 
›Tyrannei‹ gesprochen wird, entfernt, oder Worte wie »Tyrannen«,75 »Tyran
nenjoche«76 und »Tyrannenmacht«77 durch Alternativen wie »Landvögte« (4/II), 
»Willkürsjoche« (13/I) oder »solche Willkür« (4/II) ersetzt. Dasselbe gilt für den 
Freiheitsdrang der Eidgenossen, der merklich abgeschwächt wurde, sodass etwa 
das Gespräch Stauffachers mit dem Pfeifer von Luzern, der Bericht Konrad 
Hunns über seine Rheinfelder Sendung oder der Schlussteil von Stauffachers 

71	 Ebd., S. 148.
72	 Wilhelm Tell. Schauspiel in 5 Aufzügen von Friedrich v. Schiller, Bibliothek des Wie-

ner Theatermuseums, Signatur: M 63909. Das Manuskript verfügt über keine Pagi-
nierung. Zitate werden in der Folge durch die Angabe von Szene und Akt ausgewie-
sen. Für Hilfestellungen bei der Suche nach dem Theatermanuskript danke ich der 
Leiterin der Bibliothek des Theatermuseums Mag.a Claudia Mayerhofer sehr herzlich.

73	 Vgl. Jens Roselt, Regie im Theater – Theorien, Konzepte, Modelle, in: Regie im The-
ater. Geschichte – Theorie – Praxis, hg. von Jens Roselt, Berlin 2015, S. 9 – 73.

74	 Eugen Kilian, Schillers Tell in der Wiener Bearbeitung von Grüner und Schreyvogel, 
S. 280.

75	 Friedrich Schiller, Wilhelm Tell, S. 965.
76	 Ebd., S. 938.
77	 Ebd., S. 959.



119grüners bearbeitung von schillers »wilhelm tell«

Ansprache über die »ewgen Rechte«78 auf dem Rütli eliminiert wurden.79 
Wenig überraschend wird auch Attinghausens Zukunftsvision einer sozialen 
Gleichheit auf den gemeinschaftlichen Sieg gegen die Vögte reduziert. Dass 
eine Figur wie der Pfarrer Rösselmann in Rücksicht auf Kirche und Religion 
überhaupt aus dem Textbuch verschwinden musste, fällt nicht weiter ins Ge-
wicht, da zumindest ein Teil seiner Sprecheinsätze anderen Figuren zugeschrie-

78	 Ebd., S. 959.
79	 Vgl. hierzu ausführlicher: Eugen Kilian, Schillers Tell in der Wiener Bearbeitung von 

Grüner und Schreyvogel, S. 282 f.

Abb. 4



120 matthias mansky

ben wurde. Auffällig ist hingegen, dass sich in vereinzelten Fällen die Berufung 
auf den Kaiser im Spieltext erhalten hat, woraus sich eine gewisse Inkonsequenz 
im Bearbeitungsprozess ableiten lässt. Bleibt der Kaiser nahezu aus dem gesam-
ten Spielbuch penibel verbannt, so beschließt man auch bei Grüner die Zins-
pflicht gegenüber »Oest’reich« zu leisten und erhofft sich durch eine unblutige 
Revolution ein versöhnliches Einlenken des »Kaiser[s]« (3/II). Ebenso beruft 
sich Rudenz gegenüber Geßler weiterhin auf des »Königs Ehre«, die ihm heilig 
ist und dass es nicht dessen Willen sein kann, »solche Grausamkeit« (4/III) an 
seinem Volk zu verüben. Ein augenscheinliches Beispiel für eine eher wider-
sprüchliche Beibehaltung des Kaisers im Spieltext stellt Geßlers Erläuterung sei-
nes Auftrags gegenüber Stüssi dar. Diese erscheint zwar stark gekürzt, kann den 
Monarchen allerdings nicht vollends entlasten, wodurch sich die Frage auf-
drängt, warum Grüner hier nicht konsequenter vorgegangen ist:

Schiller:
Sagt was Ihr wollt, ich bin des Kaisers Diener
Und muss drauf denken, wie ich ihm gefalle.
Er hat mich nicht ins Land geschickt, dem Volk
Zu schmeicheln und ihm sanft zu tun – Gehorsam
Erwartet er, der Streit ist, ob der Bauer
Soll Herr sein in dem Lande oder der Kaiser.80

Grüner:
Sagt was Ihr wollt, ich bin des Kaisers Diener
Er hat mich nicht in’s Land geschickt, dem Volk
Zu schmeicheln und ihm sanft zu thun; Gehorsam
Erwartet er.  (1/V)

Bezüglich Grüners Eliminierung der historischen Bezüge hält Klaus Heyde-
mann fest, dass das Stück hierdurch eigentlich nichts von seiner politischen Di-
mension eingebüßt habe, da »Willkür und Schikane der Machtausübenden, 
Mündigkeit des Einzelnen, Widerstandsrecht u. ä.« nicht »an Brisanz, sondern 
höchstens an jenem Relief« verlieren, das »das Problem in Schwebe hält und den 
aufmerksamen Zuschauer nachdenklich macht«.81 Auch wenn die aus Zensur-

80	 Friedrich Schiller, Wilhelm Tell, S. 1008.
81	 Klaus Heydemann, Zweimal Tell in Wien. Zur Rezeption des Schillerschen Schau-

spiels und der Oper Rossinis, in: Beiträge zu Komparatistik und Sozialgeschichte der 
Literatur. Festschrift für Alberto Martino, hg. von Norbert Bachleitner, Alfred Noe 
und Hans-Gert Roloff, Amsterdam und Atlanta 1997, S. 25 – 77, hier S. 36.



121grüners bearbeitung von schillers »wilhelm tell«

gründen notwendigen Eingriffe Grüners den politischen Handlungsstrang um 
Aspekte des rechtsphilosophischen und sozialutopischen Diskurses reduzieren, 
ändert dies tatsächlich wenig an der Aktualität des Schiller’schen Stoffes, der 
durch die anhaltenden Koalitionskriege und die Besetzung Wiens durch die 
Franzosen vielmehr eine neue Dimension der Wahrnehmung des Freiheits-
kampfes im Theater hervorrief. Heinrich Anschütz schildert in seinen Erinne-
rungen die eigentümliche Atmosphäre in den deutschen Theatern während der 
Napoleonischen Kriege, die die Zuschauerinnen und Zuschauer jede sich ir-
gendwie anbietende Szene im Augenblick ihrer Darstellung auf die zeitgenössi-
sche Situation beziehen und bejubeln ließ. Besonders für das Jahr 1813, in dem 
es nach der kaiserlichen Kriegserklärung an Frankreich zur Koalition zwischen 
Preußen, Russland und Österreich kam, konstatiert er eine anwachsende patrio-
tische Stimmung, die sich Abend für Abend im Theater breitmachte und für 
ein politisch aufgeladenes, kollektives Wir-Gefühl sorgte:

Niemand war darüber in Zweifel, daß Preußen und Rußland allein zuletzt 
doch vielleicht unterlegen wären, Österreich aber verdoppelte nicht nur die 
Macht der Verbündeten, es verdreifachte dieselbe, weil nun seinem gewichti-
gen Beispiele der Rheinbund nachfolgte.

Auf Napoleons großsprechende Drohung: »Der erste französische Mar-
schall, der in Berlin einrückt, ist König von Preußen!« antworteten Friedrich 
Wilhelms Heldenheere mit den Tagen von Großbeeren, Katzbach, Kulm, 
Dennewitz und Wartenburg, bis endlich auf Leipzigs Feldern der Übermut 
des Eroberers so tödlich heimgesucht wurde, daß er sich moralisch und poli-
tisch nicht wieder erholte.

Der Siegesjubel, der mit jeder Schlacht von einem Ende Deutschlands 
zum anderen erscholl, blieb nicht ohne Einfluß auf das Theater. Eine immer 
erregtere Stimmung machte sich in einer fast feierlichen Wechselwirkung 
zwischen Publikum und Schauspielern geltend. Vaterländische Dramen wur-
den begehrt und mit besonderer Vorliebe dargestellt. Jede Stelle, die sich mit 
Recht oder Unrecht auf die Tagesereignisse beziehen ließ, erregte stürmische 
Demonstrationen, die sich im Schillerschen »Tell« und in Kleists »Prinzen 
von Homburg« bis zu bacchantischem Taumel gipfelten.82

Das Schicksal der Schweizer, ihr behutsames Abwiegen eines Aufstandes, ihre 
Formierung einer kollektiven Identität und ihr Gemeinschaftsschwur, schließ-

82	 Heinrich Anschütz, Erinnerungen aus dessen Leben und Wirken. Nach eigenhändi-
gen Aufzeichnungen und mündlichen Mitteilungen, Leipzig 1866, S. 122.



122 matthias mansky

lich ihre erfolgreiche Abwehr und Vertreibung der Invasoren ließen sich vom 
Publikum nahtlos auf die äußere Bedrohung und die gegenwärtigen Zeitum-
stände übertragen. Die an Schaueffekten reiche Adaption, die man in den 
folgenden Jahren erfolgreich im Theater an der Wien aufführte, konvergierte 
somit mit Formen eines patriotischen Selbstbewusstseins und einer antinapo
leonischen Stimmung. Das Vorstadttheater fungierte als öffentliches Forum für 
staatlich tolerierte Gemeinschaftserfahrungen und Wir-Erlebnisse, die von ob-
rigkeitlicher Seite – wie der Zensurakt zu Schillers Tell nahelegt – sogar geför-
dert wurden. Appelle wie Attinghausens »Seyd einig – einig – einig –« (2/IV) 
konnten somit nicht zuletzt aufgrund des ausgesparten historischen Kontexts in 
der Aufführungssituation zwischen Bühne und Zuschauerraum schnell eine 
neue Bedeutungsebene entwickeln.

Die Eliminierung des fünften Akts und der Paricida-Szene stellt den massivs-
ten Eingriff Grüners in Schillers Schauspiel dar. Schiller selbst, dem Goethes 
Hilfsregisseur Anton Genast nachsagt, dass er mit den Theatermanuskripten 
seiner eigenen Stücke ziemlich schonungslos umging, sodass man ihn bisweilen 
»förmlich in den Arm fallen« musste, »um ihn in seiner chirurgischen Arbeit zu 
hemmen«,83 hatte ihn 1804 anlässlich einer Aufführung zu Ehren der russischen 
Kaisertochter Maria Pawlowna auf ähnliche Weise entfernt. Die Prinzessin war 
zuvor mit dem weimarischen Erbprinzen Carl Friedrich von Sachsen-Weimar-
Eisenach in St. Petersburg verheiratet worden. Da ihr Vater Zar Paul I. von 
Russland 1801 einem Attentat zum Opfer fiel, war eine Streichung des Aufzugs, 
die man später wieder rückgängig machte, unumgänglich.84 Grüner zieht in 
seiner Bearbeitung die Eroberung der Burgen vor, wodurch es zu einer Um
akzentuierung der Schiller’schen Dramaturgie kommt. Die Einschränkungen 
des politischen Handlungsstrangs verlagern das Stück in Richtung Tell-Ge-
schichte. Durch die Vorverlegung des sich abseits der Bühne abspielenden Frei-
heitskampfes entwickelt sich die Ermordung Geßlers zum spannungsgeladenen, 
dramatischen Showdown des schweizerischen Freiheitskampfes. Auch bei Grü-
ner stürzt Rudenz nach dem Tod seines Onkels Attinghausen auf die Bühne 
und zerstört das Tableau der Trauernden. An seiner Seite folgt ihm allerdings 
Melchthal, der in der Wiener Adaption damit erst verspätet die Szene betritt. 
Während sich Rudenz seinem Schmerz hingibt, befragt Walter Fürst Melchthal 
sogleich nach Neuigkeiten:

83	 Eduard Genast, Aus dem Tagebuche eines alten Schauspielers, 1. Teil, 2. Auflage, 
Leipzig 1862, S. 147.

84	 Vgl. Gertrud Rudloff-Hille, Schiller auf der deutschen Bühne seiner Zeit, S. 165.



123grüners bearbeitung von schillers »wilhelm tell«

Fürst (zu Melchthal, der indessen beÿ Seite kniend still für den Todten 
gebethet und nun herzu tritt).
O, sprecht doch, Melchthal ! Bringt Ihr gute Kunde?
Sagt, sind die Lande alle rein vom Feind?

Melchthal (umarmt ihn).
Rein ist der Boden. Freut Euch, alter Vater !
In diesem Augenblicke, da wir reden,
Ist nur Ein Vogt mehr in der Schweitzer Land,
Doch bald ist dieser auch dem Ziele nah.

Fürst.
O sprecht, wie wurdet Ihr der Burgen mächtig?

Melchthal.
Der Rudenz war es, der das Sarner Schloß
Mit männlich kühner Wagethat gewann.
Den Roßberg hatt’ ich Nachts zuvor erstiegen.

Fürst.
Hat sich der Landenberger Euch nicht widersetzt?

Melchthal.
Nicht lag’s an mir, daß er das Licht der Augen
Davon trug, er, der den Vater mir geblendet.
Nach jagt’ ich ihm, erreicht’ ihn auf der Flucht,
Und riß ihn zu den Füßen meines Vaters.
Geschwungen über ihn war schon das Schwert,
Von der Barmherzigkeit des blinden Greises
Erhielt er flehend das Geschenk des Lebens.
Urpfede schwur er, nie zurück zu kehren,
Er wird sie halten, unsern Arm hat er
Gefühlt.

Fürst.
Wohl Euch, daß Ihr den reinen Sieg

Mit Blute nicht geschändet. Dennoch ist
Nicht Alles wie wir gehofft, vollendet;
Vom Geßler fürcht’ ich schweren Widerstand.

Melchthal.
Wir eilen ungesäumt ihm nach gen Küßnacht,
Mit frohem Muth erwarten uns die Brüder.
Auf wenig Augenblicke nur folgt’ ich
Hierher dem Rudenz.



124 matthias mansky

Rudenz (erhebt sich).
Trauert um den Freund,

Den Vater Aller, doch verzaget nicht !
Nicht bloß sein Erbe ist mir zugefallen;
Es steigt sein Herz, sein Geist auf mich herab,
Und leisten soll euch meine frische Jugend,
Was euch sein greises Alter schuldig blieb. –
Ehrwürd’ger Vater, gebt mir Eure Hand!
Gebt mir die Eurige ! Melchthal, auch Ihr !
Empfanget meinen Schwur und mein Gelübde !

Stauffacher.
Seÿd einig, war das letzte Wort des Vaters.
Gedenket dessen.

Melchthal.
Hier ist meine Hand!

Des Bauern Handschlag, edler Herr, ist auch
Ein Manneswort !

Rudenz.
Ich ehr’ es und mein Schwert soll es beschützen.

Melchthal.
Der Arm, Herr Freÿherr, der die harte Erde
Sich unterwirft und ihren Schooß befruchtet,
Kann auch des Mannes Brust beschützen.

Rudenz.
Ihr

Sollt meine Brust, ich will die Eure schützen,
So sind wir Einer durch den Andern stark.
Des Landes Vätern zähl’ ich mich jetzt beÿ,
Und meine erste Pflicht ist, euch zu schirmen.

Fürst.
Der Erde diesen theuren Staub zu geben
Ist Eure nächste Pflicht und heiligste.

Rudenz (mit Feuer).
Wenn wir das Land befreÿt, dann legen wir
Den frischen Kranz des Sieges ihm auf die Bahre.
Indeß bewaffnet und zum Werk bereit,
Erwartet ihr der Berge Feuerzeichen;
Denn schneller, als ein Botensegel fliegt,
Soll euch die Bothschaft unser’s Sieg’s erreichen,



125grüners bearbeitung von schillers »wilhelm tell«

Und seht ihr leuchten die willkomm’nen Flammen,
Dann auf die Feinde stürzt wie Wetters Strahl,
Und brecht den Bau der Tÿranney zusammen.

(Er und Melchthal eilen ab. Die Uebrigen gruppiren sich um die Leiche.)
(Der Vorhang fällt.)  (5/IV)

Der hier in aller Ausführlichkeit wiedergegebene Passus besteht aus einem Kon-
glomerat von Schillers zweiter Szene des vierten Aufzugs und dem ersten Auf-
tritt des fünften Akts, in dem die Landvögte besiegt sind und auch Geßler be-
reits dem Attentat erlegen ist. Grüner hat sie mit kleineren Ergänzungen zusam-
mengeflickt. Rudenz’ Bekenntnis zu seinem Volk sowie sein Entschluss, sich am 
Befreiungskampf zu beteiligen, hat abseits der Bühne stattgefunden. Eventuell 
waren hierfür neben der Überzeugungsarbeit Berthas seine Anwesenheit beim 
Apfelschuss Tells und die verbale Auseinandersetzung mit Geßler ausschlag
gebend. Der Spieltext lässt dies offen. Andererseits wird der von seiner Liebe zu 
Bertha geprägte Wankelmut Rudenz’ durch Grüners Textrevision deutlich redu-
ziert, weil es nun auch keine Entführung der Geliebten für sein beherztes Ein-
greifen mehr braucht. Still und heimlich werden hierdurch die in Schillers 
Drama angelegten sozialen Konflikte revoziert, da Rudenz sich von Melchthal 
nicht mehr vorhalten lassen muss, dass er »den Landmann nichts geachtet«85 
hätte. Die bei Schiller nicht zuletzt auf Attinghausens Aufforderung zur Einig-
keit rekurrierende Versöhnung der beiden hat sich scheinbar im gemeinsamen 
Kampf für das Vaterland vollzogen. Die neuerliche Versicherung ihrer Verbun-
denheit durch die Geste des Handschlags dient somit lediglich dem Ansporn, 
die Revolution zu vollenden und schlussendlich den gefährlichsten aller Land-
vögte, Geßler, aus dem Weg zu räumen. Dies bedeutet allerdings auch, dass die 
gesellschaftliche Hierarchie unangetastet bleibt und sozialutopische Züge in der 
Wiener Inszenierung gezielt unterbunden werden.

Die neuen dramaturgischen Voraussetzungen bewirken nicht zuletzt einen 
Perspektivenwechsel auf Tells Attentat, das nun im Hinblick auf ein politisches 
Happy End weitaus brisanter anmutet. Während Tell auch in Grüners Fassung 
keine wirkliche Kenntnis von den Plänen der Eidgenossen hat, verschiebt sich 
zumindest der Blick des Publikums auf seine Konfrontation mit Geßler. Grüner 
behält den theatral aufgeladenen und von Selbstzweifeln geplagten Reflexions-
monolog Tells nahezu wortwörtlich bei, dennoch ändert sich die Erwartungs-
haltung der Zuschauerinnen und Zuschauer, die durch die Informationen 
Melchthals und Rudenz’ nicht nur das private Schicksal Tells vor Augen haben, 

85	 Friedrich Schiller, Wilhelm Tell, S. 1000.



126 matthias mansky

sondern mit einem politischen Showdown rechnen, durch den der begonnene 
Aufstand erfolgreich beendet wird. Tell erweist sich somit nicht mehr wie bei 
Schiller als Vater, der aus Notwehr handelt, sondern mutiert zunehmend zum 
Freiheitskämpfer, dem der letzte Schlag gegen die Tyrannenherrschaft obliegt, 
wenngleich dieser weiterhin dem Schutz seiner Familie dient. Bühnenhandlung 
und Wahrnehmung klaffen somit auseinander. Dass Grüner bei der Gestaltung 
der Szene in Küssnacht abermals visuelle Effekte einsetzt, dürfte den bühnen-
räumlichen Möglichkeiten und der Ausstattung des Theaters an der Wien ge-
schuldet sein. Während bereits Schiller an dieser Stelle auf ein gezieltes Ablen-
kungsmanöver setzt, indem er die Einfühlung des Publikums nicht nur durch 
die sprunghaften Gedankengänge Tells, sondern vor allem durch den Hoch-
zeitszug und die resolute Bäuerin Armgart unterbindet,86 erweitert Grüner die-
ses um weitere Schauelemente, wenn er Wanderer »nach und nach über die 
Scene« gehen lässt, »wie sie Tell nennt« und dadurch die aufgezählten Personen 
vom »sorgenvolle[n] Kaufmann« bis zum »Säumer mit dem schwerbelad’nen 
Roß« (1/V) tatsächlich auftreten lässt. Der abschweifende Blick der Zuschaue-
rinnen und Zuschauer fokussiert damit erst in jenem Moment wieder auf Tell, 
in dem er seinen endgültigen Entschluss zum Mord fasst. Danach erscheint 
Geßler »zu Pferde« (5/V) auf der Bühne, sodass seine »drückende Macht« in der 
»Konfrontation mit Tell ins Extrem geführt« wird und der »Kontrast zwischen 
dem unverdorbenen Volk und dem brutalen Tyrannen«87 erneut zur Geltung 
kommt.88 Schaueffekte, die teilweise das Handlungsgeschehen semiotisch aufla-
den oder Elemente des Monologs visualisieren, ein von seinen Emotionen und 
Selbstzweifeln getriebener Protagonist, der sich zum Mord am tyrannischen In-
vasor entschließt  – im zeitgenössischen Kontext verfügte dieses Finale in der 
Aufführungssituation über ein enormes Interaktionspotential zwischen Bühne 
und Zuschauerraum.

Das Ende des Stücks ereignet sich daraufhin einigermaßen abrupt. Nach 
Tells Schuss erscheinen auf allen Bergen »bewaffnete Bauern« (9/V) und Grüner 

86	 Vgl. hierzu ausführlicher: Peter Utz, Die ausgehöhlte Gasse. Stationen der Wirkungs-
geschichte von Schillers »Wilhelm Tell«, Königsstein / Ts. 1984, S. 7 – 18.

87	 Annemarie Stauss, Schauspiel und Nationale Frage, S. 145.
88	 Auch der Schauspieler Anschütz muss später dem Auftritt Geßlers zu Pferd eine im-

posante Wirkung konzedieren, obgleich er sich gegen das Erscheinen von Pferden auf 
der Bühne ausspricht, da sie die Aufmerksamkeit des Publikums ablenken würden. 
Vgl. Heinrich Anschütz, Erinnerungen, S. 271: »Es liegt etwas Gewaltiges in der Idee, 
den brutalen Tyrannen als Centauren unter seiner Umgebung und unter dem harmlo-
sen Hirtenvolke einzuführen.«



127grüners bearbeitung von schillers »wilhelm tell«

inszeniert eine abschließende Massenszene. In dieser wird nicht nur dem nun-
mehrigen Helden Tell gehuldigt, sondern auch die Schuldfrage sowie Rudenz’ 
Freilassung seiner Knechte als Realisierung der sozialutopischen Imaginationen 
klammheimlich revoziert:

Achter Auftritt.

Vorige. Auf allen Höhen sammeln sich bewaffnete Bauern. Walther Fürst führt 
Hedwig an der Hand. Tell mit seinen zweÿ Söhnen. Stauffacher. Melchthal. 
Baumgarten und mehr wie 40 Landleute (alle bewaffnet.) Weiber und Kinder, 
worunter Ruodi und Jennÿ sich befinden und Alle, die im Rütli geschworen, 
stürzen heraus, Tell in ihrer Mitte habend.

Die Auftretenden.
Das Land ist freÿ, ist freÿ !

Hedwig.
O Tell ! Tell ! (Sie tritt zurück und läßt seine Hand aus.)

Tell.
Was erschreckt dich, liebes Weib?

Hedwig.
Wie – wie kommst du mir wieder? – Diese Hand –
Darf ich sie fassen? – Diese Hand – O Gott !

Tell (herzlich und muthig).
Hat euch gesichert und das Land gerettet,
Sie hat der Kinder liebes Haupt vertheidigt,
Des Herdes Heiligthum beschützt, das Schrecklichste,
Das Letzte von dem Euren abgewendet,
Ich darf sie freÿ hinauf zum Himmel heben.

Neunter Auftritt.

Vorige. Rudenz und Bertha; von mehreren Bauern und Bäuerinnen begleitet. 
(Rudenz umarmt den Tell, Bertha[,] Hedwig und Tells Kinder.)

Bertha (tritt in die Mitte des Volkes.)
Landleute ! Tell ! Genossen! Nehmt mich auf
Zu euern Bund, die erste Glückliche,
Die Schutz gefunden in der Guten Land.
Wollt ihr als Eure Bürgerinn mich schützen?

Landleute.
Das wollen wir mit Gut und Blut !



128 matthias mansky

Bertha.
Wohlan!

So reich’ ich diesem Jüngling meine Rechte,
Die freÿe Schweitzerinn dem freÿen Mann.

(Sie reicht Rudenz die Hand, welcher sie auf die Stirne küßt.)
Stauffacher (indem er Tell beÿ der Hand nimmt.)

O, rufet Heil dem Retter von uns Allen !
Alle.

Es lebe Tell, der Schütze und Erretter !
(Die Hochzeitmusik fällt drein, man hört wiederhohlt tumultarisch 
ausrufen: »Es lebe !« Alle gemeine Bewegung und Gruppen.)
(Der Vorhang fällt.)  (8, 9/V)

Die Rechtfertigung Tells gegenüber Hedwig fällt bei Grüner wortreicher aus, 
indem er sie um den Schutz »des Herdes Heiligthum[s]«, also der Gemahlin 
selbst, und das unausgesprochene »Schrecklichste« und »Letzte« (8/V) erweitert, 
das der Familie durch Geßler in näherer Zukunft widerfahren wäre. Obgleich 
Grüner die Schuldfrage beibehält, scheint sie dadurch in gewisser Hinsicht ge-
löst und ad acta gelegt. Die inszenatorische Gestaltung als Massenszene, bei der 
neben den Hauptfiguren der Eidgenossen, die alle plötzlich in der hohlen Gasse 
erscheinen, immerhin vierzig weitere bewaffnete »Landleute« (9/V) auf der 
Bühne positioniert werden, verrät eine gewisse Spezialisierung Grüners für der-
artige »Volks-Scenen«,89 deren Anordnung und Gruppierungen er später auch 
in seiner Kunst der Scenik, einer der frühesten deutschsprachigen Schriften zu 
Regie und Inszenierung, theoretisch präzisierte.90

6. Fazit: Schillers Dramaturgie als Spielraum  
für die Wiener Adaptionen

Grüners Bearbeitung lässt auf theaterpraktisch erprobte Intentionen schließen, 
die nicht nur seine genaue Kenntnis der lokalen Produktionsbedingungen, son-
dern auch seine Weimarer Erfahrungen widerspiegeln. Schillers Wilhelm Tell 
sollte sich im Theater an der Wien zu einem durchschlagenden Erfolg entwi-

89	 Karl Franz Grüner, Kunst der Scenik in ästhetischer und ökonomischer Hinsicht the-
oretisch, praktisch und mit Plänen, wie auch als Beispiel des Verfassers durch eine 
ganz scenirte Oper »Iphigenia in Tauris« erläutert, Wien 1841, S. 89 – 100.

90	 Vgl. Jens Roselt, Der Regisseur als Feldherr – Franz Grüner, in: Regie im Theater. Ge-
schichte – Theorie – Praxis, hg. von Jens Roselt, Berlin 2015, S. 99 – 104



129grüners bearbeitung von schillers »wilhelm tell«

ckeln, indem das Stück bis 1863 immerhin 100 Mal aufgeführt wurde.91 Auch 
nachdem Carl Carl (recte Karl Andreas von Bernbrunn) 1827 das Theater an der 
Wien übernahm, wo er bald ein erstklassiges Possen-Ensemble um seine Starko-
miker Wenzel Scholz und Johann Nestroy formierte, orientierte man sich bei 
Vorstellungen von Schillers Schauspiel weiterhin an Grüners Bearbeitung.92 
Dass die Schiller’sche Dramatik bei Aufführungen an den Wiener Vorstadtbüh-
nen weiterhin der Bühnenpraxis angepasst wurde, zeigt ein späterer markanter 
Aufführungsmoment, den Friedrich Kaiser an einer Stelle seiner Autobiografie 
indigniert schildert. Demnach habe Carl bei einer Vorstellung von Wilhelm Tell 
im Theater an der Wien, bei der der Heldendarsteller Wilhelm Kunst die 
Hauptfigur spielte, die Nebenrollen der beiden Söldner Leuthold und Frieß-
hardt mit Nestroy und Scholz besetzt. Diese standen somit als Wächter des Hu-
tes auf der Bühne, dem die Bewohner von Uri in Schillers Drama ihre Reverenz 
erweisen müssen. Allerdings wäre diese Darstellung durch eine Improvisation 
Nestroys sabotiert worden:

Der Ton, in welchem Nestroy-Leuthold auf die Frage: weshalb Tell festge-
nommen worden sei? die Antwort gab: »Weil er dem Hute nicht die Reve-
renz bezeigt«, und die oft absichtlich am unpassendsten Platze angebrachte, 
stets von einem ganz eigenthümlichen, verschmitzten Augenzwinkern beglei-
tete Wiederholung dieser Worte entzückte wirklich jenes sogenannte »bes-
sere« Publikum; ja, als am Schlusse des Aktes Tell, nachdem er den Apfel 
vom Haupte seines Kindes geschossen, von den Waffenknechten ergriffen, 
auf Stauffacher’s Frage: »Tell, sag’ ich Eurem Weibe nichts von Euch?« den 
Knaben an die Brust ziehend, antworten sollte: »Der Knab’ ist unverletzt, 
mir wird Gott helfen«, und Nestroy diese Rede mit seinem: »Sagt ihr, daß 
er dem Hut nicht Reverenz bezeigt« unterbrach, da wollte dieses »bessere« 
Publikum fast vor Lachen bersten, und nach dem Fallen des Vorhanges 
wurde nicht Kunst, welcher den Tell in wahrhaft ergreifender Weise darge-
stellt hatte, sondern Nestroy stürmisch hervorgerufen.93

91	 Vgl. Anton Bauer, 150 Jahre Theater an der Wien, S. 288.
92	 Vgl. hierzu etwa den in den Beständen des Wiener Theatermuseums erhaltenen Thea-

terzettel vom 24. Juni 1833, wo es anlässlich eines Gastauftritts von Ferdinand Eßlair 
heißt: »Wilhelm Tell. Schauspiel in 5 Aufzügen, von Schiller. Für diese Bühne einge-
richtet von Franz Grüner. Die hierzu verfertigte Musik ist von Herrn Gorowetz, k. k. 
Hof-Kapellmeister.« Der Theaterzettel ist im Spielbuch (Signatur: W50) eingeklebt. 
Grüner war zu diesem Zeitpunkt Intendant des Stadttheaters in Frankfurt am Main.

93	 Friedrich Kaiser, Unter fünfzehn Theater-Direktoren, S. 30 f.



130 matthias mansky

Obgleich das Theater an der Wien im frühen 19. Jahrhundert in Bezug auf 
Schiller als eine Art Probebühne des Burgtheaters fungierte, hatten die Dramen 
des deutschen Dichters an den Unterhaltungstheatern einen schweren Stand. 
Im Gegensatz zum Burgtheater waren hier Gattungen wie die Posse oder die Pa-
rodie vorherrschend und entsprachen dem allgemeinen Publikumsgeschmack. 
Demnach verwundert es wenig, dass im Theater an der Wien besonders jene 
Stücke Schillers zur Geltung kamen, die an populäre Trends wie das Ritter- oder 
Räuberdrama gemahnten und dementsprechend inszeniert wurden.94 Auch 
Nestroys Improvisation, so wie sie sein Konkurrent Kaiser schildert, diente 
wohl weniger der literarischen Kritik oder gar einer öffentlichen Sabotage des 
klassischen Werks, sondern entsprach vielmehr der damaligen Theaterpraxis der 
Vorstadtbühnen, in der sich das zahlende Publikum nicht damit begnügen 
wollte, Lieblinge wie Nestroy oder Scholz in unwichtigen Nebenrollen zu 
sehen. Diesbezüglich verstand es Carl durch seine Rollenbesetzung der bereits 
bei Schiller etwas unbeholfen agierenden Söldner, der ›Hut-Szene‹ eine andere 
Akzentuierung zu verleihen und Nestroy reizte diese im Sinne der Komik weiter 
aus. Dies macht bereits einen wichtigen Aspekt der theatralen Schiller-Rezep-
tion augenscheinlich: Auch wenn sich Inszenierungen der Autorenintention 
querstellten, war es dennoch die Dramaturgie der Schiller’schen Stücke, die den 
Spielraum für derartige inszenatorische und schauspielerische Uminterpreta
tionen eröffnete. Dass Schillers Wilhelm Tell mit enormer Verspätung 1824 
doch noch im Repertoire des Burgtheaters landete, war schlussendlich den Be-
mühungen des Hoftheatersekretärs Friedrich Schreyvogel geschuldet.95

94	 Vgl. Johann Hüttner, Sensationsstücke und Alt-Wiener Volkstheater, in: Maske und 
Kothurn 21 (1975), 4, S. 263 – 281.

95	 Zu Schreyvogels Reformierung des Burgtheater-Repertoires vgl. Elisabeth Buxbaum, 
Joseph Schreyvogel. Der Aufklärer im Beamtenrock, Wien 1995, S. 155 – 219.



JOANNA NOWOTNY

»ICH MUSSTE AN DIE ÖFFENTLICHKEIT APPELLIEREN«.  
POLEMIK UND PHILOLOGIE AM BEISPIEL JONAS FRÄNKELS  
UND DER DEBATTE RUND UM CARL SPITTELERS NACHLASS

Abstracts

Der Beitrag widmet sich auf der Basis neu erschlossenen Nachlassmaterials einer stark rezi-
pierten Pressepolemik, in der sich der Schweizer Literaturwissenschaftler Jonas Fränkel 
und Vertreter des germanistischen Establishments gegenüberstanden. Thema war der Um-
gang mit dem Nachlass Carl Spittelers. Fränkels kunstvolle polemische Texte geben Ein-
blick in sein Verständnis von exklusivem und öffentlichem Wissen sowie von Werkhaftig-
keit. Die Analyse erhellt erstens, wie ein Wissenschaftler mit großen Verdiensten rund um 
Schweizer Literaturgrößen wie Spitteler oder Gottfried Keller gerade im Zuge einer pole-
mischen Betätigung, die Fränkel selbst als Verteidigung verstand, in der Öffentlichkeit als 
Querulant diskreditiert wurde. Zweitens werden breite wissensgeschichtliche Kontexte er-
öffnet: Der Umgang mit Nachlässen von Schriftstellern war seit jeher Gegenstand polemi-
scher Debatten, die in den Artikeln anklingen. Drittens ermöglicht die Untersuchung der 
Debatte und ein Close Reading einzelner Texte Einsichten in die Polemik als Form, die 
ambivalent und umstritten bleibt und durch eine Mehrheitsgesellschaft zuletzt gegen Frän-
kel instrumentalisiert wurde.

This article examines a widely discussed press polemic between Swiss literary scholar Jonas 
Fränkel and representatives of the scholarly establishment, based on newly uncovered ar-
chival material. The controversy centered on the handling of Carl Spitteler’s literary estate. 
Fränkel’s sharply crafted texts reveal his views on the boundaries between exclusive and 
public knowledge, as well as on the notion of authorship. The analysis shows how a scholar 
celebrated for his work on figures like Spitteler and Gottfried Keller was publicly discred-
ited as a troublemaker through polemical engagement he himself saw as a form of defense. 
The study further situates the dispute within broader histories of knowledge: the handling 
of literary estates has long been a site of contention. Finally, a close reading of selected texts 
offers insight into polemic as a genre – ambivalent, controversial, and, in this case, weap-
onized by the cultural mainstream against Fränkel.

Jonas Fränkel (1879 – 1965) war ein »Polemiker von einer Schärfe, einer Treff
sicherheit und einer argumentativen Virtuosität, wie es ihn« in der Schweiz »vor 
ihm nicht gegeben hat«.1 Der streitbare Literaturwissenschaftler und Editions-

1	 Charles Linsmayer, »Ein Jude uns unsere grossen Dichter vermitteln ! Merci vielmals !« 
Anmerkungen zur Spitteler-Rezeption und zum Fall Fränkel, in: Quarto 4 /5 (1995), 
S. 162 – 168, hier S. 165 (erweiterte Fassung auf http://www.linsmayer.ch/autoren/F/
FraenkelJonas.html, letzter Zugriff 16. 12. 2024).

© 2026 Joanna Nowotny, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83536069-006 | CC BY-NC-ND 4.0

http://www.linsmayer.ch/autoren/F/FraenkelJonas.html
http://www.linsmayer.ch/autoren/F/FraenkelJonas.html
https://doi.org/10.46500/83536069-006


132 joanna nowotny

philologe arbeitete in den Dreißigern und Vierzigern in einer Schweizer Germa-
nistik, die unter dem Schlagwort einer ›Geistigen Landesverteidigung‹ konser-
vative Wertepolitik betrieb. Eine intendierte Abwehr nationalsozialistischen 
und faschistischen Gedankenguts ging in der zutiefst ambivalenten Schweizer 
Kulturpolitik einher mit der Exklusion von Jüd:innen und Emigrant:innen.2 
Der aus Polen eingewanderte Jude Fränkel war in diesem Klima, trotz der Ein-
bürgerung 1919 und seiner weitreichenden Verdienste um Schweizer Größen 
wie Gottfried Keller (1819 – 1890) und den mit ihm befreundeten Carl Spitteler 
(1845 – 1924), schon per se suspekt; die Geistige Landesverteidigung war auch 
ein Streit über den Zugriff auf Schweizer Kulturgut und das Recht bestimmter 
Personen, Güter wie das Werk der potenziellen ›Nationaldichter‹ Keller und 
Spitteler zu vermitteln.3 Nach Streitigkeiten mit Verlagen, Institutionen und 
Vertretern der universitären Literaturwissenschaft scheiterten Fränkels zwei Le-
bensprojekte: Seine umfassende Keller-Ausgabe, in der Keller-Forschung ein 
editionsphilologischer Quantensprung,4 konnte er nach Konflikten mit den 
Verlagen und der an der Finanzierung beteiligten Zürcher Regierung, in die 
sich namhafte Vertreter der universitären Germanistik einmischten, nicht wei-
terführen.5 Seinem Plan, nach dem erfolgreichen Lobbying für Carl Spittelers 
Nobelpreis 19196 eine Spitteler-Biografie sowie -Gesamtausgabe zu verantwor-

2	 Vgl. die erste ausführliche Analyse, die Fränkels Marginalisierung in diesen Kontext 
stellt: Julian Schütt, Germanistik und Politik. Schweizer Literaturwissenschaft in der 
Zeit des Nationalsozialismus, Zürich 1996, zu Fränkel S. 177 – 204; zur Geistigen Lan-
desverteidigung im Bereich der Literatur allgemein Ursula Amrein, »Los von Berlin !« 
Die Literatur- und Theaterpolitik der Schweiz und das ›Dritte Reich‹, Zürich 2004.

3	 Vgl. für eine Situierung von Fränkels Marginalisierung in diesem Kontext auch Joanna 
Nowotny, Wie Jonas Fränkel seine Heimat verlor, in: NZZ Geschichte 39 (März 2022), 
S. 82 – 91.

4	 Vgl. zu Aufbau und Geschichte der Keller-Edition und zu den Neuerungen in Fränkels 
Edition (Einbezug sämtlicher Fassungen, Apparatbände) besonders Gottfried Keller. 
Sämtliche Werke. Historisch-Kritische Ausgabe, Bd. 32: Herausgeberbericht / Register, 
hg. von Walter Morgenthaler et al., Zürich 2013, S. 33 – 39; Fabienne Suter, »[U]m 
das Gedicht aus den Trümmern herauf zu holen« – Jonas Fränkels Keller-Philologie, 
in: Kellers Kanonisierung, hg. von Malika Maskarinec und Melanie Rohner [erscheint 
voraussichtlich bei de Gruyter 2025]. Bemerkenswert an den Streitigkeiten rund um 
die Edition ist, dass Fränkels kühnes und durchaus kontroverses editionsphilologisches 
Verfahren nie als Grund für die Angriffe fungiert; stattdessen wird ad hominem argu-
mentiert und/oder es stehen praktische Dinge zur Disposition, etwa die Abgabefrist für 
die Manuskripte der einzelnen Bände.

5	 Vgl. zum Keller-Streit allgemein Erwin Marti und Hans-Ulrich Grunder, Carl Albert 
Loosli 1877 – 1959, Bd. 3.2: Partisan für die Menschenrechte, Zürich 2018, S. 299 – 326 
(ein Kapitel zu Fränkel und Spitteler befindet sich auf S. 427 – 450).

6	 Fredi Lerch, Spittelers Nobelpreis. Serie in 3 Teilen auf Journal B; https://journal-b.ch/
artikel/spittelers-nobelpreis-1-fraenkel-taucht-auf/, https://journal-b.ch/artikel/spittelers-

https://journal-b.ch/artikel/spittelers-nobelpreis-1-fraenkel-taucht-auf/
https://journal-b.ch/artikel/spittelers-nobelpreis-1-fraenkel-taucht-auf/
https://journal-b.ch/artikel/spittelers-nobelpreis-2-lobbyist-fraenkel/


133polemik und philologie am beispiel jonas fränkels

ten, waren ähnliche Schwierigkeiten beschieden. Nach Spittelers Tod überwarf 
Fränkel sich mit dessen Töchtern,7 verlor den Zugang zum Nachlass und sah 
sich von Seiten der Schweizer Regierung der Forderung ausgesetzt, sein eigenes 
Spitteler-Archiv aus vom Freunde zu Lebzeiten erhaltenen Manuskripten, Brie-
fen, Lebensdokumenten und Ähnlichem abzugeben. Fränkel widersetzte sich 
und bewahrte sein eigenes Archiv sowie die Spitteler-Dokumente an seinem 
Wohnort – nach seinem Tod widmete sich die Familie der Erhaltung des Mate-
rials und Fränkels Arbeitszimmer blieb wie in einer Zeitkapsel konserviert, bis 
der Nachlass 2021 aus den Händen der Enkelgeneration ins Schweizerische Lite-
raturarchiv übernommen werden konnte (Abb. 1).8

nobelpreis-2-lobbyist-fraenkel/, https://journal-b.ch/artikel/spittelers-nobelpreis-3-fraenkels-
durchbruch/ (Oktober 2019, letzter Zugriff 16. 12. 2024).

7	 Vgl. dazu und zum Einfluss namhafter Germanisten und des Verlegers Eugen Diederichs 
auf die Töchter Spittelers: Magnus Wieland, Der gecancelte Jude, auf: https://www.re-
publik.ch/2021/07/15/der-gecancelte-jude (Juli 2021, letzter Zugriff: 16. 12. 2024).

8	 Vgl. zur Geschichte der Übernahme Irmgard Wirtz, Wie Jonas Fränkels Nachlass mit 
dem Krypto-Nachlass Spitteler nach einem halben Jahrhundert ins Schweizerische Lite-
raturarchiv fand, in: Passim, 27 (2021), S. 22 – 23.

Abb. 1: Arbeitszimmer Jonas Fränkels  
zur Zeit der Übernahme des Nachlasses ins Schweizerische Literaturarchiv;  

Quelle: Simon Schmid, Schweizerische Nationalbibliothek (NB)

https://journal-b.ch/artikel/spittelers-nobelpreis-2-lobbyist-fraenkel/
https://journal-b.ch/artikel/spittelers-nobelpreis-3-fraenkels-durchbruch/
https://journal-b.ch/artikel/spittelers-nobelpreis-3-fraenkels-durchbruch/
https://www.republik.ch/2021/07/15/der-gecancelte-jude
https://www.republik.ch/2021/07/15/der-gecancelte-jude


134 joanna nowotny

Die Keller- ebenso wie die Spitteler-Kontroversen gingen mit umfangreichen 
Polemiken einher, die in öffentlichen Foren und Medien, in institutionellen 
und juristischen Kontexten und im persönlichen Netzwerk ihren Niederschlag 
fanden. Im vorliegenden Aufsatz wird der sogenannte Professorenstreit9 in der 
Berner Tageszeitung Der Bund aus den Jahren 1932 /33 analysiert, eine Polemik 
über einen angemessenen Umgang mit dem Nachlass Spittelers. Auf der einen 
Seite stand Fränkel (mit wenigen Verbündeten), der sich gegen einen öffentli-
chen Zugriff auf das Nachlassmaterial und somit gegen eine Übergabe an die 
Schweizerische Nationalbibliothek (damals Landesbibliothek) wehrte, wie sie 
die Töchter Spittelers zu dieser Zeit eingeleitet hatten. Auf der anderen Seite 
standen Literaturwissenschaftler und andere Personen wie eben die Töchter 
Spittelers, die Fränkel vorwarfen, durch sein exklusives Verständnis von Philo-
logie und seine Parteinahme gegen ein öffentliches Spitteler-Archiv10 die For-
schung und Vermittlung von Spittelers Werk zu behindern. Durch eine Analyse 
dieser verschachtelten Polemik wird erstens ein tieferes Verständnis des ›Falls 
Fränkel‹11 und seiner Kontexte möglich. Aus Fränkels Ausführungen lassen sich 
weitgehende Schlüsse über sein Verständnis von Literatur, von Werkhaftigkeit 
und von relevantem respektive zu vernachlässigendem Wissen ziehen. Die Ar-
gumentation beider Seiten ist zweitens erhellend im breiteren Kontext der Dis-
kursgeschichte rund um Literatur, Archive und Editionen, die sich somit selbst 
als polemisch erweist. Aus dem konkreten Fall lassen sich drittens neue Aussa-
gen zur Form der Polemik überhaupt destillieren – der Beitrag arbeitet so auch 
mit an einer Theorie der Polemik, die die Form in all ihrer rhetorischen und af-
fektiven Widersprüchlichkeit ernst nimmt.

Die Argumentation erfolgt in mehreren Schritten. Zuerst wird in Anleh-
nung an klassische theoretische Positionen die polemische Situation erläutert, 

	 9	 Vgl. zur Polemik allgemein auch Schütt, Germanistik und Politik, S. 194 f.
10	 Interessanterweise korrespondierte Fränkel in den Dreißigern mit der Eidgenossen-

schaft und stellte seine Vision eines Spitteler-Archivs mit ihm als Vorsteher und damit 
Entscheidungsinstanz über jegliche Konsultation und Verwendung von Material vor, 
bis hin zu einem Vertragsentwurf, den er 1932 einem Brief beilegte; vgl. die im Nach-
lass abgelegte Korrespondenz: Nachlass Jonas Fränkel, Schweizerisches Literaturarchiv 
(SLA) der Schweizerischen Nationalbibliothek, Bern, Signatur: SLA-Fraenkel-B-4-c-
2-EDI (Dokumente aus dem Fränkel-Nachlass im SLA werden in der Folge nur noch 
über die Signatur verwiesen). Diese Dokumente und Debatten werden in einem von 
Magnus Wieland verfassten Kapitel einer Kollektivmonografie zu Jonas Fränkel eine 
Rolle spielen, die momentan am SLA entsteht (erscheint voraussichtlich 2027).

11	 Der Begriff »Fall Fränkel« wird schon von Fränkel selber benutzt, u. a. im Kontext der 
Zeitungspolemiken; vgl. Jonas Fränkel, Antwort an Robert Faesi, in: Der Bund, 
30. Dezember 1932.



135polemik und philologie am beispiel jonas fränkels

um zu zeigen, dass das Objekt der Polemik ins Gleiten gerät – ein für agonales 
Sprechen und Schreiben durchaus typischer Mechanismus, dem starre Polemik-
Modelle nicht gerecht werden. In einem zweiten Unterkapitel wird die Polemik 
als Zone der Verhandlung zwischen dem Privaten und dem Öffentlichen ver-
standen. Fränkels Kernargument zielt ins Herz von Nachlass- und Archivdebat-
ten: In einer öffentlichen Polemik vertritt er den Standpunkt, dass Spittelers 
Nachlass eben nicht vor die Öffentlichkeit gehöre, eine von Anfang an prekäre 
rhetorische Situation. Darauf aufbauend möchte ich in exemplarischen Close 
Readings zeigen, dass Fränkels polemische Texte äußerst gefeilt sind. Sie versu-
chen, sowohl rational als auch emotional zu überzeugen, und bewegen sich da-
mit zwischen dem Ideal einer objektiven, mit Quellen arbeitenden, sich auf epi-
stemische Tugenden berufende Philologie und der Polemik als literarische 
Kunstform, die mit szenischen Elementen, mit Pathos und Ironie arbeitet. Ein 
Blick in die Werkgenese erlaubt es viertens, von einem polemischen Prozess zu 
sprechen, in dem affektiv stärker aufgeladene und rhetorisch stärker zugespitzte 
Vorstufen in Richtung Zeitungstext kanalisiert und damit auch entschärft wer-
den. So lässt sich Fränkels Polemik schließlich nicht nur als Elend begreifen, als 
zermürbende Tätigkeit, die er selbst explizit gegen das Schaffen eines ›Werks‹ 
abgrenzt; Polemik ist auch höchst produktive und damit lustbringende Tätig-
keit in einer Zeit der Schaffensblockaden. Dass Fränkels so scharfe und unter-
haltsame Polemik zuletzt gegen ihn verwendet wird und sich die Reihen der 
Schweizer Germanistik und Öffentlichkeit vor ihm schließen, gehört zur Tragik 
seines Wirkens.

I. Die polemische Situation und das gleitende Objekt der Polemik

Die Polemik in der Berner Tageszeitung Der Bund nahm im Dezember 1932 ih-
ren Anfang, als Fränkel in einem Artikel auf eine Anschuldigung aus dem 
Nachwort von Robert Faesis Buch Spittelers Weg und Werk (1933) antwortete. 
In den acht Jahren seit Spittelers Tod hatte Fränkel seine Spitteler-Projekte einer 
Biografie und Gesamtausgabe weiterverfolgt, allerdings ohne sie zu einem Ab-
schluss zu bringen, und sich in diesem Kontext wie erwähnt auch mit Spittelers 
Töchtern überworfen.12 Faesi, zu der Zeit außerordentlicher Professor für neu-
ere deutsche und schweizerische Literaturgeschichte an der Universität Zürich, 
hatte geschrieben, Fränkel maße sich die Rolle von Spittelers »literarischem Tes-
tamentsvollstrecker« an und hindere »durch sein prätendiertes Monopol viele 

12	 Wieland, Der gecancelte Jude.



136 joanna nowotny

andere, für den Dichter zu wirken«; Spitteler sei durch Fränkel »hinter un
zugänglichen Mausoleumsmauern versorgt«.13 Als Reaktion darauf verfasste 
Fränkel Erklärungen, die er an zahlreiche Zeitungen schickte. In der Berner 
Tageszeitung Der Bund wurde sein Artikel Um Spittelers Werk und Nachlass 
gedruckt.14

Das Thema der Polemik ist der Umgang mit dem Nachlass Carl Spittelers, 
der zu dieser Zeit durch die Töchter dem Departement des Innern als Schen-
kung angeboten worden war. Die Eidgenossenschaft hatte die Schenkung noch 
nicht angenommen und die Polemik wurde durch die Bund-Redaktion, die in 
rahmenden Texten eingriff, explizit auch als Beitrag zu einer Klärung der rele-
vanten Fragen verstanden. Die Redaktion enthüllte zuletzt, dass selbst »de[m] 
freundlich aufmerksamen Bundesrat«, also der obersten Behörde der Regierung, 
eine »öffentliche Abklärung erwünscht« gewesen sei.15

Zwischen Dezember 1932 und Juni 1933 erschienen rund 30 Beiträge der 
zentralen Beteiligten, manchmal in mehreren Teilen über mehrere Nummern 
hinweg. Auf der einen Seite stand Fränkel, auf der anderen unter anderem Ro-
bert Faesi, Anna und Marie-Adèle Spitteler, Hermann Schüpbach (der Anwalt 
der Spitteler-Töchter) oder Hans Bodmer. Die Bund-Redaktion stellte sich als 
neutrale Instanz dar, entschied aber in einem Schlußwort zu Ungunsten Frän-
kels. Andere Zeitungen wie die NZZ, der Tages-Anzeiger16 oder die Basler 
Nachrichten schalteten sich ebenfalls in die Debatte ein. Ein Streit über ein 
Thema, das auf den ersten Blick denkbar abgehoben wirken könnte, wurde 
zum medialen Großereignis mit nationaler Ausstrahlung – einem Großereignis, 
das sich in Fränkels Nachlass in einer entsprechenden Materialmenge nieder-
schlägt (Abb. 2). Eine Archivschachtel ist bis oben angefüllt mit Korrespondenz 
mit diversen Redaktionen, Freund:innen und Leser:innen, mit Manuskripten, 
Entwürfen und Belegen sowie mit Abschriften und Durchschlägen, die zwi-
schen den Instanzen zirkulierten.

Einige Charakteristika der Polemik treten deutlich zutage, wenn man sie 
schematisch darstellt. Jürgen Stenzel hat ein einschlägiges Dreiecksmodell der 
polemischen Situation entworfen, in dem das polemische Subjekt, Objekt und 

13	 Robert Faesi, Nachwort, in: Ders., Spittelers Weg und Werk, Frauenfeld und Leipzig 
1933, S. 307.

14	 Jonas Fränkel, Um Spittelers Werk und Nachlass, in: Der Bund, 20. 12. 1932.
15	 Um den Nachlaß Spittelers: Schlußwort der Redaktion, in: Der Bund, 8. 2. 1933.
16	 Zwei Artikel von Carl Seelig stechen heraus, da sie für Fränkel Partei ergreifen, eine 

seltene Ausnahme: Carl Seelig, Kämpfe um Dichter, in: Tages-Anzeiger, 3. 1. 1933; 
ders., Kampf um Spitteler, ebd., 10. 3. 1933.



137polemik und philologie am beispiel jonas fränkels

die polemische Instanz die Eckpunkte rund ums polemische Thema bilden.17 
In Anlehnung daran ergibt sich aus der Perspektive von Jonas Fränkel folgendes 
Bild (siehe Abb. 3 auf der folgenden Seite).

Zwei Punkte sind bemerkenswert. Erstens existieren mehrere polemische In
stanzen: die immer wieder als solche angerufene »Öffentlichkeit«, aber ebenso 
juristische und politische Institutionen, die von Fränkel einer scharfen Kritik 
unterzogen werden. Im Kontext von Fränkels weiteren Auseinandersetzungen 
mit diesen Instanzen wird der ›Professorenstreit‹ immer wieder aufgerufen – Po-
lemik in der Tagespresse ist verschränkt mit ganz konkreten Machtdynamiken, 
die in Fränkels Ausschluss aus der Spitteler-Forschungslandschaft, seiner Ab-
drängung vom Nachlass sowie im juristisch begründeten Versuch eines Zugriffs 
auf sein persönliches Spitteler-Archiv gipfeln.

17	 Jürgen Stenzel, Rhetorischer Manichäismus. Vorschläge zu einer Theorie der Polemik, 
in: Kontroversen, alte und neue, Bd. 2: Formen und Formgeschichte des Streitens, 
hg. von Franz Joseph Worstbrock und Helmut Koopmann, Tübingen 1986, S. 3 – 11, 
Modell auf S. 6.

Abb. 2: Ein Stapel Nachlassmaterial  
zur Bund-Polemik in Jonas Fränkels Arbeitszimmer (rechts);  

Quelle: Simon Schmid, Schweizerische Nationalbibliothek (NB)



138 joanna nowotny

Die Zwischenstellung der Polemik zeigt sich im Nachlassmaterial. Sie geht 
fließend über in andere Bereiche, etwa in die Korrespondenz, die Arbeit an 
der  späteren Verteidigungsschrift Spittelers Recht (1946) oder in juristisches 
Material, da die Artikel in den späteren direkten Auseinandersetzungen mit 
dem Departement des Innern als zitierfähige Dokumente fungieren.18 Somit 
ist die Polemik auch nicht auf die Jahre 1932 /33 beschränkt: Im Nachgang wird 
sie wiederholt gegen Fränkel verwendet, um ihn als Querulanten darzustellen 
und so seine Position zu schwächen. In der Klageschrift des EDI gegen Fränkel 

18	 Die Prozessunterlagen rund um Spitteler finden sich im Nachlass Jonas Fränkel unter 
der Signatur SLA-Fraenkel-C-2-a-SPIT, inkl. Briefabschriften aus Spitteler-Briefen, 
die oftmals schon in der Pressepolemik zitiert wurden.

Abb. 3: Die polemische Situation im ›Professorenstreit‹  
aus der Perspektive Jonas Fränkels



139polemik und philologie am beispiel jonas fränkels

(1944 /45) wird er etwa als Person dargestellt, die aufgrund fehlender Chancen 
auf juristischem Boden »immer wieder« versucht habe, »durch Mobilisierung 
der Oeffentlichkeit und einzelner Parlamentarier eine politische Pression auf 
den Bundesrat auszuüben. Diesem Zweck diente die Pressepolemik vom Jahre 
1932 /33« (die Polemik selbst wird der Klageschrift als Anhang beigefügt).19 Noch 
in den juristischen Dokumenten rund um die Keller-Streitigkeiten der Vierziger 
wird zu Fränkels Nachteil auf die Polemik verwiesen. In einem Brief an seinen 
Schriftstellerfreund Carl Albert Loosli berichtet Fränkel, dass »die ganze Spitte-
ler-Polemik […] herangezogen« wurde, »um zu beweisen, daß mir sowenig wie 
heute Keller, so auch schon damals Spitteler wichtig war – nur ich sei mir wich-
tig; die beiden seien nur für Fr. da gewesen usw.«20 Die massiven persönlichen 
und zum Teil antisemitisch grundierten21 Angriffe, denen Fränkel im Verlauf 
der Polemik ausgesetzt war und die in Auszügen zur Sprache kommen werden, 
schädigten seinen Ruf in der Schweiz also nachhaltig und beeinflussten seine 
weiteren Auseinandersetzungen mit den ›polemischen Instanzen‹.

Zweitens wird deutlich, dass das polemische Objekt nicht statisch ist, son-
dern gleitet. Zuerst richtet sich Fränkel konkret gegen Faesis Kritik an ihm, 
doch der Kreis der Betroffenen und der thematische Rahmen vergrößert sich 
zunehmend. In die Polemik gezogen werden die Töchter Carl Spittelers, Anna 
und Marie-Adèle Spitteler, dann Hans Bodmer in Zürich, Adolf Freys Witwe 
Lina Frey und Weitere, wobei zu einzelnen Themen ausgedehnte Sub-Polemi-
ken entstehen, die die ganze Debatte mehr als verschachtelt erscheinen lassen. 
Aus der Abwehr eines persönlichen Angriffs wird so eine allgemeine und histo-
risch sowie wissenstheoretisch aufschlussreiche Nachlass- und Archivdebatte, in 
der problematisiert wird, wer auf welche Weise Zugriff auf die Dokumente hat 
und haben soll. Stenzels Modell ist im Grunde genommen zu starr, um diese 
vielen Polemiken inhärente Dynamik einzufangen; es suggeriert Stabilität, wo 
in Wirklichkeit konstant um den thematischen Rahmen gestritten wird. Das 
polemische Sprechen ist, wie schon die Wortherkunft von griechisch Pólemos, 
Kampf oder Krieg, anzeigt, ein agonales Sprechen. Als solches antwortet es auf 
immer neue Angriffe; im Versuch, zu ›gewinnen‹, also die Deutungshoheit über 
eine Situation zu erlangen, arbeitet es sich an immer neuen Gegenständen ab.

19	 Klage der Schweizerischen Eidgenossenschaft gegen Jonas Fränkel (Verzeichnis der 
Beilagen), S. 51; SLA-Fraenkel-C-2-a-SPIT-01.

20	 Jonas Fränkel an Carl Albert Loosli, 26. Februar 1942; Schweizerisches Literatur
archiv, Nachlass C. A. Loosli, Signatur: SLA-Loosli-Ms-B-Sq-6.

21	 So wurde etwa behauptet, »Bernergeist« und »Fränkelgeist« hätten nicht eine Faser ge-
meinsam, implizit: dem Juden Fränkel müsse die Schweizer Wesensart also fremd 
bleiben; vgl. dazu Schütt, Germanistik und Politik, S. 194.



140 joanna nowotny

Der gleitende Charakter der »nicht endenwollende[n] Polemik«22 wird von 
Fränkel und anderen Beteiligten immer wieder benannt. Konsequent stellt 
Fränkel sich in den Texten und den Paratexten zur Polemik als denjenigen dar, 
der sich verteidigen musste, während die Polemik durch seine ›Gegner‹ oder 
›Feinde‹ außer Kontrolle geriet. Die Redaktion habe aus »Sensationsgründen« 
»dafür gesorgt«, »dass die Diskussion ein ungewöhnliches Ausmaß annahm«, 
sie habe nach »allen Seiten hin […] um Artikel gegen« ihn geworben, was dazu 
geführt habe, dass Fränkel »während der ganzen Zeit immer in Verteidigungs-
stellung« gewesen sei, sowohl gegen seine »von der Redaktion herbeigerufenen 
Gegner« als auch »wider die Redaktion selbst«, bringt er seine Position in einem 
Brief auf den Punkt, um zu schließen: »Die Diskussion wurde also mir von der 
Redaktion des ›Bund‹ aufgedrängt.«23 Die Gegenseite allerdings verstand die Po-
lemik nicht als »Sprungbrett zu einem Generalangriff«24 gegen Fränkel, sondern 
warf ihm sowohl in Artikeln als auch in Briefen immer wieder vor, er selber 
ziehe sich nicht vom »Kampfplatz« zurück, sondern führe durch »Provokatio-
nen« weitere Eskalationen herbei – diese »Provokationen« werden dabei ebenso 
inhaltlich als auch stilistisch, als durch seine angriffige Rhetorik bedingt, ver-
standen.25 Zur Debatte steht im ›Professorenstreit‹ damit immer wieder, welche 
Art von Polemik akzeptabel ist, wann jemand die Waffen streckt und einen 
Schlusspunkt setzen darf, und die Ansichten auf dieser Metaebene der Diskus-
sion sind ebenso unvereinbar wie die Meinung zum Gegenstand selber, dem 
Umgang mit dem Nachlass Spitteler. Da die Diskursregeln und die Form selbst 
von den Beteiligten stets reflektiert werden, könnte man auch von einer Pole-
mik über Polemiken, einer Meta-Polemik sprechen.

22	 Die Formulierung verwendet Arnold Schwengeler (Feuilletonchef beim Bund) 1942 
bezogen auf den ›Professorenstreit‹ in einem Brief an Fränkel. Er erteilt Fränkel mit 
Verweis auf die frühere Polemik eine Absage, als dieser einen Artikel über den nun auf 
juristischem Boden geführten Spitteler-Streit einreicht (Arnold Schwengeler an Jonas 
Fränkel, 17. 7. 1942; SLA-Fraenkel-B-4-b-BUND).

23	 Jonas Fränkel an Walter Meyer (Gerichtspräsident am Bernischen Richteramt), 17.2.1933; 
Hervorhebungen im Original (SLA-Fraenkel-B-4-c-1-BUND). Ähnliche Darstellun-
gen finden sich in zahlreichen weiteren Briefen Fränkels, vgl. z. B. Jonas Fränkel an 
NZZ-Direktor E. Rietmann vom 22. 12. 1932; Jonas Fränkel an Carl Albert Loosli, 
16. 12. 1932; Jonas Fränkel an Arnold Schwengeler, 18. 7. 1942; alle Briefe als Durch-
schläge abgelegt unter SLA-Fraenkel-B-4-c-1-BUND.

24	 Jonas Fränkel an Arnold Schwengeler, 18. 7. 1942; SLA-Fraenkel-B-4-b-BUND.
25	 Hugo Marti (Feuilletonchef beim Bund) an Jonas Fränkel, 18. 1. 1933 (SLA-Fraenkel-

B-4-c-1-BUND).



141polemik und philologie am beispiel jonas fränkels

II. Polemik und Öffentlichkeit im ›Professorenstreit‹

Der ›Professorenstreit‹ ist einerseits geprägt durch zum Teil massive, rufschädi-
gende Angriffe auf Fränkel durch das germanistische und sonstige Establish-
ment, befördert durch die tendenziösen Paratexte der Redaktion, andererseits 
durch Fränkels eigene angriffige und kunstvolle Polemik bei gleichzeitig rheto-
risch reklamierter Opferposition. Wer wann wie viel Raum erhält und wer sich 
rhetorisch erfolgreich in die Position des oder der zu Unrecht Angegriffenen 
versetzen kann, ist entscheidend für den inhaltlichen Ausgang der Polemik. Öf-
fentliche Polemik, hier im Medium der Tagespresse, ist dabei nicht zwingend 
ergebnisoffen; vielmehr ist ihr Ausgang durch Produktions- und Rezeptionsbe-
dingungen vorgezeichnet, in diesem Fall etwa auch durch die asymmetrische 
Struktur der ganzen Debatte, die Konfrontation von Fränkel (mit ganz wenigen 
Unterstützern) mit vielen und immer Neuen. Im medial geformten Kontext 
einer Literaturdebatte kann David nicht gegen Goliath gewinnen, erst recht 
nicht, wenn auf der Seite von Goliath die Instanz kämpft, die die Publikations-
bedingungen an sich steuert und sich in Paratexten und vor allem in ihrem 
Schlußwort auf die Seite von Fränkels ›Gegnern‹ schlägt  – die Bund-Redak
tion.26

Eine Meta-Polemik ist die Bund-Debatte auch insofern, als Fränkels Kern
argument genau auf die Frage abzielt, welches Wissen an die Öffentlichkeit ge-
hört und durch sie kritisch verhandelt werden darf, welches ihr hingegen ver-
schlossen bleiben soll. Fränkel besteht immer wieder darauf, dass Spittelers 
Nachlass eben nicht vor die Öffentlichkeit gehöre – er nimmt eine diametrale 
Gegenüberstellung von Nachlass und Werk, von ›Privatem‹ und ›Öffentlichem‹ 
vor. In der Verabschiedung Faesis vom 11. Januar 1933, die weiter unten genauer 
analysiert wird, schreibt Fränkel: »Spitteler verabscheute das Nachlaßtreiben der 
Literaturhistoriker; sein Nachlaß sollte für die Oeffentlichkeit gar nicht existie-
ren. […] Spitteler hatte den Ehrgeiz, durch seine Bücher auf die Nachwelt zu 
kommen, nicht durch seinen Nachlass. Entweder, meinte er, haben seine Bü-

26	 Die Macht der Redaktion, einen Schlusspunkt zu setzen, wird allerdings in der Pole-
mik auf interessante Weise in Frage gestellt: Fränkel erstreitet nach diesem Schlußwort 
vor Gericht in einem zweiten Anlauf die Aufnahme eines weiteren Artikels auf Basis 
des juristischen Berichtigungszwangs für die Presse. Doch auch dieser Artikel vom 
1. April 1933 wird am 10. April durch eine »Gegenberichtigung« von Schüpbach ge-
kontert, und nun bleibt der mediale Rahmen stabil – die Redaktion nimmt keine wei-
teren Beiträge auf (das Material zu diesen Rechtsstreitigkeiten ist unter SLA-Fraenkel-
B-4-c-1-BUND abgelegt).



142 joanna nowotny

cher Eigenwert für die Jahrhunderte, oder sie haben ihn nicht«.27 Fränkel schal-
tet sich mit solchen Wortmeldungen ein in eine lange und kontroverse Debatte 
über die Nachlässe von Schriftstellerinnen und Schriftstellern, die mit der Er-
richtung der ersten öffentlichen Literaturarchive Ende des 19. Jahrhunderts 
verschärft geführt wurde.28 Fränkel ebenso wie sein Freund Carl Albert Loosli 
stehen öffentlichen Archiven mehr als kritisch gegenüber.29 Natürlich ist Frän-
kels Position damit in einer Zeitungspolemik von Anfang an schwierig, ver-
sucht er doch einer Öffentlichkeit näherzubringen, dass etwas nicht vor ihre 
Augen gehöre.

Im Verlauf der Polemik wird von allen Seiten debattiert, was ›privat‹ ist, was 
›öffentlich‹, und es kommt zu wechselnden Zuordnungen. Das Werk und der 
Nachlass Spittelers ebenso wie zahlreiche Aspekte des Verhältnisses von Fränkel 
und Spitteler werden von verschiedenen Personen und zu verschiedenen Zeiten 
unterschiedlich aufgeladen. Die Zone der Verhandlung ist die Polemik selbst – 
in ihr konstituiert sich der Code des Öffentlichen und des Privaten in all seiner 
Instabilität. Fränkels eigene Kategorien sind volatil : Er schreibt etwa in einem 
Brief an die Redaktion, er wolle (anders als seine ›Gegnerinnen‹, hier die Töch-
ter Spittelers) nicht »eine Frage rein privaten Charakters in eine Zeitungs
polemik hineinziehen«30 – um genau diese Frage in einem späteren Artikel doch 
öffentlich zu erörtern.31 Einmal verwahrt er sich dagegen, dass ein »Privatbrief« 

27	 Jonas Fränkel, Verabschiedung Faesis, in: Der Bund, 11. 1. 1933. Zitate aus diesem Ar-
tikel werden in der Folge im Fließtext ohne Quellenangabe verwendet.

28	 Eines der frühen Beispiele ist der auch für seine Polemiken berühmte Lessing, einer-
seits was seinen Umgang mit anderen Nachlässen und nachgelassenen Schriften 
(Christlob Mylius, Hermann Samuel Reimarus, Karl Wilhelm Jerusalem) anbelangt, 
andererseits aber auch im Hinblick auf den Umgang mit seinem Nachlass. Vgl. dazu 
Katrin Dennerlein, Lessings Nachlass – eigene und fremde Perspektiven, in: Nachlass-
bewusstsein. Literatur, Archiv, Philologie 1750 – 2000, hg. von Kai Sina und Carlos 
Spoerhase, Göttingen 2017, S. 155 – 178.

29	 Mit Fränkels und Looslis Archiv-Kritik und mit Looslis scharfen polemischen Beiträ-
gen zur Nachlassdebatte haben sich an der Tagung Zukünfte der Philologie III: Vor 
der Öffentlichkeit im Mai 2022 am Schweizerischen Literaturarchiv (Bern) zwei Vor-
träge beschäftigt: Fredi Lerch und Dominik Müller: »… nicht ganz unerheblich für 
unsere Zeit«. Die 3145 privaten Briefe von C. A. Loosli und Jonas Fränkel und deren 
Kampf um die Öffentlichkeit; Stephan Kammer: Respondenz. Die Verantwortung 
des Archivs.

30	 Jonas Fränkel an Hugo Marti, 20. 1. 1933; vgl. zu diesem Argument auch Fränkel an 
C. A. Loosli, 16. 12. 1932 (SLA-Fraenkel-B-4-c-1-BUND).

31	 Jonas Fränkel, Um den Willen Spittelers, in: Der Bund, 20., 22. und 23. 1. 1933, hier 
23. 1. 1933 (Nachschrift).



143polemik und philologie am beispiel jonas fränkels

von ihm »ohne meine Erlaubnis« publiziert wurde,32 dann wieder zitiert er um-
fassend und ohne explizite Erlaubnis aus Briefen, die ihm die Töchter Spittelers 
geschrieben haben.33 Schon der Beginn der Polemik ist durch einen derartigen 
Widerspruch gekennzeichnet: Nachdem er erfährt, dass die Bund-Redaktion 
eine Replik der Töchter Spittelers auf einen Artikel Fränkels bringen wird, in 
dem er implizierte, sie und/oder die Spitteler-Forschenden seien »Nachlaß
hyänen«,34 erklärt Fränkel in einem Brief an den Chefredaktor am 12. Januar 
1933, er müsse es »selbstverständlich ablehnen […], mich mit den Töchtern 
meines Freundes in eine Zeitungspolemik einzulassen«.35 Kurz darauf stellt er 
der Redaktion aber doch einen polemischen, das »pietätlose[]«36 Wirken der 
Töchter sehr negativ wertenden Beitrag zu, denn die Töchter »zwingen mich, 
die Waffen wider sie zu richten«.37 Im Januar 1933 wiederum erklärt er in einem 
Artikel und einem Brief an Bund-Feuilletonchef Hugo Marti seinen »grundsätz-
lichen Verzicht auf weitere Beteiligung an einer öffentlichen Diskussion«38  – 
und erstreitet nur wenige Wochen darauf auf juristischem Weg die Publikation 
seiner nächsten Wortmeldung.39 Aus der Instabilität der Zuordnungen zu den 
Bereichen des Privaten und des Öffentlichen ergibt sich auch die Spannung 
zwischen dem Gesagten und dem Ungesagten, die viele polemische Texte Frän-
kels prägt. In Fränkels Verabschiedung Faesis etwa steht zu lesen: »Herr Faesi 
stellt einige Fragen an mich. Sie wären leicht zu beantworten. Da ich aber Faesi 
nicht das Recht zugestehen kann, öffentlich Fragen an mich zu stellen, so blei-
ben sie hier unbeantwortet.«40

32	 Fränkel, Verabschiedung Faesis.
33	 Vgl. Fränkel, Um den Willen Spittelers, bes. Teil III (23. 1. 1933); zum weiteren Ver-

lauf der Debatte, in der klar wird, dass Fränkel keine Erlaubnis zur Publikation der 
Briefe eingeholt hatte, Hermann Schüpbach, Um Spittelers Nachlaß, in: Der Bund, 
5. 2. 1933.

34	 Fränkel, Antwort an Robert Faesi, in: Der Bund, 30. 12. 1932. In einem späteren Arti-
kel schreibt Fränkel, dass Spitteler seine Töchter gewarnt habe, nie solche »Nachlaß
furien« wie die Schwester Nietzsches zu werden (Jonas Fränkel, Um den Willen Spit-
telers, 20. 1. 1933).

35	 Jonas Fränkel an Ernst Schürch (Chefredaktor Bund), 12. Januar 1933 (SLA-Fraen-
kel-B-4-c-1-BUND).

36	 Fränkel, Um den Willen Spittelers, 20. 1. 1933.
37	 Ebd.
38	 Jonas Fränkel an Hugo Marti, 9. Januar 1933 (SLA-Fraenkel-B-4-c-1-BUND).
39	 Vgl. dazu Fn 26.
40	 Die Redaktion wirft Fränkel in der Zeitung einmal vor, dass es »Dinge« gäbe, »die 

man entweder ganz verschweigt oder ganz heraussagt«, bezichtigt ihn also, rhetorisch 
Ambivalenz herzustellen. Um Spittelers Nachlaß, in: Der Bund, 13. 1. 1933.



144 joanna nowotny

III. Affekt versus Wissenschaft: Philologie und Polemik

Dass solche rhetorisch zugespitzte Leerstellen unvermittelt neben präzisen De-
tailargumentationen stehen, ist charakteristisch für Fränkels Zeitungsbeiträge. 
Einerseits betreibt er seine Polemik als kühle, um Objektivität und Beweisbar-
keit bemühte Philologie; andererseits als höchst affektiv aufgeladene, rhetorisch 
gefeilte, an einer Tradition geschulte Kunstform.

Fränkels polemische Texte leben von einer sehr genauen Quellen- und Text-
arbeit und einem dokumentarischen Anspruch, der über das hinausgeht, was 
typische Polemiken als Formen der Beglaubigung betreiben, also etwa das Zi
tieren aus Texten des ›Gegners‹.41 Fränkel behauptet seine Deutungshoheit auf 
Basis epistemischer, speziell philologischer Tugenden; besonders zu nennen sind 
die Genauigkeit der Lektüre und des Denkens, die Aufmerksamkeit, die Strenge 
und die Wahrhaftigkeit – Tugenden, die er im späteren Aufsatz Von der Aufgabe 
und den Sünden der Philologie auch explizit umreißt.42 Fränkel nimmt die ge-
gen ihn gerichteten Texte beim Wortlaut, dekonstruiert Sätze und fügt Kontext
informationen ein, die ein Geschehen in einem neuen Licht erscheinen lassen. 
Er zitiert fast exzessiv aus Briefen43 und ›zerpflückt‹ die gegen ihn gerichteten 
Texte, wie er auch im wissenschaftlichen Kontext von Fachrezensionen scharfe 
Kritik an Editionen und literaturwissenschaftlichen Werken anderer Germanis-
ten übt.44 So weist er in seiner Antwort an Robert Faesi diesem beispielsweise in 
aller Ausführlichkeit und Detailversessenheit nach, dass er aus einer von Fränkel 

41	 Das sich laut Peter von Matt gerne mit dem Element der »Augenzeugenschaft« ver
bindet, wenn der ›Gegner‹ selbst auftreten darf; Peter von Matt, Grandeur und Elend 
literarischer Gewalt. Die Regeln der Polemik, in: ders., Das Schicksal der Phantasie. 
Studien zur deutschen Literatur, München 1994, S. 35 – 42, hier S. 41.

42	 Vgl. Jonas Fränkel, Von der Aufgabe und den Sünden der Philologie, Aktionscomité 
zur Förderung der Fränkelschen Gottfried-Keller-Ausgabe [Sonderdruck], 1943. Zu 
all diesen epistemischen Tugenden finden sich weiterführende Literaturhinweise in 
Andreas Gelhard, Ruben Hackler, Sandro Zanetti, Einleitung, in: Epistemische Tu-
genden. Zur Geschichte und Gegenwart eines Konzepts, hg. von dens., Tübingen 
2019, S. 1 – 8, hier v. a. S. 4.

43	 Vgl. dazu z. B. Jonas Fränkel, Um den Willen Spittelers, bes. Teil III (23. 1. 1933).
44	 Allen voran ist die ausführliche Kritik an Emil Ermatingers Gottfried Kellers Leben, 

Briefe und Tagebücher zu nennen. Jonas Fränkel, [Rezension zu:] E. Ermatinger: 
Gottfried Kellers Leben, Briefe und Tagebücher, in: Göttingische gelehrte Anzeigen 
12 (1916), S. 681 – 706. Zeugnis von Fränkels Methode des ›Zerpflückens‹ von ihm 
kritisierter Texte legen auch die zahlreichen intensiv annotierten Exemplare von ver-
schiedenen Publikationen über Keller und Spitteler in seiner Bibliothek ab (sie wird 
am Schweizerischen Literaturarchiv momentan unter der Signatur SLA-Fraenkel-
D-12 erschlossen).



145polemik und philologie am beispiel jonas fränkels

gehaltenen Rede nicht nur falsch zitiert habe, sondern auch noch selber am 
fraglichen Anlass gar nicht zugegen war.45 Fränkels Artikel sind in dieser Hin-
sicht die quasi-juristische Beweisführung eines Philologen vor den Augen der 
Öffentlichkeit, wie sich auch in der Menge an Argumenten und zitierten Brief-
stellen zeigt, die in den polemischen Texten und juristischen Dokumenten auf-
gerufen werden.

Fränkel stellt außerdem seine Fähigkeit performativ aus, Quellen wie Spitte-
lers publizierte Werke ›korrekt‹ zu lesen. Deutlich zeigen lässt sich dies wiede-
rum an der Verabschiedung Faesis, einem für Fränkel besonders arbeitsinten
siven Artikel, wie noch in der Publikationsfassung unter Verwendung des zen
tralen Codes privat vs. öffentlich greifbar wird: »[I]m ersten Zorn« habe Frän-
kel »eine Zurückweisung« für den Bund geschrieben, »die ich dann aber zu-
rückzog, um nicht nach dem Hauptangriff von Faesi das Interesse der Bund-
Leser auf private Dinge abzulenken, die vor die Oeffentlichkeit überhaupt nicht 
gehören.« Doch nicht nur eine divergierende Fassung existiert: Im Nachlass fin-
den sich mehrere Überarbeitungsstufen,46 gesamthaft fast dreißig Manuskript-
seiten, samt dazugehöriger Korrespondenz mit der Redaktion, der Fränkel drei 
verschiedene Versionen vorlegte. Die finale Fassung entsteht im Dialog mit der 
Redaktion, die mehrfach Nachfragen schickt, um Streichungen, Abschwächun-
gen von provokativen Formulierungen oder Präzisierungen bittet47 – Wünsche, 
auf die Fränkel nur teilweise eingeht.

In der publizierten Version wird Faesi mit einem durch und durch philologi-
schen Argument ›verabschiedet‹. In Spittelers Olympischem Frühling habe der 
»eiserne[] Tyrann[]« Ananke »zornige[] Riesenfüße«, die »die Weltenmühle tre-
ten. Ein unvergeßliches Bild kosmischer Epik !« Faesi schreibe aber in Spittelers 
Weg und Werk von »Entenfüßen« – der komischen Wirkung kann man sich 
nicht entziehen. Fränkels Pointe ist nicht nur, dass Faesi das Sensorium für Spit-
telers Text fehle, da er nicht erkenne, dass seine Darstellung zur Parodie ver-
komme, wo epischer Ernst herrscht. Er weist weiter nach, dass sich das falsche 
Wort »Entenfüße« schon in Siegfried Streichers Buch Spitteler und Böcklin 
(1927) finde, Faesi also abgeschrieben habe. Ein Philologe, der nicht nach dem 
Original zitiert – damit meint Fränkel, Faesi gründlich demontiert zu haben:

45	 Jonas Fränkel, Antwort an Robert Faesi, in: Der Bund, 30. 12. 1932.
46	 Vgl. SLA-Fraenkel-B-4-c-1-BUND für alle Stufen und die folgenden Zitate aus ihnen 

(Dossier 4 /5).
47	 Bund-Feuilletonchef Hugo Marti schreibt an Fränkel etwa am 8. Januar 1933, er habe 

eine »kurze[], sachliche[] Schlusserklärung« erwartet und stattdessen »einen neuen, 
breit ausgewalzten Angriff« erhalten. Hugo Marti an Jonas Fränkel, 8. 1. 1933; SLA-
Fraenkel-B-4-c-1-BUND.



146 joanna nowotny

So steht es also um Faesis Verhältnis zu Spittelers Dichtung. Er hat sie nie-
mals erlebt, niemals in ihr gelebt. Selbst wo er ganz nahe um das Werk kreist, 
ist ihm nicht Spittelers Dichtung wichtig, sondern das Papier, das sich all-
mählich um Spittelers Werke zu türmen beginnt. Und dieses Papier soll noch 
durch Oeffnung des Nachlasses gemehrt werden? Weil Faesi der Zugang in 
Spittelers Welt auf dem Wege durch das gedruckte Werk Spittelers verschlos-
sen ist, sucht er ihn dort, wo es ihm von Spitteler verwehrt worden!

Das Argument verknüpft die Vorstellung einer ›erlebten‹ Dichtung mit einer 
strengen Nachlasspolitik. An den Nachlass wollen nur ›Nichtberufene‹ als Subs-
titut zu einem unmittelbaren, intuitiven, ganzheitlichen, liebenden Zugang zur 
Welt der Dichtung, wie ihn Fränkel in explizit an die Romantik gemahnende 
Weise postuliert – Faesi fehle »zur Erfassung Spittelers das, was die Romantiker 
mit dem vieldeutigen, vielumfassenden, aber durch kein anderes zu ersetzenden 
Worte: Liebe bezeichnen«.48 Eine affektive Grundstimmung als Voraussetzung 
philologischer Arbeit: Dieser Gedanke prägt Fränkels philologisches Ideal sowie 
sein in der Keller-Ausgabe umgesetztes Verfahren, aus zahlreichen Fassungen 
einen zum Teil ›neuen‹ Text zu synthetisieren, der der Intention des Dichters 
am ehesten entsprechen soll, auch wenn er sich in dieser Form nirgends ge-
druckt findet.49 Fränkel brachte durch umfassende Recherchen erworbenes, 
hochpräzises Wissen zusammen mit der Idee einer quasi-dichterischen Intuition 
und Liebe, einer affektiven Grundstimmung, die eine adäquate Auseinanderset-
zung mit dem Material erst ermöglichen sollte (ein zwar in einer Tradition 
stehendes,50 aber durchaus kühnes Ideal, das interessanterweise im Rahmen der 
Polemiken nicht zur Debatte stand; stattdessen wurde Fränkel ad hominem als 
Querulant angegriffen, der anderen Forschenden Hindernisse in den Weg lege). 
Somit ist Faesis Verabschiedung eng verknüpft mit Fränkels Kernargument, dass 
Spittelers Nachlass nicht vor die Augen der Öffentlichkeit gehöre. Wer den »Pa-
pierberg« des Nachlasses benötigt, ist kein echter, liebender Philologe: »Wollt 

48	 Ähnliche Argumente, die Philologie und Emotion sowie Intuition verbinden, macht 
Fränkel im erwähnten Aufsatz Von der Aufgabe und den Sünden der Philologie. Män-
gel in Goethe-Ausgaben werden dort damit erklärt, dass die »Kunst der Philologie 
im  Grunde nicht erlernbar« sei: Sie basiere auf »Intuitionsvermögen« und »einem 
besonders gearteten Verhältnis zu Poesie und dichterischer Sprache, das wohl durch 
jahrelanges Mühen erworben, doch nicht weitergegeben werden kann« (Fränkel, Von 
der Aufgabe und den Sünden der Philologie, S. 7).

49	 Zu Fränkels editorischem Verfahren und den Traditionen, in denen es steht, vgl. Suter, 
»[U]m das Gedicht aus den Trümmern herauf zu holen«.

50	 Vgl. dazu ebd.



147polemik und philologie am beispiel jonas fränkels

ihr euch als Gelehrte erweisen, so schreibt über Spittelers Bücher! Aber Hand 
weg vom Nachlaß!«

Allgemein formuliert: Fränkel, der im Kontext seiner Keller-Ausgabe selber 
extensiv mit Nachlassmaterial arbeitete und den prekären Charakter publizier-
ter Fassungen mit allen über Generationen weitergetragenen Fehlern sehr wohl 
kannte,51 vertritt hier überraschenderweise eine philologische Position, die das 
publizierte, damit im Falle der neueren Literatur ›autorisierte‹ Werk und den in-
tuitiven Zugang zu ihm priorisiert, einen Zugriff auf den Nachlass und damit 
auch die Dokumente der Textgenese aber delegitimiert, oder besser: ihn einigen 
wenigen ›Auserwählten‹ und Verständigen vorbehalten möchte.52

Von strenger Philologie zum dichterischen ›Erlebnis‹, von Textzitaten zum 
Ausruf mit direkter Anrede eines intendierten Publikums: Nicht nur auf dieser 
Ebene kommt eine auf Objektivität insistierende Wissenschaftlichkeit zusam-
men mit einer ausgeprägten Emotionalisierung. Eine Analyse des Nachlass
materials zeigt, dass die ganze Polemik auch auf einer produktionsästhetischen 
Ebene durch starke Affekte geprägt scheint. Die Manuskripte der Verabschie-
dung Faesis etwa weisen viele schwungvolle Streichungen, expressive Randzei-
chen, sich teilweise überlagernde Einfügungen und Überklebungen auf (Abb. 4). 
Solche Praktiken haben eine symbolische Valenz: Die Polemik als »pratique de 
papier«53 ließe sich auch als ›Überklebung‹ der ›Gegner:innen‹ und ihrer Positi-
onen begreifen.

Formalästhetisch betrachtet gehen Affekt und sorgfältigste rhetorische Ar-
beit bei Fränkel Hand in Hand. An einer Stelle in den Entwürfen der Ver
abschiedung Faesis behandelt Fränkel etwa die Arbeit eines jungen Romanisten, 
der Fränkel in einem von Faesi zitierten Brief54 eine Behinderung seiner Arbeit 
am Nachlass vorgeworfen hatte. Die langen Ausführungen sind in der publi-
zierten Version stark gekürzt, um eben »nicht nach dem Hauptangriff von Faesi 
das Interesse der ›Bund‹-Leser auf private Dinge abzulenken«, wie Fränkel ja im 
Zeitungstext selbst schreibt. In den Typo- und Manuskripten hingegen lässt 

51	 Vgl. wiederum Fränkel, Von der Aufgabe und den Sünden der Philologie.
52	 Stephan Kammer hat für ein solches Archivverständnis in Anschluss an Paul Valéry 

den Begriff ›Monarchiv‹ vorgeschlagen; vgl. Kammer, Respondenz. Vgl. zu Fränkels 
konkretem Vorschlag, den Zugang zu Spittelers Nachlass als Vorsteher eines Archivs 
(restriktiv) zu regeln, Fn 10.

53	 Vgl. zum Begriff Antoine Compagnon, La seconde main ou le travail de la citation, 
Paris 1979, S. 17; zur Valenz von Papierpraktiken allgemein Paperworks. Literarische 
und kulturelle Praktiken mit Schere, Leim, Papier, hg. von Irmgard M. Wirtz und 
Magnus Wieland, Göttingen / Zürich 2017.

54	 Robert Faesi, Antwort an Jonas Fränkel, in: Der Bund, 4. 1. 1933.



148 joanna nowotny

sich Fränkel aus: Der Romanist habe aus im Nachlass Jacob Burckhardts erhal-
tenen Briefen des jungen Spitteler »ein Potpourri für eine Zürcher Zeitschrift 
bereiten« wollen: »Also die nichtsnutzigste Art literarischer Betätigung!« In an-
deren Fassungen werden die Adjektive ersetzt respektive erweitert: einmal als 
»die unsympathischste Art literatur›wissenschaftlicher‹ Betätigung«, einmal als 
»die überflüssigste, schädlichste Art literarischer Betätigung« (Abb. 5). Der Vari-

Abb. 4: Manuskripte einer Fassung  
der »Verabschiedung Faesis« mit starken Bearbeitungsspuren;  

Reproduktion: Simon Schmid, Schweizerische Nationalbibliothek (NB)



149polemik und philologie am beispiel jonas fränkels

antenreichtum an unterschiedlichen und doch ähnlichen Beleidigungen, wie 
sie  zur Form der Polemik mit ihren Wurzeln bis in die »Schimpfkultur des 
Reformationszeitalters« passen,55 zeigt, dass im polemischen Schreibakt zugleich 
affektive Kräfte wirken und formal sorgfältig abgewogen wird.

55	 Von Matt, Grandeur und Elend, S. 39.

Abb. 5: Manuskriptfassungen der »Verabschiedung Faesis«;  
Reproduktion: Simon Schmid, Schweizerische Nationalbibliothek (NB)



150 joanna nowotny

IV. Polemik und Rhetorik – der polemische Prozess

Fränkel schreibt in der Bund-Debatte kunstvolle Texte, in denen er komplexe 
rhetorische Strategien zur Anwendung bringt – im Sinne Peter von Matts be-
treibt er »Polemik von literarischem Rang«.56 Die im Nachlass so reich doku-
mentierte Verabschiedung Faesis eignet sich, um einige von Fränkels Strategien 
näher zu beleuchten: seine Verwendung szenischer Elemente ebenso wie von 
Pathos, Ironie und derbem Humor. Und nicht nur durch Anspielungen im 
Text,57 sondern auch durch ein rahmendes Element rückt Fränkel selbst die Ver-
abschiedung in die Nähe eines literarischen Texts oder einer längeren wissen-
schaftlichen Abhandlung: »Ein rechter Mann muß Feinde haben« ist das von 
Carl Spitteler stammende Motto, dessen genaue Quelle nicht angegeben ist. Es 
ist einem Brief Spittelers an Fränkel entnommen.58 Damit setzt es Fränkels Ex-
klusivwissen sowie sein behauptetes Verfügungsrecht über die Publikation von 
Privatbriefen Spittelers in Szene (bezeichnenderweise erscheint es genau in dem 
Entwurf zuerst, aus dem der folgende Exkurs gestrichen wurde: »mir allein gab 
Spitteler das Recht, seine Briefe zu veröffentlichen, sofern ich es für notwendig 
und zweckmässig halte«).

Lebendig und unterhaltsam sind Fränkels Texte durch den Einsatz szenischer 
Elemente, ein für ›literarische‹ Polemiken im Sinne von Matts typisches Verfah-
ren.59 Fränkel verwendet immer wieder direkte Anreden: »obwohl Sie sich, Herr 
Faesi, nicht durchweg, wie Sie entrüstet behaupten, auf Uebernahme von Spit-
telerzitaten beschränkten!«, moniert er, um darauf mit ironischem Unterton zu 
drohen: »Herr Faesi, soll ich noch mehr von Zürcher Spittelerskandalen ausplau-
dern?« Wie oben zitiert weist er die Literaturwissenschaftler und die Öffentlich-
keit an, über Fränkels Bücher zu schreiben, »[a]ber Hand weg vom Nachlaß!«

Szenisch sind auch Passagen, in denen Fränkel eine vermeintlich unmittel-
bare Gegenwart schildert: »Doch o Wunder ! auch von Zürich kommt mir ja 
Sukkurs: während ich an dieser Antwort an Faesi schreibe, fliegt mir aus Zürich 
der ›Tagesanzeiger‹ vom 3. Januar auf den Tisch.«60

56	 Ebd., S. 35.
57	 In der Verabschiedung Faesis etwa verweist Fränkel auf ein literarisches Gleichnis Spit-

telers, Das Testament des Judas Ischariot, um Faesi als spät zu Spitteler bekehrten 
Heuchler darzustellen, der aufgrund der eigenen Mittelmäßigkeit Ressentiments ge-
gen Fränkel habe.

58	 Carl Spitteler an Jonas Fränkel, 5. Dezember 1916; Hervorhebung im Original (SLA-
Fraenkel-D-1-B-1-FRAE, mit herzlichem Dank an Fredi Lerch für die Transkription).

59	 von Matt, Grandeur und Elend, S. 40 f.
60	 Dort war ein Artikel von Carl Seelig erschienen, der Fränkel in der Debatte unter-

stützte (vgl. Fn 16).



151polemik und philologie am beispiel jonas fränkels

Einen »o !«-Ruf verwendet Fränkel noch an anderer Stelle. Zu Widmann be-
merkt er: »o, wenn er noch heute unter uns wäre !« Solche Abstecher in eine 
pathetische, eigentlich archaische Schreibweise sind charakteristisch für ›literari-
sche‹ Polemiken, in denen »die alte Rhetorik für kurze Zeit wieder ungebrochen 
möglich wird«.61 Voll Pathos sind auch zahlreiche narrative Muster, die Fränkel 
in der Verabschiedung Faesis mit einer entsprechenden sprachlichen Feierlich-
keit aufruft: Fränkel trage die »schwere[] Verantwortung […], daß der gewal-
tige Meister, der wie im Zwange eines Dämons schuf, dennoch meine Ent-
scheide allemal als maßgebend und für sein Werk verbindlich aufnahm – wer 
ein solches Leben sein eigen nennen darf, ist gefeit gegen den Geifer des Nei-
des«, da er wisse, dass »die Namen der Neidlinge längst im Orkus des Schwei-
gens versunken sein werden«, während seiner, »mit dem Werke Spittelers eng 
verschlungen«, »noch genannt« werden wird. Und der »Haß«, mit dem Fränkel 
sich primär aus Zürich konfrontiert sieht, gehört kurzerhand »mit zu meiner 
Sendung«  – der ›berufene‹ Philologe wird zum leidenden Helden und Mär
tyrer.62

In der Brust der Polemik wohnen aber, ach, zwei Seelen: der Ernst und die 
Ironie, das sentimentale Pathos und der Witz. Laut von Matt vollbringt die Po-
lemik »zahlreiche[] Quersprünge«63 und »Tonartenwechsel«, »von der verletzen-
den Ironie zur Sentimentalität, vom steilen Pathos zur Distanz des Weltweisen 
und wiederum zum groben Fußtritt«.64 Fränkels Polemiken sind voll von sol-
chen Fußtritten: Auf dem Weg zu den publizierten Fassungen schwächt Fränkel 
so manche witzige und grenzüberschreitende Bemerkung ab. In der publizierten 
Fassung der Verabschiedung Faesis bezeichnet Fränkel etwa Faesis Kritik an ihm 
ironisch als »Neujahrspredigt«: »Doch nicht nur erbaulich war die Neujahrspre-
digt Faesis, vielmehr, als eine richtige Kapuzinade, auch erheiternd«. Fränkel 
grenzt die eigene, so ist anzunehmen: gelehrte und geschliffene Polemik gegen 
die Kapuzinade, also die derbe Strafpredigt ab, die Faesi ihm gehalten habe. In 
einer schon sehr weit gediehenen, dem Zeitungstext ähnlichen Manuskriptfas-
sung führte Fränkel aus: »Die verspätete Neujahrspredigt, die mir Herr Faesi 
hielt, war mir ›indessen‹ recht erbaulich und nützlich, wenn sie auch sichtlich 

61	 Von Matt, Grandeur und Elend, S. 37.
62	 Zum Wissenschaftler und speziell Philologen als Helden, der für sein Denken und 

Schaffen leiden muss, ein Topos, der sich vom von Fränkel bewunderten Nietzsche 
herleitet, vgl. Horst Thomé, Der heroische Forscher, in: Ethos und Pathos der Geis-
teswissenschaften. Konfigurationen der wissenschaftlichen Persona seit 1750, hg. von 
Ralf Klausnitzer, Carlos Spoerhase, Dirk Werle, Berlin / Boston 2015, S. 93 – 101.

63	 Von Matt, Grandeur und Elend, S. 38.
64	 Ebd., S. 41.



152 joanna nowotny

noch stark unter der Wirkung des Silvesterpunsches stand.« (Abb. 6) Fränkels 
aus der publizierten Fassung gestrichene Bemerkung über Faesis vermeintlichen 
Alkoholkonsum kommt in die Nähe einer »Tabugrenze«, wie sie die Polemik 
»auf dem Gebiet des Witzereißens« gerne übertritt.65

65	 Ebd., S. 39.

Abb. 6: Witz und Tabu;  
Reproduktion: Simon Schmid, Schweizerische Nationalbibliothek (NB)



153polemik und philologie am beispiel jonas fränkels

Auch in Sachen Gewalt übertritt Fränkel in Entwürfen noch Tabugrenzen, 
die in der Publikationsfassung eingehalten werden. Eine Fassung hat einen ge-
strichenen Schluss: Fränkel plane eine ganze »Schrift« zum Thema der Polemik; 
»Dort will ich auch für meine braven Zürcherfeinde, die da glauben, mich ein-
zeln zu einem Waffengang herausfordern zu dürfen, ein Massengrab bereit hal-
ten.« (Abb. 7) Die Gewaltfantasie zeigt es: Polemik ist in von Matts selber pole-
mischer Darstellung »Anwendung von Gewalt«, »so wirklich wie irgendein 

Abb. 7: Polemische Gewaltfantasie in einem Entwurf;  
Reproduktion: Simon Schmid, Schweizerische Nationalbibliothek (NB)



154 joanna nowotny

Hauen, Stechen, Würgen oder Einsperren. Sie zielt auf den Tod oder die Ver-
stümmelung des Gegners«.66

Die Publikationsfassung erlaubt sich keine solchen Gewaltfantasien, die 
auch im Entwurf schon mit einer handschriftlichen Ergänzung versehen wer-
den: »Doch nicht mit diesen Tönen will ich diese Verabschiedung schließen«. 
Aus langen Essays mit zahlreichen Digressionen und sehr expliziten ›Fußtritten‹ 
und Beleidigungen wird ein zwar polemischer, aber doch präziser Zeitungstext. 
Mit rhetorischer Raffinesse setzt Fränkel szenische Elemente, Pathos, Ironie 
und derben Humor ein – auf dem Weg zur publizierten Fassung ist jedoch eine 
›Abrüstung‹ auszumachen, sicher auch, weil die Redaktion in der Korrespon-
denz immer wieder dahingehend interveniert.67 Dazu passt die zunehmend we-
niger expressive Bearbeitung der Fassungen, die mit einer abnehmenden inne-
ren Erregung einhergehen mag, einem Kanalisieren der affektiven Energien in 
Richtung Zeitungsartikel. Die quasi private Polemik Jonas Fränkels in Form der 
Artikelvarianten kann somit auch als Vehikel von Affekten verstanden werden, 
als Überführen einer emotional höchst fordernden, zermürbenden Situation in 
einen zielgerichteten, einem Medium angepassten Schreibakt. Oder auf gene
ralisierbare Weise ausgedrückt: Es gibt nicht nur die Polemik als durch ein Me-
dium getragenen Diskussionsbeitrag, es gibt einen polemischen Prozess, der in 
diesem Fall affektgeladen ist. Er spielt sich hinter den Kulissen und in der 
Wechselwirkung mit Instanzen wie der Bund-Redaktion ab und findet einen 
Niederschlag in Manuskriptfassungen und expressiven Bearbeitungen von Ma-
terial. In Fränkels polemischem Prozess werden Affekte überführt in neue 
mediale Formen, die auf der Oberfläche einen geringeren affektiven Gehalt auf-
weisen.

66	 Ebd., S. 35.
67	 Beispiele solcher Interventionen finden sich schon in der Korrespondenz rund um di-

verse Zeitungsartikel Jonas Fränkels aus den Zwanzigern; sie belegen, dass Fränkels 
rhetorisch geschliffener, angriffiger Stil im Schweizer Kontext auch bei ihm ursprüng-
lich wohlgesonnenen Redaktoren wie Bund-Feuilletonchef Hugo Marti Irritationen 
auslösen konnte. Dieser spricht schon 1926 beispielsweise davon, dass er zwar bereit 
sei, in eine »literarische Fede [sic]« zu gehen, es dafür aber gerne hätte, dass »die Waf-
fen auf unserer Seite blank sind« – zu diesem Zweck legt er Fränkel Entschärfungen 
ans Herz (Hugo Marti an Jonas Fränkel, 4. 2. 1926; Schweizerisches Literaturarchiv, 
Nachlass Hugo Marti, Signatur: SLA-H.MARTI-B-4-b-05 /01; vgl. auch die unter 
SLA-H.MARTI-B-2-FRAEN abgelegten Erwiderungen Fränkels).



155polemik und philologie am beispiel jonas fränkels

V. Polemisches Elend, polemische Lust:  
Werk und Nachlass Jonas Fränkels

Fränkels Texte sind also elaborierte, rhetorisch gefeilte, viel Zeit bindende, phi-
lologische Verfahren zur Anwendung bringende Texte. Dennoch wertet er sie 
selbst ab, schließt sie sogar aus seinem Werk aus. Als er sich 1950 mit dem 
Schriftsteller Rudolf Jakob Humm befreundet, schreibt er: »Wie seltsam […], 
dass Sie auf dem Umwege über meine Polemica mir nahe kamen! Ich schreibe 
immer so sehr aus innerer Not, unter einem inneren Zwange, dass ich auch jene 
Streitschriften nicht verleugnen darf. Dass sie mir offenbar missglückt sind, das 
steht auf einem andern Blatt. Doch sowohl im Falle Spitteler wie im Falle [sic] 
Gottfried Keller-Ausgabe musste ich an die Öffentlichkeit appellieren. Im Falle 
Spitteler hatte ich die Pflicht hinauszurufen, dass hier der Wille eines Toten ver-
gewaltigt wurde«.68 Abwertende Äußerungen über seine eigenen Polemiken so-
wie Polemiken ganz allgemein finden sich im Nachlass zuhauf. Schon am 
12. Juni 1908, also im Jahr, in dem der Austausch mit Spitteler erst beginnt, äu-
ßert er in einem Brief grundlegende Vorbehalte gegen die polemische Form: 
»Gefreut hat mich auch, dass Sie nachträglich die Nietzsche-Broschüre aus der 
Reihe Ihrer Werke gestrichen haben u. so der Missdeutung vorbeugen, als leg-
ten Sie der Polemik einen andren Wert bei als den des Zufälligen, dem Augen-
blick Entsprungenen.«69

Fränkel steht hier in einer Tradition: Ein klassischer Werkbegriff schloss Po-
lemiken als Teil einer alltäglichen, oft publizistischen Kommunikation aus. Die 
»dem Augenblick [e]ntsprungene[]« Polemik widerspricht gemäß solcher Auf-
fassungen althergebrachten literarischen Zeitökonomien und Ästhetiken; sie 
unterliegt gemeinhin auch in einem moderneren Verständnis anderen Produk-
tions- und Rezeptionsbedingungen als literarische Texte. Goethe, der mit seiner 
eigenen Nachlasspolitik leitgebend war für alle Debatten rund um Nachlässe 

68	 Jonas Fränkel an Rudolf Jakob Humm, 3. Mai 1950; Hervorhebung im Original 
(SLA-Fraenkel-B-2-HUMM). Unter die »Polemica« fasst Fränkel hier besonders die 
Bücher Die Gottfried Keller-Ausgabe und die Zürcher Regierung (1942) und Spittelers 
Recht (1946), wobei sich zwischen letzterem und den Artikeln der Bund-Polemik wie 
gesagt viele Parallelen finden.

69	 Jonas Fränkel an Carl Spitteler, 12. Juni 1908; Schweizerisches Literaturarchiv, Nach-
lass Carl Spitteler, Signatur: SLA-CS-B-2-FRAEJ. Gemeint ist ein Artikel, in dem Spit-
teler implizierte, dass Nietzsche in der Arbeit an seinem Also sprach Zarathustra 
(1883 – 1885) von Spittelers Prometheus und Epimetheus (1881) beeinflusst gewesen 
sei: Carl Spitteler, Meine Beziehungen zu Nietzsche, in: Süddeutsche Monatshefte, 
München 1908, nachgedruckt in ders., Gesammelte Werke, Band 6: Autobiographi-
sche Schriften, Zürich 1947, S. 491 – 518.



156 joanna nowotny

und Archive,70 wollte den ›polemischen Teil‹ der Farbenlehre nicht in seine 
Werkausgabe aufgenommen wissen; gegenüber Eckermann bemerkte er in die-
sem Kontext: »Im Grunde ist alles polemische Wirken gegen meine eigentliche 
Natur, und ich habe daran wenig Freude«.71 Zugunsten eines ›ewigen Werks‹ 
sollte der Bezug zur polemischen Öffentlichkeit also getilgt werden. Und der 
begnadete Polemiker Heinrich Heine, den Fränkel bewunderte,72 schwankte 
selber zwischen einer Hochschätzung und einer Abwertung der Form: »Bei der 
Übersendung des ersten Bandes der Reisebilder im Mai 1826 erklärte Heine Karl 
Simrock noch, er habe ›alle Polemik daraus verbannt‹, weil das Buch ›nicht bloß 
das Interesse des Tages erregen‹ wolle.«73 Dass noch der 1996 erschienene Auf-
satz zu Heines Polemiken von Windfuhr sich als erste »Spezialuntersuchung« 
zum Thema ausweist, zeigt, wie solche Wertungen auch die Literaturwissen-
schaft prägen: »man schweigt über den Polemiker Heine, weil Polemik als an-
stößig gilt und der Aufwertung des Dichters schaden könnte«.74

Die Polemik gehört gemäß all diesen Einschätzungen zu einer (historischen 
und/oder individualbiografischen) Phase, die überwunden werden muss, zu-
gunsten von Werken, die ›klassischen‹ Erkenntnisansprüchen sowie ästhetischen 
Ansprüchen genügen. Anstelle polemischer Traktate sollen repräsentative Werke 
treten. Noch Hugo Ball, Mitautor des Dadaistischen Manifests, kritisierte im 
Essay Die junge Literatur in Deutschland (1915) die Literaturszene am Vor-
abend des Ersten Weltkriegs: »Man dachte an Manifeste, wo man früher Ge-
dichtbände und Romane veröffentlichte. […] Man trieb Polemik, Propaganda.«75

70	 Vgl. dazu z. B. Dirk Werle, Nachlass, Nachwelt und Nachruhm um 1800 am Beispiel 
Johann Wolfgang Goethes, in: Nachlassbewusstsein. Literatur, Archiv, Philologie 
1750 – 2000, hg. von Kai Sina und Carlos Spoerhase, Göttingen 2017, S. 115 – 131 
(dazu zahlreiche weitere Beiträge in diesem Band, in denen Goethe als Leitfigur zur 
Sprache kommt); zur Wichtigkeit von Goethes Nachlass und Nachlassverständnis für 
die Neugermanistik des 19. Jahrhunderts Hans-Martin Kruckis, Goethe-Philologie als 
Paradigma neuphilologischer Wissenschaft im 19. Jahrhundert, in: Wissenschaftsge-
schichte der Germanistik im 19. Jahrhundert, hg. v. Jürgen Fohrmann und Wilhelm 
Voßkamp, Stuttgart / Weimar 1995, S. 451 – 493.

71	 Zitiert nach Dirk Rose, Polemische Öffentlichkeit und die Öffentlichkeit der Litera-
tur, in: Polemische Öffentlichkeiten. Zur Geschichte und Gegenwart von Meinungs-
kämpfen in Literatur, Medien und Politik, hg. v. Elke Dubbels, Jürgen Fohrmann 
und Andrea Schütte, Bielefeld 2021, S. 223 – 248, hier S. 236.

72	 Vgl. zu Heines Polemik Manfred Windfuhr, Heine als Polemiker, in: Aufklärung und 
Skepsis. Internationaler Heine-Kongreß 1997 zum 200. Geburtstag, hg. von Joseph 
A. Kruse, Bernd Witte, Karin Füllner, Stuttgart / Weimar 1998, S. 57 – 70.

73	 Ebd., S. 61.
74	 Ebd., S. 57.
75	 Zitiert nach Rose, Polemische Öffentlichkeit, S. 235.



157polemik und philologie am beispiel jonas fränkels

Natürlich gibt es auch ein ganz anderes Verständnis von Polemiken als 
Kunstform, als literarische Form – es ließe sich eben gerade über Heine herlei-
ten, mit dem Fränkel sich ja auch als Editionsphilologe ausführlich beschäf-
tigte76 und an dem seine rhetorisch gefeilte Polemik geschult sein mag. Auch 
Heines Reflexionen über Polemiken sind einschlägig. In Zur Geschichte der Re-
ligion und Philosophie in Deutschland (1834) schreibt er über Lessing, der auf-
grund seiner eigenen Betätigung als virtuoser Polemiker von Friedrich Nicolai 
in einem Brief mit drastischen Worten gewarnt wurde: Die Polemik sei »eine 
schöne Hure, die zwar an sich lockt, aber wer sich mit ihr gemein macht […] 
bekommt Krätze oder Filzläuse, die dann fest sitzen, wenn die Hure schon 
längst vergessen ist.«77 Ganz anders Heine, für den Lessing »die lebendige Critik 
seiner Zeit« ist; »sein ganzes Leben war Polemik. […] Diese Polemik überwand 
jeden Gegner und erstarkte nach jedem Siege. Lessing, wie er selbst eingestand, 
bedurfte eben des Kampfes zu der eignen Geistesentwicklung.«78 In äußerst le-
bendigen Sprachbildern beschwört Heine die Polemik als geistreiche, aufrüt-
telnde Form der Kommunikation:

Vor dem Lessingschen Schwerte zitterten Alle. Kein Kopf war vor ihm sicher. 
Ja, manchen Schädel hat er sogar aus Uebermuth heruntergeschlagen, und 
dann war er dabey noch so boßhaft ihn vom Boden aufzuheben, und dem 
Publium zu zeigen, daß er inwendig hohl war. Wen sein Schwert nicht errei-
chen konnte, den tödtete er mit den Pfeilen seines Witzes. Die Freunde be-
wunderten die bunten Schwungfedern dieser Pfeile; die Feinde fühlten die 
Spitze in ihrem Herzen.79

Lessings Polemik entsprang laut Heine seiner »Wahrheitsliebe«,80 und sie war 
verbunden mit seiner »Größe«; er und andere »Genie[s]« »litten« durch die Ge-
genkritik »für ihre eigene Größe, für die große Art ihres Seyns, das Unphilister-
liche, für ihr Mißbehagen an der prunkenden Gemeinheit, der lächelnden 
Schlechtigkeit ihrer Umgebung«.81

Obwohl Fränkels eigenes Narrativ der tragischen Auserwähltheit durchaus 
an solche Bemerkungen anschließbar wäre, vertritt er eine diametral andere Po-

76	 Zu Fränkel und Heine bereitet Malte Spitz derzeit einen Beitrag für eine geplante 
Kollektivmonografie zu Jonas Fränkel vor (vgl. Fn 10).

77	 Zitiert nach Rose, Polemische Öffentlichkeit, S. 234 f.
78	 Heinrich Heine, Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland, in: 

Ders., Sämtliche Werke. Düsseldorfer Ausgabe, hier: Bd. 8.1 (Die Romantische 
Schule / Religion und Philosophie), Hamburg 1979, S. 73.

79	 Ebd., S. 73.
80	 Ebd., S. 74.
81	 Ebd., S. 75.



158 joanna nowotny

sition. 1944 schreibt er etwa an Carl Albert Loosli, »alle unsere Mühe, durch Po-
lemik die Leute aufzuklären, ist Verschwendung unserer Kräfte. […] Das Ein-
zige, was bleibt, ist das Werk.«82 Eine solch klassische Vorstellung von Werkhaf-
tigkeit prägt auch die jeweiligen Produkte von Fränkels editorischem Verfahren, 
allen voran den synthetisierten, anscheinend bruchlosen Text der Keller-Aus-
gabe. Im Namen einer Ideologie des in sich geschlossenen, vollendeten Werks 
wendet Fränkel sich ja auch gegen das öffentlich Machen von Spittelers Nach-
lass. Somit ist Fränkels Kritik an der Polemik als öffentlicher Kommunikations-
form aufs Engste mit seinem Rollenverständnis als designierter Nachlass- und 
Werkverwalter Spittelers verschränkt.

Seine Ablehnung der polemischen Texte erklärt sich also einerseits aus einer 
Tradition, andererseits aber über die Binarität des Privaten und des Öffent
lichen, die ja die ganze Bund-Debatte strukturiert: »Philologie ist […] ihrer Na-
tur nach eine exklusive Wissenschaft; sie gehört nicht vor die weite Oeffentlich-
keit«, schreibt Fränkel in den Fünfzigern an Humm,83 und theoretisiert so sein 
Verständnis einer Disziplin, die im Geheimen für einige wenige Eingeweihte 
wirkt.84 Man kann so zur Binarität des Privaten und des Öffentlichen einen 
weiteren Punkt hinzufügen. Auch die Philologie ist auf beiden Seiten verankert: 
als eigentlich exklusive Wissenschaft, die doch gezwungen ist, öffentlich zu wir-
ken, und dies in Fränkels eigenem Leben primär in der Form von Polemiken zu 
tun vermochte, einer Form, die Fränkel abwertet – und doch mit Leidenschaft be-
treibt, nicht nur einem äußeren, sondern auch einem »inneren Zwange« folgend.

Es gehört zur Tragik von Fränkels Leben und Wirken, dass die Polemiken zu 
den wichtigsten Bestandteile seines Werks gehören – von den Zeitungspolemi-
ken bis zu den polemischen Büchern, die Humm in den 1950ern als »Streit-
schriften« bezeichnet, als Texte, die der Verteidigung gegen persönliche Angriffe 
dienen und damit eigentlich unfruchtbar sind (anders als die von Humm postu-
lierten »Kampfschriften« mit ihrer Verteidigung wissenschaftlicher Ideale).85 Sie 

82	 Fränkel an C. A. Loosli, 8. November 1944; Schweizerisches Literaturarchiv, Nachlass 
C. A. Loosli, Signatur: SLA-Loosli-Ms-B-Sq-6.

83	 Jonas Fränkel an Rudolf Jakob Humm, 25. 9. 1950 (SLA-Fraenkel-B-2-HUMM).
84	 Der Rhetorik des Geheimen und des Kryptischen im Kontext von Fränkels Leben 

und Werk widmet sich auch das Forschungsprojekt des Schweizerischen Literatur
archivs und der Professur für Literatur- und Kulturwissenschaft der ETH Zürich, 
das im Oktober 2023 begonnen hat, sich mit dem Material zu beschäftigen: Krypto-
philologie. Jonas Fränkels ›unterirdische Wissenschaft‹ im historischen und politischen 
Kontext, https://lit.ethz.ch/forschung/laufende-drittmittelprojekte/-kryptophilologie-
--jonas-fraenkels--unterirdische-wissenschaft-.html (zuletzt 11. 11. 2024).

85	 Vgl. Jonas Fränkel an R. J. Humm, 25. 9. 1950 (SLA-Fraenkel-B-2-HUMM); vgl. zu den 
Begriffen und weiteren Verweisen auch Schütt, Germanistik und Politik, S. 280 (Anm. 5).

https://lit.ethz.ch/forschung/laufende-drittmittelprojekte/-kryptophilologie---jonas-fraenkels--unterirdische-wissenschaft-.html
https://lit.ethz.ch/forschung/laufende-drittmittelprojekte/-kryptophilologie---jonas-fraenkels--unterirdische-wissenschaft-.html


159polemik und philologie am beispiel jonas fränkels

schlagen sich im Nachlass in einer enormen Materialmenge nieder, in regelrech-
ten »Papierberg[en]«, um mit der Verabschiedung Faesis zu sprechen, und sie 
binden Energie, die nicht in die literaturwissenschaftliche oder editorische Ar-
beit fließen kann: Die polemischen Bund-Artikel sind »das Ergebnis anstren-
gendster Arbeit«, die sich oft über Tage hinzieht.86

Fränkels hohe Produktivität in diesen intensiven Phasen der polemischen 
Betätigung, die ihn im zitierten Entwurf ja sogar eine ganze »Schrift« nur zur 
Thematik der Bund-Debatte ins Auge fassen lässt, steht im Gegensatz zu seiner 
äußeren und inneren Blockade in Sachen Spitteler. Äußerlich blockiert war 
Fränkel, da er ab der zweiten Hälfte 1927 keinen Zugang zum Nachlass in Lu-
zern mehr hatte. Dass er innerlich blockiert war, zeigt sich daran, dass er trotz 
gegenteiliger Behauptungen in der Bund-Polemik kein fast fertiges Manuskript 
der Biografie im Schrank liegen hatte,87 mehr noch, er kam in der Herstellung 
von druckfertigen Kapiteln schon zu Spittelers Lebzeiten nicht recht vom 
Fleck.88 Der polemische Prozess ist so auch eine Überwindung eines anderweiti-
gen Schreibstaus, und sein affektiver Gehalt kann noch einmal neu bestimmt 
werden: einerseits als Frustration und Trauer über die Ausgrenzung aus dem Li-
teratur- und Universitätsbetrieb und den fehlenden Zugang zum Spitteler-
Nachlass, gepaart mit einer kämpferischen Einstellung, andererseits als Lustge-
winn. In den Polemiken kann Fränkel einen Schreibstau in Sachen Spitteler 
überwinden und zugleich die tief empfundene Marginalisierung im Schweizer 
Literaturbetrieb thematisieren, sich die Position des ›Berufenen‹, aber Beneide-

86	 Jonas Fränkel an Hugo Marti, 9. Januar 1933 (SLA-Fraenkel-B-4-c-1-BUND).
87	 Vgl. Joanna Nowotny, Die Suche nach Jonas Fränkels Spitteler-Biografie, in: Carl 

Spitteler und sein Netzwerk. Neue Perspektiven in Wort und Bild, hg. von Jael Bollag 
et al., Zürich 2024, S. 151 – 156.

88	 Magnus Wieland hat in einem Vortrag die These aufgestellt, dass Fränkel schon in 
den Zehnerjahren blockiert war, da Spitteler, angestossen durch Fränkels Biografie-
Projekt, immer mehr autobiografische Texte verfasst und sie Fränkel sendet; der 
Dichter wird so zunehmend zu seinem eigenen Biografen, was Fränkels Aufgabe er-
schwert (Magnus Wieland, Spittelers Krypto-Nachlass, Vortrag am Online-Workshop 
zum Nachlass Jonas Fränkel mit Kryptonachlass Carl Spitteler, 30. 4. 2021, Schweizeri-
sches Literaturarchiv). Die These lässt sich durch Nachlassmaterial belegen: Als Frän-
kel Spitteler etwa im Frühjahr 1919 einen Kapitelentwurf über Spittelers familiäre 
Hintergründe und frühen Jahre mit dem Titel In der Heimat vorlegt, entwickelt Spit-
teler in einem Brief vom 6. Mai 1919 eine ausführliche Kritik am Manuskript. Wäh-
rend er Einzelnes lobt, moniert er vieles und bringt zahlreiche Ergänzungen an, 
schreibt also quasi in Teilen seine eigene Biografie; seine Antwort umfasst gute 20 Sei-
ten (SLA-Fraenkel-D-1-B-1-FRAE). Fränkel hat das Manuskript in der Folge ausführ-
lich überarbeitet (vgl. SLA-Fraenkel-A-2-i-MAN). Solch kritische Rückmeldungen 
mögen Fränkel weiter gehemmt haben.



160 joanna nowotny

ten und dadurch Ausgestoßenen erschreiben. Insofern gilt für Fränkel durch-
aus, was Heine in Bezug auf Lessing schreibt, dessen Polemiken wie ein »Jung-
brunnen« gewirkt hätten,89 da er mit jedem »Kampf« die »Talente, Kenntnisse 
und Kräfte derjenigen Männer erbte, die er im Zweykampf erschlug« (wobei 
Fränkel seinen Gegnern jegliches Talent absprach).90 Polemik kann ein Elend 
sein, sie kann als aufgezwungen, zeitintensiv und zermürbend erlebt werden – 
durch ihre Affektivität verspricht sie aber gleichzeitig einen Lustgewinn und sie 
kann als hoch produktive Form an die Stelle von Werken treten, die eben nicht 
geschaffen werden (können).

VI. Rhetorik und Ausgrenzung

Polemiken sind eine fundamental zwiespältige Textsorte. Einerseits sollen sie 
überzeugen und fallen damit unter die impliziten Regeln, die in unseren Gesell-
schaften jeder Debatte unterlegt sind, mit einer Präferenz für vermeintlich 
›sachliche‹ Argumentation. Andererseits sind sie zutiefst affektiv, und sie sollen 
unterhalten, was am besten durch Zuspitzung, Ironie, Pathos und andere rheto-
rische Strategien erreicht wird, die Fränkel bestens beherrscht. Prodesse et delec-
tare – der berühmte Wahlspruch, abgeleitet aus der Ars Poetica des Horaz, trifft 
auf diese mediale Form besonders zu. Gerade die elaborierte Form von Fränkels 
Beiträgen macht den vermeintlichen »Professorenzank«91 zum medialen Ereig-
nis, zu einem »richtige[n] Spitteler-Nachlaß-Krieg […], voll der Hitze, die lite-
rarische Fehden so auszuzeichnen pflegt.«92

Fränkel hoffte auf einen Befreiungsschlag durch seine scharfzüngigen, elo-
quenten, philologisch untermauerten Polemiken, wurde aber instrumentalisiert. 
Sein polemisches Schreiben wurde als Unterhaltung konsumiert, die Erregung 
wurde durch immer neue Wortmeldungen hochgehalten, Fränkel wurde vorge-
führt als gewitzter, aber auch impertinenter und schrulliger Querulant. Die Re-
daktion erhält im Verlauf der Debatte »Zeugnisse für eine steigende Spannung 
und Anteilnahme«:93 Man konsumierte Fränkels Polemiken mit Lust und ver-
wendete sie perfiderweise zugleich gegen ihn. Von Faesi bis zur Bund-Redak-
tion, in Briefen und publizierten Texten werfen ihm alle wieder und wieder vor, 

89	 Windfuhr, Heine als Polemiker, S. 60.
90	 Heine, Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland, S. 73.
91	 Um den Nachlaß Spittelers: Schlußwort der Redaktion, in: Der Bund, 8. 2. 1933.
92	 Berner Tagwacht, 17. Februar 1933, von Fränkel unter SLA-Fraenkel-B-4-c-1-BUND 

abgelegt.
93	 Um den Nachlaß Spittelers. Schlußwort der Redaktion.



161polemik und philologie am beispiel jonas fränkels

nicht »sachlich[]«94 zu argumentieren, »unsachliche«95 Schmähreden zu verfas-
sen, sich durch »unsachliche[] Ausfälle« »neue Polemiken« einzuhandeln.96 Mit 
solchen Texten verletze Fränkel die Regeln des gut schweizerischen Anstands: 
Er wolle »Zank […] ins Schweizerhaus« bringen, wirft ihm Faesi an einer Stelle 
explizit vor.97 Die Schweiz, ein Ort der vernünftigen, kühlen Debatte also, die 
gestört wird durch den ›fremden‹ Quertreiber.

Zwei interpretative Rahmen treffen aufeinander: eine geachtete Kunst der 
Polemik, die durch Emotionalisierung, Überzeichnung, literarische Mittel und 
Ähnliches zu überzeugen weiß und ein Diskurs, in dem nur vermeintliche Sach-
lichkeit, Distanziertheit und Neutralität zählt,98 die freilich durch mächtige In-
dividuen oder ein Kollektiv auch dort behauptet werden darf, wo sie in formal
ästhetischer Hinsicht gar nicht vorhanden ist. Denn natürlich verwenden auch 
die Gegenartikel zahlreiche polemische Strategien, wie an anderer Stelle aus-
führlicher zu zeigen wäre.99 Kontrovers diskutiert wird nicht Fränkels Arbeit als 
Philologe. Sie wird nur ganz am Rande thematisch, wenn ihm fehlende Pro-
duktivität vorgeworfen wird, da die Spitteler-Biografie ja noch nicht vorliege. 
Seine erwähnten kühnen philologischen Konzepte aber bleiben Außen vor. 

94	 Hugo Marti an Jonas Fränkel, 8. 1. 1933; Marti schreibt, er habe eine »kurze[], sach
liche[] Schlusserklärung« erbeten und stattdessen »einen neuen, breit ausgewalzten 
Angriff« erhalten (SLA-Fraenkel-B-4-c-1-BUND).

95	 Z. B. Um Spittelers Nachlaß (Vorbemerkung der Redaktion, der Verabschiedung Faesis 
vorangestellt), in: Der Bund, 11. 1. 1933. Vgl. auch die Formulierungen in der Presse 
im Rahmen von Fränkels Klage auf Basis des Berichtigungszwangs (vgl. Fn 26): Von 
Fränkels Artikel schreiben sie in Anlehnung an Bund-Chefredaktor Ernst Schürchs 
Votum als einer »unsachlich gehaltene[n] […] Erklärung«, als Text mit »ausgespro-
chen polemische[m] Charakter«. Berner Tagblatt und Oberländer Tagblatt, 17. Feb-
ruar 1933; von Fränkel abgelegt unter SLA-Fraenkel-B-4-c-1-BUND.

96	 Bundredaktion, Antwort auf: Fränkel, Um Spittelers Nachlaß, in: Der Bund, 13. 1. 
1933.

97	 Robert Faesi, Antwort an Jonas Fränkel, in: Der Bund, 4. 1. 1933.
98	 Hier wird durch die Nähe der polemischen Form zur rhetorischen Form des Pathos 

eine Spannung greifbar, die der modernen Wissenschaftsgeschichte und -theorie inhä-
rent ist: »Als rhetorisch verfasste Äußerung kollidiert Pathos bzw. pathetische Rede 
[…] mit jenen Prinzipien, die Wissenschaft als rationale Sachkommunikation bestim-
men und die Geltungsansprüche ihrer Aussagen an begriffliche Eindeutigkeit, Öko-
nomie und Redundanzfreiheit binden«. Dennoch operieren die (Geistes-)Wissen-
schaften auf vielschichtige Weise mit Pathos, selbst dort, wo Akteure dies zu verschlei-
ern suchen. Ralf Klausnitzer, Carlos Spoerhase, Dirk Werle, Ethos und Pathos in den 
Geisteswissenschaften. Forschungsbericht und Problemskizze, in: Ethos und Pathos 
der Geisteswissenschaften. Konfigurationen der wissenschaftlichen Persona seit 1750, 
hg. von dens., Berlin / Boston 2015, S. 13 – 38, hier S. 32, zur Thematik allgemein alle 
Beiträge des Sammelbandes.

99	 Die Verfasserin plant ein Kapitel in der erwähnten Kollektivmonografie zu Fränkel, 
das sich dem Thema ausführlicher annehmen soll (vgl. Fn 10).



162 joanna nowotny

Stattdessen wird Fränkel ad hominem angegriffen. Hier nur ein Beispiel: Faesis 
Antwort an Jonas Fränkel vom 4. Januar 1933 ist voll von polemischen Breitsei-
ten gegen Fränkel, der »nach allen Seiten Schüsse austeil[e]«, aber selber »mit 
Handschuhen angefaßt« werden wolle, und der an »Icheinzigwahn« (»Wortbil-
dung Spittelers«) leide – »Spitteler ist für Fränkel da, nicht Fränkel für Spitte-
ler.« Faesi prägt hier also das Argument, das noch in den Vierzigern im Rahmen 
der Keller-Streitigkeiten gegen Fränkel verwendet wird. Fränkels Walten als 
»Nachlaßhüter« bringe nichts als »Polemik und Konflikt«, und ironisch stellt 
Faesi Fränkel als unzufriedenen Streithahn dar: »Ein unverständliches Pech hat 
dieser Herr Fränkel, immer von literarischen Streithähnen überfallen, als sanfter 
Märtyrer von fletschenden ›Nachlaßhyänen‹ umzingelt zu werden!« Nach die-
sen Tiraden freilich zieht sich Faesi elegant auf den Standpunkt der Objektivität 
zurück: »Der maßlose und beleidigende Ton meines Gegners soll mich jedoch 
auch jetzt nicht zu Ungerechtigkeiten gegen ihn verführen.« Auch die Paratexte 
der Bund-Redaktion markieren zwar sprachlich höchste Neutralität (die »un-
eingeschränkte[] Debatte […] nach verschiedenen Seiten hin« diene einer »Ab
klärung«),100 intervenieren aber oft und zum Schluss ganz offen gegen Fränkel.

Die Forschung zu Polemiken unterscheidet gerne zwischen zwei unterschied-
lichen Funktionen in Bezug auf die Öffentlichkeit – Polemik als Medium der 
Wahrheitsfindung, als Erkenntnis fördernden Streit, der das Publikum zum ra-
tional abwägenden Urteilen bringen soll, versus Polemik als Strategie der Emo-
tionalisierung, die das Publikum zur »soziale[n] Exkommunizierung« des ›Geg-
ners‹ anstacheln soll.101 Die Polemik gegen Jonas Fränkel zeigt, dass beide Funk-
tionen wunderbar Hand in Hand gehen können, wenn dem ›Gegner‹ Emotio-
nalisierung vorgeworfen wird, während man selber so tut, als betreibe man neu-
trale Wahrheitsfindung. Im rhetorischen Krieg sind alle Mittel erlaubt, und die 
Öffentlichkeit praktiziert auf Basis solcher medialer Darstellungen Ein- und vor 
allem Ausschlüsse, die »ein gesteigertes Gefühl von Zugehörigkeit« versprechen; 
»beim Verstoßen fühlt man sich so recht geborgen.«102 Fränkel wird als Polemi-
ker zugleich vorgeführt und verstoßen, denn wenn die impliziten und expliziten 
Diskursregeln gegen einen Einzelnen gekehrt werden, nützt alle »Schärfe, […] 
Treffsicherheit« und »argumentative[] Virtuosität« nichts – wer polemisiert, hat 
schon verloren.

100	 Um Spittelers Nachlaß. Vorbemerkung der Redaktion, in: Der Bund, 20. 1. 1933.
101	 Andreas Stuhlmann, »Die Literatur – das sind wir und unsere Feinde«. Literarische 

Polemik bei Heinrich Heine und Karl Kraus, Würzburg 2010, S. 56. Vgl. zum unter-
schiedlich konzipierten Publikum einer Polemik auch Elke Dubbels, Andrea Schütte, 
Einleitung, in: Polemische Öffentlichkeiten. Zur Geschichte und Gegenwart von 
Meinungskämpfen in Literatur, Medien und Politik, S. 7 – 20, hier v. a. S. 7 f.

102	 Von Matt, Grandeur und Elend, S. 42.



ROLAND BERBIG

HINÜBERGEHEN IN DIE OSTZONE.  
INGEBORG BACHMANN UND DIE DDR

Hans Höller zugeeignet

Abstracts

Über die Kontakte Ingeborg Bachmanns zur DDR wissen wir bisher wenig. Diese kleine 
Studie trägt die Spuren, die sich finden lassen, zusammen und bietet einen chronologi-
schen Überblick. Ehe sich Bachmann auf die kulturpolitischen Besonderheiten in der 
DDR einließ, holte sie bei Heinrich Böll Erkundungen ein. Während ihrer Berliner Zeit 
Anfang der 60er Jahre reiste sie wiederholt nach Ostberlin und schloss dort persönliche 
Bekanntschaften. Der Literaturwissenschaftler Hans Mayer hatte sie bereits 1960 zusam-
men mit Peter Huchel und Hans Magnus Enzensberger an die Leipziger Universität einge-
laden. Sie lernte den Dichter Johannes Bobrowski kennen und nahm an dessen Begräbnis 
teil. Aufschlussreich ist, welche Texte von ihr in welchen DDR-Publikationen erschienen 
und auf welche Weise sie als Autorin der DDR-Leserschaft präsentiert wurde. Dass sie ihr 
großes Gedicht Böhmen am Meer zuerst in einer Auswahl des Aufbau Verlages veröffent-
lichte, verdient Aufmerksamkeit wie die Würdigungen nach ihrem Tod.

We know little about Ingeborg Bachmann‘s contacts with the GDR. This short study com-
piles the traces that can be found and offers a chronological overview. Before Bachmann 
became involved in the cultural and political peculiarities of the GDR, she sought informa-
tion from Heinrich Böll. During her time in Berlin in the early 1960s, she travelled repeat-
edly to East Berlin and made personal acquaintances there. The literary scholar Hans 
Mayer had already invited her to Leipzig University in 1960, together with Peter Huchel 
and Hans Magnus Enzensberger. She met the poet Johannes Bobrowski and attended his 
funeral. It is revealing to see which of her texts appeared in which GDR publications and 
how she was presented to GDR readers as an author. The fact that she first published her 
great poem Böhmen am Meer (Bohemia by the Sea) in a selection by Aufbau Verlag de-
serves attention, as do the tributes paid to her after her death.

Der Gegenstand dieses Beitrags hat bisher nahezu keine wissenschaftliche Auf-
merksamkeit gefunden.1 Er liegt nicht auf der Hand, nichts an ihm scheint 

1	 Dieser Aufsatz verdankt seine Entstehung der internationalen Tagung »In Beziehungs-
netzen. Formen des Miteinanders bei Ingeborg Bachmann«, die in Salzburg vom 19. bis 
zum 22. Juni 2024 in Kooperation der Universitäten Basel und Salzburg stattfand. 
Ganz ausdrücklich zu danken ist allen Rechtsträgern für ihre Abdruckgenehmigung, 
allen voran den Bachmann-Erben, dem Piper-Verlag und Heinz Bachmann im Beson-
deren. Mein herzlicher Dank gilt Dr. Irene Fußl-Pidner (Literaturarchiv Salzburg, Mit-

© 2026 Roland Berbig, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83536069-007 | CC BY-NC-ND 4.0

https://doi.org/10.46500/83536069-007


164 roland berbig

zwingend. Von schmerzlichem Forschungsdefizit indes spricht, wer Rechtferti-
gungsdruck verspürt. Ist die DDR auch nicht zu einer Fußnote der Geschichte 
heruntergeschrumpft, wie Stefan Heym März 1990 prophezeit hatte,2 mangelt 
es an handfesten Indizien, Bachmanns Verbindung zu ihr ergiebig an- oder aus-
zuleuchten. Eingeweihten fallen wenige Stichwörter ein (etwa Veröffentlichun-
gen dort), nichts, so der vorherrschende Eindruck, Nennenswertes. Einzige 
Ausnahme, die es in biographische Überblicke geschafft hat: eine Veranstaltung 
an der Leipziger Universität Ende März 1960. Sie war von dem Literaturwissen-
schaftler und dortigen Professor Hans Mayer initiiert und in die Tat umgesetzt 
worden. Er hatte neben Hans Magnus Enzensberger, Stephan Hermlin und Pe-
ter Huchel Ingeborg Bachmann eingeladen, einiges aus ihrer Lyrik in seinem 
Hörsaal 40 zu lesen und in einem Seminar gemeinsam mit dem aus Tübingen 
angereisten Walter Jens deren Interpretierbarkeit diskutieren zu lassen. Diese 
Einladung samt ihren Folgen wurde zu einem Literaturereignis und ging ein in 
die legendäre Geschichte dieses exklusiven akademischen Ortes. In seinen Erin-
nerungen erzählt Mayer davon, pointiert und weitgehend auf Bachmann zuge-
schnitten.3 Schon deren Anreise mit dem Auto aus München, wo sie damals 
lebte, ohne DDR-amtliche Genehmigung hatte für Aufregung gesorgt, ein, 
recht besehen, unnötiges Wagnis. Doch, schreibt Mayer, »Undine kann aber 

herausgeberin der Salzburger Ingeborg Bachmann Werkausgabe), die umsichtig bei der 
Materialbeschaffung half. Dr. Hannah Markus habe ich für sorgsame erste Lektüre, Fe-
lix Latendorf, der kurzfristig mit nötigen Scans behilflich war, DLA Marbach. A: Piper, 
Reinhard Verlag. Verlagsarchiv. Korrespondenz Nr. Hs. 1998.0005 und Emira Don
lagic (Institut für deutsche Literatur der Humboldt-Universität Berlin) für Recherche-
hilfe. Dabei unterstützend waren auch Dr. Julia Frohn (Humboldt-Universität / Berlin), 
Dr. Konstantin Ulmer (Universität Hamburg) und  – wie seit Jahr und Tag  – Dorit 
Krusche (DLA Marbach). Nicht vergesse ich die freundliche Zuwendung auf der Salz-
burger Tagung von Dr. Michael Hansel (Österreichisches Literaturarchiv der Österrei-
chischen Nationalbibliothek / Wien), der auch in schwieriger Lage mit Auskünften half, 
Dr. Katharina Herzmansky (Kuratorin des Bachmann-Hauses / Klagenfurt), Dr. Renate 
Langer (Universität Salzburg) und Dr. Marlen Mayrhofer (Universität Salzburg).

Sigrid Töpelmann, Zur Rezeption Ingeborg Bachmanns in der DDR. In: Ingeborg 
Bachmann. Neue Beiträge zu ihrem Werk, hg. von Dirk Göttsche u. Hubert Ohl (Hg.), 
Würzburg 1993, S. 37 – 51. Der Beitrag entstand für die Tagung: Ingeborg Bachmann. 
Neue Beiträge zu ihrem Werk. Internationales Symposion Münster 1991.

2	 Stefan Heym, Die DDR eine Fußnote in der Weltgeschichte, in: RIAS-Monitor-Dienst 
Nr. 16 vom 18. März 1990, S. 8.

3	 Hans Mayer, Ein Deutscher auf Widerruf. Erinnerungen II. Frankfurt am Main 1984, 
S. 232 – 235. »Der Hörsaal war überfüllt, man übertrug in andere Auditorien.« (S. 234) 
Nach dem Seminar am Folgetag entstand eine Fotografie, die zusammen mit einem 
kurzen Text in der Universitätszeitung abgedruckt wurde  – die einzige ostdeutsche 
Pressemitteilung von dem Ereignis.



165﻿

zaubern. Das hatten wir nicht bedacht.«4 Enzensbergers Fazit nach dieser DDR-
Reise, »daß man schließlich glaubt was in der frankfurter allgemeinen zeitung 
steht«,5 war unmissverständlich. Teilte es Bachmann? Bekam sie, ganz wie 
Enzensberger, »zwei nächte lang anonyme anrufe […] mit drohungen des terro-
risten-nachwuchses«,6 weil sie nach Leipzig gefahren war?7 Und wurde es auch 
ihr »viel schwerer […], etwas über dieses land [gemeint war Deutschland] zu sa-
gen«, weil ihr wie dem Freund »die sprache davon […] so durchlöchert [war], 
daß einem die konjunktionen fehlen«?8 Vergleichbare Kommentare von ihr feh-
len. Als mitteilsamste Quelle erwies sich einmal mehr das Archiv der Staats
sicherheit. Aus der Feder des GI (Geheimen Informanden) »Lorenz«9 ist ein 
»Frl. Bachmann« nur beiläufig erwähnender Bericht über die Lesung und das 
Abendessen bei Mayer überliefert. Die Parteileitung der SED-Grundorganisa-
tion Germanisten Leipzig schätzte »die Ergebnisse des Symposions als wertvoll 
für die Einflußnahme auf die humanistischen Kräfte in Westdeutschland ein« 
und war mit der Wahrnehmung der DDR »durch die westdeutschen Gäste« 
sehr zufrieden.10

Darüber hinaus blieb das Blatt über Bachmanns Beziehungen in die DDR 
im Wesentlichen unbeschrieben. Zu Recht? Gab es nicht mehr, was vertiefende 
Aufmerksamkeit verdiente? Oder fehlte der thematisch fixierten Bachmann-
Forschung ein zwingender Anreiz? War man unsicher, wo der Hebel anzusetzen 
sei, um Gewichtiges ans Licht zu bringen? Das mag sein. Doch die Leerstelle ist 
zweifelsfrei. Einmal entdeckt, gilt es, sie zu füllen und das Wagnis einer 

	 4	 Vgl. Hans Mayer, Ein Deutscher auf Widerruf. Erinnerungen, Bd. 2, Frankfurt am 
Main 1984, S. 234.

	 5	 Hans Magnus Enzensberger an Ingeborg Bachmann, 7. April 1960, in: »schreib alles 
was wahr ist auf«. Ingeborg Bachmann / Hans Magnus Enzensberger. Der Briefwech-
sel, hg. von Hubert Lengauer. München, Berlin, Zürich 2018, S. 77.

	 6	 Hans Magnus Enzensberger an Ingeborg Bachmann, 11. April 1960, in: Ingeborg 
Bachmann / Hans Magnus Enzensberger. Der Briefwechsel, S. 78.

	 7	 Vgl. Dieter Burdorfs Beitrag auf der Salzburger Tagung Juni 2024 »Zwei verschiedene 
Sprachen? Bachmann und Enzensberger in Leipzig 1960« (erscheint demnächst).

	 8	 Hans Magnus Enzensberger an Ingeborg Bachmann, vermutlich 17./18. April 1960, 
in: Ingeborg Bachmann / Hans Magnus Enzensberger. Der Briefwechsel, S. 79 – 80.

	 9	 Dahinter verbirgt sich der Literaturwissenschaftler Werner Schubert (1925 – 2009), 
der – nach einer Professur an der Karl-Marx-Universität Leipzig – von 1982 bis zu sei-
ner Pensionierung 1990 Generaldirektor der Nationalen Forschungs- u. Gedenkstät-
ten der klassischen deutschen Literatur in Weimar war.

10	 Hans Dahlke, Informationsbericht der Parteileitung der SED-Grundorganisation 
Germanisten, 6. April 1960. Sächs.StA Leipzig. Nr. IV/7 /128 /008. Zit. nach: Der Fall 
Hans Mayer. Dokumente 1956 – 1963, hg. u. kommentiert von Mark Lehmstedt, 
Leipzig 2007, S. 272.



166 roland berbig

Rundum-Recherche mit unsicherem Ausgang einzugehen. Schon die ersten 
Stichproben ermutigten und weiteten den Blick. Als einiges Material, das die 
Präsentation erlaubte, beisammen war, blieb nur die Frage nach der Weise, es 
vorzustellen: systematisch oder historisch? Die Entscheidung fiel auf die Chro-
nologie, nüchtern, frei von Spekulation und konzentriert auf Belegbares und 
Bezeugtes.

1

Ende August 1956 wandte sich Ingeborg Bachmann an Heinrich Böll. Das An-
liegen, das das Schreiben beinahe ausschließlich bestimmt, knüpfte an ein Ge-
spräch bei Böll in Köln an »über die ostdeutschen Intellektuellen, auch über die 
Begegnung mit den Berlinern damals im Mai vergangenen Jahres«.11 Sie habe in 
diesem Herbst vor, nach West-Berlin zu fahren, und möchte »sehr gerne […] 
einmal hinübergehen in die Ostzone, […]. Bis jetzt habe ich ja nicht den ge-
ringsten Kontakt mit irgend jemand gehabt, schon weil ich ja nie in Deutsch-
land gelebt habe etc.« Man schicke ihr von dort neuerdings eine Zeitschrift zu. 
Sie nannte den Absender – Bernhard Seeger, Jahrgang 1927, Soldat, Neulehrer, 
Lektor und seit 1953 freier Schriftsteller –, nicht aber den Titel des Periodikums. 
Wissen wollte sie, was Böll von einem solchen »Einzelbesuch ohne Absicht und 
ohne Vorurteil« halte. Besonderes stelle sie sich nicht darunter vor, auf ein Ge-
spräch, das es ja sowieso kaum noch gebe, »weder da noch dort«, rechne sie 
nicht. Sie wolle »trotzdem mit ihnen reden«. Ängstlich sei sie nicht »wegen et-
waigen Missverständnissen, aber ich wüsste gerne, ob ich mich sinnlosen Miss-
verständnissen aussetze.«12 Die von ihr in diesem Brief erwähnte Berliner Begeg-
nung aus dem Vorjahr 1955 bedarf eines erklärenden Wortes. Vom 13. bis zum 
15. Mai 1955 hatte die Gruppe 47 im Haus am Rupenhorn im Westberliner 
Ortsteil Westend (Bezirk Charlottenburg-Wilmersdorf ) getagt. Im Bericht des 
Regensburger Tages-Anzeigers, verfasst von Peter Hornung, findet sich der Fin-
gerzeig auf das von Bachmann Angespielte. Nach den drei Arbeitstagen sei es, 
nach Empfängen im Fernsehstudio des SFB und in der Redaktion der Zeit-

11	 Ingeborg Bachmann an Heinrich Böll, 25. August 1956, in: »Was machen wir aus un-
serem Leben?« Ingeborg Bachmann / Heinrich Böll. Der Briefwechsel, hg. von Renate 
Langer, Köln, München, Berlin 2025, S. 126 – 127. Die Redaktion der Salzburger 
Bachmann Edition und die Herausgeberin waren so freundlich, mir Einsicht in den 
Briefwechsel zu gewähren. Dafür an dieser Stelle einen zusätzlichen Dank.

12	 Ingeborg Bachmann an Heinrich Böll, 25. August 1956 .



167﻿

schrift Monat, zu einem privaten Treffen der Tagungsteilnehmer »in einem sehr 
gemütlichen Weinlokal« gekommen:

Und hier fanden sich auch die SED-Schreiber Stephan Hermlin und Bodo 
Uhse ein. Stephan Hermlin (genannt der schöne Stephan) gab sich betont 
westlich und gelockert, während sein kleiner Trabant Uhse nach jedem Satz 
ängstlich sein Spitzmausgesicht umhergehen ließ. Heinrich Böll verwickelte 
Stephan Hermlin in ein konkretes literarisches Gespräch, dem sich Hermlin 
aber sofort entzog, als es für ihn unangenehm wurde. Dafür kramte er dann 
seine politischen Schlagworte aus. Doch er hatte Pech. Es saßen ihm nicht 
allein unorientierte Schriftsteller gegenüber, sondern auch Gerhard Löwen
thal vom SFB, der sofort mit für Hermlin äußerst unangenehmen Tatsachen 
kontra gab. Zwischen den beiden Fronten kam es zu keiner Verständigung, 
konnte es zu keiner kommen. Hier spiegelte sich innerhalb des Treffens der 
Gruppe 47 die ganze deutsche Tragik, die in der geteilten Stadt Berlin am 
reinsten zum Ausdruck kommt.13

Der journalistische Boulevardton, bis ins Denunziatorische gattungsgerecht, ist 
im Ohr zu haben, um die Schärfe des politischen Ost-West-Zusammenstoßes 
zu vergegenwärtigen. Bereits im Jahr zuvor war es am Rande der Herbsttagung 
1954 auf der Burg Rothenfels zu einer heftigen Kontroverse zwischen den ehe-
maligen Freunden Günter Eich, jetzt in Niederbayern lebend und mit Ingeborg 
Bachmann befreundet, und Peter Huchel, jetzt Herausgeber der in Ostberlin er-
scheinenden Kulturzeitschrift Sinn und Form, gekommen, bei dem sich beide 
Seiten opportunistisches Verhalten unter deutschen Diktaturen vorgeworfen 
hatten.14 Der ungemütliche Maiabend im gemütlichen Weinlokal 1955 hatte 
sich eingehakt, er war symptomatisch gewesen und hatte vorgeführt, wie Not-
wendigkeit und Bedürfnis eines Ost-Kontaktes dissonant zusammenklangen.15 
Böll, Bachmanns Gewährsmann und Informationsinstanz, hatte sein Unbe
hagen am Gesprächsverlauf keine Ruhe gelassen. September 1955 hatte er es ge-
genüber Hermlin noch einmal angesprochen: »ich hätte Ihnen gern mehr, mehr 

13	 Zit. nach: Die Gruppe 47. Bericht Kritik Polemik. Ein Handbuch hg. von Reinhard 
Lettau, Neuwied, Berlin 1967, S. 110.

14	 Vgl. Helmut Böttiger, Die Gruppe 47. Als die deutsche Literatur Geschichte schrieb. 
München 2012, S. 217.

15	 Wolfgang Hildesheimer hatte wenige Tage nach dem Treffen an Hermlin, der ihm ein 
Buch geschickt hatte, geschrieben: »Es hat mir sehr leid getan, daß es an dem Abend 
in Berlin nicht mehr zu einem Gespräch gekommen ist. Ich war sehr ungehalten dar-
über, daß so viele ungeladene Gäste gekommen waren. –« Wolfgang Hildesheimer an 
Stephan Hermlin, 28. Main 1955, in: Briefe an Hermlin, hg. von Silvia Schlenstedt. 
Berlin, Weimar 1985, S. 46.



168 roland berbig

Böses gesagt, doch wollte ich es«, so fuhr er fort, »in Gegenwart des Tribunals 
nicht und außerdem auch deshalb nicht, weil Sie – lachen Sie nicht über soviel 
altmodische Attitüde – als ein Gast eingeladen waren, mit uns zu sprechen.«16

Wir wissen nicht, was Böll Bachmann bei ihrer Kölner Begegnung berichtet 
hatte. Wie gut kannte er die, mit denen er bei Wein und Schlagabtausch ge
sessen hatte? Zum »Tribunal« gehörte gewisslich Gerhard Löwenthal (1922 – 
2002), der, jüdischer Herkunft (seine Großeltern wurden deportiert und ermor-
det, er selbst war zeitweise im KZ Sachsenhausen inhaftiert), nach kurzem Stu-
dium in Ostberlin studentisches Gründungsmitglied der Freien Universität ge-
wesen war und seit 1951 stellvertretender Programmdirektor der Sender RIAS 
und SFB mit dem erklärten Ziel, »die DDR zu destabilisieren«.17 Hans Werner 
Richter, der Initiator der Gruppe 47, moderierte gezügelt. Bodo Uhse hielt in 
seinem Tagebuch fest, dass Richter  – den er bei früherer Gelegenheit »aufs 
unerfreulichste« erlebt hatte (»reizbar, unfreundlich, wachsam und fast zum 
Krakeel bereit«), zwar »einen anderen Ton zu erzwingen« suchte, dass das Ge-
spräch aber »freundschaftlich« gewesen sei.18 Wusste Böll, dass Hermlin (1915 – 
1997) aus einer jüdischen, zeitweilig zionistisch orientierten Kaufmannsfamilie 
stammte, dass er sich noch als Schüler einer kommunistischen Widerstands-
gruppe angeschlossen hatte, 1936 nach Palästina ausgewandert und über Frank-
reich ins Schweizer Exil gegangen war? Dass jener Bodo Uhse (1904 – 1963) be-
reits 1927 in die NSDAP eingetreten und jahrelang in der nationalsozialistischen 
Presse engagiert gewesen war, ehe er 1931 ins kommunistische Lager gewechselt 
und gleich 1933 ins politisch engagierte Exil gegangen war, um nach Rückkehr 
1948 in Ostberlin als Chefredakteur der Zeitschrift Der Aufbau und Kulturpoli-
tiker zu reüssieren?

Kaum. Die Frontenlage, die der ›Kalte Krieg‹ im Zeitraffer erzeugte, gab 
nichts auf differenzierte Lebenslinien und deren feingestricktes Fortwirken. 
Aber genau an einem solchen Differenzierungsgrad war Bachmann interessiert. 
Ihre Anfrage lässt daran keine Zweifel, auch wenn jenes »mit ihnen reden« ober-
flächlich klingen mag. Bölls brieflichen Auskünfte übrigens nicht minder. In 

16	 Heinrich Böll an Stephan Hermlin, 22. September 1955, in: Briefe an Hermlin, 
S. 49.

17	 Zit. nach: Zwischen Pop und Propaganda. Radio in der DDR, hg. von Klaus Arnold, 
Christoph Classen, Berlin 2004, S. 212.

18	 Mehr als vom eigentlichen Gesprächsinhalt war Uhse von Ilse Aichinger gebannt, ein 
»schmales, sanftes, fast möchte ich sagen, katholisches Gesicht«. Sie habe »unablässig 
von Leid, Trauer, Sterben« gesprochen habe, so dass er wünschte, dass sich »ihre Neu-
gier […] auf das Helle, auf das natürlich Gesunde richte«. Bodo Uhse, Reise- und Ta-
gebücher II. Gesammelte Werke in Einzelausgaben, hg. von Günter Caspar, Bd. 5, 
Zweiter Halbband. Berlin, Weimar 1981, S. 202.



169﻿

seinem Brief vom 1. September 1956 bekannte er sich dazu, »in gewissen Vor
urteilen stecken« zu bleiben, war verärgert über einen plumpen »›werbenden 
Besuch‹« eines Mitarbeiters der Staatssicherheit und hatte als ausschließlichen 
Rat »Vorsicht«. Er griff das einzige ihm und ihr sichere Indiz für schlüssige Ana-
lysen auf, das Bachmann bereits in ihrem Brief thematisiert hatte: »die Vokabu-
lar-Frage, wie ich sie für mich nenne«,19 die Sprache also. Da ging Böll mit, ja 
ermutigte Bachmann:

[…] und hier wird es einfach […] einen Legitimitätsstreit geben: wer spricht 
und schreibt nun deutsch – – denn es ist ganz gewiss so, dass es zweierlei 
Deutsch gibt. […] vielleicht sollten wir uns ganz drauf beschränken, im Ge-
spräch, zu zitieren, zu fragen – – da kommt nämlich entweder die Agitprop-
Sprache heraus – – oder ein Gartenlaubendeutsch, das wirklich entlarvend 
ist.20

Um sie sattelfest in der Sache zu machen, verwies er Bachmann auf ein Sonder-
heft der Zeitschrift Aufbau vom März 1953. In ihm hatte sich die literarische 
Prominenz der DDR zu Stalins Tod geäußert, in unbedenklicher Verehrung 
und bedenklicher Banalität. Am Schluss seines Briefes kam Böll zu einem, 
wenn nicht dem springenden Punkt: Sollte man in dieser DDR eigene Bücher, 
eigene Texte veröffentlichen? Er selbst hatte sich nach Zögern dafür entschie-
den. Doch war das auch Bachmann zu empfehlen? Fast entsteht der Eindruck, 
dass Böll zu einem Nein tendierte. Warum? Für die Antwort müssen wir noch 
einmal zurück zum Briefauftakt August 1956 und zu seinem Ratschlag zur »Vor-
sicht«. Sein Argument: »aus dem einfachen Grund, weil sie Dich in der DDR 
sehr mögen und Du (es muss gesagt werden) eben ein prominenter Gast sein 
wirst«.21 Wie das, möchte man fragen, wie kam Böll zu dieser Annahme? Wer 
mochte Bachmann »in der DDR sehr« und wen meinte Böll mit »sie«? Er gab, 
mit Blick auf jene »sie« einen Fingerzeig, einen beziehungsreichen: »Der Vers 
»Sieben Jahre später in einem Totenhaus, trinken die Henker von gestern ihren 
goldenen Becher aus«  –  – dieser Vers«, so Böll, werde bei ihren DDR-Ge-
sprächspartnern »Ingeborg Bachmann sein«.

Dieser Vers steht in dem Gedicht Früher Mittag, das, wie die Herausgeberin 
der Salzburger Bachmann-Ausgabe Irene Fußl kommentiert, »auch heute noch 
eines der bekanntesten Gedichte Bachmanns«22 sei. Die Dichterin hatte es zu-

19	 Ingeborg Bachmann an Heinrich Böll, 25. August 1956 .
20	 Heinrich Böll an Ingeborg Bachmann, 1. September 1956 .
21	 Ebd.
22	 Ingeborg Bachmann, Die gestundete Zeit. Gedichte, hg. von Irene Fußl, mit einem 

Vorwort von Hans Höller. München, Berlin, Zürich 2023, S. 189.



170 roland berbig

erst unter dem Titel Sieben Jahre später im November 1952 im NWDR gelesen, 
gedruckt wurde es  – ohne Titel  – in der Dezemberausgabe der Frankfurter 
Hefte desselben Jahres, ehe es dann, nach weiterer Bearbeitung, im Band Die ge-
stundete Zeit 1953 erschienen war. Es begründete die einsetzende positive Rezep-
tion der Dichterin in der DDR. Inwiefern? Mitte der fünfziger Jahre war »die 
gegenseitige Abschottung« im politisch-kulturellen Raum schon so vollständig, 
heißt es im Begleitband zur Ausstellung Konstellationen. Literatur um 1955, 
dass man »einander kaum mehr« wahrnahm. Allerdings sei »die westdeutsche 
Literatur im Osten aufmerksamer verfolgt« worden »als umgekehrt die ostdeut-
sche im Westen.«23 Gemünzt auf unseren Gegenstand ist zu fragen: War der 
von Böll zitierte Vers Bachmanns im Osten bekannt oder war er schon Opfer 
jener Abschottung? Überzeugen kann nur ein gültiges Zeugnis: Das findet sich 
in der Tat – und es findet sich nachgerade wünschenswert kontextualisiert, lo-
kalisiert und personalisiert. Dafür müssen wir noch einmal zurück in das Jahr 
1954. Vom 4. bis zum 7. Juli jenes Jahres trafen sich auf der Wartburg bei Eise-
nach etwa 120 Schriftstellerinnen / Schriftsteller aus Ost und West, um unter der 
Überschrift Vom Brückenschlag des Wortes die kulturelle Einheit in Deutsch-
land zu beschwören. Einer der Redner war Stephan Hermlin gewesen. Äußerst 
polemisch hatte er die Bundesrepublik und die sich vollziehende militärische 
Westbindung attackiert, die die eklatante Schuldfrage verdränge und die natio-
nale Trennung vollziehe. Dann ließ Hermlin einen rhetorisch-pointierten 
Schwenk erfolgen:

Während die Massenmörder von Witebsk und Kiew Ministerposten in Bonn 
bezogen oder zu strategischen Konferenzen in Rocquencourt24 eintrafen, 
schrieb Ingeborg Bachmann ihre Verse:

Sieben Jahre später
fällt es dir wieder ein,
am Brunnen vor dem Tore,
blick nicht so25 tief hinein,
die Augen gehen dir über.
Sieben Jahre später,
in einem Totenhaus,

23	 Konstellationen. Literatur um 1955. Eine Ausstellung des Deutschen Literaturarchivs 
im Schiller-Nationalmuseum Marbach am Neckar. 13. Mai bis 31. Oktober 1995, 
Marbach am Neckar 1995, S. 14.

24	 Dort befand sich in den ersten Jahren das Hauptquartier der Alliierten Mächte in Eu-
ropa.

25	 Bei Bachmann heißt es »zu«. Vgl. Ingeborg Bachmann, Die gestundete Zeit, S. 37.



171﻿

trinken die Henker von gestern
den goldenen Becher aus.
Die Augen täten dir sinken.26

Einige Monate vergingen, bis dieser Text der Rede mit Bachmanns Versen in 
der Ostberliner Wochenzeitung Sonntag abgedruckt wurde, Ende Mai 1955. Im 
Februar war die Bundesrepublik der NATO beigetreten und die DDR im Mai 
des Jahres dem Militärbündnis der Warschauer Vertragsstaaten. Die politische 
Profilbildung zweier deutscher Staaten gewann an Schärfe, an Abgrenzendem. 
Der Historiker Gerd Dietrich konstatiert: »Die deutsche Teilung war 1955 
vollzogen.«27 Bachmann bestand zehn Jahre später darauf, keinerlei politische 
Intention mit diesem bald weite Kreise ziehenden Gedicht verfolgt zu haben. 
Mit der deutschen Teilung, beteuerte sie, habe es nichts zu tun, »sondern mit 
meinem ersten Eindruck von Deutschland, das ich sieben Jahre nach dem Krieg 
kennengelernt habe. […]«28 Hermlin hätte also nicht mit ihrer Billigung und 
schon gar nicht mit ihrem Beifall rechnen dürfen.

Anders lag es mit der Aufmerksamkeit, die diese Verse bei einem anderen in 
der DDR lebenden Dichter gefunden hatten: Bertolt Brecht. Die Schauspiele-
rin Käthe Reichel hatte Brecht von einem Theatergastspiel in Frankfurt am 
Main die Erstausgabe von »Die gestundete Zeit« in der Reihe studio frankfurt 
mitgebracht. Im Spätsommer oder Herbst 1954 lasen sie in Buckow zusammen 
die Verse, und Brecht stand nicht an, mit »Fliederrot« in dem Band herumzu-
wirtschaften. Im Gespräch mit Gerhard Wolf, der dieser Kuriosität 1981 auf den 
Grund gegangen ist, kommentierte Reichel: »Du siehst, es ist nicht allzuviel 
stehengeblieben von den Gedichten, eben von manchem Gedicht nur Zeilen 
am Anfang, dann eine am Schluß …«.29 Von Früher Mittag ließ Brecht nur die 

26	 Stephan Hermlin, Not und Hoffnung der deutschen Literatur. Rede anläßlich des 
zweiten gesamtdeutschen Schriftstellertreffens auf der Wartburg, in: Sonntag. Wo-
chenzeitung für Kultur, Politik, Kunst und Unterhaltung vom 22. Mai 1955. Zit. 
nach: Stephan Hermlin, Äußerungen 1944 – 1982. Berlin, Weimar 1983, S. 181.

27	 Vgl. Gerd Dietrich, Kulturgeschichte der DDR. Göttingen 2019, S. 614.
28	 Ingeborg Bachmann an Kurt Morawietz, 31. Juli 1965. Zit. nach: Ingeborg Bach-

mann, Die gestundete Zeit, S. 191.
29	 Käthe Reichel-Zitat in: Gerhard Wolf, An einem kleinen Nachmittag. Brecht liest 

Bachmann. Zit. nach: Gerhard Wolf, Wortlaut Wortbruch Wortlust. Dialog mit 
Dichtung. Aufsätze und Vorträge. Leipzig 1988, S. 113. Vgl. dazu: 1898  |  Bertolt 
Brecht | 1998. »… und mein Werk ist der Abgesang des Jahrtausends«. 22 Versuche, 
eine Arbeit zu beschreiben, zusammengestellt u. kommentiert von Erdmut Wizisla. 
Ausstellung in der Akademie der Künste, Berlin 25. Januar bis 29. März 1998. Berlin 
1998, S. 147 u. 151.



172 roland berbig

beiden mittleren Strophen gelten, eben die von Hermlin gerade beim deutsch-
deutschen Dichtertreffen politisch instrumentalisierten. An »einem kleinen 
Nachmittag«30 habe er den Band zusammengestrichen nach seinen Maßgaben 
und auf sein Maß. Mit »einem radikalen Sprung«, sagte Reichel, »vergesellschaf-
tet er jedes Gedicht von Bachmann«. Er verwandelte es, weiter mit Wolf, »zum 
kausal gedachten Epigramm« und reduzierte es »auf den ›Kausalnexus‹ eines 
Vorgangs«.31 Als Bachmann August 1956 bei Böll Erkundungen einholte, wusste 
sie von all dem nichts. Elf Tage vorher war Brecht gestorben und sein Rang ihr 
unbestritten. Später, als sie von diesem Exemplar in seiner Bibliothek erfuhr, 
signalisierte sie »öfter« Interesse, aber »zugleich scheute sie diese Begegnung« 
(Gerhard Wolf ).32

Ob Bölls Vorsicht-Gebot oder andere Beweggründe im Spiel waren, Inge-
borg Bachmann fuhr 1956 nicht nach Ostberlin. Ihr Problembewusstsein hatte 
ein feines Sensorium. Schon in der Böll-Anfrage erwog sie, ob man »eines Tages 
in zwei verschiedenen deutschen Sprachen spricht und schreibt«, und fragte 
ihn  wie sich selbst: »sollen wir zwei Literaturen bekommen oder bei einer 
bleiben?«33 Was sie ahnte, mauserte sich rasant zu einer Kernfrage, an der sich 
nicht nur die politischen Geister dies- und jenseits der Elbe schieden. Es mutet 
so merkwürdig wie bezeichnend an, dass im selben Jahr Walter Ulbricht, Erster 
Sekretär des Zentralkomitees (ZK) der SED, in seinem »Grußschreiben des ZK 
der SED an die Delegierten des IV. Deutschen Schriftsteller-kongresses«34 die 
These von zwei deutschen Literaturen vor dem Hintergrund der seit 1949 exis-
tierenden zwei deutschen Staaten aufstellte. Sie wird sich bis an das Ende der 
DDR halten – und auch danach kontrovers verhandelt werden. Schon seit 1953 
gab das Bundesministerium für gesamtdeutsche Fragen die Publikation SBZ 
von A bis Z. Ein Taschen- und Nachschlagebuch über die Sowjetische Besat-
zungszone Deutschlands35 heraus, deren erklärtes bundespolitisches Ziel es war, 
»alle Veränderungen in Mitteldeutschland so schnell und so zuverlässig wie 
möglich zu registrieren«.36 Unübersehbar prägte das propagandistische Profil 
dieser Publikation der ›Kalte Krieg‹, dessen unberechenbarem Zugriff sich 
kaum jemand entziehen konnte. Ihm lag eine Wirklichkeits- und Wahrneh-

30	 Käthe Reichel-Zitat in: Gerhard Wolf, An einem kleinen Nachmittag, S. 123.
31	 Gerhard Wolf, An einem kleinen Nachmittag, S. 115.
32	 Ebd. S. 112.
33	 Ingeborg Bachmann an Heinrich Böll, 25. August 1956 .
34	 Abgedruckt in: IV. Deutscher Schriftstellerkongreß, Januar 1956. Protokoll. 1. Teil. 

Berlin 1956, S. 7.
35	 Bonn: Deutscher Bundes-Verlag.
36	 Erich Mende, Vorwort zur zehnten Auflage. Juni 1966 (755.-914. Tausend), o. S.



173﻿

mungsdifferenz zugrunde, deren wandelnde Kraft die Sprache und damit die 
Literatur nachhaltig beeinflusste.37 Unabhängig davon, wie viel Aufmerksam-
keit Bachmann auch fortan dieser Entwicklung und den Debatten darüber 
schenkte, ihre Bemerkungen bezeugen eine klare Sicht.

Dringlicher allerdings, als dieser Frage nach zwei deutschen Sprachen und 
Literaturen weiter nachzugehen, war für Bachmann 1955 /56 aber die Entschei-
dung, in Ostdeutschland zu publizieren oder nicht. Sie entschied sich dafür, 
allerdings nicht mit einer eigenständigen Publikation, sondern im Rahmen 
einer Lyriksammlung, ihr Titel Anthologie 56. Bezeichnender als der Titel ist der 
Untertitel: Gedichte aus Ost und West. Erscheinungsort war der 1946 in Ost
berlin gegründete Verlag Neues Leben, zu dessen ersten Gesellschaftern Erich 
Honecker gehört hatte und der aus dem Umkreis von KPD, dann SED und FDJ 
erwachsen war. Ihr Herausgeber Jens Gerlach, wie Bachmann 1926 geboren, 
hatte sich 1943 zur Waffen-SS gemeldet, war dann aber wegen Wehrkraftzer
setzung in ein Straflager versetzt und nach kurzer US-amerikanischer Kriegsge-
fangenschaft 1946 entlassen worden. 1953 hatte er sich wie Wolf Biermann ent-
schlossen, seine Heimatstadt Hamburg zu verlassen und in die DDR zu wech-
seln. 1953 waren gleich seine beiden Gedichtbände Der Gang zum Ehrenmal 
(Berlin: Rütten & Loening) – mit einem Vorwort des Schriftstellers, Kultur-
funktionärs und Mitglied des Zentralkomitees der SED Kurt Barthel (KuBa)38 – 
und Ich will deine Stimme sein (Berlin: Neues Leben) herausgekommen.

Seiner Sammlung, über deren Zustandekommen nichts bekannt ist, ist ein 
»Zuvor« vorangestellt. Er habe, schrieb Gerlach, »Gedichte aus beiden Teilen 
Deutschlands ausgewählt und nebeneinandergestellt«, weil er wissen wollte, ob 

37	 Vgl. hierzu u. a. Jörg Bernhard Bilke, Planziel Literaturgesellschaft oder Gibt es zwei 
Literaturen?, in: Aus Politik und Zeitgeschichte. Beilage zu Das Parlament, 18. De-
zember 1971, S. 2 – 37; Lothar Jegensdorf, Zwei deutsche Staaten – zwei deutsche Lite-
raturen? Aspekte der literarischen Kommunikation im geteilten Deutschland, in: 
Deutschland-Studien 1985, Heft 91, S. 213 – 237; Jörg Schönert, Identität und Alteri-
tät zweier literarischer Kulturen in der Bundesrepublik und DDR als Problem einer 
interkulturellen Germanistik, in: Das Fremde und das Eigene. Prolegomena zu einer 
interkulturellen Germanistik, hg. von Alois Wierlacher. München 1985, S. 212 – 233; 
Ursula Heukenkamp, Eine Geschichte oder viele Geschichten der deutschen Literatur 
seit 1945? Gründe und Gegengründe, in: Zeitschrift für Germanistik. Neue Folge 1 
(1995) Heft 1, S. 22 – 37.

38	 Barthel (1914 – 1967) war 1933 nach Prag und 1939 weiter nach Großbritannien emi-
griert. 1949 hatte er eine Kantate auf Stalin verfasst. Innerhalb des DDR-Kulturbe-
trieb agierte er in hohen politischen Ämtern aggressiv gegen jede vom parteipolitische 
Kurs abweichende Position und Person.



174 roland berbig

»es eine ostdeutsche und westdeutsche Lyrik«39 gebe. Seine Antwort: »Ja und 
nein.«40

Diese Gedichte wurden geschrieben von jungen Lyrikern sehr unterschied
licher Lebensbereiche, sehr divergierender Weltanschauungen. Ein großer 
Bogen ist ausgespannt; er reicht weit, überdacht viele Farben, Landschaften, 
Menschen. […] Diese Anthologie gibt so, unfreiwillig und selbstverständ-
lich, ein Spiegelbild des gespaltenen, ja, des zwiespältigen Deutschlands. […] 
Die Auseinandersetzung wird kommen, ja, sie hat schon begonnen. Diese 
Sammlung soll sie erleichtern.41

Nahm er auch »in den gesellschaftlichen Entwicklungen der beiden deutschen 
Staaten«42 begründete Unterschiede wahr – in der westdeutschen Lyrik »eine ge-
wisse Überbetonung des formalen Experiments«, in der ostdeutschen »eine 
Überbetonung inhaltlicher Probleme«43  –, bewiesen ihm die Gedichte, »daß 
gute Lyrik überall geschrieben werden kann.«44

Um es nicht bei diesem schlichten Befund zu belassen, nannte er Namen 
und obenan »die Österreicherin Ingeborg Bachmann«.45 Mit ihr wurde die An-
thologie sogar eröffnet. Vier Gedichte hatte Gerlach ausgewählt: »Paris«, »Die 
große Fracht«, »Früher Mittag« und »Große Landschaft bei Wien«, im Nachei-
nander wie in Die gestundete Zeit. Obwohl keine Entscheidung des Rangs, son-
dern des Alphabets verhieß dieser Auftakt der Sammlung Gewicht. Was der ge-
rade 30-jährige Gerlach ausgewählt hatte, hatte Bestand und besteht auch noch 
heute. Sollte Bachmann besorgt gewesen sein, in fragwürdige lyrische Gesell-
schaft zu geraten, war die Sorge unbegründet. Hier müssen wenige weitere Na-
men genügen: Wolfgang Bächler, Annemarie Bostroem, Paul Celan,46 Hanns 
Cibulka, Adolf Endler (ebenfalls ein aus dem Westen in den Osten gewechselter 
Dichter), Franz Fühmann, Helmut Heißenbüttel, Günter Kunert, Heiner Mül-

39	 Jens Gerlach, Zuvor. In: Anthologie 56. Gedichte aus Ost und West, hg. von Jens 
Gerlach, Berlin 1956, S. 5 u. 6.

40	 Jens Gerlach, Zuvor, S. 6.
41	 Ebd., S. 5 u. 6.
42	 Ebd., S. 6.
43	 Ebd., S. 6 – 7.
44	 Ebd., S. 7.
45	 Ihr zur Seite stellte er westlicherseits Paul Celan, der wohl auch kaum als westdeut-

scher Lyriker gelten durfte, und Walter Höllerer sowie östlicherseits Franz Fühmann, 
Peter Jokostra und Günter Kunert.

46	 Von ihm nahm Gerlach diese Gedichte auf: »Leuchten«, »Wo Eis ist«, »Gut«, »In 
memoriam Paul Eluard«, »Schibboleth« und »Inselhin«, bemerkenswerterweise nicht 
die »Todesfuge«.



175﻿

ler, Margarete Neumann, Werner Riegel, Peter Rühmkorf und Paul Wiens.47 
Die beigefügten biographischen Notizen fielen ungleich aus, vermutlich rühr-
ten sie von den Autorinnen / Autoren.48 Die meisten beschränken sich auf 
Schlagworte und Bibliographisches. Bei Bachmann sind Geburtsjahr und -ort 
genannt, das Studium »an mehreren österreichischen Universitäten« wird nicht 
näher bestimmt, genau aber Ort und Gegenstand ihrer Heidegger-Promotion. 
Außerdem werden der Preis der Gruppe 47 und Rom als Lebensort erwähnt. 
Bemerkenswert an dieser Anthologie war ihr dezenter Gestus, der jeden ideo
logischen Tonfall mied. Das Interesse des Herausgebers galt den Personen, ihrer 
»neue[n], eigenständige[n] Persönlichkeit«,49 nicht der Unkultur des Kalten Krie-
ges. Von Bachmann sind keine Reaktionen auf diese kleine 170-seitige ›gesamt-
deutsche‹ Lyrik-Sammlung bekannt. Sie war die einzige Österreicherin in dem 
Buch und, sollte die biographische Anmerkung auf sie zurückgehen, hat dafür 
gesorgt, dass es registriert wurde. Der Herausgeber jedenfalls, wie zitiert, tat es.

2

Am 25. März 1958 meldete Bachmann, mittlerweile in München lebend, Hein-
rich Böll, dass sie »jetzt acht Tage in Berlin gewesen« sei, »zum ersten Mal auch 
in Ostberlin, wo ich Huchel besucht und einiges gesehn habe, aber recht zu-
sammenhanglos natürlich.«50 Huchel war sie schon im Oktober 1957 auf einer 
Tagung zu Literatur und Literaturkritik in Wuppertal begegnet51 und hatte sich 
danach mit »Freude und Wärme« »an die Stunden mit Ihnen«52 erinnert. Sie 
war ihm so gut wie er ihr, dass er ihr nicht nur Sinn und Form-Hefte geschickt, 
sondern sie auch nach Wilhelmshorst eingeladen hatte. »Die Begegnung mit Ih-

47	 Wiens war der einzige Dichter, von dem Gerlach sechs Texte aufnahm.
48	 Nicht durchgängig sind die konkreten Geburtstage genannt, Ausbildungsstationen 

und berufliche Tätigkeiten fallen unterschiedlich ausführlich aus und zuweilen ganz 
fort etc.

49	 Jens Gerlach, Zuvor, S. 7.
50	 Ingeborg Bachmann an Heinrich Böll, 25. März 1958 .
51	 Die Tagung fand vom 11. bis zum 14. Oktober 1957 statt. Bachmann traf dort Hans 

Mayer aus Leipzig. Anwesend waren auch Hans Magnus Enzensberger und Walter 
Jens, die dann alle 1960 an der Leipziger Universität dabei waren. Am 13. Oktober 
1957 hatte man einen gemeinsamen Abend bei Wein verlebt. Vgl. Hub Nijssen, Der 
heimliche König. Leben und Werk von Peter Huchel, Würzburg 1998, S. 290.

52	 Vgl. Ingeborg Bachmann an Peter Huchel, 5. Dezember 1957, in: Peter Huchel. Wie 
soll man da Gedichte schreiben. Briefe 1925 – 1977, hg. von Hub Nijssen, Frankfurt 
am Main 2000, S. 280.



176 roland berbig

nen«, hatte Huchel Februar 1958 geschrieben, »steht mir in so guter Erinnerung, 
dass ich mir nur wünschen kann, Sie machten Ihren Plan wahr, kämen Ende 
Februar nach Berlin und suchten mich auf. […] Ich freue mich sehr auf Ihr 
Kommen!«53 Erst im Frühjahr 1959 konnte Bachmann Huchel im Hubertusweg 
in Wilhelmshorst besuchen, gemeinsam mit Enzensberger.54 Gegenüber dem 
tschechischen Dichter und Nachdichter Ludvík Kundera hatte Huchel danach, 
unter Betonung ihrer österreichischen Herkunft, Bachmann als »fortschrittlich« 
klassifiziert, da »sie gegen den Krieg geschrieben«55 habe. Eine lose Korrespon-
denz war dann der Leipziger Begegnung gefolgt, deren Spärlichkeit eher Hu-
chels zunehmend prekärer Lage als Chefredakteur von Sinn und Form geschul-
det war als Bachmanns Desinteresse.56 Autorin der in Ost und West renom-
mierten Zeitschrift wurde sie nicht, auch nicht in Huchels legendärem letzten 
von ihm zusammengestellten und redigierten Heft (Doppelheft 5 – 6 /1962). Ihre 
Haltung dann gegenüber dem »Fall Huchel« war ungeteilt solidarisch.57 Das 
verstand sich von selbst.

Dass ihre Texte im Osten mit Aufmerksamkeit verfolgt wurden, davon zeugt 
eine weitere Korrespondenz, die mit Johannes Bobrowski. Das »gehört wohl 
zum Besten heutzutage«, heißt es in dessen Brief an Hans Ricke Februar 1957.58 
Er hatte ihre Gedichte über die Anthologie 56 kennengelernt, die er schätzte.59 
Seitdem entging Bobrowski nichts, was Bachmann publizierte. Und ihm ent-
ging auch nicht, als einer seiner Briefpartner – Peter Jokostra (1912 – 2007), ein 

53	 Peter Huchel an Ingeborg Bachmann, 20. Februar 1958. ÖNB LIT Sign. 423/B1650.
54	 Vgl. Peter Huchel an Walter Jens, 9. März 1959 [1958?], in: Peter Huchel. Briefe 

1925 – 1977, S. 313.
55	 Peter Huchel an Ludvík Kundera, 26. März 1959, in: Peter Huchel. Briefe 1925 – 

1977, S. 318.
56	 Vgl. Peter Huchel an Ludvík Kundera, 17. August 1960, in: Peter Huchel. Briefe 

1925 – 1977, S. 347.
57	 Sie war indirekt einbezogen, als Huchel nach seinem politisch motivierten Rauswurf 

aus der Redaktion der Zeitschrift am 15. November 1960 an Celan schrieb, er habe 
»in den letzten Monaten immer wieder an unser langes Nachtgespräch in Wuppertal 
[1957] denken müssen.«, in: Peter Huchel. Briefe 1925 – 1977, S. 381. Huchel nahm 
während seiner Chefredakteurszeit keine Beiträge von Bachmann in Sinn und Form 
auf. Auch zu ihren Lebzeiten erschien kein Text dort.

58	 Johannes Bobrowski an Hans Ricke, 18. Februar 1957, in: Johannes Bobrowski. 
Briefe 1937 – 1965, 4 Bde, hg. von Jochen Meyer. Göttingen 2017, 1. Bd., S. 459.

59	 Noch im April 1960 anlässlich eines Vortrags auf einer Tagung der Kammer für evan-
gelisches Schrifttum in Storkow, empfahl Bobrowski die Sammlung nachdrücklich. 
Vgl. Johannes Bobrowski. Briefe 1937 – 1965, 1. Bd., S. 515 (Kommentar zu Johannes 
Bobrowski an Peter Jokostra, 23. Dezember 1957). Jochen Meyer, der Herausgeber, 
vermutet, dass Bobrowski Mai 1958 beide Gedichtbände Bachmanns besaß (1. Bd., 
S. 562).



177﻿

noch in Halle lebender Lektor und Lyriker60 – ein Gedicht mit dem Titel Elegie 
veröffentlichte, dem als Motto Verse aus Bachmanns Zyklus Psalm vorangestellt 
waren.61 Als Huchel im Frühherbst 1958 auf Ischia Bachmann (mit Frisch) traf, 
erzählte er Bobrowski davon. Beide teilten die Überzeugung von deren poeti-
schem Rang, und Bobrowski zeigte 1959 leise Genugtuung, dass eine solche ›Ze-
lebrität der Lyrik‹ »inzwischen« wisse, »daß ich da bin […]«.62 Er registrierte 
staunend, als mit Ingeborg Bachmann »vor 1 400 Leuten«63 in der Westberliner 
Kongreßhalle die Vorlesungsreihe »Literatur im technischen Zeitalter« begann, 
und er ging – trotz eines »ich weiß noch nicht, was ich dazu sagen soll« – auch 
Bachmanns Schritt in Richtung Prosa mit, als er in Das dreißigste Jahr gleich 
nach dessen Erscheinen 1961 »wunderschöne Partien«64 entdeckte. Der dieses 
Urteil im am Ostberliner Rand gelegenen Friedrichshagen fällte, war bereits auf 
dem Wege, ein namhafter Dichter zu werden, der in Ost wie gleichermaßen, 
wenn nicht noch mehr, in West Anerkennung fand. Am Nachhaltigsten wurde 
Bobrowski im Folgejahr geadelt, als ihm die Gruppe 47 auf ihrer 24. Tagung am 
Wannsee ihren Preis von 7.000 DM zusprach: vor dem Hintergrund der welt-
kriegsgefährlichen Kuba-Krise und der Verhaftung leitender Redakteure des 
Nachrichtenmagazins Der Spiegel, die des Landesverrats angeklagt wurden.65 
»Die Tagung«, schrieb Bachmann an Frisch danach, »war ganz erfreulich, viele 
neue Talente, Untalente  …«66 Kein Wort zu den DDR-Autoren, keins zu 
Bobrowski. Sie hatte wie Aichinger für Bobrowski gestimmt. Und da war es für 
sie nur stimmig, als sie Ende April 1963 mit einem US-amerikanischen Stipen-

60	 Jokostra, der mit drei Gedichten in Gerlachs Anthologie vertreten war, verließ kurz 
nach Veröffentlichung seines Gedichtbandes über Frankreich die DDR.

61	 Es handelte sich um den 4. Teil des Zyklus mit den Zeilen: »In die Mulde meiner 
Stummheit  / leg ein Wort  / und zieh Wälder groß zu beiden Seiten,  / daß mein 
Mund / ganz im Schatten liegt.« Ingeborg Bachmann, Die gestundete Zeit. Gedichte, 
München 1957, S. 39.

62	 Johannes Bobrowski an Peter Jokostra, 21. März 1959, in: Johannes Bobrowski. 
Briefe 1937 – 1965, 2. Bd., S. 45.

63	 Johannes Bobrowski an Max Hölzer, 20. November 1961, in: Johannes Bobrowski. 
Briefe 1937 – 1965, 3. Bd., S. 512.

64	 Johannes Bobrowski an Peter Jokostra, 18. September 1961, in: Johannes Bobrowski. 
Briefe 1937 – 1965, 3. Bd., S. 124.

65	 Vgl. zu dieser Tagung die ausgewählten Zeitungsartikel in: Die Gruppe 47. Bericht 
Kritik Polemik, S. 167 – 179.

66	 Ingeborg Bachmann an Max Frisch, 6. November 1962. Ingeborg Bachmann Max 
Frisch. »Wir haben es nicht gut gemacht.« Der Briefwechsel. Mit Briefen von Ver-
wandten, Freunden und Bekannten, hg. von Hans Höller, Renate Langer, Thomas 
Strässle, Barbara Wiedemann. Koordination: Barbara Wiedemann. München, Berlin, 
Zürich 2022, S. 307.



178 roland berbig

dium nach Westberlin zog, schon im Mai über die Grenze und zu Johannes 
Bobrowski nach Friedrichshagen zu fahren – ungeachtet ihrer gerade überstan-
denen, sie physisch wie psychisch nachhaltig belastenden Operation und den 
Klinikaufenthalten, die offenkundig wesenshafte Veränderungen ausgelöst hat-
ten. Am 11. Mai 1963 begleitete sie der Schweizer Lyriker Walter Gross in die 
Ahornallee 26, »Kaffeetrinken im Garten«, meldete Bobrowski, der dort ein 
kleines, aber gut bürgerliches Haus bewohnte, Lilo Fromm fünf Tage nach der 
Begegnung, ergänzt um ein »war schön«,67 und an Christoph Meckel kommen-
tierte er: »wir haben uns alle gut vertragen.«68 Bei dieser Gelegenheit kam es zur 
Widmung im Prosaband Das dreißigste Jahr: »Für J B von I B | 11 – 5 – 1963 | 
Berlin«.69 Das dezent anklingende Persönliche in ihr findet seine Entsprechung 
in der privaten Lyrikmappe, die sich Bobrowski anlegte, »in der er viele Jahre 
hindurch auf handgeschriebenen Blättern diejenigen deutschen Gedichte sam-
melte, die er vor andern schätzte und die ihm wichtig waren.« Von Ingeborg 
Bachmann waren es: Erklär mir, Liebe, Unterrichtet in der Liebe, Exil, Strö-
mung und Ihr Worte – nicht Früher Mittag.70 Ob Bachmann damals 1963 tat-
sächlich »[w]eitere Besuche gegen Monatsende«71 bei Bobrowski unternahm 
oder nur Gross allein, ist unwahrscheinlich, zumindest unsicher.72 Sicher jedoch 
ist, dass sie bei dieser Gelegenheit den Wunsch äußerte, auch Huchel wieder zu 
besuchen. Bobrowski bastelte an einer Brücke, da sich dessen Lebenssituation 
nach dem politisch motivierten Rauswurf aus der Redaktion von Sinn und 
Form erheblich verschlechtert hatte.73 Ob es allerdings 1963 /64 zu einem weite-

67	 Johannes Bobrowski an Lilo Fromm, 16. Mai 1963, n: Johannes Bobrowski. Briefe 
1937 – 1965, 3. Bd., S. 588.

68	 Johannes Bobrowski. Briefe 1937 – 1965, 3. Bd., S. 593.
69	 Vgl. Dalia Bukauskaite, Kommentierter Katalog der nachgelassenen Bibliothek von 

Johannes Bobrowski. Trier 2006, Eintrag Nr. 84.
70	 Als Buch erschienen – Johannes Bobrowski: Meine liebsten Gedichte. Eine Auswahl 

deutscher Lyrik von Martin Luther bis Christoph Meckel. Mit zehn Wiedergaben 
nach der handschriftlichen Sammlung, hg. von Eberhard Haufe, Berlin 1985, S. 340, 
342, 343, 344 u. 345.

71	 Bobrowski-Chronik. Daten zu Leben und Werk zusammengestellt von Eberhard 
Haufe, Würzburg 1994, S. 75.

72	 Ihr Gesundheitszustand verschlechterte sich rapide. Am 14. Juli 1963 musste sie er-
neut ins Krankenhaus gebracht werden. »Sie ist öfters nicht bei Bewusstsein, muss bei 
Krämpfen im Bett festgehalten werden, wird auch unablässig unter Betäubungsmit-
teln gehalten.« Uwe Johnson an Siegfried Unseld, 21. Juli 1963, in: Uwe Johnson – 
Siegfried Unseld. Der Briefwechsel, hg. von Eberhard Fahlke und Raimund Fellinger. 
Frankfurt am Main 1999, S. 289.

73	 Man habe ihm beim Schriftstellerverband gesagt, dass es für einen solchen Besuch 
einen Vorlauf von sechs Tagen benötige. Johannes Bobrowski an Peter Huchel, 4. Juni 



179﻿

ren Besuch in Wilhelmshorst kam, lässt sich nicht belegen, eher bezweifeln. 
Und sicher ist auch, dass, als Bobrowski völlig überraschend starb und am 
7. September 1965 auf dem Friedrichshagener Friedhof beerdigt wurde, Bachmann 
unter den Trauergästen war. Christoph Meckels Tagebuch bezeugt es: »die 
Bachmann [musste] noch abgeholt und umgezogen werden (sie hatte die fades-
ten, stinkigsten Staubwedel-Pflanzen besorgt) […] Aber die Bachmann war 
eben da (worüber Hannchen [Bobrowskis Frau Johanna] sich freute) […]«.74

3

Feststeht: Zu keinem Zeitpunkt ihres Lebens bewegte sich Bachmann in so un-
mittelbarer Nähe zur DDR wie in der ihr verhassten Berlin-Zeit (März 1963 – 
1965, mit vielen Unterbrechungen). Ihr, der eine Stadt alliierter Teilung vertraut 
war, musste manches wie ein Déjà-vu ihrer ersten Wiener Jahre erscheinen. 
Diese Art Fremdheit war ihr vertraut, aber sie traute ihr nicht über den Weg, 
den zu erkunden sie sich genötigt sah. Sie lernte, wie die Reiseerinnerungen 
von  Adolf Opel zeigen, mit den bürokratisch vertrackten Umständen der 
Stadt  gelassen umzugehen, etwa bei der Erfahrung, als die DDR-Autobahn 
nicht vom Schnee geräumt war und die beiden mit dem Auto gegen eine Leit-
planke prallten:

Im Schritttempo geht es zurück zum Grenzposten: Dort zeigt man Verständ-
nis; der Stempel, der das Visum bereits entwertet hat, wird durchgestrichen, 
so dass es für eine neuerliche Einreise tags darauf noch Gültigkeit behält. 
[…] sie [Bachmann] hält es für möglich, dass der Volkspolizist bei der Pass
kontrolle ihren Namen erkannt haben könnte und sich daher so freundlich 
gezeigt habe; sie hat ja auch in der »DDR« veröffentlicht und in Leipzig Le-
sungen abgehalten – […]75

Man wünscht Bachmann in der Rückschau einen solchermaßen literaturbeflis-
senen Volkspolizisten, indes wird wohl eher die Gunst eines entspannten Gren-

1963, in: Johannes Bobrowski  •  Peter Huchel. Briefwechsel. Mit einem Nachwort 
und Anmerkungen, hg. von Eberhard Haufe. Marbacher Schriften 37. Stuttgart 
1993, S. 30.

74	 Dem Traum folgen. Christoph Meckel und Lilo Fromm im Briefwechsel mit Johan-
nes Bobrowski 1960 – 1965. In Verbindung mit der Akademie der Wissenschaften und 
der Literatur, Mainz hg., kommentiert u. aus Meckels Tagebüchern ergänzt von Jo-
chen Meyer, Mainzer Reihe. Neue Folge; Bd. 21. Göttingen 2024, S. 466.

75	 Adolf Opel, »Wo mir das Lachen zurückgekommen ist …«. Auf Reisen mit Ingeborg 
Bachmann. Mit 33 Abbildungen und Dokumenten, München 2001, S. 35.



180 roland berbig

zer-Augenblicks gewesen sein. Mehr noch wünscht man sich eigene deutsch-
deutsche, mithin DDR-Äußerungen der Dichterin. Sie ließen sich finden, aber 
nicht leichthin. Eingekapselt sind sie, aufzufinden in dem, was Bachmann Ber-
lin war und in Entwürfen zu ihrem »Berlin« wurde.

Abneigung gegen »Berlin«: Kein Zufall, dass Bachmanns schreibender Blick 
um 1960 /61 auf Deutsch-Deutsches und damit direkt oder indirekt auf die 
DDR fiel. Nicht nur ihre Berlin-Besuche und die Leipziger Universitäts-Erfah-
rungen lieferten Impulse. Der Gegenstand lag gewissermaßen ›in der Luft‹. 
Eine Berlin-Skizze kam aufs Papier, nicht aber in die Öffentlichkeit. Ihr Titel 
Sterben für Berlin wies auf den gleichlautenden Artikel von Steward Alsop 
(1914 – 1974) hin, der Mitte November 1961 im SPIEGEL gedruckt wurde.76 Ein 
Besucher der Stadt, in die er für eine Vorlesung / Lesung verpflichtet ist, nimmt 
aus der Zeitung im Hotelfoyer nebenher wahr, dass »unter dem Schutz des Ne-
bels 7 Personen die Grenze zwischen West- und Ostberlin hatten überschreiten 
können.«77 Er folgt einer Einladung nach Ostberlin, passiert am Übergang 
Friedrichstraße die Grenze, »sah die Mauer nicht sehr genau an«,78 die wegen 
des Nebels kaum zu erkennen ist. Sein eigenes Desinteresse an Mauer und Ge-
spräch lässt ihn verzweifeln, er kann es nur konstatieren, nicht überwinden: 
»wir gelackten Krokodile im Dampf unserer Treibhäuser«.79 Als man auf das 
Berlin-Thema kommt und die Frage, ob »dies ein besonderer Ort« sei, erklärt 
er, das hier sei »alles ein wenig weit weg für unsereinen, […] man ist froh, eure 
Sorgen nicht zu haben« und habe sie natürlich trotzdem, »Ihre hier und die 
von drüben«.80 Statt die Dinge selbst, bemerkt er nur, dass alle Menschen hier 
»bis über die Augen zugedeckt von Nachdenken« seien, »das so wenig ergab.«81 
Wie das um ›Fehler‹ kreisende Reden im Belanglosen ausläuft, so die Rückkehr 
wieder »im Schutz der Nacht«.82 Sein Eingeständnis ist eine Kapitulation. Sie 
betrifft Eigenes, das den Protagonisten mit seiner Autorin verbindet: Er habe 
nicht »die Sprache der anderen […] aufbrechen können«.83 Die 1956 Böll ge-
genüber geäußerte Sorge, man werde »eines Tags in zwei verschiedenen deut-
schen Sprachen«84 sprechen, war Realität, der ›Tag‹ da. Registriert werden Wan-

76	 Vgl. den Kommentar in: Ingeborg Bachmann, »Todesarten«-Projekt. Kritische Aus-
gabe. Unter Leitung von Robert Pichl, hg. von Monika Albrecht und Dirk Göttsche, 
4 Bde, München, Zürich 1995. Band 1, S. 523 – 524.

77	 In: Ingeborg Bachmann, »Todesarten«-Projekt, Band 1, S. 73.
78	 Ebd.
79	 Ebd.
80	 Ebd., S. 74.
81	 Ebd.
82	 Ebd., S. 75.
83	 Ebd., S. 76
84	 Vgl. Ingeborg Bachmann an Heinrich Böll, 25. August 1956.



181﻿

del, Umpflanzungen und Neuverortungen, deren Sinn verschlossen bleibt. Die 
Skizze läuft in einem Dialog aus, der keiner ist und Spiegel einsetzender Un
fähigkeit, über »die Lage« in einen Austausch zu treten. »Das« sagt eine Frau am 
Ende zur Erzählfigur, »ist eine Situation, die man sich anderswo nicht vorstellen 
kann.« Seine Entgegnung »Kann man es hier?« verärgert sie. Er müsse sich 
»doch auch etwas denken«, wirft sie ihm vor und er ihr den letzten Satz hin: 
»Ich denk mir auch meinen Teil.«85

Kraftvoll geriet die Anti-Berlin-Rhetorik in einem weiteren, ebenfalls erst 
aus dem Nachlass veröffentlichten Entwurf, »Reflexion über Berlin« (Sommer 
1963?). Geschildert wird eine für die Erzählerin86 typische Begegnung im 
»Dortmunder«,87 einer Berliner Kneipe. Sie sieht sich in ein Gespräch gezogen, 
»unvermeidlich: Ostberlin. Ich sage, ich fände es nicht so, wie es hier beschrie-
ben wird.«88 Das wird ihr eingeräumt, der mit ihr ins Reden kommt, gehöre 
nicht zu den üblichen, heißt es, »deren Meinung man eigentlich nur nachmei-
nen darf.«89 Wie Uwe Johnson ist der Erzählerin der Westberliner Boykott, die 
von der DDR betriebene S-Bahn zu benutzen, lächerlich. Zur Irritation ihres 
Gegenüber quittiert sie ihn erst mit Schweigen, dann mit dem Vorwurf: »wo 
bleibt das Mitgefühl mit den Brüdern ›da drüben‹, da in Ostberlin, […]«.90 Die 
Gesprächsszene bringt einerseits unredliches Westberliner Verhalten ans Licht, 
spart aber andererseits, einschränkend dem Mann zu »Gefallen«, die Frage nicht 
aus, warum denn die Ostberliner Volkspolizisten an der Grenze nicht daneben 
schießen, »wenn Leute fliehen«. Es verwirrt den Mann gänzlich, als er sich mit 
der Feststellung konfrontiert sieht: »die Vopos sind nur ⟨in⟩ einer scheußlichen 
Situation, Sie haben hier [in Westberlin] nur mehr Glück gehabt.«91 Diese 
Skizze (wie auch die von 1961) war kaum mehr als eine Fingerübung, eine Mo-
mentaufnahme, als Situationsbefund Bachmanns indes von unbestreitbarem 
Wert. Angesiedelt war sie im Umkreis des gewichtigsten literarischen Ertrags 

85	 Ingeborg Bachmann, »Todesarten«-Projekt, Band 1, S. 80.
86	 Das Ich ist erkennbar autobiographisch. Ein französisch sprechender Begleiter, durch 

den die Vermutung aufkommt, das Ich sei auch Französin, wird mit »G.« gekürzelt, 
was für Witold Gombrowicz steht, den aus Polen stammenden Schweizer Schriftstel-
ler, der wie Bachmann ein Ford Foundation-Stipendium hatte und wie sie an der 
Stadt und der eigenen Schreibexistenz litt. Vgl. in: Ingeborg Bachmann, Kritische 
Schriften, hg. von Monika Albrecht und Dirk Göttsche. München, Zürich 2005, S. 401.

87	 Gemeint war die Kneipe »Zum Dortmunder« in der Otto-Suhr-Allee im Stadtteil 
Berlin-Charlottenburg.

88	 In: Ingeborg Bachmann, Kritische Schriften, hg. von Monika Albrecht und Dirk 
Göttsche, München, Zürich 2005, S. 400.

89	 Ingeborg Bachmann, Kritische Schriften, S. 400.
90	 Ebd.
91	 Ebd., S. 401 (auch die beiden voranstehenden Zitate).



182 roland berbig

Bachmanns aus jener Zeit, die als die »dunkelste […] ihres Lebens«92 bezeichnet 
wurde: der Dankesrede zum 1964 verliehenen Georg-Büchner-Preis. Diese Rede 
gab ihr Gelegenheit, nach einer Sprache zu tasten, die dem zeitweiligen Le-
bensort in unmittelbarer DDR-Nachbarschaft das Wort findet. Für den Vortrag 
in Darmstadt hat sich die Preisträgerin ein paar einleitende Sätze notiert. In ih-
nen suchte sie Büchner in ihr Berliner Schreiben, das zum Berlin-Schreiben 
mutiert war, zu holen. Es fiel nicht leicht und gelang nur, weil Büchners Sätze 
universal dimensionieren. Dass der Gegenstand der Rede Berlin sei, so Bach-
mann, erkläre sich allein »umständehalber«: »da mehr sich nicht anbietet«.93 
»Teilung« sei etwas, worauf sich »die Stadt« »hinausreden möchte«, aber das die 
Rednerin nicht gelten lässt. »Die Beschädigung von Berlin, deren geschicht
lichen Voraussetzungen bekannt sind, erlaubt weder Mystifizierung noch eignet 
sie sich zum Symbol«, und sei nur zu fassen mit »Krankheit«. Schwer sei von 
dieser Stadt »Kunde« zu geben, das könne »jemand nötigen, auf dem Kopf zu 
gehen«. Mit dieser Allusion auf Büchner wird ein solcher Kundschafter zum 
Verwandten der Lenz-Figur, und wie diese folgt seiner Darstellung zwanghafte 
»Radikalisierung«.94

Dank der akribischen Edition von Monika Albrecht und Dirk Göttsche 
lassen sich die Entstehungsphasen der Dankrede rekonstruieren. Sie können 
beiseite gelassen werden – hier interessiert allein der DDR-Blick in der Druck-
fassung, und das in gebotener Kürze. Vornehmlich ist die ›DDR‹ indirekt im 
Text anwesend. Sie ist Teil der Irren- und Krankenstation, die sich »Berlin« nur 
nennt. Ihr erstes Erscheinungsbild gibt Topographie, statt Politik, Geologisches 
als Grenzüberschreitendes: »[…] aber die märkische Sandwüste mit den letzten 
Kiefern und Birken liegt ganz ruhig da, während alles sich dreht.«95 Der Sand, 
dessen motivische Tragweite und -kraft noch nicht zu erahnen ist, stiftet, was der 
Seele fehlt: Ruhe.96 Er verbindet städtisches Klinikumland mit der ländlichen 
Umgebung und hebt die ummauerte Trennlinie auf. Die bricht mit der Passage 
»Wer ungeladen in die Stadt abspringt, hier aussteigt, da überläuft, herüber-
geht, hinübergeht, der wird eingeliefert, geröntgt, vermessen und behandelt«97 

92	 Françoise Rétif, Ingeborg Bachmann. Was wahr ist. Essay, übersetzt von Marko 
Pajevič, Wien 2022, S. 88.

93	 Ingeborg Bachmann, »Todesarten«-Projekt, Band 1, S. 230.
94	 Ebd., S. 232.
95	 Zit. nach Ingeborg Bachmann, Ein Ort für Zufälle. Mit Zeichnungen von Günter 

Grass und einem Nachwort, Berlin 1999 [zuerst 1965], S. 20.
96	 Inwiefern der Tatbestand, dass Berlin auf Sand gebaut ist – sein slawischer Name be-

deutet »Ort im Sumpf« –, Bachmann bewusst war, ist unsicher.
97	 Ingeborg Bachmann, Ein Ort für Zufälle, S. 30.



183﻿

brachial in den Text. So unvermittelt sie eintritt, so unvermittelt verlässt sie ihn, 
zurücklässt sie Spuren des Bedrohlichen – ein Manöver der US-amerikanischen 
Alliierten, »viele Arten von Panzerwagen«, »die einen wollen die anderen nicht 
nach Berlin hineinlassen«,98 endlich falsche und richtige Übergänge in der 
Friedrichstraße, an denen nur »die schönsten Pässe […] einen Stempel«99 be-
kommen. »Es kommt«, heißt es, »keine Verbindung zustande.«100 Das gilt für 
das Gespenstische des westlichen Berlins und das Gespinst, des östlichen, des 
DDR-gehörigen. Traumlandschaften, Traumorte – aber alle ausnahmslos unter 
Albdruck. »Berlin« allerdings bleibt in diesen irrwitzigen und herumirrenden 
Sätzen ein Westberlin. Daran ändert das kontrastive Beieinander von »Schiller-
theater« und »Schiffbauerdammtheater«101 (Berliner Ensemble) so wenig wie die 
»Zeitungen, mit denen das Feuer« des Kalten Krieges hier wie dort »angefacht 
werden kann«.102 Es ist die »Gedächtniskirche«, nicht die Marienkirche, die 
»zum Himmel«103 fährt. Und dieser Himmel wird beflogen von Flugzeugen, die 
die ›westliche Insel im östlichen Meer‹ in jeder Hinsicht versorgten: das letzte 
vor, das erste »nach Mitternacht«.104

4

Wie, ist zu fragen, verhält es sich mit der Umkehrung – also mit dem Blick aus 
der DDR auf Ingeborg Bachmann? Was folgte jener Anthologie 56, wie sah es 
mit weiteren Drucken ihrer Texte aus? Bis Mitte der sechziger Jahre eher spär-
lich, obwohl es auf halboffizieller und semiprivater Ebene vorsichtig ausgewor-
fene Angeln gab. Das Oktober-Heft 1957 der Zeitschrift Neue deutsche Litera-
tur druckte ihr Gedicht Freies Geleit,105 im Grunde eine kleine Sensation. Das 
Gedicht war erst im Juni 1957 vom Süddeutschen Rundfunk ausgestrahlt wor-
den und kam parallel zum DDR-Zeitschriftendruck im Oktober als ARIA II auf 
den Musiktagen in Donaueschingen innerhalb einer Aufführung von Henzes 
Nachtstücken und Arien zur Aufführung. Nach einer langen Pause erreichte 

	 98	 Ebd., S. 33.
	 99	 Ebd., S. 34.
100	 Ebd., S. 32.
101	 Ingeborg Bachmann, Ein Ort für Zufälle, S. 36.
102	 Ebd., S. 40.
103	 Ebd., S. 36.
104	 Ebd., S. [46].
105	 Zuerst als Funkaufnahme des SDR Stuttgart am 19. Juni 1957. Als ARIA II dann in 

»Nachtstücke und Arien« für Sopran und großes Orchester von Hans Werner Henze 
(Musiktage Donaueschingen, 20. Oktober 1957).



184 roland berbig

Bachmann Ende Oktober 1964 von ihrem westdeutschen Verlag Piper »eine 
Anthologie-Anfrage« des Mitteldeutschen Verlages in Halle. Der wollte für die 
von Heinz Czechowski herausgegebene Naturlyrik-Sammlung Zwischen Wäl-
dern und Flüssen die Abdruckgenehmigung dreier ihrer Gedichte: Früher Mit-
tag, An die Sonne und Toter Hafen. Jochen Greven (1932 – 2012), der die Anfrage 
weiterleitete, empfand das Honorar von 50 DM als »sehr wenig« und vermutete, 
die dann versammelte literarische Gesellschaft werde wohl »ein bunter Auszug 
aus dem literarischen Lexikon sein, bei den zeitgenössischen Autoren sicherlich 
mit überwiegender Vertretung aus Mitteldeutschland.« Es sei, fügte Greven 
hinzu, »eher eine grundsätzliche Frage, ob Sie gegenüber Anthologien?, die in 
der DDR erscheinen, den gleichen Vorbehalt machen, wie […] hier im Wes
ten.«106 Da man in der DDR keine andere Möglichkeiten habe, »etwas zu dru-
cken«, war Bachmann bereit, »ein paar Gedichte«107 herzugeben. Das lyrische 
Umfeld interessierte sie nicht und lohnte ihr keiner Nachfrage. Das rächte sich 
glücklicherweise nicht: Mit Volker Braun, Heinz Czechowski, Adolf Endler, Sa-
rah und Rainer Kirsch, Karl Mickel und Walter Werner war die sogenannte 
Sächsische Dichterschule fast vollständig beisammen, ergänzt um qualitativ an-
spruchsvolle Texte von Erich Arendt, Johannes Bobrowski, Franz Fühmann, 
Stephan Hermlin, Peter Huchel, Günter Kunert und Reiner Kunze. Das Vor-
wort reihte, ohne ihren Namen zu nennen, Bachmann unter die »[j]üngere[n] 
Talente«,108 die sich ankündigten und auch bereits bestätigten. Der Dichterin-
nen-Anteil hielt sich engen Grenzen, aus der zeitgenössischen Lyrik beschränkte 
er sich auf zwei: Sarah Kirsch (Jg. 1935) und Ingeborg Bachmann (Jg. 1926). 
Zeugnisse, in welchem Maße Bachmann die Lyrik aus der DDR überhaupt zur 
Kenntnis nahm, fehlen, nicht aber Zeichen zunehmenden Interesses an ihr seit 
etwa 1964 /65.

Fast als eine Art Vorläufer, wenn nicht verhaltener Herold und Türöffner, 
wirkte eine Schrift aus der Feder von Gerhard Wolf (1928 – 2023), seit 1951 ver-
heiratet mit der Schriftstellerin Christa Wolf, Rundfunkredakteur, Lektor und 
Essayist. Sie trug den Titel Deutsche Lyrik nach 1945 und war verfasst für die 
Reihe »Schriftsteller der Gegenwart, die der bildungspolitisch orientierte Verlag 
Volk und Wissen für »literarisch Interessierte[]« und insbesondere für »Lehrer, 

106	 Jochen Greven (Piper Verlag / München) an Ingeborg Bachmann, 28. Oktober 1964. 
ÖNB LIT Sign. 423/B1979.

107	 Ingeborg Bachmann an Jochen Greven (Piper Verlag / München), 2. November 1964. 
ÖNB LIT Sign. 423/B1979.

108	 Heinz Czechowski, Vorwort [August 1964], in: Zwischen Wäldern und Flüssen. Na-
tur und Landschaft in vier Jahrhunderten deutscher Dichtung, zusammengestellt u. 
hg. von Heinz Czechowski, Halle (Saale) 1965, S. 9.



185﻿

Schüler und Studenten« konzipiert hatte. Immerhin war schon Mitte August 
1963 Redaktionsschluss gewesen, im Druck lag der Text 1964 vor. Wolf drosselte 
Erwartungshaltungen, die der Titel wecken mochte. »[B]ei uns und in diesem 
Umfang zum ersten Mal« beabsichtige er, »neben der sozialistischen Lyrik auch 
die wesentlichen Stimmen und Strömungen westdeutscher Dichtung«109 zu er-
fassen. Unter der Kapitelüberschrift »Lyrik in Westdeutschland« widmete sich 
Wolf im Abschnitt »Auseinandersetzung mit Vergangenheit und Gegenwart im 
Gedicht der jüngeren Generation« neben Wolfgang Borchert, Paul Celan, Hel-
mut Heißenbüttel und Heinz Piontek Ingeborg Bachmann – und hob deren 
künstlerischen Willen und Fähigkeit, »sich der Welt völlig aufzuschließen, sie 
echt und sinnfällig auszusprechen« entschieden hervor. Obwohl er ihre österrei-
chische Herkunft nicht verschwieg, erschien ihm Bachmanns erster Gedicht-
band »wesentlich [für] die poetische Situation in der Lyrik der Bundesrepu
blik«.110 »Mit ein paar Strophen« habe, so Wolf, die Dichterin »das Zeitgefühl, 
den geistigen und seelischen Zustand ihres bürgerlichen Dasein getroffen«  – 
und darauf bedacht, umgehend den Beweis anzutreten, zitierte er in Gänze das 
Gedicht Früher Mittag.111 Vor allem mit Blick auf Heidegger-Bezüge oder Be-
züglichkeiten glaubte er, auch weltanschauliche Grenzen, »die der Autorin bei 
der Wahrheitsfindung gesetzt sind«112 zu diagnostizieren. Soviel kulturpoliti-
scher DDR-Jargon da anklang, übertönt wurde er von Wolfs wahrgenommener 
Präzision und Schönheit in Bachmanns Lyrik, mit der er sie »der realistischen 
Dichtung unserer Zeit« verpflichtet sah. Als Vergleichsgröße zog er, nicht zufäl-
lig und wohl bedacht, die Lyrik des ebenfalls aus Österreich stammenden Böh-
men Franz Fühmann heran. Ihn kannte Bachmann zumindest vom Namen her, 
möglicherweise sogar von einige Gedichten. Aber kannte sie auch seine Erzäh-
lung Böhmen am Meer oder wusste von ihr?113 In diesem Prosatext hatte sich 
Fühmann bemüht, das individuelle Schicksal einer aus Böhmen an die Ostsee 

109	 Deutsche Lyrik nach 1945, hg. vom Kollektiv für Literaturgeschichte im volkseige-
nen Verlag Volk und Wissen, Berlin 1964, S. 6. Weder auf dem Buchdeckel noch im 
Haupttitel wurde der Verfassername gedruckt. Auf der Impressumsseite findet sich 
der Vermerk: Autor der vorliegenden Darstellung: Gerhard Wolf.

110	 Deutsche Lyrik nach 1945, S. 58.
111	 Vgl. ebd.
112	 Ebd., S. 62.
113	 Ina Hartwig grenzt Fühmanns »altertümlich-melancholische[-] Erzählung« von Bach-

manns »wild-utopischem Gedicht« ab und bemerkt, dass die beiden Texte außer dem 
Shakespeare-Bezug »eigentlich nichts gemein« haben, will aber nicht ausschließen, 
dass Fühmanns Titel bei der Dichterin »etwas ausgelöst haben könnte, und sei es un-
bewusst«. In: Ina Hartwig, Wer war Ingeborg Bachmann? Eine Biographie in Bruch-
stücken, Frankfurt am Main 2017, S. 137.



186 roland berbig

Vertriebenen in Übereinstimmung mit seinem damaligen politisch-historischen 
Weltbild zu bringen. Erschienen war sie 1962 als bibliophiler Band mit Litho-
graphien von Armin Münch im Rostocker Hinstorff Verlag.114 Der Schluss der 
Bachmann-Passage in Wolfs Studie relativierte alles Relativierende: Er ließ der 
Dichterin mit ihrem Gedicht An die Sonne das letzte Wort, »das ebenbürtig in 
Hölderlins Nachfolge« stehe und als »Gesang über die unabwendbare Klage, 
der Tag über die Nacht«115 triumphiere.

In diese Aufmerksamkeitswelle 1964 /65 /66, von der zu sprechen ist, fügte 
sich die Evangelische Akademie Berlin-Brandenburg116 ein, die die Schriftstelle-

114	 Eine zweite Auflage kam 1963 heraus. Fühmann nahm die Geschichte als Abschluss-
text in seine gesammelten Erzählungen »König Ödipus« auf. Berlin, Weimar 1966, 
S. 365 – 403. In seiner Bibliothek finden sich einige Bände von Bachmann, doch 
»Bearbeitungsspuren sind da nicht drin, kein Strich, kein Kringel, gar nichts, total 
jungfräulich«, wie eine Mitarbeiterin der Stadt- und Landesbibliothek Berlin, die 
Fühmanns Bibliothek aufbewahrt, mitteilte. Am 20. Juli 1972 machte sein Lektor 
Kurt Batt Fühmann auf »Malina« aufmerksam, das er als langweilig und verblasen 
wertete. »Eine Geschichte  – worüber soll man als Autorin halt schreiben  – von 
Angst, mißlingender Kommunikation und mißlingender Liebe einer ganz auf die 
eigene Innerlichkeit zurückgeworfenen Schriftstellerin.« Dieses allein im Gestus 
höchst problematische Urteil milderte um ein Weniges Batts Fingerzeig auf den »be-
merkenswerten Mittelteil : Träume, die nur den Fehler haben, daß in ihnen immer 
das gleiche erzählt wird: die sadistische Peinigung durch den Vater. […]« Doch 
erfahre man hier »im Grunde […] mehr über Gesellschaftliches als in den anderen 
Teilen des Buches.« Aufs Ganze sah er in Bachmanns ›freiem Fabulieren‹ »die Gefahr 
einer leeren, gesellschaftlich unvermittelten Subjektivität eines Autors.« In: Franz 
Fühmann, Die Briefe, 1, Briefwechsel mit Kurt Batt »Träumen und nicht verzwei-
feln«, hg. von Barbara Heinze und Jörg Petzel, Rostock 2016, S. 115 u. 116. Batt war 
zu jener Zeit schon in der Endphase seines Buch »Revolte Intern. Betrachtungen zur 
Literatur in der BRD« (Leipzig 1975), dessen Qualität in keinem Verhältnis zu dieser 
Bachmann-Äußerung steht.

115	 Deutsche Lyrik nach 1945, S. 62.
116	 Zu dieser Einrichtung: »Nach der Teilung der Stadt durch den Mauerbau 1961 be-

hielt die ›Ost-Akademie‹ den Namen Evangelische Akademie Berlin-Brandenburg, 
während die ›West-Akademie‹ zunächst selbständig und von 1977 an als ein Teil des 
Evangelischen Bildungswerkes unter dem Namen Evangelische Akademie Berlin 
(West) weiterarbeitete. Thematisch setzte sich die Akademie von Anfang an mit dem 
Nationalsozialismus und seinen Folgen auseinander. Wichtig war auch die Beschäfti-
gung mit dem Widerstand gegen den NS-Staat. Direktor Müller-Gangloff prägte das 
Wort von der ›unbewältigten Vergangenheit‹. Für den Westen stand an erster Stelle 
und durchgängig der Dialog mit den östlichen Nachbarn, der Dialog mit Israel sowie 
das aufkommende christlich-jüdische Gespräch. Die Evangelische Akademie Berlin 
(West) nahm Arbeitsformen einer teilnehmerorientierten Stadtakademie auf. Wich-
tige Tagungen fanden zu Fragen des Widerstands gegen den Nationalsozialismus 
und zum christlich-jüdischen wie zum interreligiösen Dialog statt  – ebenso zur 



187﻿

rin zu ihrer Februar-Tagung 1965 »Form als Problem. Novelle, Erzählung, Kurz-
geschichte« in der Stephanus-Stiftung nach Berlin-Weißensee einlud (12. – 
14. 2. 1965). Bei den akademischen Referenten hatte man Robert Reumann, Fritz 
Martini, Eberhard Jüngel und Klaus Wagenbach im Blick, bei den literarischen 
Günter Kunert, Rolf Schneider und eben Bachmann. »Uns liegt«, schrieb die 
organisierende Leiterin der Ost-Abteilung, Ilsegret Fink (*1932), »sehr daran, 
daß auch Autoren aus der Bundesrepublik an diesem Abend [13. Februar 1965] 
lesen.« Dankbar wäre man, wenn Bachmann Freude hätte, »eine Erzählung zu 
lesen.«117 Veranstaltungen dieser Institution vorher und nachher bestätigen die 
konzeptionelle Intention, Raum für einen Ost-West-Austausch zu bieten und 
theologische Engführung zu vermeiden.118 Bachmann sagte über Freunde bei-
nahe postwendend zu, bat aber darum, dass sie jemand abhole »und über den 
Ausländerübergang bis zu Ihnen« begleite, da sie »gesundheitlich in keinem 
guten Zustand«119 sei. Das Eingefädelte zerriss. Erst im April 1965 schaffte es 
Bachmann, sich mit ein paar Zeilen zu entschuldigen. Sie sei »sehr schwer 
krank« geworden und »musste aus Berlin abtransportiert« werden. Vor »allem 
auch des Publikums wegen« bedauerte sie, »dass ich auf diese Lesung verzichten 
musste.«120 Sie hätte damals nicht nur gut in einen solchen kulturellen und 
politischen Rahmen gepasst, das schloss den Umgang mit der faschistischen 
Vergangenheit ebenso ein wie das Engagement gegen die atomare Aufrüstung. 
So reagierte sie in gleichem Maße positiv, als man sie, über Bobrowski vermit-

Deutschen Teilung, zur Situation Berlins, zu Osteuropa und zu sozialpolitischen und 
wirtschaftsethischen Fragen. Die ›Ost-Akademie‹ wurde zu einem wichtigen Forum 
innerhalb des Spannungsfelds von Kirche und DDR-Gesellschaft. Der Haupt
tagungsort war die Stephanus-Stiftung in Weißensee. Den Leiter*innen, insbeson-
dere Elisabeth Adler, gelang es, in einer Balance zwischen staatlicher Kontrolle und 
kirchlichem Auftrag einen wichtigen Ort freier Diskussion zu erhalten. Etwas Beson-
deres waren die Tagungen mit Schriftsteller*innen aus Ost und West.« In: https://
www.eaberlin.de/akademie/ueber-uns/geschichte/ [1. Juni 2024].

117	 Ilsegret Fink an Ingeborg Bachmann (Berlin), 15. Januar 1965. ÖNB LIT Sign. 423/
B839 /1.

118	 In den Jahren zuvor waren u. a. Hans Werner Richter, Klaus Wagenbach und ein west-
berliner Studentenpfarrer zu Gast. Vgl. https://www.ddr-im-blick.de/jahrgaenge/
jahrgang-1963/report/schriftstellertagung-der-evangelischen-akademie-berlin-
brandenburg-1-1/ [1. Juni 2024]. Siehe weiter: Stefan Hansen, Begegnungen unter 
dem Dach der Kirche, Literaturtagungen in der Evangelischen Akademie Berlin-
Brandenburg, in: Stille Post. Inoffizielle Schriftstellerkontakte zwischen West und 
Ost. Von Christa Wolf über Günter Grass bis Wolf Biermann, hg. von Roland Ber-
big, Berlin 2005, S. 100 – 115.

119	 Ingeborg Bachmann an Ilsegret Fink, 5. Februar 1965. ÖNB LIT Sign. 423/B134 /1.
120	 Ingeborg Bachmann an Evangelische Akademie Berlin, 12. April 1965. ÖNB LIT 

Sign. 423/B134 /2.

https://www.eaberlin.de/akademie/ueber-uns/geschichte/
https://www.eaberlin.de/akademie/ueber-uns/geschichte/
https://www.ddr-im-blick.de/jahrgaenge/jahrgang-1963/report/schriftstellertagung-der-evangelischen-akademie-berlin-brandenburg-1-1/
https://www.ddr-im-blick.de/jahrgaenge/jahrgang-1963/report/schriftstellertagung-der-evangelischen-akademie-berlin-brandenburg-1-1/
https://www.ddr-im-blick.de/jahrgaenge/jahrgang-1963/report/schriftstellertagung-der-evangelischen-akademie-berlin-brandenburg-1-1/


188 roland berbig

telt, zu dem Internationalen Schriftstellertreffen in Berlin und Weimar Mai 
1965 einlud, war doch der 20. Jahrestag der Befreiung vom Hitler-Faschismus 
Anlass der Zusammenkunft. Wie bei der Evangelischen Akademie verhinderte 
auch hier ihre physische und psychische Verfassung die Teilnahme.121

Indes: Trotz des Nicht-Zustandekommens des Verabredeten durften die Kul-
turbehörden der DDR mit Bachmanns Reaktionen zufrieden sein. Selbst als der 
Rundfunkredakteur Josef-Hermann Sauter sie im Sommer 1965 um ein Inter-
view bat, schüttelte sie nicht abwehrend den Kopf, wehrte aber jeden Versuch 
kulturpolitischer Vereinnahmung hellwach ab. Und noch mehr: Sie nutzte die 
mediale Gelegenheit, die sich ihr eröffnete, für eine Klarstellung:

Für mich selber habe ich lange Zeit die Schwierigkeit darin gesehen, daß ich 
deutsch schreibe, zu Deutschland nur durch die Sprache in Beziehung ge-
setzt bin, angewiesen aber auf einen Erfahrungsfundus, Empfindungsfundus 
aus einer anderen Gegend. Ich bin aus Österreich, aus einem kleinen Land, 
das, um’s überspitzt zu sagen, bereits aus der Geschichte ist und eine über-
mächtige, monströse Vergangenheit hat. […]122

Das war in zwei Richtungen gesprochen: in die ostdeutsche ebenso wie in die 
westdeutsche. Und es spiegelte eine, nicht die einzige Essenz ihrer Zeit in der ge-
teilten Stadt Berlin. Diesen Gesprächsauszug sendete die Berliner Welle am 
15. September 1965, 1975 erst druckte die Modezeitschrift Sibylle einen Auszug.123

Möglicherweise erleichterte und ermutigte diese erklärte staatliche Zuge
hörigkeit DDR-Verlage und -Kulturinstitutionen zu weiteren Bemühungen um 
Bachmann. Man spürte, und das nicht gänzlich zu Unrecht, bei Bachmann eine 
Annäherung in der gemeinsamen politischen Gegnerschaft. Deutlich und diffe-

121	 Vgl. die diesbezügliche Korrespondenz mit Claus Küchenmeister (1930 – 2014), Mit-
glied des Initiativkomitees der Veranstaltung, Brecht-Schüler, freier Schriftsteller, April 
und Mai 1965. Ein Jahr zuvor hatte sich Küchenmeister als IM für den Staatssicher-
heitsdienst verpflichtet. https://www.bundesstiftung-aufarbeitung.de/de/recherche/
kataloge-datenbanken/biographische-datenbanken/claus-kuechenmeister [1. Juni 2024].

122	 Ingeborg Bachmann, in: Josef-Hermann Sauter, Interviews mit Schriftstellern. Texte 
und Selbstaussagen. Leipzig und Weimar 1986, S. 46. Sauter druckte neben den Inter-
viewauszug die beiden Gedichte »Fall ab«, »Herz« und »Gestundete Zeit« (S. 41 u. 42).

123	 Die Erstsendung erfolgte innerhalb der Reihe »Dichtung gestern und heute«. Die 
Berliner Welle existierte seit 1959, sein Programm wurde im Ost-Berliner Funkhaus 
Nalepastraße produziert und zielte gemäß der kulturpolitischen Orientierung, die 
erst 1971 aufgegeben wurde, auf eine Zuhörerschaft in beiden Teilen Berlins. Der 
Untertitel der Sibylle war »Zeitschrift für Mode und Kultur«, sie war 1956 gegründet 
worden, erschien alle zwei Monate und hatte eine Auflagenhöhe von 200.000 Exem-
plaren.

https://www.bundesstiftung-aufarbeitung.de/de/recherche/kataloge-datenbanken/biographische-datenbanken/claus-kuechenmeister
https://www.bundesstiftung-aufarbeitung.de/de/recherche/kataloge-datenbanken/biographische-datenbanken/claus-kuechenmeister


189﻿

renziert sprach die sich im August 1965 aus, als sie Henze riet, »gegen die CDU, 
gegen die Bourgeoisie, den Revanchismus, den wieder hübsch aufblühenden 
Nationalismus«124 im westdeutschen Wahlkampf zu agieren, ohne dabei auch 
nur im Entferntesten als Fürsprecherin einer Sozialdemokratie aufzutreten, die 
den einstigen Emigranten Willy Brandt zwang, sich für seinen Widerstand ge-
gen den deutschen Nationalsozialismus zu rechtfertigen. »Alle meine Neigun-
gen sind auf der Seite des Sozialismus, des Kommunismus, wenn man will, aber 
da ich seine Verirrungen, Verbrechen etc kenne«, könne sie »nicht votieren.«125 
Mit diesen in der Öffentlichkeit kaum mehr als zurückhaltend signalisierten 
Neigungen spekulierten weitere Angebote aus der DDR. Das Städtische Theater 
in Karl-Marx-Stadt bat Sommer 1965 um das »Textbuch zum ›Jungen Lord‹« für 
ein Bühnenvorhaben, dem die Autorin offen und zustimmend gegenüber-
stand.126 Und fast zur gleichen Zeit fragte Achim Roscher (*1932) bei Bachmann 
an, ob sie ihr Gedicht Freies Geleit für »eine Sammlung internationaler Anti-
Kriegs-Lyrik«, deren Herausgabe im Verlag der Nation (Ostberlin) er übernom-
men habe, zur Verfügung stellen würde. »Der chronologische Bogen des Buches 
reicht von sumerischen Versbruchstücken (4000 v. u. Z.) […] bis zu Bobrowski 
und Enzensberger, um die Grenze der Generationen anzudeuten.«127 Dass die 
Wahl gerade auf dieses Gedicht fiel, mag damit zu tun gehabt haben, dass Ro-
scher seit 1954 Redakteur der Zeitschrift Neue deutsche Literatur war, die dieses 
Gedicht, wie erwähnt, 1957 gedruckt hatte. Die Anthologie, die 1965 unter dem 
Titel Tränen und Rosen. Krieg und Frieden in Gedichten aus fünf Jahrtausen-
den im ostberliner Verlag der Nation erschien, kam opulent daher: Neben den 
Texten waren Graphiken bedeutender Künstlerinnen und Künstler von Dürer, 
Bosch und Chodowiecki bis zu Corinth, Dix und Picasso aufgenommen wor-
den. Mit über 500 Seiten hatte der Herausgeber den vertretbaren Rahmen aus-
gereizt, um Zeugnisse der »bedeutenden Repräsentanten der Dichtkunst« mit-
zuteilen, in denen »mit der Waffe des Wortes dafür gestritten« wurde, »dem 
Krieg als einer Fortsetzung der Politik mit anderen Mittel Einhalt zu gebieten« 
und »einen Einblick in die Entwicklung des Friedensgedankens im Wandel der 

124	 Ingeborg Bachmann an Hans Werner Henze, 29.? u. 30. August 1965, in: Ingeborg 
Bachmann / Hans Werner Henze, Briefe einer Freundschaft, hg. von Hans Höller. 
Mit einem Vorwort von Hans Werner Henze. München, Zürich 2004, S. 266.

125	 Ebd., S. 267.
126	 Sie »wäre sehr froh, wenn dieses Projekt zustande käme«, erwiderte Bachmann auf 

die diesbezügliche Anfrage. Ingeborg Bachmann an Ursula Püschel (Städtische Thea-
ter Karl-Marx-Stadt), 21. Juli 1965. ÖNB LIT Sign. 423/B245.

127	 Achim Roscher an Ingeborg Bachmann, 25. August 1965. ÖNB LIT Sign. 423/
B1516 /1 – 2.



190 roland berbig

Jahrhunderte«128 zu geben. Die Anthologie erhielt die Auszeichnung als eines 
der »Schönsten Bücher des Jahres 1965« und 1967 die Möglichkeit zu einer 2., 
erweiterten und verbesserten Auflage. Die Anzeichen waren eindeutig: ein kul-
turpolitisch gefördertes und ambitioniertes Buchunternehmen. Texte von über 
300 Autorinnen und Autoren hatte der Herausgeber ausgewählt, aufgeteilt in 
mehrere thematische und jeweils chronologisch geordnete Gruppen. Bach-
manns Text stand unter den Zeilen Brechts, die diesem Textteil vorangestellt 
waren: »Das große Carthago führte drei Kriege. Es war noch mächtig nach dem 
ersten, noch bewohnbar nach dem zweiten. Es war nicht mehr auffindbar nach 
dem dritten.«129 Bei der Beiträger/innenzahl verbietet sich jede Namensauswahl, 
aber erwähnt werden soll, dass Peter Huchel mit dem Gedicht Bericht des Pfar-
rers vom Untergang seiner Gemeinde vertreten war,130 eine seiner äußerst selte-
nen Gedichtdrucke nach seiner beruflichen und politischen Abkanzelung. Über 
den Gedichten ließ der Herausgeber neben den Namen der Verfasserin/des Ver-
fassers das Herkunftsland setzen, bei den ostdeutschen »Deutschland / DDR«, 
bei den westdeutschen »Deutschland / BR«. Die Höhe des Honorars – »pro Ge-
dicht nur DM-West 10,–«131 veranlasste Bachmann, von der neben Freies Geleit 
die Nachdichtung Giuseppe Ungarettis Wache aufgenommen wurde, zu der Be-
merkung: »Das Honorar für das Gedicht brauchen Sie mir nicht zu überweisen, 
sondern ich bitte Sie, es für das Rote Kreuz einzuzahlen.«132 Ein wenig besser lag 
es mit der Honorierung des Henschelverlags, der Bachmann für den Abdruck 
ihres frühen Hörspiels Die Zikaden in einer Anthologie internationaler Hör-
spiele – in der Gesellschaft von u. a. Albert Camus, Heinrich Böll, Nathalie Sar-
raute, Friedrich Dürrenmatt, Günter Eich, Manfred Bieler und Dylan Tho-
mas  – immerhin 250,– DM-West anbot, was sie dankend mit Angabe ihrer 
Bankverbindung annahm.133

Einer zunehmenden Quantität an Anfragen folgte, ebenfalls 1965, eine wei-
tere. Sie bedeutete augenscheinlich eine neue Qualität des Interesses. Im Herbst 

128	 A. R.: Zu dieser Sammlung. In: Tränen und Rosen. Krieg und Frieden in Gedichten 
aus fünf Jahrtausenden, ausgewählt u. hg. von Achim Roscher, Berlin 1965, S. [507].

129	 Ebd., S. [365].
130	 Ebd., S. 317 – 318.
131	 Achim Roscher an Ingeborg Bachmann, 25. August 1965.
132	 Ingeborg Bachmann an Achim Roscher, 17. September 1965. ÖNB LIT Sign. 423/

B377.
133	 Siehe Henschelverlag Kunst und Gesellschaft an Ingeborg Bachmann, 9. September 

1965 und Ingeborg Bachmanns Antwort vom 17. September 1965. Die Sammlung 
erschien unter dem Titel »Dialoge. Hörspiele« (hg. von Klaus Helbig u. Gerhard 
Jentzsch, Bachmanns Hörspiel hier: S. 263 – 301) im 2. Quartal 1966, die Auflagen-
höhe betrug 10.000 Exemplare.



191﻿

signalisierte der Aufbau-Verlag seine Absicht, einen Lyrikband von Bachmann 
herauszugeben. Günter Caspar hatte sich an den Piper Verlag mit der Bitte um 
Lizenzbewilligung gewandt und dieser bat die Dichterin um deren Einverständ-
nis.

Vor einigen Tagen hat uns Herr Caspar einen Vorschlag für diese Auswahl 
zugeschickt, den ich Ihnen beigefügt zur Kenntnis und Entscheidung zu-
leite.

Die Auflage des Bandes soll 4.000 Exemplare betragen. Als Honorar wer-
den die üblichen 10 % auf den vorgesehenen Ladenpreis von MDN 7.20 ge-
boten. Da von ostzonaler Seite her eine Steuer von 25 % einbehalten wird, ist 
der effektive Erlös, der dann zwischen Ihnen und uns zu teilen ist, zwar nied-
riger, aber das ist leider eine Gegebenheit, an der wir nicht vorbei können. 
[…]134

Wie sehr dem renommierten DDR-Verlag an dieser Ausgabe lag, bezeugt also 
eine konkrete Auswahlliste, mit der man unmittelbar auf Pipers positives Zei-
chen reagierte.135 Diese Liste hatte der Verleger Klaus Piper im Gepäck, als er 
kurz danach Bachmann besuchte. Man ging sie gemeinsam durch, und Bach-
mann notierte Änderungswünsche, die sie in einem Schreiben Januar 1966 noch 
einmal schickte, ergänzt um den Kommentar: Sie lasse Caspar bitten, »die ge-
strichenen alten Gedichte doch möglichst durch neuere zu ersetzen.«136 Im 
Nachlass befinden sich die beiden Listen. Abschied von England ist mit einem 
Fragezeichen und einem »fraglich« versehen, Fall ab, Herz und Paris mit einem 
»wünscht Fr. B nicht !« bzw. »nein !« und Brief in zwei Fassungen noch einmal 
mit »fraglich«. Entschieden sprach sie sich gegen Dunkles zu sagen137 aus, das 
gar nicht auf der Liste stand. Dieses Kopfschütteln war leicht zu verkraften, 
denn im Gegenzuge willigte sie in den Druck eines Gedichtes ein, das bis dato 

134	 Rudolf Klein (R. Piper & Co Verlag / Vertrieb) an Ingeborg Bachmann, 19. Novem-
ber 1965. ÖNP LIT Sign.: 423/B1979 /319 / DLA Marbach. A: Piper, Reinhard Ver-
lag. Verlagsarchiv. Korrespondenz Nr. Hs. 1998.0005.

135	 Diese Auswahlliste wurde dem Brief des Aufbau-Verlages vom 22. November 1965 
beigelegt.

136	 Ingeborg Bachmann an Rudolf Klein, 18. Januar 1966. ÖNP LIT Sign.: 423/
B1979 /324 / DLA Marbach. A: Piper, Reinhard Verlag. Verlagsarchiv. Korrespon-
denz Nr. Hs. 1998.0005. Sie hatte befürchtet, dass es bei der Liste zu einer Verwech-
selung mit der für die tschechische Ausgabe, die Ludvík Kundera besorgte, gekom-
men sei.

137	 Vgl. Bachmanns Brief an den Verlag vom 13. März 1966. Ihre Begründung: »ich 
mag es nicht«. Sie sei bereit, »eventuell doch das Böhmen-Gedicht« herzugeben. 
SBPK. Aufbau-Verlagsarchiv. Autorenschriftwechsel 1964 – 1980, Nr. 1601.



192 roland berbig

ungedruckt war: Böhmen liegt am Meer. Erst Sommer 1966 veröffentlicht es 
das Programmheft des Festival di Spoleto.138 Auf einem Nachlassblatt hatte 
Bachmann das Gedicht als »Geschenk« bezeichnet, »und ich habe es nur weiter-
zugeben an alle anderen, die nicht aufgeben zu hoffen auf das Land ihrer 
Verheißung«.139 Zwar wisse sie, »daß ich das beste Gedicht vor eineinhalb Jah-
ren geschrieben habe«, so 1965 in einem Brieffragment an Dr. Helmut Schulze, 
»aber bis heute habe ich es nicht einmal abdrucken lassen. So weit kommt 
es.«140 Der Verfasser des Nachwortes, Klaus Schuhmann, Germanist der Leipzi-
ger Universität, ließ sich die Chance, auf den Erstdruck dieser poetischen Kost-
barkeit zu verweisen, entgehen. Oder hatte er sie nicht bemerkt? War er zu sehr 
darauf bedacht, Bachmanns Schreiben aus den »Schrecken der jüngsten deut-
schen Geschichte«141 und dessen Fortwirken in der Gegenwart zu begründen? 
Vielleicht. Wie ein Jahrzehnt zuvor Hermlin zitierte er gleich zu Beginn die bei-
den »Sieben Jahre«-Strophen aus Früher Mittag und strich als Wesenszug dieses 
Dichtens die »ethische Haltung« Bachmanns »als Mahnung und Warnung«142 
heraus. Indem er diese Art des Schreibens von Hofmannsthal herleitete und die 
Schreibende »als Adeptin der positivistischen Philosopheme von Ernst Mach 
und Rudolf Carnap«143 sah, die von »Veränderung«, nicht von »Fortschritt« im 
Gesellschaftlichen spricht, platzierte er sie in »die Grenzen der spätkapitalisti-
schen Welt, in der sie lebt«144 und die den zu monierenden Verzicht auf eine ra-
dikal neue Gesellschaft ein-, aber die poetische Wertschätzung nicht ausschloss. 
So nah das Nachwort diese Dichtung aus der deutschen Geschichte erklärte, so 
fern stand es ihm, Zweifel an der Herkunft der Dichterin und deren Denkungs-
art zu lassen: Österreich.145 Hat Bachmann diesen Begleittext, der als verlags-
strategischer Geleitschutz durch kulturpolitisch vermintes Feld zu lesen ist, ge-

138	 In: IX. Festival dei Due Mondi. 24 giugno – 17 luglio, S. 27.
139	 Zit. nach: Ingeborg Bachmann, Letzte, unveröffentlichte Gedichte, Entwürfe und 

Fassungen. Edition u. Kommentar von Hans Höller. Frankfurt am Main 1998, S. 
[119].

140	 Ingeborg Bachmann an Dr. Helmut Schulze, undatiert (zugeordnet nach dem Brief 
vom 29. November 1965). In: Ingeborg Bachmann. »Malo oscuro«. Aufzeichnungen 
aus der Zeit der Krankheit. Traumnotate, Briefe, Brief- und Redeentwürfe. Hg. von 
Isolde Schiffermüller u. Gabrielle Pelloni. München, Berlin, Zürich 2017, S. 69.

141	 Klaus Schuhmann: Nachwort [I]: In: Ingeborg Bachmann: Gedichte. Eine Auswahl. 
Berlin, Weimar 1966, S. 105.

142	 Klaus Schuhmann: Nachwort [I], S. 106 u. 107.
143	 Ebd., S. 109.
144	 Ebd., S. 110.
145	 Gleich auf der ersten Seite des Nachworts wird unmissverständlich zweimal von der 

»Österreicherin« gesprochen und später auf ihre österreichischen Lebensorte verwie-
sen.



193﻿

kannt? Wohl nicht. Und wenn, hätte sie dessen funktionale Intention gebilligt 
und den undogmatischen, literaturgeschichtlich gebildeten und mit ihrem 
Werk vertrauten Darstellungston wertzuschätzen gewusst. Dass sie gegen den 
Verfasser keinen Groll hegte, belegt der Umstand, dass Bachmann zwei Jahre 
später (1968) auch der Veröffentlichung von Das dreißigste Jahr im selben Ver-
lag und bei gleicher Gestaltung zustimmte, zu der ebenfalls Klaus Schuhmann 
das Nachwort beisteuerte.146 Wieder unterließ er nicht, von der »gebürtige[n] 
Österreicherin« zu sprechen, zitierte gleich auf der ersten Nachwortseite aus 
dem Gedicht Große Landschaft bei Wien und fand in ihrer Dichtung »das Bild 
einer von Tod und Verfall gezeichneten Zivilisationswelt«, das »unverkennbare 
Züge österreichischer Geschichte und Kultur«147 präge. Im Gegensatz zu seinem 
»Gedichte«-Nachwort attestierte Schuhmann  – und das ist bemerkenswert  – 
den Hörspielen und Erzählungen einen neuen Lebensentwurf, »der, wenn auch 
nur als Utopie definiert, die Grenzen der bürgerlichen Welt bereits über
schritt.«148 Das verleugnete einen marxistisch konnotierten Argumentations-
raum nicht, vermied aber ideologische Plattheit. Ihr ästhetisches Arbeiten 
wurde aus einem gesellschaftsanalytischen Bezug begriffen, und das auslegende 
Nacherzählen der Prosatexte tendierte, bei aller Vorsicht, zu einer Art Beweis-
führung. Am Ende jedoch löste sich diese Verengung auf, beinahe unvermittelt 
mit Bachmanns Blick in »ein imaginäres Land«.149 Hatte der Lyrikband mit 
Böhmen liegt am Meer geendet, endete das Nachwort zu den Erzählungen – be-
ziehungsreich und charakteristisch in Einem – mit den letzten vier Zeilen dieses 
Gedichtes:

Ich grenz noch an ein Wort und an ein andres Land,
ich grenz, wie wenig auch, an alles immer mehr,

ein Böhme, ein Vagant, der nichts hat, den nichts hält,
begabt nur noch, vom Meer, das strittig ist, Land meiner Wahl zu sehen.150

Ende Februar 1968 erreichte Bachmann ein Brief ihres Landsmannes Walter 
Felsenstein (1901 – 1975), Gründer und seitdem Intendant der Komischen Oper 
in Ostberlin, dessen bahnbrechenden Operninszenierungen Legenden schrie-
ben, die ihn auch wieder an das Wiener Burgtheater und weitere maßstab

146	 Weder auf der Haupt-, noch auf der Schmutztitelseite werden das Nachwort und 
sein Verfasser genannt.

147	 Klaus Schuhmann: Nachwort [II]. In: Ingeborg Bachmann: Das dreißigste Jahr. Er-
zählungen. Berlin, Weimar 1968, S. 189.

148	 Ebd., S. 190.
149	 Ebd., S. 199.
150	 Ebd., S. [200].



194 roland berbig

setzende Bühnen Europas führten. Mit diesem Schreiben lud er Bachmann 
auf  den 26. März 1968 zur Premiere von Der Junge Lord ein,151 den Joachim 
Herz (1924 – 2010), Operndirektor in Leipzig, an diesem Hause inszeniert hatte. 
Er wie auch Herz, der am 17. März 1968 einen über die Maßen launigen Lock- 
und Arbeitsbrief in die »Höhle des Löwens«152 (Anspielung auf Bachmann Ad-
resse Via Bocca di Leone in Rom) schickte, dem anzumerken war, das er aus 
dem brodelnden Probenkessel kurz vor der Premiere kam, hatten ins Blaue hin-
ein geschrieben. Über Bachmanns Situation in Rom, ihre Schreibschübe und 
-ängste, Beziehungsnöte und Drogensucht wussten sie nichts und konnten 
nichts wissen.

Als 1973 schließlich Bachmanns zweiter Prosaband – Simultan – nur ein Jahr 
nach seiner Veröffentlichung im Westen als Lizenzausgabe bei Aufbau erschien, 
verzichtete der Verlag auf ein Nachwort. Er beließ es bei »Anmerkungen« und 
einem knappen Klappentext, anreißend und etwas reißerisch die Erzählungen 
anblendend, sowie der politisch-plakativen Floskel: »Ingeborg Bachmann zeich-
net Gestalten der spätbürgerlichen Welt, hier in Österreich angesiedelt, […]«.153 
Und im selben Jahr brachte der Reclam Verlag in Leipzig die Erzählungen Un-
dine geht heraus – mit einem Nachwort von Christa Wolf, mit deutlichem Fin-
gerzeig auf »Berlin, Dezember 1966« datiert. Die DDR nach ihrer Gründung, in 
den fünfziger und sechziger Jahren war nie ein homogenes, statisches Gebilde 
gewesen. Wie auch anders. Das setzte sich in den siebziger Jahren (und bis zum 
ihrem Ende 1990) fort und hat die DDR-Rezeption Bachmanns geprägt. Bach-
mann markiere, heißt es bei Wolf, die »äußerste Position in der heutigen bür-
gerlichen Literatur, den Versuch, humanistische Werte gegenüber dem totalen 
Zerstörungstrieb der spätkapitalistischen Gesellschaft zu verteidigen.« Mit die-
sem Erzählen, »ernst und echt«, erhebe und erfülle die Autorin »den Anspruch 
auf Zeitgenossenschaft.«154 Sieben Jahre lagen diese Sätze einer entschlossenen 
Annäherung zurück. Als sie gedruckt waren, hatte sich eine Anverwandlung, 
gleichermaßen ersehnt und gefürchtet, vollzogen.

151	 Walter Felsenstein an Ingeborg Bachmann, 27. Februar 1968. ÖNB LIT Sign. 423/
B1155 /1.

152	 Joachim Herz an Ingeborg Bachmann, 17. März 1968. ÖNB LIT Sign. 423/B1155 /2. 
Herz suchte Bachmann dabei in die Deutungsdiskrepanzen um die Erscheinung der 
Titelfigur zu ziehen, in denen er eine Differenz zwischen Bachmann und Henze zu 
sehen glaubte (»Hamlet« – Henze, »Herr Affe« – Bachmann). Bachmann antwortete 
am 21. März 1968 abschlägig. ÖNB LIT Sign. 423/B210.

153	 Ingeborg Bachmann, Simultan. Neue Erzählungen. Berlin, Weimar 1973.
154	 Christa Wolf, Die zumutbare Wahrheit. Prosa der Ingeborg Bachmann, in: Ingeborg 

Bachmann, Undine geht. Erzählungen. Leipzig 1973, S. [149].



195﻿

Ich träume die entsetzlichsten Träume meines Lebens, in denen ich als Be
obachter Zeuge unerhörter Folterungen bin und, was das schlimmste ist, in 
Gedanken vorwegnehme, was die Folternden anstellen werden, um an ihr 
Ziel zu gelangen. So nahe sind wir ihnen innerlich gekommen.155

Der Brief, in dem diese Zeilen stehen, endete mit einer Frage: »Hast Du von 
dem gräßlichen Unfall der Ingeborg Bachmann gehört?« Der bald danach ge-
meldete Tod ließ die zweite Frage, ob man ihr wünschen könne, »daß sie über-
lebt«, hinfällig werden.

Von Bachmanns schwerem Sterben konnte Wolf aus der DDR-Tagespresse 
erfahren haben. Am 18. Oktober 1973 druckte das Neue Deutschland. Organ 
des Zentralkomitees der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands eine An-
zeige, sachlich und knapp. Die 47-jährige österreichische Schriftstellerin, be-
kannt geworden als »Lyrikerin, Erzählerin, Hörspielautorin und Nachdichterin« 
sei am Vortag in einem römischen Krankenhaus ihren vor drei Wochen erlitte-
nen Brandverletzungen erlegen. Ergänzt wurde die Mitteilung durch den Hin-
weis auf die beiden im Aufbau-Verlag erschienenen Bände Das dreißigste Jahr 
und die Gedichtsammlung.156 Ähnlich der Wortlaut in der Jungen Welt. Organ 
des Zentralrats der FDJ.157 Ausführlicher und eigenwillig fiel der mit »S.« ge-
zeichnete Nachruf »Ein Blatt für Ingeborg Bachmann« aus, den Die Weltbühne 
Ende Oktober 1973 veröffentlichte. Er zeigte sich vertraut mit dem Werk, poe-
tisch wie poetologisch; nichts wirkt nachgeschrieben oder phrasenhaft. Er 
rühmte die Anfänge, in denen »die junge österreichische Dichterin« nicht »die 
damals fast obligate Melodei nach den Noten des Herrn Gottfried Benn« ge-
pfiffen und ihre Dichtung freigehalten habe vom damaligen Modejargon und 
dessen »angestrengtem Engagement«. Mit dem Einwand »konservativ« oder 
»traditionell« sei ihr mancher Kritiker gekommen. Doch seien ihre Gedichte 
»illusionslos« gewesen und »in ihrer klaren lyrischen Intellektualität wirklich 
modern.« Im Weiteren zeichnete der Nachruf, Bachmann mehrfach zitierend,158 

155	 Christa Wolf an Stephan Hermlin, 7. Oktober 1973, in: Man steht sehr bequem 
zwischen den Fronten. Christa Wolf. Briefe 1952 – 2011, hg. von Sabine Wolf. Berlin 
2016, S. 231 – 232.

156	 Rom (ADN): Ingeborg Bachmann in Rom gestorben, in: Neues Deutschland, Don-
nerstag, 18. Oktober 1973, S. 4.

157	 Rom: I. Bachmann verstorben, in: Junge Welt, Donnerstag, 18. Oktober 1973, S. 2. 
In der DDR sei Bachmann »u. a. bekannt durch den Erzählungsband ›Das 30. Jahr‹ 
[…]«.

158	 Mehrere Verse aus »Ausfahrt«, Kurzes aus »Alle Tage«, »Literatur als Poesie« und 
»Das dreißigste Jahr«. Siehe S.: Ein Blatt für Ingeborg Bachmann, in: Die Welt-
bühne. Wochenschrift für Politik, Kunst, Wirtschaft, 68. Jahrgang (XXVIII), Berlin, 



196 roland berbig

das würdige Bild einer ruhelosen Wanderin von Land zu Land, die ihr poeti-
sches Wort »mit dem menschlichen Streben nach Glück in Einklang zu brin-
gen« suchte. Sie habe sich in ihrem Schreiben »gegen Gewohnheit schlimmen 
banalen Lebens« entschieden, und – eine Wendung in Das dreißigste Jahr auf-
greifend  – gegen »alte schimpfliche Ordnungen«. Politischer wurde es nicht, 
platt parteipolitisch schon gar nicht. Zum »Kampf« habe Bachmann sich be-
kannt und »zur Bewährung«. Am Ende wurde Rom als ihr »Schlüsselwort und 
poetischer Ort« beschworen. In der Stadt, die sie sehen und leben gelehrt 
habe,159 sei die Dichterin »einen grauenvollen, einen sinnlosen Tod« gestor-
ben.160 Gerne wüsste man, wer der Verfasser – oder die Verfasserin? – dieses 
Gedenkblattes war. Wie ›die DDR‹, aufs Ganze gesehen, Bachmann wohlwol-
lend begegnete, so auch diese fast mit Wärme verfasste Würdigung in der Welt-
bühne.

Christa Wolf reagierte auf diesen Tod wie ein paar Jahre zuvor die Verstor-
bene reagiert hatte, als sie vom Tod ihrer Lebensliebe Paul Celan erfahren hatte. 
Wolf nahm in das achte Kapitel ihres entstehenden Romans Kindheitsmuster 
Sätze von Bachmann auf, »die ich selbst gerne geschrieben hätte«,161 rahmte es 
mit einem namentlich ausgewiesenen Motto-Zitat und stellte an dessen Ende, 
ohne Verweis, den Vers »Nichts Schönres unter der Sonne, als unter der Sonne 
zu sein.«162 Mit dem Tod Ingeborg Bachmanns begann ihre literarische Rezep-
tion in der DDR, spätestens dann. Und mit ihm vollzog sich beinahe zeitgleich 
eine poetologische Wende bei Christa Wolf, die sie in den Umkreis feministi-
scher Diskurse führen sollte und sich in den Voraussetzungen einer Erzählung: 
Kassandra mit bekennendem Bachmann-Bezug niederschlug. Das aber ist schon 
ein anderes Kapitel.163

30. Oktober 1973, Heft 44, S. 1406 – 1407. Am Rande: Im Inhaltsverzeichnis auf 
S. 1377 war dieser wie weitere Texte unter »Bemerkungen« subsumiert und unauf-
findbar gemacht.

159	 In einem späten Interview, nach ihrem Rom befragt, antwortete Bachmann: »Ich 
habe hier leben gelernt.«, in: Ingeborg Bachmann. Ein Tag wird kommen. Ein Port-
rät von Gerda Haller. Mit einem Nachwort von Hans Höller. Salzburg 2004, S. 29.

160	 S.: Ein Blatt für Ingeborg Bachmann, in: Die Weltbühne. Wochenschrift für Politik, 
Kunst, Wirtschaft, 68. Jahrgang (XXVIII), Berlin, 30. Oktober 1973, Heft 44, S. 1406 – 
1407. Nach »Tod«, dem letzten Wort des Nachrufs, brachte die Redaktion eine Fuß-
note an: »Im Bett eine Zigarette rauchend, schlief sie ein und erlag in der Klinik den 
schweren Verbrennungen.« (S. 1407).

161	 Christa Wolf an Sigrid Bauschinger, 19. Juni 1974, in: Christa Wolf. Briefe 1952 – 
2011, S. 246.

162	 »An die Sonne«, in: Ingeborg Bachmann, Anrufung des großen Bären. München 
1956, S. 70.

163	 Vgl. dazu u. a. Sigrid Töpelmann, Zur Rezeption Ingeborg Bachmanns in der DDR.



YVONNE ZIMMERMANN

AUTOSOZIOBIOGRAPHIE –  
ZU DEN GRENZEN EINES GATTUNGSBEGRIFFS

Abstracts

Der Aufsatz rekonstruiert die Herkunft des Begriffs ›Autosoziobiographie‹ und sichtet die 
aktuelle Forschung zu autosoziobiographisch gelesenen deutschsprachigen Texten. Als zen-
trale Textsortenmerkmale werden autobiographische Gebundenheit, der Klassenwechsel 
der Erzählfigur und die Anbindung an soziologische Wissensbestände ausgemacht. Eine 
kritische Diskussion dieser Merkmale macht deutlich, dass sie das Gattungsfeld unnötig 
verengen. Zugleich werden der Gattung Texte zugerechnet, die konträr zur Begriffsher-
kunft und diesen Merkmalen stehen. Der Aufsatz plädiert daher für eine Eingrenzung des 
Gattungsbegriffs auf autobiographisch gebundene Texte mit expliziter oder impliziter so-
ziologischer Aussageintention.

The article reconstructs the origin of the term »autosociobiography« and analyses current 
research on autosociobiographically read texts written in German. It identifies the key 
characteristics of the genre as autobiographical ties, the narrator’s change of class and the 
connection to sociological knowledge. A critical discussion of these characteristics reveals 
that they unnecessarily narrow the field of this genre. At the same time, texts are associated 
with the genre that are in fact contrary to the origin of the term and its characteristics. The 
article therefore argues in favour of limiting the genre to autobiographical texts with an ex-
plicit or implicit sociological intention.

Es ist bekannt, dass die Herkunft des Terminus ›Autosoziobiographie‹ auf Annie 
Ernaux zurückgeht. Im 2003 veröffentlichten schriftlichen Austausch mit dem 
französisch-mexikanischen Schriftsteller Frédéric-Yves Jeannet bezeichnete sie 
ihre vom Gesprächspartner zunächst als »récits autobiographiques« eingeordne-
ten Werke als Reaktion darauf als »moins biographiques que auto-socio-bio
graphiques«.1 Zu diesem Zeitpunkt gab es noch keine Anzeichen dafür, dass 
sich dieser Terminus als Gattungsbezeichnung durchsetzen würde, auch weil 
noch andere mögliche Begriffe zur Disposition standen. So sagte sie etwa zur 
gleichen Zeit, dass Pierre Bourdieus »Idee der ›unpersönlichen Bekenntnisse‹ 
[…] ihr eigenes Schreiben am besten definiere«.2 Und wenige Jahre später fin-

1	 Annie Ernaux, L’écriture comme un couteau. Entretien avec Frédéric-Yves Jeannet, Pa-
ris 2003, S. 22 f. Sie bezieht sich an dieser Stelle explizit auf »La place, Une femme, La 
honte et en partie L’événement« (S. 23).

2	 Sarah Carlotta Hechler, Zwischen Autobiographie und Autosozioanalyse. Zur Verbin-
dung von Annie Ernaux’ autosoziobiographischen Erzählungen mit Pierre Bourdieus 

© 2026 Yvonne Zimmermann, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83536069-008 | CC BY-NC-ND 4.0

https://doi.org/10.46500/83536069-008


198 yvonne zimmermann

den wir auf dem Klappentext von Ernaux’ Les années (2008) etwa die Erläute-
rung, es handle sich um »une forme nouvelle d’autobiographie, impersonelle et 
collective«.3 Auch der als vermeintlicher Gattungsbegründer gefeierte Didier 
Eribon,4 der bereits in Rückkehr nach Reims (2009) vielfach auf Ernaux’ Texte 
verweist, kennt oder übernimmt ihren Vorschlag nicht, bezeichnet sein eigenes 
Schreiben vielmehr in Anbindung an Bourdieu als »Autosozioanalyse«.5 Dass 
sich inzwischen der Gattungsbegriff Autosoziobiographie durchgesetzt hat, geht 
auf die Perspektive einer soziologisch interessierten Philosophin zurück, näm-
lich auf Chantal Jaquet. In ihrem umfangreichen Essay zur Sozialfigur des 
transclasse erinnert sie 2014 an Ernaux’ Variation des Autobiographie-Begriffs 
und verwendet ihn fortan als Genrebegriff für autobiographisch gebundene 
Aufstiegserzählungen, denen sie dann auch die Texte von Ernaux und Eribon 
zuordnet.6 Daneben, das sei hier schon angemerkt, stützt sie ihre Thesen zu den 
Funktionsweisen sozialer (Nicht-)Reproduktion und zum*r Klassenübergän
ger*in auch auf fiktionale Texte, denn »[d]ie Philosophie kann in der Tat der Li-
teratur nicht entbehren, die ihr ein Feld von Erfahrungen und Hypothesen lie-
fert, von deren Reichtum und deren Richtigkeit sie sich allzuoft keine klaren 
Vorstellungen macht«.7 In der deutschsprachigen Literaturwissenschaft verbrei-

Soziologie, in: Autosoziobiographie. Poetik und Politik, hg. v. Eva Blome, Philipp 
Lammers und Sarah Seidel, Berlin, Heidelberg 2022, S. 17 – 41, hier S. 17.

3	 Vgl. den Klappentext von Annie Ernaux, Les Années, Paris 2008. Auf den Begriff der 
»kollektiven Autobiographie« bezieht sich auch später noch die Forschung, vgl. etwa 
Daniel Weidner, Chronik und kollektive Autobiographie. Schreibweisen der Gegen-
wart bei Alexander Kluge, Rainald Goetz und Annie Ernaux, in: Weimarer Beiträge 66 
(2020), H. 4, S. 527 – 543.

4	 Zur Erfolgsgeschichte von Eribon – und mit ihm Édouard Louis, Geoffroy de Lagasne-
rie und Annie Ernaux – im deutschen Sprachraum seit 2015 vgl. Gregor Schuhen, Er-
folgsmodell Autosoziobiographie? Didier Eribons literarische Erben in Deutschland 
(Daniela Dröscher und Christian Baron), in: Lendemains: Études Comparées sur la 
France / Vergleichende Frankreichforschung 45 (2020), S. 51 – 63, S. 51 f.

5	 Didier Eribon, Gesellschaft als Urteil. Klassen, Identitäten, Wege, aus d. Franz. v. To-
bias Haberkorn, Berlin 2017, S. 20. Vgl. zu Bourdieus Nutzung des Begriffs Pierre 
Bourdieu, Science de la science et réflexivité. Cours du Collège de France 2000 – 2001, 
Paris 2001, S. 184. Philipp Lammers und Marcus Twellmann haben darauf aufmerk-
sam gemacht, dass in Frankreich diverse Textsortenbeschreibungen wie »récit de filia-
tion (filiation narratives), socioanalyses, or récit de transfuge (class defector narratives)« 
zirkulieren, vgl. Philipp Lammers und Marcus Twellmann, Autosociobiography. A Tra-
velling Form, in: Comparative Critical Studies 20 (2023), H. 1, S. 47 – 68, hier S. 48.

6	 Chantal Jaquet, Zwischen den Klassen. Über die Nicht-Reproduktion sozialer Macht, 
mit einem Nachwort v. Carlos Spoerhase, aus d. Franz. v. Horst Brühmann, Konstanz 
2018, S. 26.

	 7	 Chantal Jaquet, Zwischen den Klassen, S. 25.



199autosoziobiographie

tete sich der Begriff im Anschluss an Horst Brühmanns Übersetzung von Ja-
quets Essay 2018 sowie Carlos Spoerhases wiederholte Besprechung dessen. Er 
schrieb nicht nur das Nachwort zur Brühmann-Übersetzung, sondern expli-
zierte ihren Ansatz auch in seinem gattungskonstituierenden Aufsatz Politik der 
Form, der etwa zeitgleich im Merkur erschien und in dem er den Begriff für 
autobiographische Aufstiegserzählungen übernimmt.8

Autosoziobiographien haben seither nicht nur in der deutschsprachigen Lite-
raturlandschaft Konjunktur, sie sind auch ein beliebter Forschungsgegenstand 
der Literaturwissenschaft geworden. Das zeigt sich nicht zuletzt in der Häufung 
von Tagungen, Workshops und Sommerakademien, die sich bis dato der neuen 
Gattung widmen.9 Nach Spoerhases Aufsatz im Merkur, der sich der Natur der 
Sache nach noch auf französische und US-amerikanische Texte bezog,10 haben 
sich zahlreiche Literaturwissenschaftler*innen mit den deutschsprachigen Aus-
prägungen der Gattung befasst. Hervorzuheben sind zwei Publikationen: Wäh-
rend die Zeitschrift Lendemains in einem Themenband mit dem Titel Trans-
fuge, transfert, traduction: la réception de Didier Eribon dans les pays germano-
phones 2020 den Fokus auf die reproduktive Aneignung deutschsprachiger 
Autor*innen lenkte, unternahm der von Eva Blome, Philipp Lammers und Sa-
rah Seidel herausgegebene Sammelband Autosoziobiographie. Poetik und Poli-
tik (2022)11 den Versuch, die Gattung vor dem Hintergrund der inzwischen pu-
blizierten Texte als offen, breit und international zu beschreiben.

	 8	 Carlos Spoerhase, Politik der Form. Autosoziobiografie als Gesellschaftsanalyse, in: 
Merkur 71 (2017), H. 818, S. 27 – 37, in dem Spoerhase auf vier Seiten Jaquets Essay 
rekapituliert.

	 9	 Vom 24. bis 27. Juli 2022 richtete das Fritz-Hüser-Institut für Literatur und Kultur 
der Arbeitswelt in Dortmund eine Sommerakademie zur Gattung aus, bei der sich die 
Leiterin des Instituts, Juditha Balint, sowie Lilla Balint, Eva Blome und Anja Lemke 
als Mentorinnen engagierten (Ausschreibung: https://www.hsozkult.de/event/id/
event-134285 (30. 1. 2025)); vom 23. bis 25. März 2023 fand an der FU Berlin der in-
terdisziplinäre Workshop Autosociobiography. Global Entanglements of a Literary 
Phenomenon statt; vgl. den Tagungsbericht von Mrunmayee Sathye, Autosoziobiogra-
phie als transkulturelle Form, 2023, https://literaturwissenschaft-berlin.de/autosozio-
biographie-als-transkulturelle-form/ (30. 1. 2025); am 2. und 3. November 2023 orga-
nisierten Lydia Rammerstorfer, Fabienne Steeger, Haimo Stiemer und Norbert Chris-
tian Wolf den Workshop Autosoziobiographie und Bourdieu in Wien (Ausschrei-
bungstext: https://www.hsozkult.de/event/id/event-133381 (30. 1. 2025)).

10	 Er behandelt v. a. ausführlich J. D. Vances Hillbilly Elegy (2016), betont aber schon, 
dass man von einer internationalen Gattung sprechen muss.

11	 Der Sammelband geht auf einen Workshop zurück, der im Oktober 2020 statt-
fand  (https://www.literature.uni-konstanz.de/germanistik/aktuelles/aesthetik-und-
gesellschaft-annaeherung-an-die-autosoziobiographie/ (30. 1. 2025)).

https://www.hsozkult.de/event/id/event-134285
https://www.hsozkult.de/event/id/event-134285
https://literaturwissenschaft-berlin.de/autosoziobiographie-als-transkulturelle-form/
https://literaturwissenschaft-berlin.de/autosoziobiographie-als-transkulturelle-form/
https://www.hsozkult.de/event/id/event-133381
https://www.literature.uni-konstanz.de/germanistik/aktuelles/aesthetik-und-gesellschaft-annaeherung-an-die-autosoziobiographie/
https://www.literature.uni-konstanz.de/germanistik/aktuelles/aesthetik-und-gesellschaft-annaeherung-an-die-autosoziobiographie/


200 yvonne zimmermann

Sichtet man die Forschung, wird deutlich, dass die Vorstellungen von dem, 
was eine Autosoziobiographie ausmacht, stark variieren, die Gattungsgrenzen 
schwer abzustecken sind. Je nachdem, welche Gattungskriterien als paradigma-
tisch betrachtet werden, verändert sich die Perspektive auf das Korpus. Versteht 
man eine Autosoziobiographie wie Ernaux als autobiographischen Text, der auf 
soziologische oder kollektive Aussagen zielt, lässt sich der Begriff problemlos 
auch auf ältere Texte applizieren.12 Marcus Twellmann untersucht etwa die au-
tobiographische Schrift von 1868 /69 des aus einem bäuerlichen Milieu stam-
menden Schriftstellers Franz Michael Felders auf ihren autosoziobiographischen 
Gehalt.13 Setzt man wie Jaquet Klassenwechsel ins Zentrum des Interesses, ver-
steht man die Gattung mit Eva Blome vielleicht eher als »ein hybride[s] literari
sche[s] Genre[], in dem sich Bildungsgeschichten mit soziologischen Gegen-
wartsdiagnosen verknüpfen«.14 In diesem Sinne wurde bereits mehrfach Karin 
Strucks inzwischen als Autofiktion eingeordneter Debütroman Klassenliebe 
(1973) einer autosoziobiographischen Relektüre unterzogen.15

Blickt man stärker auf die Entwicklungen des deutschsprachigen Literatur-
markts der letzten Jahre, lässt sich mit Christina Ernst von einem »Eribon-
Genre«16 sprechen, auch wenn die Texte formal nicht nur an Eribon anschlie-
ßen. Gemeint sind autobiographisch gebundene oder autofiktionale Texte, »die 
Arbeiter*innenklassenherkunft als autobiographische Erzählung mit Blick auf 
die sozialen Gegebenheiten verhandeln und sich dieser Herkunft in einer retro-
spektiven, schreibenden ›Rückkehr‹  – wobei die Rückkehr zumeist auch Plot 
der Erzählung ist – (wieder)annähert.«17 Dank der zahlreichen Übersetzungen 
des Suhrkamp-Verlags wird seit 2017 auch den Texten Édouard Louis’ oder Er

12	 Vgl. Philipp Lammers und Markus Twellmann, Autosociobiography, S. 47 – 68. Die 
internationale Perspektive, die die beiden einnehmen, will und kann ich in diesem 
Aufsatz nicht leisten.

13	 Marcus Twellmann, Franz Michael Felder: Aus meinem Leben. Autofiktion, Auto
soziobiografie, Autoethnografie, in: IASL 47 (2022), H. 2, S. 480 – 514.

14	 Eva Blome, Ungleiche Verhältnisse. Bildungsgeschichten als literarische Soziologie, 
Göttingen 2025, S. 14.

15	 Eva Blome, Formlos. Zur Gegenwart sozialer Desintegration in Karin Strucks Klassen-
liebe (1973), in: Autobiographie. Poetik und Politik, hg. v. ders., Philipp Lammers 
und Sarah Seidel, Berlin 2022, S. 211 – 233; Christoph Schaub, Autosoziobiographi-
sches und autofiktionales Schreiben über Klasse in Didier Eribons Retour à Reims, 
Daniela Dröschers Zeige deine Klasse und Karin Strucks Klassenliebe, in: Lende-
mains: Études Comparées sur la France / Vergleichende Frankreichforschung 45 (2020), 
S. 64 – 76; Eva Blome, Ungleiche Verhältnisse, S. 287 – 315.

16	 Christina Ernst, »Arbeiterkinderliteratur« nach Eribon. Autosoziobiographie in der 
deutschsprachigen Gegenwartsliteratur, in: Lendemains: Études Comparées sur la 
France / Vergleichende Frankreichforschung 45 (2020), S. 77 – 91.

17	 Christina Ernst, »Arbeiterkinderliteratur« nach Eribon, S. 79.



201autosoziobiographie

naux’ eine »Katalysatorfunktion«18 für den deutschsprachigen Literaturmarkt 
zugeschrieben. Mit Titeln wie Zeige deine Klasse (2018), Ein Mann seiner Klasse 
(2020) und Klassenbeste (2022), die sichtbar den aufkommenden Klassendis-
kurs im deutschsprachigen Raum betonen, setzen soziologisch informierte 
Autor*innen wie Daniela Dröscher, Christian Baron und Marlen Hobrack in 
autobiographischen Berichten ihren Klassenwechsel in den Fokus. Inzwischen 
sind zahlreiche Texte erschienen, die autobiographisch gebunden, autofiktional 
spielerisch oder fiktional, mit Gattungsbezeichnung ›Roman‹ oder ohne, rein 
erzählend oder gar in Form einer Graphic Novel an die Gattungserwartungen 
anknüpfen, von Herkunft aus den ›unteren‹ sozialen Klassen berichten, er-
schwerte oder (teils) verwehrte Bildungsaufstiege thematisieren und soziolo-
gisch informiert sowie mit engagierter Absicht vom Leben von Armutsbetroffe-
nen und sozial ›Abgehängten‹ berichten oder auch Klassenaufstiege als transge-
nerationelles Thema verstehen und aus der zweiten Generation von Aufsteiger-
familien berichten. Sie alle schwimmen im Fahrwasser des konjunkturellen 
Trends um Autosoziobiographien und werden teils als solche bezeichnet. Han-
delt es sich aber um Texte einer ›Gattung‹?

Wenn Julika Griem 2022 schreibt, »dass autosoziobiographisches Schreiben 
bereits jetzt ein wesentlich vielfältigeres Phänomen darstellt[,] als eine punktuell 
verengende Rezeption es suggeriert«, und wir »mit einem wachsenden und 
schwer zu definierenden Korpus« umzugehen hätten,19 dann stellt sich zuneh-
mend die Frage, welche Kriterien wir als gattungskonstitutiv annehmen sollten. 
Wie viel haben die Texte noch mit autobiographischen Zugängen zu tun? Muss 
in einer Autosoziobiographie ein erfolgreicher Klassenwechsel vorliegen? In den 
Gattungsdefinitionen werden drei Kriterien immer wieder genannt: die autobio-
graphische Gebundenheit, die rückbesinnende Herkunfts- bzw. Aufstiegserzäh-
lung und die explizite oder implizite Anbindung an soziologische Theorien.20 
Der vorliegende Text will diese Kriterien auf den Prüfstand stellen und diskutie-
ren, wie gut sich der Begriff Autosoziobiographie für die darunter subsumierten 
Texte eignet.

18	 Gregor Schuhen, Erfolgsmodell Autosoziobiographie?, S. 53.
19	 Julika Griem, Klassenziel Einzelwertung? Zum kollektiven Spielraum autosoziobio-

graphischen Schreibens in Aufprall und den Ferrante Letters, in: Autosoziobiogra-
phie. Poetik und Politik, hg. v. Eva Blome, Philipp Lammers und Sarah Seidel, Berlin, 
Heidelberg 2022, S. 143 – 165, S. 143.

20	 Auf das Thema des Generationenkonflikts, das Eva Blome in ihrem ersten Aufsatz als 
bedeutsames Thema hervorhebt, gehe ich hier nicht ein, weil es in der weiteren For-
schung nicht als zentrales Gattungskriterium besprochen wurde. Vgl. Eva Blome, 
Rückkehr zur Herkunft. Autosoziobiografien erzählen von der Klassengesellschaft, in: 
DVjs 94 (2020), S. 541 – 571, hier S. 549 – 552.



202 yvonne zimmermann

Autobiographische Gebundenheit

Obgleich sie gerade dem autobiographischen Schreiben ein hohes literarisches 
Potential zuschreibt, wollte bereits Annie Ernaux ihre Texte nicht mit einer Lek-
türepraxis verbunden wissen, die dem Autobiographischen grundsätzlich inne-
wohnt: den oder die Protagonist*in als zentrales Sujet zu verstehen. Vielmehr 
geht es ihr wie Pierre Bourdieu, dessen Ein soziologischer Selbstversuch (2002) 
Franz Schultheis im Nachwort als »Anti-Autobiographie«21 bezeichnet und der 
ja selbst von »Autosozioanalyse« spricht, darum, das Ich als ›objektivierende‹ 
und ›distanzierte‹ Beobachterin von gesellschaftlichen Strukturen in Stellung zu 
bringen.22 Mit der Betonung des Analytischen in Bourdieus Terminus wird ver-
deutlicht, dass die Autor*innen in den Erzählungen einen »Anspruch auf 
Gesellschaftsanalyse«23 erheben. Hier wird weniger ein autobiographischer als 
ein soziokultureller oder gar sozialpolitischer Pakt zwischen Autor*in und 
Leser*in angesprochen: Was in den Texten präsentiert und kritisiert wird, soll 
dem aktuellen Stand der sozialwissenschaftlichen Erkenntnisse oder wenigstens 
den als wahr empfundenen Gegebenheiten der Gesellschaft entsprechen. Die 
Texte stehen von Beginn an also in einer gewissen Spannung zwischen exempla-
rischer Ich-Erzählung und klassenanalytischem Aufklärungsnarrativ. In Bezug 
auf ihren ersten Text dieser Art, La place (1983), schreibt Ernaux: »[D]e ne pas 
trahir«, sei es notwendig gewesen, »de reconstituer la réalité de cette vie des faits 
précis, à travers les paroles entendues«.24 Damit wird autobiographische Zeugen-
schaft im Sinne eines Wahrheitsversprechens zu einem zentralen Motiv einer Li-
teratur, die ein soziales Feld bearbeitet, das literarisch zuvor nur selten bearbeitet 

21	 Franz Schultheis, Nachwort, in: Pierre Bourdieu, Ein soziologischer Selbstversuch, aus 
d. Franz. v. Stephan Egger, 1. Aufl. 2002, Frankfurt a. M. 2019, S. 133 – 151, hier S. 151.

22	 Ernaux etwa schreibt: »La seule écriture que je sentais ›juste‹ était celle d’une distance 
objectivante, sans affects exprimés, sans aucune complicité avec le lecteur cultivé.« 
Ernaux, L’écriture comme un couteau, S. 34. Zur »teilnehmenden Objektivierung« bei 
Bourdieu vgl. Heribert Tommek, Rückkehr zur Klasse. Soziologisierte Gegenwartslite-
ratur in Frankreich und Deutschland (Eribon, Ernaux, Ohde und Baron), in: »Die 
drei Kulturen« reloaded. Neue Perspektiven auf einen Klassiker der Literatursoziolo-
gie, hg. v. Christine Magerski und Christian Steuerwald, Wiesbaden 2024, S. 105 – 
122, hier S. 107. Zur Spannung zwischen Objektivitätsbestreben und singulärer Er-
zählung vgl. auch Carolin Amlinger, Literatur als Soziologie. Autofiktion, soziale Tat-
sachen und soziologische Erkenntnis, in: Autosoziobiographie. Poetik und Politik, hg. 
v. Eva Blome, Philipp Lammers und Sarah Seidel, Berlin, Heidelberg 2022, S. 43 – 65, 
S. 45 f.

23	 Eva Blome, Rückkehr zur Herkunft, S. 548.
24	 Annie Ernaux, L’écriture comme un couteau, S. 33 f. [Hervorhebung im Original]



203autosoziobiographie

wurde.25 Die Literaturwissenschaft kennt solche Phänomene etwa aus der frü-
hen Literatur von Arbeitsmigrant*innen in der Bundesrepublik Deutschland, 
die von ihren Hauptakteuren anfänglich noch als »Literatur der Betroffenheit«26 
bezeichnet wurde. Auch die deutschsprachige Arbeiter*innenliteratur setzt, so-
fern Arbeiter*innen selbst schreiben, mit autobiographischem Schreiben ein.27

David Prinz hat jüngst das autosoziobiographische Schreiben als Form einer 
»ethischen Praxis«28 bestimmt, die in Anlehnung »an die Denk- und Schreib
tradition Michel Foucaults«29 die parrhesia, das ›Wahrsprechen‹, als zentrales 
movens der »autobiographischen Selbstanalyse«30 annimmt. In seinen Aus
führungen verweist er darauf, dass sich Ernaux und Eribon mehrfach von fik
tionalem Schreiben abgegrenzt haben und ihre Texte auch nicht als Autofiktion 
verstanden wissen wollten.31 Für sie hat das Sezieren des eigenen Ichs eine zen
trale Funktion: Die dadurch erreichte Authentizität dient dem engagiert ge-
schriebenen Text, die gesellschaftliche Relevanz der zunächst unbedeutenden 
individuellen Erzählung zu untermauern, das Individuelle damit als kollektives 
Phänomen zu beschreiben. Im Diskursraum, in dem diese Texte entstanden, 
scheint dies plausibel zu sein. Zu fragen wäre allerdings, ob und wie sich in 
einem sich verändernden Diskurs über abgehängte Klassen und ungleiche Bil-
dungschancen diese Grenzen verschoben haben. So hat bereits Christina Ernst 
2020 überzeugend vorgebracht, dass die deutschsprachigen Ausprägungen nur 
mit einem sehr weiten Begriff von Autofiktion ins Gattungsspektrum eingeord-
net werden können:

25	 Vgl. hierzu auch Raffael Hiden, Gesellschaftszeugen. Autofiktionale Formexperi-
mente der Gegenwarten, in: undercurrents. Forum für linke Literaturwissenschaft 16 
(2021), S. 23 – 26.

26	 Vgl. den programmatischen Aufsatz von Franco Biondi, Rafik Schami (unter Mit
arbeit von Jusuf Naoum und Suleman Taufiq), Literatur der Betroffenheit. Bemer-
kungen zur Gastarbeiterliteratur, in: Zu Hause in der Fremde. Ein bundesdeutsches 
Auslänger-Lesebuch, hg. v. Christian Schaffernicht, Fischerhude 1981, S. 124 – 136, 
von dem sich die Autoren wenige Jahre später wieder distanziert haben. Die Literatur 
von Arbeitsmigrant*innen der 1970er und 1980er Jahre ist geprägt von kürzeren und 
längeren autobiographischen Erzählungen.

27	 Vgl. hierzu Beke Sinjen, Prosa der Verhältnisse. Die Entdeckung der Erzählliteratur 
durch die Arbeiterbewegung (1863 – 1906), Essen 2015, S. 243 – 337.

28	 David Prinz, Ein epistemologischer Selbstversuch. Konturen einer Praxeologie der Au-
tosoziobiographie, in: Doing genre. Praxeologische Perspektiven auf Gattungen und 
Gattungsdynamiken, hg. v. Angela Gencarelli, Berlin, Boston 2024, S. 45 – 67, S. 46.

29	 David Prinz, Ein epistemologischer Selbstversuch, S. 50.
30	 Ebd., S. 47.
31	 Ebd., S. 49 f.



204 yvonne zimmermann

Ob die Texte als ›autobiographisch‹ im engeren Sinne, also als faktuale Wirk-
lichkeitsdarstellung gesetzt sind oder ob sie vielmehr auf Fiktionalisierungs-
strategien zurückgreifen, ist dabei zweitrangig. Mit dem Selbstverständnis 
der (französischsprachigen) Autosoziobiographie teilt die Autofiktion ihre 
Abwehrhaltung zur Autobiographie als etabliertem Genre (cf. Haas 2019). 
Hier soll nicht die Authentizität eines personalen Autor*innen-Ichs konstru-
iert, sondern soziale Wirklichkeit dargestellt werden.32

Die Aufweichung des Autobiographischen hängt demnach wesentlich mit der 
Gattungsentwicklung zusammen. Wenn die Texte französischer Autor*innen in 
Deutschland als bekannte Prätexte vorausgesetzt werden, können sich die ihnen 
nachfolgenden deutschsprachigen Autor*innen in unterschiedlicher Weise vom 
Muster entfernen. Wir haben es daher mit einem, teils auch diachron verlau-
fenden, Spannungsgeflecht des Autobiographischen zu tun, das am einen Pol 
die Exemplarität der eigenen Lebensgeschichte notwendigerweise argumentativ 
einsetzt, am anderen Pol das fiktionale Spiel mit autobiographischer Gebun-
denheit beziehungsweise der vagen Vorstellung von Autofiktion lediglich noch 
als Alibi-Funktion nutzt, um an die Textsorte Autosoziobiographie anzuschlie-
ßen. In Christian Barons Schreiben finden wir eine Bewegung vom einen Pol 
zum anderen. Von einer journalistischen und wissenschaftlichen Beschäftigung 
mit klassistischen Gesellschaftsstrukturen kommend, beginnt er durch Eribon-, 
später auch Ernaux- und Louis-Lektüren, autosoziobiographisch zu schreiben 
und seine eigenen Lebenserfahrungen auszuwerten.33 Seine erste Autosoziobio-
graphie Proleten, Pöbel, Parasiten (2016) steht noch ganz im Zeichen von Eri-
bon, Zeige deine Klasse (2020) weist bereits eine Fiktionalisierung auf, die auch 
als Ernaux-Stil beschrieben wurde.34 Sein letzter Roman Schön ist die Nacht 
(2022) berichtet vom Leben der Großväter und nutzt damit zwar auch noch die 
Familiengeschichte, kann aber im eigentlichen Sinn nicht mehr dem Autobio-
graphischen zugeschrieben werden.

Blickt man auf die Grenze des Faktualen zum Fiktionalen, finden sich auto-
fiktionale Verwirrspiele der Autor*innen oder Verlage, die arglose Umdeutun-
gen von Rezipient*innen hervorrufen. Deniz Ohde etwa erzeugt in ihrem De-
bütroman Streulicht (2020) geradezu Leerstellen, die Leser*innen dazu verfüh-

32	 Christina Ernst, »Arbeiterkinderliteratur« nach Eribon, S. 78. Im Text verweist sie auf 
Claude Haas, Vom Untergang der Autobiographie im Strudel der Autofiktion. Oder: 
Realität heute, in: Texte zur Kunst 115 (2019), S. 79 – 91.

33	 Vgl. Yvonne Zimmermann, »Das ›Ich‹ […] als plastisches Beispiel«. Christian Barons 
Formen autosoziobiographischen Schreibens, in: Weimarer Beiträge 70 (2024), H. 3, 
S. 421 – 438.

34	 Gregor Schuhen, Erfolgsmodell Autosoziobiographie?, S. 53.



205autosoziobiographie

ren, den Text autobiographisch zu deuten. Dies betrifft den Namen und den in-
dustriellen Herkunftsort, die mit Anspielungen und Umschreibungen auf De-
niz (Ohde) und Höchst übertragen werden können.35 Auch die migrantische 
Herkunft der Hauptfigur scheint mit der der Autorin zu korrelieren, auch wenn 
im echten Leben der Vater, nicht die Mutter der Autorin aus der Türkei kommt. 
Solche innertextuellen Hinweise verbürgen ebenso wie fürs Fernsehen insze-
nierte Spaziergänge der Autorin durch ihren Herkunftsort36 eine autobiographi-
sche Grundierung des Erzählten, die einige Leser*innen gerne übernehmen.37 
Da der Roman darüber hinaus viele Merkmale autofiktionaler autosoziobiogra-
phischer Texte aufgreift, wird er auch von einigen Literaturwissenschaftler*in
nen problemlos der Gattung zugeordnet.38 Andere, wie Philipp Böttcher, erken-
nen zwar die autosoziobiographische Architextualität an, verwehren aber gerade 
wegen der fehlenden autobiographischen Ausprägung die Zuordnung zu dieser 
Gattung. Er liest den Text deshalb als »genrekritische[n] wie -reflexive[n] 
›Bildungsroman‹«39 beziehungsweise »postmigrantische[n] Ungleichheitsroman, 
der sich in das Erzählmuster der ›Klassenreise‹ fügt«,40 und bringt damit inter
essante Hinweise auf andere Gattungsformen in die Diskussion ein. Liest man 
die gängigen Autosoziobiographien nämlich unter der Folie des Bildungs
romans, zeigt sich nicht nur, dass sie sich von diesem durch ihre nachträglich re-

35	 In Bezug auf den Namen liest man im Text etwa: »Sie [die Mutter] buchstabierte mir 
nur meinen Namen, der außerhalb der Wohnung einen anderen Klang hatte als drin-
nen, den sie draußen mit langem I aussprach […]«, womit sie – nimmt man den Au-
tornamen Deniz – eine in Deutschland verbreitete französische Aussprache (Denise) 
andeutet. Deniz Ohde, Streulicht, Berlin 2020, S. 35. Zu den Beschreibungen des 
Herkunftsorts der Protagonistin vgl. Philipp Böttcher, Ewig Peripherie? Raumdarstel-
lung, Postmigrationserfahrungen und Gesellschaftsdiagnose in Deniz Ohdes Streu-
licht, in: IASL 48 (2023), H. 2, S. 481 – 506, S. 483 f.

36	 Vgl. Deutsche Welle, Deutscher Buchpreis 2020. Shortlist-Portrait Deniz Ohde, 
6. 10. 2020, https://www.youtube.com/watch?v=EVVZTQkQVA8 (30. 1. 2025).

37	 Ein besonders schöner Fall etwa ist die Buchvorstellung des Romans der Evange
lischen Kirchengemeinde Liederbach, wo die Rezensentin den Text ohne jeglichen 
Zweifel autobiographisch liest und mit dieser Annahme Umdeutungen vornimmt, 
https://www.youtube.com/watch?v=krIkQlMD-Ws (30. 1. 2025). Aber auch Ingo Ei-
senbeiß spricht im Deutschlandfunk von einer »offenbar autobiografische[n] Erzäh
lerin«, Ingo Eisenbeiß, Deniz Ohde: Streulicht. Langer Weg ins Licht, in: Deutsch-
landfunk, 18. 8. 2020, https://www.deutschlandfunk.de/deniz-ohde-streulicht-langer-
weg-ins-licht-100.html (30. 1. 2025).

38	 Vgl. etwa Eva Blome, Philipp Lammers und Sarah Seidel, Zur Poetik und Politik der 
Autosoziobiographie. Eine Einführung, in: Autosoziobiographie. Poetik und Politik, 
hg. v. dens., Berlin, Heidelberg 2022, S. 1 – 13, S. 4; Carolin Amlinger, Literatur als 
Soziologie, S. 56; Gregor Schuhen, Erfolgsmodell Autosoziobographie?, S. 53.

39	 Philipp Böttcher, Ewig Peripherie?, S. 482.
40	 Ebd., S. 483.

https://www.youtube.com/watch?v=EVVZTQkQVA8
https://www.youtube.com/watch?v=krIkQlMD-Ws
https://www.deutschlandfunk.de/deniz-ohde-streulicht-langer-weg-ins-licht-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/deniz-ohde-streulicht-langer-weg-ins-licht-100.html


206 yvonne zimmermann

konstruierte Erzählung des Bildungswegs abgrenzen,41 die narrativen Akzente 
liegen geradezu dem Gattungsmuster Bildungsroman widersprechend im Nach-
zeichnen des Scheiterns, des Nicht-Ankommens, des Infrage-Stellens des Bil-
dungsversprechens.

Gänzlich den autobiographischen Bezug gibt dann Bov Bjergs Roman Ser-
pentinen (2020) auf.42 Hier ergibt sich der intendierte Bezug zum autosozio
biographischen Genre durch eine intertextuelle Anknüpfung an Eribon,43 das 
Motiv des Bildungsaufstiegs, die Rückkehr der Erzählfigur an den Herkunftsort 
sowie die Kritik an den Gesellschaftsstrukturen. Bjergs und Ohdes Romane 
sind für Blome, Lammers und Seidel Ausgangspunkt dafür, sich von der auto-
biographischen Gebundenheit der Texte als notwendiges Merkmal autosozio-
biographischen Schreibens zu distanzieren und für eine

erweiternde Lesart [zu plädieren]. Es kommen nicht nur Texte in Betracht, 
die den autobiographischen Pakt erfüllen; vielmehr sind auch explizit fiktio-
nale Texte miteinzubeziehen, die sich der Thematik und den zentralen Moti-
ven des autosoziobiographischen Schreibens widmen – auch, um die Strate-
gien der Texte, die einen autobiographischen Pakt erfüllen, überhaupt von 
denjenigen der Romane und übrigen Fiktionen abgrenzen zu können.44

Es ist sicher sinnvoll, die genannten Texte in einer direkten Verbindung zu 
Eribon und seinen französischen Mitstreiter*innen zu sehen. Autor*innen des 
›Eribon-Genres‹ haben ebenso wie die Literaturwissenschaft diese Prototypen 
vor Augen und simulieren deshalb auch eine autobiographische Lesart, indem 
sie sich einer autodiegetischen Erzählstimme bedienen, die Leser*innen und Re
zensent*innen zu einer Einwilligung in den ›autobiographischen Pakt‹ verleitet. 
Fraglich ist allerdings, ob der Begriff Autosoziobiographie dann noch der rich-
tige sein kann.45 Möglicherweise ließe sich hier besser von Aufstiegsliteratur 

41	 Vgl. hierzu Eva Blome, Rückkehr zur Herkunft, S. 550.
42	 Die einzigen Bezüge, die sich finden ließen, wäre die identische Herkunft von Autor 

und Hauptfigur (Schwäbische Alb) und ihr sozialer Aufstieg (hier zum Schriftsteller, 
dort aber zum Soziologieprofessor).

43	 Vgl. hierzu Christina Ernst, »Arbeiterkinderliteratur« nach Eribon, S. 77.
44	 Eva Blome, Philipp Lammers und Sarah Seidel, Zur Poetik und Politik der Auto

soziobiographie, S. 5.
45	 Deshalb ist leider auch eine Unterteilung der Gattung in faktuale Texte (im Sinne von 

Sachbüchern), literarisierte autobiographische Formen und fiktionale Autosoziobio-
graphien, wie ich sie kürzlich vorgeschlagen habe, nicht sinnvoll, vgl. Yvonne Zim-
mermann, Diskriminierung und Klassismus erzählen. Am Beispiel von Deniz Ohde, 
Streulicht (2020), in: Text trifft Theorie. Literaturwissenschaftliche Methodenkompe-
tenz in der Praxis, hg. v. Andrea Albrecht, Franziska Bomski und Yongqiang Liu, Ber-
lin, Boston 2024, S. 157 – 181, hier S. 166 – 168.



207autosoziobiographie

sprechen, die hypertextuell oder architextuell an die Gattung anschließt.46 
Dann wäre letztlich von zwei Ausprägungen zu sprechen: einer autobiogra-
phisch gebundenen oder autofiktional gestalteten Autosoziobiographie und 
einer Klassen- oder Aufstiegsliteratur, die die Erzählmuster der Autosoziobio-
graphie nutzt und nebenbei die kollektiven Herausforderungen der ›unteren‹ 
Klasse offenlegt.

Aufstiegsnarrative und Klassenwechsel

Bei Autosoziobiographien wird, so die gängige Meinung, vom Bildungsaufstieg 
erzählt, indem die Erzähler*innen retrospektiv ihren erfolgten Klassenwechsel 
nachvollziehen.47 Das ist in den Erzählmustern der französischen Vorbilder an-
gelegt, wo die Erzählenden entweder wie Eribon tatsächlich an ihren Her-
kunftsort zurückkehren und dort Recherchearbeiten zu den familiären und so-
zialen Beziehungen ihrer Kindheit betreiben, oder sich wie Louis lediglich refle-
xiv rückblickend mit der Verortung ihrer Kindheit in einer ›unteren‹ sozialen 
Klasse befassen. Das Aufstiegsnarrativ finden wir auch in den theoretischen 
Überlegungen Chantal Jaquets, der es prinzipiell um die Sozialfigur des trans-
classe geht. Ihre faktualen und fiktionalen literarischen Beispiele haben deshalb 
notwendigerweise alle mit Klassenübergänger*innen zu tun. Dass der Klassen-
wechsel aber sogar erzähllogisch relevant sei, findet sich bei Eribon. Die »De-
markationslinie [der Arbeiter*innenklasse, YZ] [zu] überschreiten und von 
einem Lager ins andere [zu] wechseln«,48 ist für ihn Bedingung des autobiogra-
phisch-soziologischen Erkenntnisprozesses. Zumindest im Erzählrahmen des 
Autobiographischen könne jemand nur dann objektiv über die ›unteren‹ Klas-
sen schreiben, wenn er selbst dieser entkommen sei. Während die meisten Auf-

46	 Ich beziehe mich hier auf die Genette’schen Unterkategorien von Transtextualität, die 
er in seinem bekannten Buch Palimpseste ausgeführt hat, vgl. Gérard Genette, Palim-
pseste. Die Literatur auf zweiter Stufe, Frankfurt a. M. 1993.

47	 Dies wird von Spoerhase mit Bezug auf Jaquets Gattungsvorstellung bereits so ange-
nommen, vgl. Spoerhase, Politik der Form, S. 35 – 37; und von Blome, Lammers und 
Seidel explizit fortgesetzt, vgl. Eva Blome, Philipp Lammers und Sarah Seidel, Zur 
Poetik und Politik der Autosoziobiographie, S. 5; vgl. auch Eva Blome, Formlos, 
S. 211 f., die an dieser Stelle darauf aufmerksam macht, dass viele Bildungsaufstei
ger*innen sich dennoch als »zwischen den Klassen« bezeichnen würden. Dieses durch-
aus berechtigte Gefühl, dem sich die für Klassenaufsteiger*innen so typischen Dis
positionen wie Imposter-Syndrom und gespaltener Habitus beiordnen, sollte aller-
dings nicht mit dem formal tatsächlich erfolgten Aufstieg vermengt werden.

48	 Didier Eribon, Rückkehr nach Reims, aus d. Franz. v. Tobias Haberkorn, Berlin 
2016, S. 45.



208 yvonne zimmermann

stiegserzählungen vor ihm allerdings dem meritokratischen System huldigten 
und vom eigenen Erfolg berichteten, schließt er an, wolle er seine »eigene Exter-
ritorialität als Schreibender« anders als diese nicht dafür nutzen, die »soziale Il-
legitimität der Betroffenen« auszustellen.49

In seiner Folge markieren Autosoziobiograph*innen deshalb ihren sozialen 
Aufstieg als zufällige und von glücklichen Fügungen markierte Ausnahme der 
Regeln sozialer Reproduktion. Für sie sind »Vorbilder und Paten in der Familie 
(also Eltern, Geschwister, Großeltern), sowie Vorbilder und Mentoren in der 
Schule (also Lehrer, Mitschüler, Eltern von Mitschülern)«50 das Vehikel, die den 
unwahrscheinlichen Weg zum Abitur und Studium ermöglichen und die eigent-
lich dominanten strukturellen Diskriminierungssituationen aushebeln. Parallel-
erzählungen von verhinderten Bildungsaufstiegen der Eltern und Geschwister 
dienen in den Texten nicht selten dazu, den Normalfall der Mechanismen der 
sozialen Reproduktion zu beleuchten. Nicht zuletzt hierin wird das figurale Pa-
radox des autobiographisch und autofiktional schreibenden Klassenflüchtlings 
im ›Eribon-Genre‹ sichtbar: Sie erzählen Aufstiegsgeschichten, wollen oder dür-
fen aber gleichzeitig die Arbeiterklasse nicht verraten; sie sind sich ihrer Promi-
nenz bewusst und brauchen sie auch, um den ›unteren‹ Klassen eine Stimme zu 
geben, fühlen sich aber doch der Arbeiterklasse zugehörig. Wie schreibt man 
eine Aufstiegsgeschichte, die keine sein will? Stellt man diesen Zwiespalt litera-
tursoziologisch in Rechnung, kann Eribons Annahme des für die soziologische 
Reflexion notwendigen Klassenwechsels auch als Rechtfertigungsversuch für 
die eigene Schreibposition verstanden werden, und wäre zugleich als überheb
liche Geste deutbar.

Deshalb ist hier noch einmal zu fragen, ob es wirklich das Narrativ eines er-
folgreichen Klassenwechsels bedarf, »pour retrouver, dévoiler«, in Ernaux’ Wor-
ten, »des mécanismes ou des phénomènes plus généraux, collectifs«.51 Und zu-
gleich müsste gegen Ernaux gefragt werden, welche Relevanz es hat, dies in Ab-
hängigkeit zur autobiographischen Gebundenheit der Erzählfigur zu stellen? 
Mit Marzahn, mon amour (2019) und Schäfchen im Trockenen (2018) liegen 

49	 Didier Eribon, Rückkehr nach Reims, S. 90.
50	 Carlos Spoerhase, Politik der Form, S. 29. Annie Ernaux’ Leben, das von Jaquet als 

»Prototyp[] jenes Universell-Singulären [beschrieben wird], das die Literatur anregt 
und das Anregungen vermittelt, an denen die Philosophie höchstes Interesse haben 
muss« (Chantal Jaquet: Zwischen den Klassen, S. 44), liefert ein Beispiel für Perso-
nen, die keine Vorbilder im Familienkreis haben. Solche Personen seien wesentlich 
von Vorbildfiguren im Schulsystem abhängig, die eine »Form von Alterität« (ebd., 
S. 52) bieten könnten.

51	 Annie Ernaux, L’écriture comme un couteau, S. 42.



209autosoziobiographie

mindestens zwei Romane vor, die an den Klassendiskurs und autosoziobiogra-
phisches Schreiben anknüpfen, ihre Erzählfiguren aber im Künstler*innenpre
kariat verorten. Katja Oskamp wählt in Marzahn, mon amour eine autofiktio-
nal zu erkennende Fußpflegerin Oskamp, die einst am Theater und mit Litera-
tur ihr Geld verdiente, dann aber – die genauen Gründe werden verschleiert – 
eine Ausbildung zur Fußpflegerin macht, die von ihrem Umfeld als »fulminan-
ter [sozialer, YZ] Absturz«52 eingestuft, von ihr selber aber als sinnstiftend erlebt 
wird. Im Text berichtet die Erzählfigur vom Kontakt zu Menschen des abge-
hängten Berliner Stadtteils Marzahn, deren ebenso autobiographisch verbürg-
ten, aber fiktional verschleierten Biographien zum Teil nacherzählt werden. 
Was im Plauderton daherkommt, ist in Wirklichkeit eine autofiktional erzählte 
Sozialstudie über von Armut betroffene Menschen.53 Soweit erkennbar wurde 
der Text bisher nicht dem autosoziobiographischen Schreiben zugeordnet, ent-
weder weil er das Klassenwechselmotiv nicht weit genug ausführt oder weil er 
die Erzählungen nicht stark genug mit soziologischen Erklärungen verbindet.

Anke Stellings Schäfchen im Trockenen hingegen, deren eigentlich fiktive 
Hauptfigur Resi aus dem »bildungsbeflissenen, aufsteigenden Kleinbürger
tum[]«54 stammt, das es im akademischen Künstler*innenmilieu zu verteidigen 
gilt, wurde von Markus Joch – im Anschluss an Blomes, Lammers und Seidels 
Plädoyer für einen breiten Gattungsbegriff – als Autosoziobiographie mit Ein-
schränkung gelesen. Er begründet dies einerseits inhaltlich mit der Abstiegs
angst der Protagonistin, die sich mit Bourdieus Kapitalformen gut analysieren 
lässt, andererseits mit einem autofiktionalen Spiel der Autorin, das er im An-
schluss an Christine Magerski als Besonderheit von Stellings Auftreten im litera-
rischen Feld nachzeichnet und als Anschluss an die Gattung Autosoziobiogra-
phie versteht.55 Verfolgt man diese Argumentationen, bleibt relativ unklar, ob 

52	 Katja Oskamp, Marzahn, mon amour. Geschichten einer Fußpflegerin, Berlin 2019, 
S. 12.

53	 Das legt Oskamp auch in Interviews nahe, vgl. etwa Thomas Böhm im Gespräch 
mit  Katja Oskamp, 15. 4. 2021, radioeins, min 5:39 ff., https://www.youtube.com/
watch?v=-a_-D1PxhWg (30. 1. 2025).

54	 Markus Joch: Autosoziobiografie ja, Gesellschaftsroman jein. Zu Anke Stellings 
Schäfchen im Trockenen, in: »Die drei Kulturen« reloaded. Neue Perspektiven 
auf einen Klassiker der Literatursoziologie, hg. v. Christine Magerski und Christian 
Steuerwald, Wiesbaden 2024, S. 123 – 147, hier S. 125. Die Annahme, dass sich Klas-
senaufstiege über Generationen auf den Habitus auswirken, teilt dieser Roman mit 
der Autosoziobiographie Daniela Dröschers.

55	 Vgl. Markus Joch, Autosoziobiografie ja; Christine Magerski, Von der Kunst simulta-
ner Beobachtung. Literatursoziologie zwischen zwei Kulturen, in: Artis Observatio 1 
(2022), S. 21 – 48.

https://www.youtube.com/watch?v=-a_-D1PxhWg
https://www.youtube.com/watch?v=-a_-D1PxhWg


210 yvonne zimmermann

für die zumindest literaturwissenschaftliche Gattungsverortung der Klassen-
wechsel ein hinreichendes Kriterium bietet.

Vielleicht hilft ein Blick auf eine neue Textsorte, nämlich klassenbezogene 
Anthologien, deren »gemeinschaftsstiftende Verständigungsform«56 wiederum 
an die Betroffenheitsformel der frühen Literatur von Arbeitsmigrant*innen er-
innert. Die autosoziobiographischen Lebensberichte in der von Bettina Aumair 
und Brigitte Theißl herausgegebenen Klassenreise. Wie die soziale Herkunft un-
ser Leben prägt (2020) und in dem der Sozialwissenschaftler*innen Julia Reuter, 
Markus Gamper, Christina Möller und Frerk Blome verantworteten Vom Ar-
beiterkind zur Professur. Sozialer Aufstieg in der Wissenschaft (2020) sind stark 
vom ›Eribon-Genre‹ geprägt, versuchen die einzelnen Porträts doch auf wenigen 
Seiten den Klassenaufstieg der autobiographisch Erzählenden nachzuzeichnen.57 
Aber es geht auch anders, was das Beispiel Klasse und Kampf (2021) zeigt, eine 
von Maria Barankow und Christian Baron herausgegebene Anthologie, die von 
Carolin Amlinger explizit in die Tradition der Autosoziobiographie gestellt 
wird.58 In ihr publizieren nunmehr bekanntere Autor*innen klassenbezogene 
Erzählungen und erheben in Summe weder den Anspruch, autobiographisch zu 
erzählen, noch ausschließlich Klassenwechsel nachzuzeichnen. Vielmehr lesen 
wir in den kurzen Erzähltexten von klassistischen Diskriminierungserlebnissen, 
struktureller Benachteiligung der ›unteren‹ Klassen oder der Erkenntnis über 
die eigenen Klassenherkunft. Auch hier nutzen die meisten Autor*innen eine 
autodiegetische Erzählfigur, die sich unproblematisch auf die Verfasser*innen 
beziehen lässt. Es gibt aber auch Abweichungen von diesem Erzählmuster. Lucy 
Fricke berichtet in den erzählenden Passagen – Annie Ernaux in ihren späteren 
Texten folgend – von sich in der dritten Person, markiert das Erzählte durch 
eine Einführung und eingeschobene Reflexionen über dieses distanziert be-
trachtete »Mädchen«59 allerdings in autodiegetischer Erzählposition als selbst 
Erlebtes. In Bov Bjergs Erzählung Schinkennudeln berichtet zwar ein autodiege-
tischer Erzähler, den man im Kontext des Bands vermutlich als Autor identifi-
zieren will, aber nicht müsste. Die Perspektive bleibt zudem beim erlebenden 
Ich, einem Schuljungen, verortet und nutzt nicht, wie sonst üblich, retrospek-

56	 Carolin Amlinger, Literatur als Soziologie, S. 56, Fußnote 75.
57	 Dabei wird in Klassenreise eine hohe Authentizität gesucht, indem die zuvor erfolgten 

Interviews »so nahe wie möglich an der gesprochenen Sprache« bleiben. Klassenreise. 
Wie die soziale Herkunft unser Leben prägt, hg. v. Bettina Aumair und Brigitte 
Theißl, 3. akt. u. erw. Aufl., Wien 2023, S. 13 – 26, S. 24.

58	 Vgl. Carolin Amlinger, Literatur als Soziologie, S. 56, Fußnote 75.
59	 Lucy Fricke, Fischfabrik, in: Klasse und Kampf, hg. v. Maria Barankow und Christian 

Baron, Berlin 2021, S. 32 – 42, hier S. 33.



211autosoziobiographie

tive Einordnungen des erzählenden Ich. Der lakonische Bericht von einem Mit-
tagessen in einem bildungsbürgerlichen Lehrer*innenhaushalt, dem das Ich bei-
wohnt, weil seine Mutter dort als Haushälterin tätig ist, enthüllt damit das Er-
kenntnispotential über Klassenunterschiede lediglich für die Leser*innen, nicht 
für den erwachsenen Erzähler oder gar den Erzähler respektive Autor selbst. 
Eine reflektierte Auseinandersetzung mit Klassenunterschieden findet sich  – 
wie bereits bei Katja Oskamp – also nicht im Text. Und dennoch wird auch 
diese Erzählung von Blome, Lammers und Seidel der Gattung zugeordnet.60 
Christian Baron wiederum widmet seinen Text der Care-Arbeit seiner Tante 
Juli, die in Ein Mann seiner Klasse bereits vorkommt. Erzählt wird aus der ho-
modiegetischen Sicht des wenig beteiligten Beobachters Christian Barons und 
mit starker interner Fokalisierung, die in erlebten Reden Julis ihren stärksten 
Ausdruck findet. Die Erzählung berichtet nicht von einem Klassenwechsel einer 
der beteiligten Figuren, auch nicht von den damit verbundenen psychischen 
Dispositionen. Im Fokus stehen vielmehr Altersarmut, unbezahlte Pflegearbeit 
und falsch platzierter Arbeiterstolz.61

Hier zeigt sich, dass man das autobiographische Schreiben mindestens im 
Sinne eines life writing62 verstehen sollte, sodass sich Texte einordnen lassen, 
die nur ausschnitthaft von Momenten sozialer Ungleichheit im eigenen Leben 
oder dem einer Figur berichten. Es bleibt die Frage, wie man mit fiktionalen 
Texten umgeht, die nur im Kontext der Anthologie als autofiktional gelesen 
werden können. Viel wichtiger hier scheint mir aber, dass die Beispiele von Os-
kamp, Stelling, Bjerg, Baron und letztlich auch Ohde in Zweifel ziehen, ob der 
von Jaquet übernommene Ansatz des transclasse und Eribons Verteidigung die-
ser Schreibposition nicht nur eine Spielart von Texten sind, die an den Erfah-
rungen einer Figur die ungerechten Klassenlogiken unserer Gesellschaft offenle-
gen. Sicherlich stehen Texte, die explizit an den neuen Klassendiskurs anschlie-
ßen, autobiographische oder autodiegetische Ansätze nutzen, aber letztlich auf 
das Motiv des Klassenwechsels verzichten, in gewisser Spannung zur gängigen 
Gattungsvorstellung. Aber auch sie sind ohne den Eribon-Aufschwung nicht 
denkbar. Zudem sind sie ein Beleg dafür, dass sich die Ungerechtigkeiten der 
Gesellschaft nicht nur am Klassenaufstieg zeigen lassen.

60	 Vgl. Eva Blome, Philipp Lammers und Sarah Seidel: Zur Poetik und Politik der Auto-
soziobiographie, S. 6, Fußnote 17.

61	 Christian Baron: Fangfragen, in: Klasse und Kampf, hg. v. Maria Barankow und 
dems., Berlin 2021, S. 43 – 64.

62	 Vgl. David Huddart, Postcolonial theory and autobiography, London, New York 
2008.



212 yvonne zimmermann

Soziologischer Theorieimport

Der Einschub ›socio‹ verbürgte für Annie Ernaux eine Erzählhaltung, die auf 
eine »Sicht- und Erfahrbarmachung sozialer Strukturen und Funktionsweisen 
[zielt, YZ], die besonders auf ästhetisch-affektiver Ebene erfolgt«.63 Hierin wer-
den ihr einige Autor*innen folgen, die – das sollte nicht überraschen – sozio
logisch informiert sind. Das führt auf der anderen Seite dazu, dass Soziolog*in
nen, ähnlich wie Jaquet, diesen Texten ein »soziologisches Erkenntnispotential« 
zusprechen.64 Wo die Autor*innen also auf der einen Seite zuverlässig über Ge-
sellschaftsstrukturen und soziale Ungleichheit schreiben wollen und ihre Texte 
auf soziologisches Wissen gründen, werden auf der Seite der Rezipient*innen 
Kenntnisse in diesen Bereichen auch erwartet. Ein wichtiger Referenzpunkt der 
französischen Vorbilder, aber auch der meisten aktuellen deutschsprachigen 
Autor*innen ist Pierre Bourdieu, dessen Feldtheorie und Analysen zur sozialen 
Reproduktion, zu den Kapitalformen und zum Habitus immer wieder explizit 
genannt oder angedeutet werden. Mit Eribons Texten und Jaquets Essay sind 
Begriffe um soziale Scham, das Imposter-Syndrom und den gespaltenen Habi-
tus verstärkt worden. Doch wie verarbeiten die Autor*innen diese Theorien, 
und wie schlägt sich der zunehmende Klassendiskurs der vergangenen Jahre in 
den Texten nieder? Unter den Autosoziobiographien und diese Gattung imitie-
renden Romanen finden sich unterschiedliche Formen, soziologische Begrün-
dungszusammenhänge mit dem erzählenden Text zu verbinden. Sie treten 
manchmal isoliert auf, vermischen sich mitunter aber auch.

Für den gesellschaftsanalytischen Erzählmodus bieten sich narrative Formen 
an, die retrospektiv das Erlebte einordnen. Hier verknüpfen sich Rückkehr
motiv und intendierte soziologische Einordnung.65 Die Erzähler*innen markie-
ren dann ihre Einsichten in erläuternden Sätzen, oft mit generischem Duktus. 
Eine Passage, in der er von unterschiedlichen Situationen berichtet, in denen 
die fehlenden finanziellen Mittel ihn als Kind ausgrenzten, leitet Olivier David 
in Keine Aufstiegsgeschichte etwa so ein: »Kein Geld zu haben, bedeutet für 
mich, konkrete Situationen aushalten zu müssen, die in der Lebensrealität 
anderer Kinder keine Rolle spielen«,66 um dann über eine halbe Seite von der 

63	 Hechler, Zwischen Autobiographie und Autosozioanalyse, S. 18.
64	 Vgl. hier Carolin Amlinger, Literatur als Soziologie, S. 44.
65	 Dass für eine »erzählerische[] Selbst- und Gesellschaftsanalyse« kein »erfolgreiche[r] 

Klassenwechsel« notwendig ist, wird aus Böttchers Analyse zu Ohdes Streulicht deut-
lich, vgl. Philipp Böttcher, Ewig Peripherie, S. 484, 486.

66	 Olivier David, Keine Aufstiegsgeschichte. Warum Armut psychisch krank macht, 
Hamburg 2022, S. 44.



213autosoziobiographie

beschämenden Situation einer Klassenfahrt zu erzählen. Es folgen weitere 
singulative Erzählungen, die mehrfach von offenen Fragen (»Was genau ist 
Armut?, kann man sich an dieser Stelle fragen«)67 und generischen Aussagen 
(»Menschen, die in Armut leben, werden nie wissen, welche Entscheidungen sie 
getroffen hätten, hätten sie eine wirkliche Wahl gehabt […]«68 oder »Aus einer 
armen Familie zu kommen, bedeutet auch, dass Kochen nichts ist, was Spaß 
macht und wofür man sich Zeit nimmt.«)69 unterbrochen werden. David 
nimmt hier keinen direkten Bezug zur Ungleichheits- und Armutsforschung, 
die Beispiele schließen aber sichtbar daran an. Andere Autor*innen, in Anleh-
nung an Eribon etwa Daniela Dröscher und Marlen Hobrack, machen dies 
expliziter, indem sie die Namen von Autor*innen oder Wissenschaftler*innen 
nennen und Hinweise auf Buchtitel geben, die sie entweder im Text oder als 
Fuß- beziehungsweise Endnoten angeben. Mitunter findet man in den fiktio-
nalisierteren Texten auch unmarkierte intertextuelle Anspielungen oder Zitate. 
Wenn der Ich-Erzähler in Bov Bjerg Serpentinen ein Buch mit den Worten zu-
sammenfasst: »Arbeiterjunge schafft es auf die Uni. Gehört nicht mehr dahin, 
wo er herkommt. Gehört nicht dahin, wo er jetzt ist«,70 ist darin eindeutig Eri-
bons Rückkehr nach Reims und der darin explizierte gespaltene Habitus be-
nannt. Als er den Klassenaufstieg seiner Tante Ella durch Heirat beschreibt, 
nutzt der Erzähler von Barons Ein Mann seiner Klasse nur beiläufig Bourdieus 
Begriff des »legitimen Geschmacks«71 und eröffnet damit einen umfassenden 
soziologischen Wissenshorizont. In Deniz Ohdes Streulicht reicht der Hinweis: 
»Ich fühlte mich als Hochstaplerin«,72 um soziologisch Eingeweihten die Funk-
tionen des Imposter-Syndroms in Erinnerung zu rufen. All diese Verweise 
markieren ihre Zugehörigkeit zum ›Eribon-Genre‹ im Sinne einer »soziologi
sierte[n] Literatur«73 und zugleich zu einem soziologischen Diskursraum über 
die strukturelle Diskriminierung der ›unteren‹ Klassen.

Unter welchen soziologischen Vorzeichen die Texte gelesen werden sollen, 
wird letztlich auch außerhalb des Primärtexts vermittelt. So dienen den Antho-

67	 Olivier David, Keine Aufstiegsgeschichte, S. 45.
68	 Ebd., S. 45.
69	 Ebd., S. 47.
70	 Bov Bjerg, Serpentinen, Berlin 2020, S. 100; vgl. hierzu Christina Ernst: »Arbeiter

kinderliteratur« nach Eribon, S. 77.
71	 »In ihrer neuen sozialen Klasse fiel sie nicht auf, sie hatte sich den legitimen Ge-

schmack perfekt angeeignet, sodass sie sich in der Welt des Geistes und des alten Gel-
des so natürlich bewegen konnte wie ein Fisch im Wasser.« Christian Baron, Ein 
Mann seiner Klasse, Berlin 2020, S. 233.

72	 Deniz Ohde, Streulicht, S. 261.
73	 Heribert Tommek, Rückkehr zur Klasse, S. 114.



214 yvonne zimmermann

logien meist die Vorwörter der Herausgeber*innen, die nachfolgenden Texte 
richtig einzuordnen. In Klasse und Kampf etwa versuchen die Herausgeber*in
nen mit soziologischen Erklärungen, dem unmarkierten intertextuellen Aufgrei-
fen von Schlagwörtern Bourdieus74 oder der Nennung weiterer Theoriebezüge 
wie Bell Hooks Class matters (2000), Oliver Nachtweys Die Abstiegsgesellschaft 
(2016) oder Andreas Reckwitz’ Die Gesellschaft der Singularitäten (2017) den 
nachfolgenden Erzählungen eine theoretische Rahmung zu geben. Interessant 
wäre hier zu analysieren, ob Rezipient*innen durch die Kontextualisierung des 
Vorworts Bjergs Schinkennudeln anders wahrnehmen als bei seiner Erstpubli
kation in Die Modernisierung meiner Mutter 2016 oder als er ihn um die Jahr-
tausendwende bereits auf Lesebühnen präsentierte.75

Auch Verlagsseiten stellen einen wichtigen soziologischen Referenzrahmen 
für die Einordnung der Bücher dar. Über Eva Müllers Graphic Novel Scheiblet-
tenkind (2022) erfahren wir auf der Website des Suhrkamp Verlags:

»Scheiblettenkind«, »Schmuddelkuh«, »Assitussi« – das sind nur einige der 
Schimpfwörter, die sich Eva Müllers Protagonistin immer wieder in ihrer Ju-
gend von Gleichaltrigen anhören musste. Schimpfwörter, mit denen sie, die 
nicht aus privilegierten Verhältnissen stammt, ausgegrenzt wurde und die sie 
auf ihren Platz verweisen sollten.

In dieser autofiktionalen Graphic Novel erzählt sie ihre Geschichte und 
die Geschichte ihrer Familie. Sie erzählt in klaren, kraftvollen, eindrück
lichen Bildern von erstaunlich ästhetischer Vielfalt über die bäuerliche Her-
kunft der Großeltern, vom westlichen Arbeitermilieu der Eltern, über das 
Aufwachsen in Unbildung und Armut, über soziale Scham, den Gestank von 
Frittierfett, über ihre Billigklamotten mit albernen Aufnähern, ihre Entfrem-
dung von ihren Ursprüngen und schließlich ihre Emanzipation als Künst

74	 »Bei allen feinen Unterschieden gibt es also nach wie vor den Widerspruch zwischen 
Kapital und Arbeit, mit sich einander unversöhnlich gegenüberstehenden Interessen. 
Wer Eigentum an Kapital hat, macht nur deshalb Profit, weil er oder sie andere Men-
schen dazu zwingen kann, für sich zu arbeiten. Das führt immer wieder zu Konflikten 
mit ungleichen Verhandlungspositionen. Weil dieser Zustand historisch gewachsen 
und strukturell ist, sind Klassenunterschiede auch Herrschaftsverhältnisse, die sich re-
produzieren.« Maria Barankow und Christian Baron, Einleitung, in: Klasse und 
Kampf, hg. v. dens., Berlin 2021, S. 7 – 12, hier S. 8.

75	 Bov Bjerg, Schinkennudeln, in: Die Modernisierung meiner Mutter, hg. v. dems., 
Berlin 2016, S. 9 – 21. Den Hinweis zu den Lesebühnen gibt Bjerg in einem Interview 
beim Jacobin am 4. 10. 2022, https://jacobin.de/artikel/bov-bjerg-die-perspektive-von-
unten-ist-einfach-die-interessantere-interview-auerhaus-serpentinen-eribon (30. 1.2025).

https://jacobin.de/artikel/bov-bjerg-die-perspektive-von-unten-ist-einfach-die-interessantere-interview-auerhaus-serpentinen-eribon
https://jacobin.de/artikel/bov-bjerg-die-perspektive-von-unten-ist-einfach-die-interessantere-interview-auerhaus-serpentinen-eribon


215autosoziobiographie

lerin – und mit dabei ist immer die Schlange Selbstzweifel, die unabhängig 
von ihrem Erfolg bis heute nicht von ihrer Seite weichen will.76

Mit der bäuerlichen Herkunft, dem Arbeitermilieu, der Scham und der 
»Schlange Selbstzweifel«, die wiederum das Imposter-Syndrom verkörpert, fal-
len hier entscheidende Schlüsselbegriffe. Zu Deniz Ohdes Roman schreibt der 
gleiche Verlag, wiederum Bourdieu unmarkiert zitierend: »Wahrhaftig und ein-
fühlsam erkundet Deniz Ohde in ihrem Debütroman die feinen Unterschiede 
in unserer Gesellschaft.«77 Nicht zuletzt dienen Autor*innen-Interviews dazu, 
explizite soziologische Deutungen zu ihren Texten auszulagern. Christian Baron 
ist dafür ein gutes Bespiel, der immer wieder die aus der Kindheitsperspektive 
erzählten Passagen im Gespräch soziologisch erklärt.78 Während solche Inter-
views oder Diskussionen üblicherweise dazu dienen, den besprochenen Text 
besser zu verstehen oder Einzelheiten über den*die Autor*in zu erfahren, wird 
von autosoziobiographischen Texten erwartet, sich selbst in einen größeren so-
ziologischen Kontext einzubinden. Gespräche mit dem*der Autor*in sind infol-
gedessen darauf ausgelegt, diese Zusammenhänge zu erläutern, und nehmen 
fast naturgemäß eine direkte Verbindung von Text, Privatperson, theoretischem 
Rahmen und realer Sozialpolitik an.

Begriffsabgrenzungen

Die nachträglich gefundene Beschreibung Autosoziobiographie hatte für Er
naux die Funktion, sich von einer autobiographischen Rezeptionshaltung abzu-
grenzen, ihre Texte für eine soziologische Lesart zu öffnen. Bereits in der Ge-
schichte der Begriffsübernahme durch Jaquet und Spoerhase hatte sich die Vor-
stellung einer Kombination aus autobiographischem Schreiben, Narrativ des 
Klassenaufstiegs und Anbindung an Sozialtheorien durchgesetzt. Das gelang 
auch deshalb, weil Eribon inzwischen einen Text vorgelegt hatte, der diesem 

76	 https://www.suhrkamp.de/buch/eva-mueller-scheiblettenkind-t-9783518472873 (30. 1. 
2025).

77	 https://www.suhrkamp.de/buch/deniz-ohde-streulicht-t-9783518429631 (30. 1. 2025).
78	 So schreibt Baron etwa erklärend über die erzählte Gewalt seines Vaters: »Die Gewalt-

ausbrüche meines Vaters erkläre ich mir heute zum großen Teil aus dieser Erfahrung: 
Er war das, was man heute ›Working Poor‹ nennt, er konnte also von seiner Hände 
Arbeit nicht leben.« Christian Baron im Gespräch mit Sandra Abbate, 14. 11. 2020, 
Novelero, https://novelero.de/interview-christan-baron-ein-mann-seiner-klasse/ (30. 1. 
2025).

https://www.suhrkamp.de/buch/eva-mueller-scheiblettenkind-t-9783518472873
https://www.suhrkamp.de/buch/deniz-ohde-streulicht-t-9783518429631
https://novelero.de/interview-christan-baron-ein-mann-seiner-klasse/


216 yvonne zimmermann

Zusammenspiel sogar noch besser entsprach als die Texte Ernaux’.79 Als Re
aktion auf zahlreiche Neuerscheinungen auf dem deutschsprachigen Literatur-
markt, die an Eribon und mit ihm an Ernaux und Louis anknüpften, lockerten 
die Herausgeber*innen und Autor*innen des Sammelbands Autosoziobiogra-
phie. Poetik und Politik die autobiographische Gebundenheit der Texte, behiel-
ten im Grundsatz aber das Sujet des Klassenwechsels und die Theorieverbun-
denheit der Texte bei. Aktuell werden folglich fiktionale Texte wie Bov Bjergs 
Serpentinen, die von einem Klassenwechsel berichten, als Autosoziobiographie 
gelesen. Zugleich wird ein autofiktionaler Roman wie Katja Oskamps Mar-
zahn, mon amour, der den sozialen ›Abstieg‹ einer Schriftstellerin zur Fuß
pflegerin als Befreiungsschlag umdeutet und nebenbei Sozialstudien über Men-
schen im Plattenbau liefert, aus dem Gattungsspektrum ausgeschlossen. Und 
während ihr Text vielleicht übersehen wird, weil er die soziologischen Deutun-
gen zu sehr den Leser*innen überlässt, wird Bjergs Schinkennudeln wiederum 
autosoziobiographisch gelesen, der dies ebenso wenig tut, aber in einem Band 
erscheint, der andere autosoziobiographische Texte enthält. Dieser unzufrieden-
stellenden Situation gilt es eine Begriffsklärung entgegenzusetzen.

Festzuhalten ist, dass keines der genannten Gattungsmerkmale für alle be-
handelten Texte hinreichend ist. Will man den Begriff Autosoziobiographie er-
halten und einer zunehmenden Verwässerung vorbeugen,80 muss er auf Texte 
mit autobiographischer oder eindeutiger autofiktionaler Gebundenheit be-
schränkt werden, in denen die Autor*innen Erzählungen aus ihrem Leben mit 
einer generalisierenden Intention verknüpfen und damit soziologisierte Litera-
tur sind. Die Gattung dagegen auf Klassenwechsler*innen, sogenannte Bil
dungsaufsteiger*innen, zu reduzieren, ist eine unnötige und potenziell diskrimi-
nierende Verengung, die sich weder durch Jaquets Interessen am transclasse 
noch durch Eribons unbelegten erkenntnislogischen Kniff begründen lässt. Ob-
wohl mit der Publikation erfolgreicher Texte häufig ein Klassenwechsel einher-

79	 Erinnert sei hier an Ernaux’ L’événement (2000), das auch zu den mit Jeannet bespro-
chenen récits autobiographiques zählt, aber keinen Klassenwechsel thematisiert.

80	 Man hätte sich vermutlich zu einem früheren Zeitpunkt problemlos auch auf den Be-
griff Autosozioanalyse einigen können. Fruchtbar sind zudem die Ansätze von Prinz 
und Ernst, die Vergleiche der Autosoziobiographie zur Autotheorie suchen und damit 
Texte miteinander verbinden, die autobiographische respektive autofiktionale Schreib-
weisen mit Ungleichheitsforschung verknüpfen, egal ob es sich um race, gender, class 
oder andere Dimensionen handelt. Vgl. David Prinz, Ein epistemologischer Selbstver-
such, S. 49 f.; Christina Ernst, Transclasse und transgenre. Autosoziobiographische 
Schreibweisen bei Paul B. Preciado und Jayrôme C. Robinet, in: Autosoziobiographie. 
Poetik und Politik, hg. v. Eva Blome, Philipp Lammers und Sarah Seidel, Berlin, Hei-
delberg 2022, S. 257 – 273.



217autosoziobiographie

geht, dürfen Texte von Autor*innen, die einen solchen Prozess nicht durch
laufen haben und von einer Klasse berichten, der sie selbst noch angehören, 
nicht von der Gattung Autosoziobiographie ausgeschlossen werden. Ähnliches 
gilt für die Einbindung sozialwissenschaftlicher Theorien: Zwar durchzieht sie 
das autosoziobiographische Genre so auffällig, dass sie als wichtiges Merkmal 
bezeichnet werden muss, doch wäre es nicht zielführend, den sozialtheore
tischen Import notwendigerweise im Text zu suchen. Sie können ebenso in Epi-
texte ausgelagert sein. Fiktionale Texte sollte man hingegen in ihrer transtex
tuellen Beziehung zur eigentlichen Gattung Autosoziobiographie beschreiben. 
Behandeln die Texte einen Bildungsaufstieg, können sie je nach Spielart als 
genrekritischer Bildungsroman oder Aufstiegsliteratur beschrieben werden. Ein 
umfassenderer Begriff, der auch Texte einschließt, die nicht von einem erfolg-
reichen Klassenwechsel erzählen, aber Diskriminierungserlebnisse, Konflikt
felder und Nöte der ›unteren‹ Klassen zum zentralen Thema machen, ist Klas-
senliteratur.





CHARLOTTE KURBJUHN

ZUR AUFTRAGSLITERATUR IN DER GEGENWART

Wenn Ihr zufrieden seid, so ist’s vollkommen;
Denn euch gehört es zu in jedem Sinn.

Frei will ich sein im Denken und im Dichten;
Im Handeln schränkt die Welt genug uns ein.

Goethe, Torquato Tasso, V. 397 f. und V. 2305 f.

Der einstmals so genannte freie Schriftsteller lässt sich heute mieten, 
er ist wieder Hofschreiber, Angestellter. Nichts wird in Zukunft mehr 
ohne private Geldgeber gehen.

Norbert Kron, Der literarische Callboy

Abstracts

Auftragskontexte prägen auch heute die Entstehung verschiedener Textgattungen, vom 
Gedicht bis zur Poetikvorlesung. Nach einer pragmatischen Definition von Auftragslitera-
tur und einer Abgrenzung von Literaturförderung durch Literaturpreise und -stipendien 
stellt dieser Beitrag anhand zweier Beispiele Auftragsliteratur von privater unternehmeri-
scher Seite vor, deren Begleitphänomene im Kontext einer »Gesellschaft der Singularitä-
ten« (Reckwitz) verortet werden können. Nach einer Analyse der produktions-, rezeptions- 
und werkästhetischen Implikationen von Auftragstexten in der Gegenwart werden Per
spektiven auf die daraus resultierenden Herausforderungen an die literaturwissenschaft
liche Praxis aufgezeigt. Nicht zuletzt zeigen sich Rückkopplungseffekte, wenn die Litera-
turwissenschaft durch Poetikdozenturen die Genese von Texten beeinflusst, die wiederum 
zum Gegenstand literaturwissenschaftlicher Forschung werden.

Contexts of commissioning continue to shape the production of diverse literary forms to-
day, ranging from poetry to poetics lectures. Following a pragmatic definition of commis-
sioned literature and a distinction from the funding of literature through prizes and fel-
lowships, this article, through two case studies, examines commissioned works originating 
from private entrepreneurial initiatives, whose epiphenomena can be situated within the 
framework of a »society of singularities« (Reckwitz). An analysis of the aesthetics of pro-
duction, reception, and the literary work itself highlights the implications of commis-
sioned texts in the contemporary literary landscape and serves as the basis for outlining the 
challenges these texts pose to literary scholarship. Feedback effects become particularly evi
dent when literary studies themselves, through the institution of poetics lectures, influence 
the genesis of texts that subsequently become objects of their own critical inquiry.

© 2026 Charlotte Kurbjuhn, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83536069-009 | CC BY-NC-ND 4.0

https://doi.org/10.46500/83536069-009


220 charlotte kurbjuhn

Im Jahr 2014 erschien Jan Wagners Gedichtband Regentonnenvariationen. Man 
findet darin unter anderem das Gemäldegedicht »pieter codde: bildnis eines 
mannes mit uhr«, das bereits 2013 in der Anthologie Die Galerie der Namen
losen abgedruckt worden war, einem Band mit Texten zu Portraits von Unbe-
kannten in der Berliner Gemäldegalerie.1 Als Wagner das Gedicht bei einer Le-
sung im Literaturhaus Berlin am 17. September 2018 vortrug, erläuterte er des-
sen Auftragskontext und bemerkte, Auftragsdichtung gebe es in der Gegenwart 
viel häufiger als man annehme. Auch angesichts dieses Befundes eines erfolgrei-
chen Autors und Büchner-Preisträgers stellt sich die Frage, welchen Status Auf-
tragsdichtung für die Gegenwartsliteratur hat – ökonomisch und symbolisch. 
Denn anders als heutige Kompositionen der (Klassischen) Musik oder Werke 
der Bildenden Kunst, die eigens in Auftrag gegeben werden, scheint die Anferti-
gung von Auftragsliteratur mitunter sogar schambesetzt zu sein.2 Dies mag his-
torische Gründe haben, denn zunächst erscheint Auftragsdichtung doch als 
Konzept, das mit der Autonomieästhetik und der Etablierung des Buchmarkts 
im späten 18. Jahrhundert obsolet geworden sein müsste.

Darstellungen zur Geschichte der Literaturförderung verweisen gewöhnlich 
auf die höfischen bzw. mäzenatischen Bedingungs- und Förderkontexte der 
deutschsprachigen Literatur vom Mittelalter »bis ins frühe 18. Jahrhundert 
hinein«3 und beschreiben den »schwierigen Ablösungsprozess aus dem mäzena-
tischen System von Leibrenten, materiellen Gunstbeweisen oder […] Positio-
nen wie Prinzenerziehern oder Hofmeistern«,4 wie er in Goethes Tasso (1790) 
noch einmal zur Darstellung kam. Studien zu Bedingungen von Autorschaft in 
der Gegenwart diagnostizieren aber für die letzten Jahre Entwicklungen, die 
eine neue Perspektive auf die oft despektierlich betrachtete Auftragsliteratur er-
forderlich machen. So heißt es, der »Versuch, mit dem Schreiben literarischer 

1	 Die Galerie der Namenlosen. 15 Fiktionen, hg. v. Elke Schmitter und Hanns Zischler, 
Berlin 2013, versammelt Texte zu Portraits von Unbekannten in der Berliner Gemälde-
galerie.

2	 Wagners transparenter Hinweis auf die Anthologie – von namhaften Herausgebern und 
einer angesehenen kulturellen Institution verantwortet und daher mit hohem kulturel-
lem Kapital verbunden – illustriert freilich, dass es kontextabhängig ist, wie bereitwillig 
der Auftrags-Charakter exponiert wird.

3	 Bodo Plachta, Literaturbetrieb, Paderborn 2008, S. 155; zur »[b]is weit ins 18. und 
19. Jh. hinein erfolgte[n] Autorenförderung durch Privatpersonen« vgl. Lutz Hage-
stedt, Autorenpräsentation und -förderung: Lesungen, Ausstellungen, Preise, in: Hand-
buch Literaturwissenschaft. Bd. 1: Gegenstände und Grundbegriffe, hg. v. Thomas 
Anz, Stuttgart u. a. 2013, S. 296 – 306, S. 301.

4	 Plachta, Literaturbetrieb, S. 156.



221﻿

Texte den eigenen Lebensunterhalt zu bestreiten«, sei »in der Gegenwartslitera-
tur mehr denn je hoch riskant. Die Höhe von Honoraren ist tendenziell 
gesunken«.5 Oder: »Die Produktion von Text hat allgemein an Geldwert ver
loren, die Literatur ist angesichts des medialen und ökonomischen Wandels vor 
anhaltend große Herausforderungen gestellt.«6 Dies betrifft auch die nur ver-
meintlich lukrativen Poetik-Dozenturen. Juli Zeh hat in ihrer Frankfurter Poe-
tik-Vorlesung einen Stundenlohn von unter 5 Euro errechnet.7

Autoren macht der sinkende ›Geldwert‹ der Literatur durchaus kreativ, 
wenngleich auf unerwartete Weise. Norbert Kron verfasste zunächst einen Ro-
man mit dem Titel Der Begleiter (2008), in dem der Protagonist seine Stelle als 
Feuilletonjournalist verliert und schließlich als Erotikdienstleister bei einem 
Escortservice arbeitet. Der Verfasser selbst ging nicht so weit. Er entwickelte 
aber die Geschäftsidee Art Escort und vermittelt individuelle Kulturerlebnisse in 
Berlin in Begleitung von passenden Künstlern.8 Kron verfasst dazu eine persön-
liche »BerlinPolaroidStory«, in der er zu einem Polaroid einen literarischen Text 
über die Begegnung und die gemeinsame Berlinerfahrung verfasst – also denk-
bar individuelle Auftragsliteratur. Er wolle damit, so Kron, die Aufmerksamkeit 
auf den »Prostitutionszusammenhang« der künstlerischen Erwerbssituation len-
ken und einen »neuen schelmischen Künstlerbegriff« etablieren, »den man als 
literarischer Callboy im Feudalkapitalismus gegen die veraltete Vorstellung vom 
autonomen ›freien‹ Schriftsteller setzen«9 müsse. Denn, so proklamiert er:

Selbstverständnis und Begriff des Künstlers haben sich komplett gewandelt. 
Weder Verlagshonorare noch staatliche Künstlerförderung können ihm eine 
autarke Schaffenssituation verschaffen. Der einstmals so genannte freie Schrift-
steller lässt sich heute mieten, er ist wieder Hofschreiber, Angestellter. Nichts 
wird in Zukunft mehr ohne private Geldgeber gehen.10

	 5	 Leonhard Herrmann, Silke Horstkotte, Gegenwartsliteratur. Eine Einführung, Stutt-
gart 2016, S. 207.

	 6	 Corina Caduff, Ulrike Vedder, Einleitung, in: Gegenwart schreiben. Zur deutschspra-
chigen Literatur 2000 – 2015, hg. v. dens., München 2017, S. 9 – 12, S. 12.

	 7	 Juli Zeh, Treideln, München 2015 [2013], S. 12.
	 8	 http://norbert-kron.com/art-escort (20. 2. 2023).
	 9	 Norbert Kron, Der literarische Callboy. Vom schelmischen Widerstand der Literatur 

im Feudalkapitalismus, in: Ethik im Gespräch. Autorinnen und Autoren über das 
Verhältnis von Literatur und Ethik heute, hg. v. Stephanie Waldow, Bielefeld 2011, 
S. 157 – 172, S. 158.

10	 Kron, Callboy, S. 170.

http://norbert-kron.com/art-escort


222 charlotte kurbjuhn

Bedarf es also auch und gerade für heutige Autoren einer Mischkalkulation?11 
Das gegenwärtige literarische Feld weist ein dichtes Netz an Förderinstrumen-
ten auf. Diese Förderinstrumente sollten Autor:innen eigentlich ermöglichen, 
als ›freie Schriftsteller:innen‹ zu leben. Durch Förderung von (häufig) öffent
licher, (selten) privater Seite soll Autor:innen literarische Eigenständigkeit er-
möglicht werden, frei von Zwängen des Marktes. Bemerkenswert ist jedoch, 
dass viele dieser Instrumente, die autonomes Schreiben ermöglichen sollen, of-
fenbar wesentlich an der Entstehung heteronom geprägter Dichtung mitwir-
ken. Literaturpreise prämieren bestimmte Gattungen oder Themen und erwar-
ten Dankesreden. Reise- und Residenzstipendien erfreuen sich einer munteren 
Differenzierung in Stadt-, Turm-, Insel- oder auch Schiffschreiberstellen mit 
spezifischen Erwartungen an das zu Erbringende.12 Hinzu kommen, fragt man 
nach den Entstehungsbedingungen von Auftragstexten von Literat:innen in der 
Gegenwart, Arbeiten für Zeitungen und Zeitschriften, Radio oder Podcasts – 
sei es zu Themenschwerpunkten, Geburtstagen kanonischer Dichter oder zur 
Füllung des Sommerlochs. Jan Wagner etwa wurde vom Deutschlandfunk 2014 
für eine Reihe von »literarischen Postkarten« gewonnen, die er im heimischen 
Neukölln verfasste.13 Gelegentlich werden (publizistische) Auftragstexte von 

11	 Vgl. grundlegend Geoffrey Turnovsky: The Literary Market. Authorship and Moder-
nity in the Old Regime. Philadelphia 2010, mit der These, dass es für die Mehrzahl 
der Autor:innen nie wirklich ›freie‹ Autorschaft gegeben habe. Ich danke Steffen Mar-
tus für diesen Hinweis und weitere wichtige Anregungen zu einer früheren Fassung 
dieses Textes.

12	 Vgl. dazu Christian Kortmanns kritischen Beitrag »Künstlerkäfighaltung« über Resi-
denzstipendien: https://www.perlentaucher.de/intervention/literaturstipendien-zynis-
mus-unter-dem-deckmantel-der-grosszuegigkeit.html (7. 4. 2025)

13	 Vgl. beispielsweise die Beiträge im Archiv des DLF vom 28. 7. 2014 mit der »Erste[n] 
Karte« über alltägliche Straßenszenen und vom 29. 7. 2014 mit der »Zweite[n] Karte« 
über »Ausflugsboote« in Berlin. Die Website weist auf das Konzept der Sendereihe 
hin: »kurze Texte, um die wir Schriftstellerinnen und Schriftsteller bitten.« Weiter 
heißt es erläuternd: »Für Deutschlandradio Kultur hat [Jan Wagner] eine Reihe von 
Postkarten geschrieben. Adressiert sind sie an ›Barbara‹ – wir mutmaßen, dass unsere 
Kollegin Barbara Wahlster damit gemeint ist, die Jan Wagner zum Mitmachen einge-
laden hat.« https://www.deutschlandfunkkultur.de/originalton-neukoellner-postkar-
ten-100.html und https://www.deutschlandfunkkultur.de/originalton-postkarte-vom-
ausflugsboot-100.html (16. 2. 2023). – Die Karten variieren anagrammatisch den Na-
men der Adressatin, in der »Erste[n] Karte« im Spiel mit »Gerbera, Barbara« bzw. 
»herbere Gerbara, Barbara«, in der »Zweite[n] Karte« mit der Conclusio: »ein Tag für 
die Götter, sofern es Rhabarber gäbe. Doch da ist kein Rhabarber mehr, Barbara 
[…].« Wagner spielt so elegant mit dem tradierten Modus der ›ehrwürdigen‹ Auftrag-
geber-Adressierung.

https://www.perlentaucher.de/intervention/literaturstipendien-zynismus-unter-dem-deckmantel-der-grosszuegigkeit.html
https://www.perlentaucher.de/intervention/literaturstipendien-zynismus-unter-dem-deckmantel-der-grosszuegigkeit.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/originalton-neukoellner-postkarten-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/originalton-neukoellner-postkarten-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/originalton-postkarte-vom-ausflugsboot-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/originalton-postkarte-vom-ausflugsboot-100.html


223﻿

Autoren als solche explizit auf dem Buchmarkt kenntlich gemacht – so Georg 
Kleins 77 abverlangte Texte (2013) unter dem ebenso signifikanten Titel Schund 
& Segen, der die charakteristisch ambivalente Haltung von Auftragsautor:innen 
zu ihren Texten ausdrückt. Dem Band14 steht der Dank des Auftragsautors 
voran: »Dass einem derart etwas abverlangt wird [!] und umgehend einen guten 
öffentlichen Ort findet, bedeutet ein Privileg. Der Autor dankt daher denen, 
die an ihn dachten, ihn inspirierten und dann ohne Einschränkung denken und 
schreiben ließen.«15 Signifikant ist auch hier die Spannung zwischen der De
gradierung der Texte als ›Abverlangtes‹ und dem Dank für dieses »Privileg« – 
und die großzügig gewährte Meinungs- und Pressefreiheit.

Um nun Erscheinungs- und Funktionsweisen von Auftragsliteratur, ihre 
Akteure, Praktiken und Produkte sowie deren jeweilige Wirkung auf das litera-
rische Feld zu sondieren, werde ich zunächst (1.) eine pragmatische Definition 
von Auftragsliteratur geben und diese von Literaturförderung u. a. durch Litera-
turpreise und -stipendien abgrenzen, bevor (2.) anhand von zwei Beispielen 
Auftragsliteratur von privater unternehmerischer Seite vorgestellt und die be-
gleitenden Phänomene im Kontext einer »Gesellschaft der Singularitäten« (Reck
witz) verortet werden. Anschließend werden (3.) produktions-, rezeptions- und 
werkästhetische Implikationen von Auftragstexten in der Gegenwart exempla-
risch dargestellt und zugleich einige Perspektiven auf die daraus resultierenden 
Herausforderungen von Auftragsliteratur unter ihren gegenwärtigen Bedingun-
gen an die literaturwissenschaftliche Praxis eröffnet.

1. Auftragstexte und/oder Literaturförderung:  
Stipendien, Preise, Wettbewerbe, Poetik-Dozenturen

Angesichts der vielfältigen Gattungen und medialen Erscheinungsformen von 
›Auftragsliteratur‹ in der Gegenwart wird als vorläufiger pragmatischer Begriff 
im Folgenden überwiegend die Bezeichnung ›Auftragstext‹ verwendet. Gemeint 

14	 Georg Klein, Schund & Segen. 77 abverlangte Texte, Reinbek 2013. Es handelt sich 
um meist für Tageszeitungen entstandene Beiträge im Umfang kurzer Feuilletontexte 
seit 1999; das Spektrum reicht von Artikeln zu Windrädern oder Michael Jackson 
über Beiträge zu literarischen Werken, Todes- oder Geburtstagen (zum Beispiel 
»Gliederfüßler lächeln uns an. Die Biene Maja wird hundert Jahre alt«, S. 127 – 131, 
»[g]eschrieben für die Neue Zürcher Zeitung, Januar 2012«, S. 131) bis hin zur Ant-
wort auf die gravitätische »Umfrage der Welt« im Oktober 2004: »Was macht das Le-
ben lebenswert?« (S. 414).

15	 Klein, Schund & Segen, S. 6.



224 charlotte kurbjuhn

sind damit jene Texte, zu denen Autoren, die bereits mit Publikationen hervor-
getreten sind, von Institutionen oder seltener einzelnen privaten Akteuren ver-
anlasst werden, um (finanzielle) Vergütungen zu erhalten. Die Termini ›Auf-
tragstext‹ und ›Auftragsliteratur‹ werden gegenüber ›Auftragsdichtung‹ bevor-
zugt, um den häufig ambivalenten fiktionalen Status jener Texte zu markieren. 
Auftragstexte stellen dabei einen speziellen Fall von Gelegenheitsliteratur dar, 
insofern sie zwar anlässlich von bestimmten Ereignissen entstanden sind, aber 
nicht zwingend diesen Anlass explizit erwähnen oder auch nur implizit reflek-
tieren; viele Auftragstexte sind nicht mehr als solche erkennbar, wenn sie aus 
dem Auftragskontext gelöst in Buchpublikationen der Autor:innen aufgenom-
men werden. Auch daher sind Auftragstexte nicht immer sogleich von jenen zu 
unterscheiden, die durch Formen der Literaturförderung entstanden sind.

Überblicksdarstellungen zum Literaturbetrieb in Deutschland haben in den 
vergangenen Jahren regelmäßig das stetig wachsende Angebot an Förderinstru-
menten für Literatur, literarisches Leben und insbesondere für Autor:innen 
betont,16 Dücker nannte 2019 bis zu »3000 produktive[] Fördermöglichkei
ten«;17 Literaturport listet derzeit 865 Optionen auf. Die Anzahl variiert je nach 
Kriterien, welche Initiativen als ›Literaturförderung‹ gelten. Im Wesentlichen 
stimmen dabei die gängigen Studien überein: »Zu den wichtigsten Formen der 
Literaturförderung gehören Preise, Wettbewerbe, die gelegentlich mit Preisen 
verbunden sind, sowie Literaturstipendien.« Sie alle, so heißt es weiter, »erzeu-
gen oder konzentrieren« in unterschiedlichem Maße »Aufmerksamkeit«, tragen 
zur »Hierarchisierung von Autoren im literarischen Feld« bei, generieren oder 
forcieren »Kanonisierungsprozesse« und können auf dem Buchmarkt werbe-
wirksam werden. Darüber hinaus können sie »zur ökonomischen Sicherung des 
Autorendaseins, also zur Professionalisierung des Schriftstellerberufs beitragen. 
Es geht in erster Linie um symbolisches, aber auch um ökonomisches Kapital, 
welches auf dem literarischen Feld erwirtschaftet wird, das wiederum von ande-
ren Feldern, wie dem politischen, beeinflusst werden kann«.18 Bemerkenswer-

16	 So Plachta, Literaturbetrieb, S. 148
17	 Burckhard Dücker, Literaturförderung und Sponsoring: Preise, Stipendien, Festivals, 

in: Grundthemen der Literaturwissenschaft: Literarische Institutionen, hg. v. Norbert 
Otto Eke, Stefan Elit, Berlin / Boston 2019, S. 153 – 167, S. 153. – Zu den angewach-
senen Förderbeträgen von Literaturpreisen vgl. bereits Michael Dahnke, Auszeichnun-
gen deutschsprachiger Literatur gestern und heute: Was wissen wir wirklich über sie?, 
in: Literaturbetrieb in Deutschland, hg. v. Heinz-Ludwig Arnold, Matthias Beilein, 
3. völlig veränderte Auf. München 2009, S. 333 – 343.

18	 Steffen Richter, Der Literaturbetrieb. Eine Einführung. Texte  – Märkte  – Medien. 
Darmstadt 2011, S. 43.



225﻿

terweise erscheint ›Auftragsliteratur‹ kaum in den gängigen Studien zur Litera-
turförderung.19 Kann sie überhaupt als »Strategie[]« oder »Instrument«20 der 
Literaturförderung betrachtet werden? Und welche Rolle spielen dabei diejeni-
gen Institutionen, die Literaturförderung betreiben, nämlich »staatliche, private 
und gemeinnützige Institutionen und Organisationen« mit »jeweils eigenen 
Zielen und Grundsätzen«?21

Schaut man auf staatliche und gemeinnützige Zuwendungsgeber, so sind die 
Akteure beispielsweise Akademien, die Länder, Universitäten oder Stiftungen; 
ihre Förderinstrumente (beschränkt man den Blick auf Autor:innenförde
rung)22 bestehen unter anderem in Literaturpreisen und -wettbewerben, Stipen-
dien, Poetik-Dozenturen und Stadtschreiber-Stellen. Besonders interessant er-
scheint Literaturförderung auf internationaler Ebene, z. B. in staatlich geförder-
ten Residenzprogrammen oder Lesereisen: Denn staatliche geförderte Formate 
der Literaturförderung können »als genuiner Teil der nationalen und auswärti-
gen Kulturpolitik«23 gelten. Nicht nur in dieser Hinsicht stellt sich die Frage, in-
wiefern die genannten Förderinstitutionen Einfluss zu nehmen bestrebt sind 
auf das, was sie fördern – und zwar nicht nur durch Stipendien und Preisverlei-
hungen, sondern gegebenenfalls durch Auftragsliteratur.

Wenn Auftragsliteratur in Studien zur Literaturförderung genannt wird, 
dann meist den Stipendien oder -wettbewerben subsumiert, jedoch ohne ihre 
produktions-, werk- und rezeptionsästhetischen Besonderheiten auszuführen.24 
Diese bestehen beispielsweise im Interesse der Auftraggebenden, ihre eigene 
›Marke‹ durch das symbolische kulturelle Kapital der Autor:innen (gar nicht 
einmal ästhetische oder inhaltliche Komponenten der Texte) zu valorisieren. Li-

19	 In der »Klassifikation von Literaturpreisen« bei Dahnke, Auszeichnungen, S. 338 f., 
erscheint Auftragsliteratur nicht; ebenso wenig in Plachta, Literaturbetrieb.

20	 Plachta, Literaturbetrieb, S. 148.
21	 Ebd., S. 148.
22	 Also unter Ausblendung von Leseförderung, Literaturfestivals, Literaturmuseen u. ä., 

für die es jeweils eigene Förderlinien zu analysieren gäbe.
23	 Plachta, Literaturbetrieb, S. 148.
24	 Exemplarisch kann hier ein Beitrag von Dücker zitiert werden, der »Auftragswerke« 

unter »Literaturförderung« subsumiert: »Mit dem Begriff Literaturförderung werden 
textfundierte (Juryentscheidung) und autorbezogene (Ehrungsritual) Förderformate 
wie finanzielle Zuwendungen, Stipendien, Poetikdozenturen, Lesungen, Literatur-
preise, -wettbewerbe, -festivals, Stadtschreiberämter, Poetry Slams, Auftragswerke, 
Übernahme von Druckkosten, Buchpräsentationen bezeichnet, die zumeist regelmä-
ßig von einer privaten oder nicht privaten Institution öffentlich veranstaltet werden. 
Der Autorenförderung geht das Vorliegen eines Textes, zumindest dessen Erwartung 
(Förderungsform Arbeitsstipendium) voraus.« (Dücker, Literaturförderung, S. 153).



226 charlotte kurbjuhn

teraturförderungen durch Preise etc. sind »[g]rundsätzlich […] keine karitativen 
Unterstützungen«, vielmehr »interessenfundierte Mittel […], um den politi-
schen, ökonomischen, kulturellen usw. Einfluss der Institution auf Gegenwarts-
prozesse zu sichern.« Durch das Stiften von Preisen oder ähnlichem wird medi-
ale Aufmerksamkeit generiert; die Stifter:innen können in »Feuilleton[debat
ten], Literatur- und Institutionengeschichte kommen und vom Bonus als Mä-
zen oder Sponsor profitieren.«25 Dabei sind die Fördernden freilich andere als 
im Spitzensport; bei allen mäzenatischen PR-Benefits handelt es sich doch oft-
mals um »[s]taatliche und gemeinnützige Förderer«. Diese »agieren«, so die 
Annahme Plachtas, »nach vorab definierten Zielen und Kriterien im Sinne des 
kulturellen Allgemeinwohls und treffen ihre Entscheidungen transparent und 
öffentlich kontrolliert«, auch um »ideologische und politische Manipulationen 
oder Instrumentalisierungen auszuschließen.«26 Dass private Förderer in diesem 
Kontext ausgeklammert werden, zeigt markante, für Auftragsliteratur wesent
liche Unterschiede. Denn, wenngleich sich »[p]rivate Kulturförderung […] 
ebenfalls in der Öffentlichkeit ab[spielt], […] sind deren Strukturen, Kriterien 
und Ziele erkennbar zweck- bzw. interessenorientiert.«27 Neben ein »heute 
noch praktizierte[s] philanthropische[s] Mäzenatentum gesellen sich private 
Förderinitiativen, die vielfach andere Absichten verfolgen und nicht selten 
Marketingprinzipien verpflichtet sind«,28 wie unten deutlich werden wird.

Zunächst sollen jedoch Auftragstexte beziehungsweise Auftragsliteratur im 
engeren Sinne von Instrumenten der Literaturförderung, denen sie meist sub
sumiert werden, abgegrenzt werden. So heißt es im Handbuch Kanon und Wer-
tung: »Literaturpreise sind Ausdruck der besonderen Wertschätzung der Institu-
tion ›Literatur‹ und des jeweiligen Preisträgers relational zum Wertmuster der 
ehrenden Institution«. Sie erzeugen eine Win-win-Situation, denn »Preise gene-
rieren soziale Aufmerksamkeit für Preisinstitutionen (Selbstpräsentation) und 
deren Wertmuster sowie für Preisträger.« Gleichzeitig »sichern [Preise] mit ihrer 
Dotation die wirtschaftliche Existenz der Preisträger und bewirken tendenziell 
eine Absatzsteigerung ihrer Bücher.«29 Beides trifft nur bedingt auf Formen der 
Auftragsliteratur im engeren Sinne zu. Denn ob konkrete Text-Aufträge (orien-
tiert an ›Wertmustern‹ der Stifter:innen) tatsächlich den Verkauf von (auch an-

25	 Dücker, Literaturförderung, S. 160.
26	 Plachta, Literaturbetrieb, S. 140.
27	 Plachta, Literaturbetrieb, S. 140.
28	 Plachta, Literaturbetrieb, S. 141.
29	 Burckhard Dücker, Literaturpreise und -wettbewerbe im deutsch- und englischspra-

chigen Raum, in: Handbuch Kanon und Wertung. Theorien, Instanzen, Geschichte, 
hg. v. Gabriele Rippl, Simone Winko, Stuttgart 2013, S. 215 – 221, S. 216.



227﻿

deren) Büchern der Auftragsliterat:innen steigern, ist fraglich. Ebenso kann 
Aufmerksamkeit nur dann erzeugt werden, wenn der Auftragscharakter publik 
gemacht wird  – und in vielen Fällen scheint gerade dies für Autor:innen so 
schambesetzt zu sein, dass darauf verzichtet wird (siehe unten). Was aber bleibt, 
ist im Falle der öffentlichen Bekanntmachung eine relative Aufmerksamkeit be-
stimmter – aus Sicht vieler privater Geldgeber: zu geringfügiger – Gruppen.

Ein wesentlicher Unterschied zwischen Auftragsliteratur und Literaturprei-
sen besteht ferner darin, dass viele Preise nachträglich verliehen werden – z. B. 
für ein Lebenswerk oder ein bestimmtes Buch – und auch sonst »mit dem Preis-
geld in der Regel keinerlei Auflagen zur Verwendung der Mittel verknüpft«30 
sind – also auch keine thematischen Vorgaben für künftige Werke. Anders als 
Literaturpreise wird Auftragsliteratur zudem nicht unbedingt periodisch ver
geben, und sie gehorcht per definitionem nicht der für Literaturpreise immer 
wieder reklamierten Logik des »Gabentauschs« (Marcel Mauss)31. Dieser zu 
Folge sind Literaturpreise »Transaktionen […], die nicht auf einer Kosten-
Nutzen-Kalkulation beruhen, sondern […] Ehrerweisungen, Geschenke oder 
Auszeichnungen, an die mehr oder weniger große Erwartungen« von »Gegen
gaben geknüpft sind.«32 Im Gegensatz dazu folgt Auftragsliteratur den simple-
ren ökonomischen Gesetzen einer vertraglich abgesicherten Dienstleistung bzw. 
des Verkaufs eines zu erzeugenden Produkts. In einer Studie zu den Effekten 
von Literaturpreisen auf das literarische Feld haben Borghardt, Maaß und Pont-
zen jedoch darauf hingewiesen, dass die »Gabentausch-Symbolik« im Bereich 
der Literaturförderung zunehmend in den Hintergrund tritt angesichts der »po-
pulären Ausschreibungs- und Wettbewerbsformate«, deren Beliebtheit sie auch 
auf das »aktuell wirkmächtige[] Partizipations-Paradigma[]«33zurückführen. So 
liege der Anteil dieser Preisvarianten mittlerweile bei beachtlichen »rund 40 % 
der Literaturpreise«, und »ihr Anteil an der Gesamtzahl steigt seit 1990 kontinu-
ierlich an.« Wichtig ist: Die Übergänge zur Auftragsliteratur können fließend 
sein, denn Wettbewerbsbeiträge müssen »häufig formalen oder thematischen 
Vorgaben folgen«.34 Ein Unterschied besteht jedoch darin, dass im Falle von 

30	 Hagestedt, Autorenpräsentation, S. 303.
31	 Vgl. exemplarisch Dücker, Literaturpreise, S. 218, und Dücker, Literaturförderung, 

S. 154.
32	 Alexandra Pontzen, Dennis Borghardt und Sarah Maaß, Zu viel des Guten? Ein neuer 

Forschungsansatz zu Vielzahl und Vielfalt deutscher Literaturpreise, in: Literatur-
preise: Geschichte und Kontexte, hg. v. Christoph Jürgensen, Antonius Weixler, Ber-
lin 2021 (im Folgenden zitiert als »Pontzen et al.«), S. 53 – 78, S. 73; vgl. S. 60.

33	 Pontzen et al., S. 75 f. Vgl. dazu: Literaturpreise. Geschichte, Theorie und Praxis, hg. 
v. Dennis Borghardt, Sarah Maaß und Alexandra Pontzen, Würzburg 2020.

34	 Pontzen et al., S. 76.



228 charlotte kurbjuhn

einem gezielten Auftrag (von welchen Akteur:innen auch immer) an eine:n 
Autor:in keineswegs von Partizipation die Rede sein kann.

Darüber hinaus zeigt sich eine weitere Differenz am Aspekt des ›symboli-
schen Kapitals‹, das im Kontext der Literaturpreise stets als wichtiger Aspekt 
hervorgehoben wird, sowohl für Verleihende als auch für Preisträger:innen. Für 
die Erzeugung symbolischen Kapitals im Bereich der Literaturförderung gilt die 
Literaturpreis-Verleihung als besonders wirkmächtig, die oftmals durch erheb
lichen zeremoniellen Aufwand35 zur Konsekration der Autor:innen beiträgt: 
»Würde die Urkunde per Post zugestellt und die Dotation überwiesen, würde 
die Ehrung von einer symbolischen zu einer zweckrationalen Handlung umge-
formt, dann entfiele mit der Sichtbarkeit der reziproken Anerkennungsleistung 
auch die für den Kanonisierungsprozess wesentliche narrative Sinnkonstruk
tion.«36 Gerade dieses Defizit gilt für Auftragsliteratur, die nur dann öffentlich 
konsekriert wird, wenn auch sie im Rahmen von (Preis-)Verleihungen (dann 
meist retrospektiv, zum Beispiel für den Gewinner-Beitrag zu einem themenge-
bundenen Literaturwettbewerb) oder ›Amtseinführungen‹ publik gemacht und 
zelebriert wird.

Bei allen Unterschieden lassen sich dennoch auf Phänomene der Auftrags
literatur Beobachtungs- und Analysekriterien übertragen, die Borghardt, Maaß 
und Pontzen anwenden, um die »grundlegenden […] Funktionen« von Litera-
turpreisen zu fassen. Es handelt sich dabei erstens um die »sowohl literarästhe
tische Valorisierung sozio-kultureller« als auch »sozio-kulturelle Valorisierung 
literarästhetischer Werte«, zweitens um die »Heterarchisierung des Netzwerkes 
[von Preisvergaben] sowie drittens [die] Diversifikation des literarischen Feldes.«37

Zumindest private Aufträge stellen aber vermutlich weniger ein »Steuerungs- 
und Selektionsinstrument der politischen und kulturellen Institutionen der 
Gesellschaft«38 durch entsprechende Valorisierungen dar. Daher erscheint auch 
die Bildung von »Heterarchien im Sinne einer Nebenordnung simultan gültiger 
Werte«39 für Auftragsliteratur-Vergaben bedingt zutreffend. Ebenso scheint 
Diversifikation als »Dynamisierungs- und Modifikationsprozess[] im Verhält-
nis zur sog. literarischen Öffentlichkeit«, »die durch Partizipation […] in den 

35	 Zu den Praktiken im Kontext eines solchen »Ehrungsritual[s]« vgl. Dücker, Literatur-
förderung, S. 158.

36	 Dücker, Literaturpreise, S. 218.
37	 Pontzen et al., S. 68. Zum »Begriff der Valorisierung« vgl. ebd.
38	 Hagestedt, Autorenpräsentation, S. 304.
39	 Pontzen et al., S. 71, vgl. auch ebd., Anm. 87, zum »aus der Neuroinformatik stam-

menden und in Organisationssoziologie, Kybernetik und Handlungspsychologie ap-
plizierten Heterarchie-Begriff.



229﻿

Wertungs- und Konsekrationsprozess eingebunden wird«,40 als Funktion von 
Auftragsliteratur wieder nur dann zutreffend, wenn der Auftrag als Wettbewerb 
realisiert wird. Auftragsliteratur und Literaturpreise konvergieren hinsichtlich 
dieser Funktionen also nur teilweise.

Allerdings rückt aus der Perspektive des dynamisierten Verhältnisses zur Öf-
fentlichkeit eine markante mögliche Konsequenz von Auftragsliteratur in den 
Blick. Als Beispiel sei kurz vorausgegriffen auf einen besonders eindrücklichen 
Fall. Die Reederei Hapag-Lloyd engagierte den Autor Matthias Politycki als 
›Schiffsschreiber‹ für eine sechsmonatige Kreuzfahrt auf der MS EUROPA 
2006 /2007. Zu seinen Aufgaben gehörten Lesungen und seine schiere Präsenz 
für die Gäste. Die Produktion eines literarischen Texts war nicht Bedingung, es 
entstand aber dennoch ein Buch. Hier partizipierte kein Publikum an der Aus-
wahl des Autors oder der Wertung des Produktes, doch die Entstehung selbst war 
partizipativ. So berichtete der Autor im Interview, natürlich habe es »Versuche, 
mich zu beeinflussen«, gegeben, »von Mannschaften wie auch Passagieren«:

sueddeutsche.de: So manchem Gast hätte es vielleicht gefallen, wenn Sie 
noch authentischer geschrieben hätten?
Politycki: Einige haben mich mit ihrem Mitteilungsdrang regelrecht ver-
folgt – und sogar im Pool oder auf der Laufstrecke gestellt. Und warum auch 
nicht, eine Gesellschaftssatire lebt ja nicht zuletzt von Gerüchten und Anek-
doten, die man besser gar nicht erfinden könnte.41

Hier zeigt sich also durchaus eine Diversifikation des literarischen Feldes hin-
sichtlich der Partizipation der ›Figuren‹ an ihrer Entstehung. Damit stellt sich 
die Frage nach Rückkopplungseffekten von Auftragsliteratur: Verhalten sich 
Menschen anders, wenn sie wissen, dass Auftragsautorinnen oder Auftragsauto-
ren anwesend sind und sie selbst möglicherweise gerade literarisiert werden? 
Die Frage kann auch dann relevant werden, wenn Auftragsliteratur im Rahmen 
eines Residenz-Stipendiums wie einer Stadtschreiber-Stelle entsteht. Denn zahl-
reiche Literaturpreise wurden ins Leben gerufen, um »regionale und soziale 
Räume für Literatur zu erschließen«42 und »die Region [zu] literarisieren (d. h. 
im Sinne von Reckwitz kulturökonomisch auf[zu]werten)«.43 In diesem Sinne 

40	 Pontzen et al., S. 72.
41	 https ://www.sueddeutsche.de/reise/schriftsteller-an-bord-die-wahrheit-haette-mir-

niemand-geglaubt-1.190970, (12. 6. 2025). Charakteristisch sind die ironische Haltung 
zum eigenen Auftrags-Produkt und entsprechende Herablassung gegenüber den Rei-
senden.

42	 Pontzen et al., S. 78.
43	 Ebd., S. 74.

https://www.sueddeutsche.de/reise/schriftsteller-an-bord-die-wahrheit-haette-mir-niemand-geglaubt-1.190970
https://www.sueddeutsche.de/reise/schriftsteller-an-bord-die-wahrheit-haette-mir-niemand-geglaubt-1.190970


230 charlotte kurbjuhn

›Aufträge‹ zu vergeben, kann, überspitzt formuliert, existenziell werden, denn 
»Landschaften ›ohne Preise‹ geraten […] ins kreativökonomische Abseits.«44 
Umgekehrt trägt der Standort auch zum Image der Autor:innen bei – also ein 
rückkoppelnder Effekt der Valorisierung durch Auftragsliteratur. Dieser Image-
Gewinn ist besonders markant im Falle des angesehenen Villa-Massimo-Stipen-
diums und des damit verbundenen Rom-Aufenthalts, nicht zuletzt aufgrund 
der symbolischen Bedeutung des Ortes für die deutsche Literatur seit Goethe. 
Tatsächlich tragen, so hat Dücker hervorgehoben, »die Villa-Massimo-Stipen
diaten« in besonderem Maße »zum Genre der Förderliteratur bei«, anders als 
Produkte anderer Stipendien gehorchen sie internalisierten Aufträgen (und sei 
es nur die innere Konkurrenz zum übermächtigen Vorbild Goethe) zur Re
flexion ihres Stipendienortes: »Diese Texte, die ohne die Förderung nicht ent-
standen wären, verbinden die Reflexion auf Verpflichtungen, Privilegien und 
Abhängigkeiten des Stipendiaten mit Merkmalen des Reiseberichts.«45 Solche 
Rom-spezifische »Förderliteratur« rangiert zumindest aus Selbstverpflichtung 
am Rande der Auftragsliteratur: In jüngerer Zeit wären in diesem Kontext Durs 
Grünbeins Band Aroma. Ein römisches Zeichenbuch (2010) zu nennen oder Jan 
Wagners virtuoses Spiel mit der biografistischen Goethe-Philologie in seinen 
Elegien »Philip Millers«46 (auf Goethes römisches Pseudonym anspielend) nebst 
»Einführung in Leben und Werk Philip Millers«, Kommentaren, Herausgeber-
fiktion und »Anmerkungen zu Philip Miller« von Roberto Zapperi. Auftrags
literatur kann offensichtlich von hoher Qualität sein.

Nach dem Verhältnis von Auftragsliteratur zu Literaturpreisen, -wettbewerben 
und Residenzstipendien bleibt noch ihre Positionierung gegenüber Poetik-Do-
zenturen und -Vorlesungen zu klären. Deren Anzahl ist mittlerweile stattlich, 
und sie alle tragen erheblich zur Autopoiesis der Literaturwissenschaft47 bei; 
2022 wurde ihnen bereits ein eigenes Handbuch gewidmet. Zudem generieren 
sie Texte, deren Status zwischen Text und Paratext oftmals ambivalent ist. Im-
mer aber bleiben sie »Auftragstexte, bestellte und für die Gelegenheit produ-
zierte Texte«, die »immer auch die Ansprüche des Literaturmarktes« bedienen 
und zugleich »Medien der Arbeit an der Etablierung der eigenen Person als 

44	 Pontzen et al., S. 78.
45	 Dücker, Literaturförderung, S. 162.
46	 Erschienen in: Jan Wagner, Die Eulenhasser in den Hallenhäusern. Drei Verborgene. 

Gedichte, Berlin 2012.
47	 Zur »›Autopoiesis‹ der Systemoperationen des Literaturbetriebs« nach Luhmann vgl. 

Hagestedt, Autorenpräsentation, S. 296 f.



231﻿

Marke«48 sind, also für die Autor:innen zentrale Steuerungsinstrumente. Be-
merkenswert ist das heterogene Publikum, das in diesem Kontext adressiert 
wird. Denn Poetik-Vorlesungen wenden sich »zunächst an die Öffentlichkeit 
der jeweiligen Hochschule« mit dem Zweck, »den wissenschaftlichen Dialog 
an[zu]regen«, aber sie wirken […] in zunehmendem Maße in die außeruniversi-
täre Öffentlichkeit hinein«:

Sie profilieren nicht nur den jeweiligen universitären Standort, sondern stär-
ken gleichzeitig den Austausch zwischen Hochschule, Stadt, Region und 
Kulturbetrieb. Diese Brückenfunktion […] wird daher von Initiatoren / Ver-
anstaltern und Dozenten als elementares Merkmal […] betont. Das Interesse 
an ergänzenden Auskünften eines Schriftstellers zu seinem Werk und seiner 
Person ist groß. Öffentliche Lesungen sind publikumswirksam und Veran-
staltungen im Rahmen von Poetikdozenturen gehören inzwischen zu Kern-
aktivitäten im Literaturbetrieb. Zentrales Motiv für diese Öffnung dürfte der 
Wunsch sein, die unterschiedlichen Publika zu vernetzen, aber auch auf dem 
Gebiet der Förderung von universitären Aktivitäten für ein breites Publikum 
entsprechende Kooperationspartner und Geldgeber zu gewinnen.49

Der Abschnitt wurde deswegen so umfangreich zitiert, weil er das komplexe 
Gefüge um Poetik-Dozenturen mit Wechselwirkungen zwischen verschiedenen 
Feldern und deren Akteuren veranschaulicht. Der für Auftragsliteratur zentrale 
Aspekt besteht darin, dass Poetik-Dozenturen Aufträge für Texte vergeben und 
deren Verfertigung honorieren, um durch die Rückwirkung des damit gewon-
nenen symbolischen Kapitals (aus dem Renommee von Autor:innen) selbst 
weitere Zuwendungsgeber zu akquirieren. Dabei ist der Anlass für diese Texte, 
die oft nicht dem Typus akademischer Vorlesungsformate entsprechen, sondern 
fiktionaler Art sind oder mit einer Vermischung beider Formen spielen, ein ex-
terner, widerspricht also autonomieästhetischen Konzepten. Doch die Themen-
wahl ist zumeist, so im Falle der bekannten Frankfurter Poetik-Vorlesungen, den 
Autor:innen freigestellt.50

Für den Blick auf Auftragsliteratur bleibt festzuhalten, dass aus zahlreichen 
Poetik-Vorlesungen später Buchpublikationen hervorgehen, die oft als »wich-
tige[] selbstreflexive[] und autopoietische[] Texte[]« der Autor:innen gelten und 

48	 Julia Schöll, Die Poetikvorlesung als Gattung, in: Handbuch Poetikvorlesungen. Ge-
schichte – Praktiken – Poetiken, hg. v. Gundela Hachmann, Julia Schöll und Johanna 
Bohley, Berlin, Boston 2022, S. 3 – 26, S. 21 f.

49	 Plachta, Literaturbetrieb, S. 145 f.
50	 Vgl. Plachta, Literaturbetrieb, S. 145 f.



232 charlotte kurbjuhn

darüber hinaus einen merkantilen Wert besitzen: mittlerweile soll »die Poetik-
vorlesung sogar eine […] auf dem Buchmarkt nachgefragte Gattung«51 sein. Für 
eine Evaluierung der Wirkungen von Auftragsliteratur wäre zu prüfen, welchen 
Anteil Auftragstexte generell an poetologischen Selbstäußerungen von Auto
r:innen haben, in welchem Umfang also poetologische Äußerungen auch ohne 
externen Anlass publiziert werden.

Die meisten der genannten Faktoren gelten auch für eine weitere Art von 
Epitext, nämlich Dankesreden von Autor:innen, wie sie regelmäßig in Zeitun-
gen, Zeitschriften oder Jahrbüchern publiziert werden. Literaturpreise generie-
ren dabei Auftragsliteratur, deren fiktionaler Status ebenso ambivalent sein 
kann wie der von Poetik-Vorlesungen. Auftragsliteratur ist nicht immer (nur) 
Epitext, aber Dankesreden und Poetik-Vorlesungen sind zumindest immer auch 
Epitexte. Thomas Wegmann hat in diesem Kontext ausdrücklich von »Auftrags-
prosa« bzw. »Auftragsarbeiten« gesprochen, die »in der Regel durch den so
genannten Literaturbetrieb initiiert wurden.«,52 »den Schreibanlass außerhalb 
des schreibenden Subjekts [situieren] und […] damit konträr zur modernen 
Produktionsästhetik [stehen]«.53 Die entstandenen Texte rangieren daher in den 
Augen vieler »am anderen Ende der genieästhetischen Skala«.54

Abschließen lässt sich die Analyse der Schnittstellen von Auftragsliteratur 
mit den genannten Formen der Literaturförderung anhand von Dückers auf-
schlussreichen Überlegungen zur Interferenz sozial- und literaturgeschichtlicher 
Faktoren von Literaturförderung. Diese ist nämlich generell »begründet in 
außertextlichen Anlassreferenzen (Preisnarrativ) wie zeit-, stadt-, regionalge-
schichtliche, ökologische, politische Ereignisse, kulturelle und wirtschaftliche 
Ziele oder die Würdigung bedeutender Personen«. Die honorierten Autor:in
nen verschaffen diesen Anlässen Aufmerksamkeit, was sie in den Kontext von 
Auftragsliteratur rückt, sofern aus der Förderung Texte (auch Epitexte) ent
stehen, die dann vom »Preisnarrativ« ideell gerahmt erscheinen: »Preistexte und 
ihre Autoren werden so in den sozialen Funktionszusammenhang der Förderin-
stitution integriert.55 Entgegen der Rede von ›reiner‹ Dichtung kommt literari-

51	 Plachta, Literaturbetrieb, S. 146.
52	 Thomas Wegmann, Epitexte als ritualisiertes Ereignis: Überlegungen zu Dankesreden 

im Rahmen von Literaturpreisverleihungen, in: Literaturpreise: Geschichte und Kon-
texte, hg. v. Christoph Jürgensen u. Antonius Weixler. Berlin 2021, S. 105 – 116, S. 110.

53	 Ebd., S. 116.
54	 Ebd., S. 110.
55	 Zu »Preistexte[n]« in ihrem Dokumentcharakter für den Blick auf »ihre Passung an 

das Preisnarrativ, die Jury (Mitglieder, Begründung), die soziale Aufmerksamkeit, das 
adressierte Publikum des Preises und die Anschlusshandlungen« – also allesamt Fakto-
ren, die für Auftragsliteratur relevant sind – vgl. Dücker, Literaturförderung, S. 164.



233﻿

schen Texten die soziale Dimension von Gegenwartsbezug und -deutung […] 
zu.« Daher erweist sich auch Auftragsliteratur als keineswegs defizitärer oder 
nachrangiger Gegenstand der Literaturwissenschaft. Wenn »Förderformate« als 
»sozial- und literaturgeschichtliche Indikatoren und Faktoren für das jeweilige 
kulturpolitische Klima« gelesen werden und »als Gestaltungsformen des Sozia-
len in den umfassenden Zusammenhang der gesellschaftlichen Konstruktion 
von Wirklichkeit«56 einzubetten sind, so gilt dies besonders auch für Auftrags
literatur.

Zwei markante Beispiele illustrieren, welche Erwartungen aufeinanderpral-
len, wenn sich ökonomisches und literarisches Feld in privat finanzierter Auf-
tragsliteratur überschneiden, welche Art von Texten dabei entsteht und wie sich 
Autoren zu ihren Rollen positionieren.

2. Literatur für Hapag-Lloyd und Montblanc: Zwei Beispiele für 
Vergaben durch private unternehmerische Auftraggeber

Wenn von privater Literaturförderung gesprochen wird, ist oft Sponsoring von 
publikumswirksamen Literaturevents oder Projekten der Leseförderung ge-
meint. Direkte »Auftragsvergaben an Künstler«57 werden in entsprechenden 
Studien kaum untersucht. Das gilt es zu berücksichtigen, wenn beispielsweise 
Plachta formuliert, »[p]rivates, d. h. von Wirtschaftsunternehmen finanziertes 
Literatursponsoring spiel[e] inzwischen wie das Sportsponsoring eine nicht zu 
unterschätzende Rolle im Kulturbetrieb«.58

56	 Dücker, Literaturförderung, S. 154.
57	 Sonja Vandenrath, Private Förderung zeitgenössischer Literatur. Eine Bestandsauf-

nahme, Bielefeld 2006, S. 59; auch sie geht im allgemeinen Teil ihrer Studie nur in 
einer Fußnote auf diesen Aspekt ein. Dücker unterscheidet zwischen »[m]äzenatischer 
Förderung« und Sponsoring: »1. Mäzenatische Förderung folgt in der Regel aus dem 
persönlichen Interesse des Mäzens an einem Projekt oder Autor«, sie sei »daher einzel-
fallbezogen und situativ begrenzt, kann aber zu jahrelanger Kooperation führen.« – 
»2. Sponsoring gehört zum Image- und Marketingkonzept von Unternehmen und 
wird eher langfristig zur Generierung ökonomischen Nutzens (Erschließung neuer 
Kunden, Märkte, Medienpräsenz usw.) bei spektakulären, von vielen Menschen be-
suchten Ereignissen wie Events und Festivals prioritär in den Bereichen Sport, Sozia-
les, Ökologie und Kultur (v. a. Musik und Tanz) eingesetzt.« (Dücker, Literaturförde-
rung, S. 153.) Singuläre Auftragsliteratur fällt in keine der beiden Kategorien.

58	 Plachta, Literaturbetrieb, S. 141. Bedenkenswert ist der Hinweis, kritisch diskutiert 
werde der gegenseitige Image-Gewinn von Autor:innen und Unternehmen »in dem 
Maße […], wie der gesamte Literaturbetrieb immer stärker ökonomischen Interessen 
gehorcht und die öffentliche Hand sich darauf beschränkt, eher prestigeträchtige 



234 charlotte kurbjuhn

Verglichen mit der Förderung von Kunst und Musik hat jedoch Sponsoring 
von Literatur-Events allenfalls marginalen Stellenwert. Sonja Vandenrath veran-
staltete 2002 eine Umfrage bei den »75 Firmenmitglieder[n] des Arbeitskreises 
Kultursponsoring (AKS) im Kulturkreis der Deutschen Wirtschaft e. V.« zu deren 
Literatursponsoring. Ihre These auf der Basis der Umfrage-Ergebnisse lautet,

daß die Wortkultur den Unternehmen als zu hermetisch, zu provokant und 
zu anspruchsvoll gilt und wohl auch zu wenig Wohlgefühl verspricht, um ge-
fördert zu werden. Für sie ist und bleibt die Literatur eine Sparte für kleine 
exklusive Gruppen, die sich von der Breitenkultur fern halten. Unterneh-
men, die auf Massenmärkte zielen, wollen und können damit nicht gleichge-
setzt werden. Dies erklärt ihr grundsätzliches Desinteresse an der Förderung 
literarischer Projekte.59

Einige der Befragten »gaben zu, daß ihnen das Risiko mit dezidierten (politi-
schen) Positionen identifiziert zu werden, zu groß sei und verwiesen auf eine ge-
wisse Unberechenbarkeit literarischer Akteure.«60

Aufschlussreich sind in diesem Zusammenhang die Vergabe einer »Schiffs
schreiber«-Stelle durch die Reederei Hapag-Lloyd und der Montblanc Litera-
turpreis für kurze Prosa. Die Beispiele der Auftragsautoren Michael Politycki 
und Joseph von Westphalen zeigen tatsächlich eine Widerständigkeit, die gene-
rell nicht gerade gegen die Potentiale der Literatur spricht; sie zeigen aber auch 
den ambivalenten Status von Auftragsliteratur in der Gegenwart. In beiden Fäl-
len galt, dass Literatur im Rahmen von Privataufträgen durch Unternehmen 
dem Storytelling für ein Marken-Narrativ dienen sollte. Dieses bedient sich der 
Literatur bzw. des Autor:innen-Images zur »Auratisierung«61 und Valorisierung 
durch »Kulturalisierung« und entwirft zugleich ein Bild von »Werte- und Erleb-
nisgemeinschaften« innerhalb ihrer Zielgruppe. Jenseits individuellen Mäzena-
tentums entsteht so »eine Komponente symbolischer Markenführung«.62

Vandenrath hat die Literaturförderung Montblancs in der (damaligen) Selbst
inszenierung des Unternehmens verortet.63 Der Literaturpreis der Firma wurde 

›Leuchttürme‹ zu fördern. Aber de facto ergänzen sich öffentliche und private Litera-
turförderung oftmals und geraten nur selten in Konflikt.« (Ebd.)

59	 Vandenrath, Private Förderung, S. 61.
60	 Ebd., S. 61.
61	 Ebd., S. 57.
62	 Ebd., S. 56 f.
63	 So lautete das Motto »Language and writing are the foundations of civilizations of arts 

and culture«, weshalb Literatur als »hervorragendes kulturelles Referenzobjekt« dienen 
konnte (Vandenrath, Private Förderung, S. 57). Montblanc förderte Literatur auch 
durch Beteiligung an dem Projekt der Literaturhäuser »Poesie in der Stadt« (ebd.). Da 



235﻿

1990 erstmals ausgelobt und war mit 20.000 DM für den Siegerbeitrag dotiert; 
kuratierend verantwortlich war der Autor Joseph von Westphalen. Der Preis 
sollte eine Literatur fördern und auszeichnen, »die auf hohem Niveau gut lesbar 
ist«.64 Die zunächst offene Ausschreibung wurde aufgrund der Resonanz »1993 
auf ein Nominierungsverfahren umgestellt«; eine Jury nominierte »zwölf Autoren 
mit Verlagspublikationen, die für zwei bis drei Tage in ein Hamburger Firstclass 
Hotel eingeladen w[u]rden und dort ihre Beiträge verfass[t]en.« Es handelte 
sich also um dezidierte und noch dazu kompetitive Auftragsliteratur, sogar unter 
(prestigeträchtigen) ›Klausurbedingungen‹ und mit »thematischen Vorgaben wie 
Profit (1991), Umarmungen (1992), Der Gipfel (1993) und Der Termin (1994)«.65

Der Montblanc-Literaturpreis wurde nach 1994 ausgesetzt und einmalig wie-
der im Jahr 2004 verliehen. Die »Marketingabteilung von Montblanc Deutsch-
land« nannte auf Anfrage Vandenraths »betriebsinterne Umorientierungen«, 
während der Kurator Joseph von Westphalen »auf schwierige Abstimmungspro-
zesse und enttäuschte Erwartungen seitens des Unternehmens«66 hindeutete: 
»Ein Sponsor, für den eine repräsentative Preisverleihung Gelegenheit zur 
Selbstdarstellung sein soll, und eine Jury, die genau darin eine unlautere Durch-
setzung von Eigeninteressen sieht, entwickeln keine Interessenkonvergenz«, fol-
gert Vandenrath auch auf Basis der Äußerung eines Jurymitglieds, demzufolge 
»er und seine Kollegen den Eindruck hatten, letztlich in eine PR-Kampagne 
eingebunden zu sein.«67

Auf dem Buchmarkt dokumentieren vier dtv-Bände (1991 – 1994) ausgewählte 
Geschichten der Wettbewerbe. Mit Beiträgen vertreten sind darin u. a. Michael 
Köhlmeier, Maxim Biller, Adolf Muschg, Helga Schubert oder Martin Mose-
bach; Montblanc hat sich mit diesen Publikationen erfolgreich in die Literatur-
geschichte der Kurzgeschichte eingeschrieben.68 Für die Effekte von Auftrags
literatur auf Publikationstätigkeiten ist signifikant, dass der einstige Kurator 
des Preises diese ›Auftragsarbeit‹ (und weitere) zum Anlass nahm, um darüber 

aber »die Produktpalette in den letzten Jahren um Uhren und Schmuck erweitert 
wurde«, verebbte »das Interesse von Montblanc am schönen Schreiben als kulturellem 
Referenzobjekt« (ebd., S. 161).

64	 So Westphalen, Vandenrath, Private Förderung, S. 160.
65	 Diese wurden laut Westphalen »erst nach längeren Debatten von dem Unternehmen 

akzeptiert.« Vandenrath, Private Förderung, S. 161.
66	 Vandenrath, Private Förderung, S. 161, »laut telefonischer Aussage von Joseph von 

Westfalen vom 11. 3. 2004«.
67	 Vandenrath, Private Förderung, S. 161, unter Bezug auf ein Gespräch mit Uwe Mohr 

vom 30. 1. 2003 in Berlin und ein Telefonat mit Westphalen vom 11. 3. 2004.
68	 Vgl. Manfred Durzak, Die deutsche Kurzgeschichte der Gegenwart. Autorenporträts, 

Werkstattgespräche, Interpretationen. 3. erw. Aufl., Würzburg 2022, S. 468 f.



236 charlotte kurbjuhn

»Geschichten« mit dem Titel Aus dem Leben eines Lohnschreibers zu veröffent-
lichen. In seinen Nachbemerkungen berichtet Westphalen über seine Tätigkeit 
für die

Edelfüllerfirma Montblanc […], für die ich einen Literaturpreis konzipierte 
und organisierte. Da ich selbst […] keine Literaturpreise erhalte (und eben 
daher vermehrt zur Lohnschreiberei gezwungen bin), war es mir ein Vergnü-
gen, im Namen von Montblanc wenigstens Literaturpreise zu vergeben.69

Aufgrund seines (ironisch überzeichneten) Arbeitsaufwands »und weil ich als 
Nichtliteraturpreisträger nicht immer auf all die Literaturpreisträger neidisch 
sein wollte, war mein Honorar so hoch wie der Preis. 20 Tausend Mark.«70 Ein 
interessanter Befund für den Blick auf die Epiphänomene der Auftragsliteratur 
und ihre ökonomischen Wirkungen auf das literarische Feld. Zugleich erhalten 
die Jahresthemen für den Montblanc-Literaturpreis einen anderen Unterton, 
wenn man Westphalens satirische Perspektive bedenkt: Die Themen »Profit«, 
»Der Gipfel« oder »Der Termin« im Kontext des Literaturpreises illustrieren, 
wie sich finanzielles und symbolisches Kapital im Feld der Auftragsliteratur 
durchdringen.

Westphalens Nachbemerkungen zu seinen Geschichten, die größtenteils als 
Auftragstexte entstanden waren, sind aufschlussreich für Selbstpositionierungen 
von Auftragsautor:innen. Er beginnt mit Selbstironie: »›Lohnschreiber‹ ist eine 
herabsetzende Berufsbezeichnung, und genau deswegen stilisieren wir, mein 
Icherzähler und ich, uns mit einem gewissen Vergnügen als Vertreter dieser 
Spezies.«71 Die ironisch verbrämte Selbstdegradierung gehört offenbar zum Ha-
bitus moderner Auftragsautor:innen. Markant ist die Differenzierung zu an
deren ›Förderinstrumenten‹ des Literaturbetriebs, die Westphalen vornimmt: 
»Am Rande des Literaturbetriebs, abseits der Tröge der Kulturförderung und 
des Preisvergabegemauschels lungert der Lohnschreiber herum und findet sein 
Auskommen.« Dabei ironisiert er auch Vorurteile bezüglich der Qualität von 
Auftragsliteratur: »Die Hochkultur ist [dem Lohnschreiber] verstellt und ver-
gällt«. Mit seinen Texten wolle er jedoch zeigen, »daß die zum Teil noch immer 
schief angesehenen Auftragsarbeiten literarisch durchaus etwas taugen können«. 
Zudem habe es einen Erlebniswert, »wenn man sich darauf einläßt«, sogar etwas 
wie »die Moderationstexte für die Verleihungsfeier eines Fernsehpreises zu 

69	 Joseph von Westphalen, Aus dem Leben eines Lohnschreibers. Geschichten, Mün-
chen 2008, S233.

70	 Ebd., S. 234.
71	 Ebd., S. 231.



237﻿

ersinnen.«72 Dabei verzichtet er nicht auf Seitenhiebe gegen Auftraggeber und 
deren Erwartungshaltung. Wichtiger als dieser Spott ist für den hier interessie-
renden Kontext, dass Westphalen bei aller Überzeichnung der Abhängigkeits-
verhältnisse  – »Lohnschreiber« klinge wie »etwas Unehrenhafte[s], fast etwas 
Gedungenes«, ähnlich dem »Auftragskiller«73 – gerade das ›handwerkliche‹ Be-
rufsethos des Schreibenden herausstreicht, denn wenn man für eine Arbeit Geld 
erhalte, könne dafür auch Qualität erwartet werden.74 Ob dies im Umkehr-
schluss für ›autonome‹ Literatur anders gilt, dazu äußert er sich allerdings nicht. 
Er bleibt ohnehin auch hier selbstironisch und zielt gegen »das feinere Feuille
ton«75 und dessen Reaktionen auf das Outing von Autor:innen als ›Lohnschrei
ber:innen‹.

Bei aller Selbstironisierung ist es auch Westphalen wichtig, (mehrfach) zu 
betonen, dass er »jedenfalls für Geld zwar fast über alles schreibe – aber immer 
so, wie ich es will.« Und er pointiert:

Ein junger Autor, der sich mit einem Text um eine seriöse Literaturförde-
rung bewirbt, wird sich in seinem Text den ungeschriebenen Erwartungen 
der Hochkultur vermutlich mehr anpassen, als ich mich als Lohnschreiber 
den Erwartungen meiner Auftraggeber anpasse.76

Diese These ist bedenkenswert: Rückt sie doch wie der sonstige rhetorische Ha-
bitus den (zuvor bereits renommierten) ›Lohnschreiber‹ in die Rolle eines Hof-
narren. Polityckis Arbeit als Schiffsschreiber scheint diese Haltung zu bestäti-
gen. Als die Reederei Hapag-Lloyd ankündigte, demnächst das Amt eines 
Schiffsschreibers auf ihrem Luxusliner zu besetzen, benannte sie in modellhafter 
Weise das symbolische kulturelle Kapital, das sie mit dem Autor Politycki ver-
bunden sah und von dem sie profitieren wollte:

In seinen literarischen Texten wie auch als lebhaft den Lauf der Welt kom-
mentierender Zeitgenosse verkörpert Matthias Politycki einen Typus des kri-
tischen Weltbürgers, wie man ihn sich als Repräsentanten einer deutschen 
Kultur wünscht – und als Begleiter der Gäste an Bord. Die Auszeichnung ist 

72	 Westphalen, Lohnschreiber, S. 231 – 233.
73	 Ebd., S. 232.
74	 »Gerade weil das Wort immer noch einen etwas derben und unkünstlerischen Beige-

schmack hat, wird es einem durchaus gedankt, wenn man nicht artifiziell von einer 
höheren Bestimmung der Literatur faselt, sondern sie als ein Erzeugnis bezeichnet, das 
man für Geld herstellt und verkauft und das gerade deswegen von guter Qualität sein 
sollte.« (Westphalen, Lohnschreiber, S. 249.)

75	 Westphalen, Lohnschreiber, S. 247.
76	 Ebd., S. 238.



238 charlotte kurbjuhn

an keinerlei Verpflichtung gebunden, Hapag-Lloyd Kreuzfahrten freut sich auf 
jedes weitere Buch, zu dem Matthias Politycki mit der Einladung vielleicht 
angeregt werden kann. Die Passagiere auf der EUROPA Weltreise 2006 /2007 
können sich dagegen heute schon auf Lesungen des Autors freuen.77

Die »Lesungen« widersprechen der Voraussetzungslosigkeit der »Auszeichnung« 
für diesen »deutschen Kultur«-Botschafter auf Weltreise. Wenngleich kein Auf-
tragstext gefordert war, entstand doch ein Roman Polityckis – sicherlich Teil des 
Marketing-Kalküls. Der Tagebuch-Roman In 180 Tagen um die Welt. Das Log-
buch des Herrn Johann Gottlieb Fichtl spielt durchaus raffiniert mit einer Her-
ausgeberfiktion und reflektiert auch darin das Unbehagen am zugrundeliegen-
den Auftragskontext. Das passenderweise im marebuchverlag erschienene Log-
buch mit dem intertextuell codierten Übertitel präsentiert in den Paratexten ein 
Spiel mit Ich und Nicht-Ich nach dem zitierten Vorbild des philosophischen 
(Fast-)Namenspaten. Unterschrieben ist die »Vorbemerkung« mit »Ingo Jona-
tzki«, datiert auf »Hamburg, 28. 10. 2007«.78 In diesem Kommentar auf erster 
metadiegetischer Ebene wird Fichtl, der intradiegetische Verfasser des »Log-
buchs«, vorgestellt: ein schlichter Finanzbeamter aus der bayrischen Provinz, 
der von seiner Lotto-Tippgruppe ausgewählt wurde, als ihrer aller Stellvertreter 
den beträchtlichen Gewinn in Form einer sechsmonatigen Weltreise auf der MS 
EUROPA in Anspruch zu nehmen. Eine Fichtl zugeschriebene »Liste ›Wer alles 
an Bord ist‹«, verzeichnet auch Jonatzki. Neben weiteren literatur- und kunst
affinen Begleitern zur See (»Karasek, Prof.: hält Lesungen, trägt Lackschuhe«, 
L 386) erscheint der »Schiffsschreiber: heißt Ingo Jonatzki […], von ›Ham-
burg‹«, also der Reederei, »als Bordbarde eingeladen« (L 388). In der »Vorbemer-
kung« berichtet dieser Jonatzki, dass der Oberkellner ihm das Logbuch Fichtls 
»am letzten Reisetag […] zugesteckt« habe, denn er habe »für derlei doch sicher 
Verwendung«. Jonatzki hingegen möchte »an dieser Stelle zumindest anmer-
ken«, »daß [s]ein eigenes Logbuch demnächst bei einem anderen Verlag erschei-
nen und gewiß einen anderen Eindruck von Schiff und Reise erzeugen wird als 
Fichtls freihändig fabulierte Phantasmagorien« (L 12).

Fichtls Berichte erscheinen auf je einer Doppelseite pro Reisetag; sie präsen-
tieren neben Daten zum Ort und Klima auch Fotografien, die jeweils einen 
»erste[n] Blick« zeigen und in den meisten Fällen grandios mit der Erwartungs-
haltung brechen, mit der wohl ein Reeder das Produkt des »Schiffsschreibers« 

77	 https://www.presseportal.de/pm/22469/826767 (12. 6. 2025).
78	 Matthias Politycki, In 180 Tagen um die Welt. Das Logbuch des Herrn Johann Gott-

lieb Fichtl, Hamburg 2008, S. 13; im Folgenden zitiert mit der Sigle L und Seitenzah-
len im Text.

https://www.presseportal.de/pm/22469/826767


239﻿

nach sechs Monaten Luxus-Kreuzfahrt in die Hände nehmen würde. Denn die 
Bilder zeigen überwiegend Hafenanlagen, Kaimauern, Containerstapel, Kräne, 
im besten Fall einfach die Weiten der befahrenen Weltmeere. Auch diese Foto-
grafien stehen wie das Logbuch in intradiegetischem Auftragsliteratur-Kontext, 
denn täglich zu dokumentierende Eindrücke in Text und Bild gehörten zu den 
Anforderungen der daheimgebliebenen Lotto-Tippgruppe (L 11 f.).

Das von »Jonatzki« angekündigte »eigene[] Logbuch« ist natürlich nicht er-
schienen; der fiktive Schiffsschreiber spielt lediglich gegen Ende seiner Vorbe-
merkung mit dem Fiktionalitätsgrad des Berichteten: »Fast bei jedem Eintrag 
frage ich mich, ob Fichtl überhaupt dieselbe Reise unternommen, auf demsel-
ben Schiff gewesen ist wie ich«, nach der Lektüre der »Tagebucheinträge« wisse 
er »am Ende nicht, was davon zu halten ist: Vieles darin ist schlichtweg erlogen 
und erstaunlicherweise gerade dadurch besonders ›wahr‹, vieles schockierend 
wahrhaftig referiert und gerade dadurch extrem verfälschend.« (L 12) Die Refle-
xion über Möglichkeit, Wirklichkeit und Wahrscheinlichkeit wirft ein Schlag-
licht auf die Bedingungen der Mimesis in Zeiten der Auftragsschriftstellerei – 
dies zeigt sich vor allem mit Blick auf den ersten Paratext des Buches, einen mit 
»Mein Dank« (L 5) überschriebenen zweiseitigen Abschnitt, der am Ende mit 
den Initialen MP unterzeichnet ist. Der »Dank« gilt »Hapag-Lloyd Kreuzfahr-
ten für ihre Einladung [!] zur Weltreise 2006 /2007 auf MS EUROPA«, aber er 
ergeht auch »an Mannschaften, Passagiere, Künstler an Bord sowie Freunde an 
Land, die mit ihren Anregungen […] in Fichtls Logbuch Eingang fanden, z. T. 
sogar mit ihrem eignen Namen« (L 5). Knapp eine Seite listet dann Namen und 
zugehörige Rollennamen im »Logbuch« auf, bevor der Hinweis folgt:

Müßig zu sagen, daß sämtliche Figuren – einschließlich derjenigen, die Na-
mensgeber aus der wirklichen Wirklichkeit haben – bloße Phantasiegestalten 
sind; auch das Schiff selbst ist nicht dasjenige gleichen Namens, wie man es 
aus konkreter Anschauung kennen mag.

Der Autor muss sich gegenüber dem Auftraggeber absichern. Auch werde »[a]us
drücklich« seine »tatsächliche Reise im vorliegenden Buch nicht geschildert«. 
Der Schluss des Dankes ähnelt einer eBay-Rezension: »Ergäbe sich die Gelegen-
heit, ich würde jederzeit wieder an Bord der EUROPA gehen«, gefolgt vom 
Nachsatz »– wenn auch vielleicht nicht gleich wieder ein halbes Jahr lang« (L 6).

Es gibt jedoch noch einen weiteren Dank für Literaturförderung, und zwar 
an die »Stiftung kunst:raum sylt quelle / Rantum«, »für ein Aufenthaltsstipen-
dium im August 2007« (L 6). Der Hinweis macht die Mischkalkulationen von 
Förderinstrumenten sinnfällig, die Produktionsbedingungen des Literaturbe-
triebs konditionieren.



240 charlotte kurbjuhn

Die Produktionsbedingungen von Polityckis Roman sind noch in anderer 
Hinsicht aufschlussreich. Wenn Auftragsliteratur wie hier im direkten Kunden-
kontakt zum Event wird, fügt sie sich in den von Reckwitz beobachteten Trend 
der »Gesellschaft der Singularitäten«.79 Gegenüber Massen an Kreuzfahrtgästen 
verspricht Auftragsliteratur Möglichkeiten des kulturell ›nobilitierten‹ Singu
lären, indem Gäste zum Gegenstand der Literatur zu werden hoffen. Der Reiz 
liegt im Versprechen von »Originalität, Überraschung, Performativität und 
andere[n] Qualitäten des Erlebens«, wobei »der Wert der genannten Singulari-
tätsgüter nicht ausschließlich auf ökonomischen Wertschöpfungsprozessen«80 
beruht. Auftragsliteratur eignet sich hier besonders und trägt zu einer »Ästheti-
sierung der Gesellschaft«81 bei, während sie gleichzeitig marktstrategischer Valo-
risierungsfaktor wird. Allerdings stellt sich die Frage, wie rapide sich der symbo-
lische ›Marktwerkt‹ einzelner Autor:innen verbraucht, wenn sie einmal als 
Schiffsschreiber die Bühne mit Zauberkünstlern und 17 kostümierten Tenören 
geteilt haben.

Oder würden sich langfristig auch die Valorisierungskriterien des im engeren 
Sinne literarischen Feldes verschieben und Auftragsliteratur-Passfähigkeit hono-
rieren? Vermutlich wäre von sich verändernden »Valorisierungsformen«82 des 
künstlerischen Feldes auszugehen, wenn beispielsweise Leser:innenforen online 
als »Valorisierungsmaschinerie«83 »Aufmerksamkeit« generieren, die bestenfalls 
zum »Singularitätskapital« der Auftraggebenden ebenso beiträgt wie zu deren 
kulturellem Kapital auf den »Attraktivitätsmärkte[n] kultureller Güter«.84 In-
wieweit dies auch für das symbolische Kapital der Auftragsliterat:innen auf dem 
›hochkulturellen‹ Feld gilt, wäre gesondert zu diskutieren – dass die wenigsten 
ihre Auftragsarbeiten als solche benennen und wenn sie dies doch tun, dann re-
gelmäßig selbstironisch-spöttisch, scheint dagegen zu sprechen, zumindest zum 

79	 Andreas Reckwitz, Die Gesellschaft der Singularitäten. Zum Strukturwandel der Mo-
derne, Berlin 2017. Vgl. zum Verhältnis von Literaturpreisen und Reckwitz’ Thesen 
Pontzen et al., S. 66.

80	 Ebd., S. 66.
81	 Ebd., S. 66.
82	 Reckwitz, Singularitäten, S. 167, vgl. ebd.: »Mit Blick auf das Kunstfeld waren die 

Kunstkritik und die sich daran anschließende Kunstwissenschaft die klassischen Orte, 
an denen solche Valorisierungen vollzogen wurden. Nun sind die Güter der Ökono-
mie der Singularitäten deutlich variabler als die der Kunst – und so auch ihre Valori-
sierungsformen. Letztlich bleibt jedoch das klassische Genre der Rezension, auch in 
generalisierter und popularisierter Form, leitend, ja, sie entpuppt sich als ein mediales 
Schlüsselformat der Ökonomie der Singularitäten.«

83	 Ebd., S. 171.
84	 Ebd., S. 172.



241﻿

gegenwärtigen Zeitpunkt. Dennoch könnte das »Aufmerksamkeitskapital«85 
von ›renommierten Auftragsliterat:innen‹ künftige Aufträge generieren, ihr »Re
putationskapital«86 auf diesem Feld verhält sich aber möglicherweise span-
nungsvoll zu ihrem Status auf dem Feld der Nicht-Auftragsliteratur.

In diesem Sinne Rezensionen zu Auftragsliteratur einschließlich ihrer Bewer-
tungen des Entstehungskontexts zu analysieren, bedürfte einer eigenen Unter-
suchung. Bereits eine Zusammenfassung der Kritiken zu Polityckis Logbuch 87 
zeigt deutlich, dass einerseits der Spott des Autors über seine Mitreisenden und 
damit auch die Verachtung für den eigenen Arbeitskontext missbilligt wurden, 
gleichzeitig aber Rezensenten selbst das ›Anheuern‹ eines Autors als Schiffs-
schreiber schief ansahen – Auftragsliteratur hat hier kein gutes Standing.

3. Produktions-, rezeptions- und werkästhetische  
Perspektiven auf Auftragsliteratur

Wie die obigen Ausführungen und Beispiele gezeigt haben, überlagern sich in 
Auftragsliteratur die Koordinaten des künstlerischen, akademischen, sozialen 
und ökonomischen Feldes sowie der entsprechenden Praxiszusammenhänge. 
Auftragsliteratur verändert nicht nur die Produktionsbedingungen von Litera-
tur, sondern beeinflusst auch diejenigen Texte, die unter solchen Bedingungen 
entstehen, hat also werkästhetische Konsequenzen. Und schließlich affiziert 
Auftragsliteratur auch die öffentliche Wahrnehmung und Bewertung dieser 
Texte, ist also rezeptionsästhetisch relevant. Es bietet sich somit eine Analyse der 
Effekte von Auftragsliteratur und der mit ihr verbundenen Praktiken aus pro-
duktions-, rezeptions- und werkästhetischer Perspektive an.

Für eine Analyse der Produktionsbedingungen von Auftragstexten wäre re-
präsentativ nach Anlässen und Auftraggebern zu fragen. Dabei wäre zu unter-
scheiden, ob Autor:innen gezielt beauftragt werden oder ob Texte zum Beispiel 
für einen (ausgeschriebenen oder geschlossenen) Wettbewerb entstanden sind 
beziehungsweise. aufgrund von Passgenauigkeit eher ›kontingent‹ eingereicht 
wurden. Weiter zu differenzieren wären Texte in (fortschreitender) Reihenbil-
dung, so im Falle von Podcast-Folgen, Zeitungs-Beiträgen oder auch Antho
logien, bei denen Beiträger:innen in ein intertextuelles Verhältnis zu Texten der 

85	 Reckwitz, Singularitäten, S. 172.
86	 Ebd., S. 173.
87	 Vgl. https://www.perlentaucher.de/buch/matthias-politycki/in-180-tagen-um-die-welt.

html (12. 6. 2025).

https://www.perlentaucher.de/buch/matthias-politycki/in-180-tagen-um-die-welt.html
https://www.perlentaucher.de/buch/matthias-politycki/in-180-tagen-um-die-welt.html


242 charlotte kurbjuhn

Reihe von anderen Verfasser:innen treten. Intermediale Aspekte von Auftrags-
texten sind besonders im musikalischen Kontext relevant, wenn es um kollabo-
rative Produktionsbedingungen im Falle von Libretti geht.

Zentral wäre zudem die Frage nach charakteristischen Praktiken, die Au
tor:innen ausprägen oder adaptieren, wenn sie sich als »Auftragsautoren« betäti-
gen, und nach möglichen kodifizierten oder unkodifizierten Verhaltensregeln. 
Gibt es Habitusformen, die manche Autor:innen eher für Auftragsliteratur prä-
destinieren als andere, und entwickeln umgekehrt Auftragsautor:innen be-
stimmte Habitusformen? Werden Autoren häufiger mit ›Aufträgen‹ konfron-
tiert als Autorinnen? Gibt es systematisierbare Kategorien der beauftragenden 
Instanzen für gender-spezifische88 Themen oder Gattungen?

Zu fragen wäre ferner nach Praktiken des ›Recruiting‹, der Ablehnung, Ver-
handlung oder Annahme.89 Exemplarische Reflexionen (aber ambivalent, da 
gleitend fiktionalisiert) bieten Juli Zehs Frankfurter Poetikvorlesungen. Diese 
enthalten als »Briefroman« (so der Klappentext) u. a. briefliche Schreiben eines 
Ich, das von der Universität Frankfurt zu einer Poetik-Vorlesung eingeladen 
wurde, an eben diese Institution. Diese Briefe (sowie weitere an andere (fiktive) 
Adressaten) konstituieren genau jene Poetikvorlesungen, deren Ablehnung sie 
kommentieren wollen. Dabei entspricht Zehs rhetorischer Gestus zugleich der 
topischen Behauptung von Poetik-Vorlesungen haltenden Autor:innen, keine 
Poetik zu besitzen oder sie nicht formulieren zu können.90

Ein komparatistischer Blick auf die Produktionsbedingungen von Auftrags-
texten in der anglophonen Welt lässt vor allem einen wesentlichen Unterschied 

88	 Das Fragespektrum wäre zu erweitern um Kriterien jeglicher Diversität.
89	 Vgl. exemplarisch-ambivalent Michael Lentz’ Roman Schattenfroh aus dem Jahr 2018, 

in dem ein fiktionalisiertes Spiel mit Auftragsverhältnissen inszeniert wird. In Lentz’ 
Roman zwingt eine dämonische Instanz den Verfasser, »alles« aufzuschreiben; er no-
tiert: »Ich soll schreiben, dass ich freiwillig hier bin.« (Michael Lentz, Schattenfroh, 
Frankfurt a. M. 2018, S. 7.) Man kann dies zwar als Variante etablierter Inspirati-
onstopoi oder Herausgeberfiktionen lesen, aber durchaus auch als Reflex von Auf-
tragskontexten und ihren Paradoxien.

90	 Jenseits der recusatio begegnet hier aber auch (wenngleich ironisch fiktionalisiert) die 
für Auftragsliteratur oft charakteristische Herablassung gegenüber Publikum und Auf-
traggebern, wenn das Ich eine vermeintlich vorgängige eigene Poetik als erlogen dis-
qualifiziert und zugleich behauptet: »Den Leuten würde nichts auffallen. Sie sind es 
gewöhnt [sic], angelogen zu werden.« (Zeh, Treideln, S. 19.) Der Kontext spinnt dies 
fort: »Ich könnte mir einen netten Angebertitel einfallen lassen – ›Realität, Relativität 
und Roman‹ – und in aller Ausführlichkeit erklären, was der auktoriale Erzähler mit 
Quantenphysik zu tun hat und warum Schreiben nichts weiter ist als das Erzeugen 
eines Zeitkondensats. […] Ich würde vorgeben, etwas von meiner Arbeit zu erzählen. 
Einen Einblick in die Werkstatt zu gewähren.« (Ebd.)



243﻿

erkennen: Anders als in Deutschland existiert hier das Amt eines offiziellen Poet 
Laureate. In England ist das Amt seit dem 17. Jahrhundert etabliert, der Poet 
Laureate wird noch heute vom König auf Vorschlag des Prime Minister be-
stimmt – seit 1999 gilt die Berufung aber nur noch für jeweils 10 Jahre, nicht 
mehr auf Lebenszeit. Simon Armitage, der amtierende Poet Laureate, verfasste 
bislang unter anderem eindrucksvolle Gedichte beziehungsweise Gedichtzyklen 
zum Thronjubiläum von Elizabeth II. und zum Tod der Königin; für mediale 
Aufmerksamkeit sorgte aber auch eine Auftragsarbeit für das Institute of Cancer 
Research in London.91 In den USA wurde das Amt eines Poet Laureate Consul-
tant in Poetry an der Library of Congress 1985 etabliert.92 Besondere Aufmerk-
samkeit aber erregte weltweit ein anderes poetisches Amt im Dienst der USA, als 
die junge Lyrikerin Amanda Gorman am 20. Januar 2021 bei der Inauguration 
von Joe Biden ihr Gedicht The Hill We Climb vortrug. Sie war außerdem »the 
first poet commissioned to write a poem to be read at the Super Bowl. Her 
poem honors three individuals for their essential work during the COVID-19 
pandemic.«93

Von der Wirkmacht offizieller Super Bowl-Lyrik können deutsche Auftrags
autor:innen vorerst nur träumen, aber zumindest wurde im Januar 2022 in den 
deutschen Feuilletons kurzzeitig die Frage diskutiert, ob man eine:n Parlaments
dichter:in brauche.94 Die Debatte ist (wohl auch angesichts globaler Herausfor-
derungen, die die Aufmerksamkeit von Parlamenten wie Medien anderweitig 

91	 Armitage hatte ein Gedicht verfasst, dessen 51 Worte von einem Mikrograveur in eine 
2 × 1 cm kleine Chemotherapie-Pille gearbeitet wurden. Zweck war es, Spendenauf-
rufe für das neue Centre for Cancer Drug Discovery zu unterstützen. Vgl. die Home-
page des Autors: https://www.simonarmitage.com/wp-content/uploads/ICR-Finishing-
It-Poem-Photo-copytouse.pdf (ganzer Text und Fotos der Pille), dazu exemplarisch 
https://www.theguardian.com/books/2019/aug/14/simon-armitage-writes-microscopic-
cancer-poem-poet-laureate und https://www.icr.ac.uk/news-archive/poet-laureate-s-
poem-on-a-pill-cuts-cancer-down-to-size (12. 6. 2025).

92	 Mit der Position, die für maximal zwei terms vergeben wird, sind heute kaum Pflich-
ten verbunden, lediglich etwa drei öffentliche Auftritte. Vor 1985 hatte das Amt v. a. 
administrative und beratende Funktion. Finanziert wird der Posten aus einer privaten 
Stiftung; https://blogs.loc.gov/catbird/2012/02/what-do-poets-laureate-do/ (12. 6. 2025).

93	 https://poets.org/poet/amanda-gorman; vgl. generell : https://poets.org/inaugural-
poems-history mit dem Hinweis: »Only four presidents—John F. Kennedy in 1961, 
Bill Clinton in 1993 and 1997, Barack Obama in 2009 and 2013, and Joe Biden in 
2021—have had poets read at their inaugurations. These presidents were known for 
their appreciation of reading and literature.« (12. 6. 2025).

94	 Am 3. 1. 2022 regten Mithu Sanyal, Dmitrij Kapitelman und Simone Buchholz in der 
Süddeutschen Zeitung, an, das Amt einer deutschen Parlamentspoetin zu etablieren 
(»Dichterin gesucht. Die Politik poetischer und die Poesie politischer machen: Deutsch-
land braucht eine Parlamentspoetin. Gastbeitrag von Mithu Sanyal, Dmitrij Kapitel-

https://www.simonarmitage.com/wp-content/uploads/ICR-Finishing-It-Poem-Photo-copytouse.pdf
https://www.simonarmitage.com/wp-content/uploads/ICR-Finishing-It-Poem-Photo-copytouse.pdf
https://www.theguardian.com/books/2019/aug/14/simon-armitage-writes-microscopic-cancer-poem-poet-laureate
https://www.theguardian.com/books/2019/aug/14/simon-armitage-writes-microscopic-cancer-poem-poet-laureate
https://www.icr.ac.uk/news-archive/poet-laureate-s-poem-on-a-pill-cuts-cancer-down-to-size
https://www.icr.ac.uk/news-archive/poet-laureate-s-poem-on-a-pill-cuts-cancer-down-to-size
https://blogs.loc.gov/catbird/2012/02/what-do-poets-laureate-do/
https://poets.org/poet/amanda-gorman
https://poets.org/inaugural-poems-history
https://poets.org/inaugural-poems-history


244 charlotte kurbjuhn

binden) wirkungslos wieder verebbt, und es bleibt abzuwarten, unter welchen 
Umständen sie wieder entfacht werden wird – und von welchen Akteuren.

Auch jenseits staatlicher Würden scheint die Frage nach den Auftraggebern 
aus produktionsästhetischer Perspektive zentral, denn auftraggebenden Instan-
zen kommt beträchtliche Steuerungsfunktion zu, unter anderem bei der Kano-
nisierung von Autoren. Auch die universitäre Literaturwissenschaft kristallisiert 
sich als relevante auftraggebende Instanz heraus, animiert sie doch schon mit 
der Vielzahl an Poetikvorlesungen erheblich zur Produktion von Auftragstexten 
und zur Vergrößerung des eigenen Forschungsgegenstands. Blickt man auf die 
Auswahlkriterien für Kandidat:innen, so zeigt sich eine Präferenz für solche mit 
akademischen, vorzugsweise geisteswissenschaftlichen Studienabschlüssen oder 
sogar Promotionen. Zunehmend werden also akademische Kriterien auf das 
künstlerische Feld übertragen. Im Falle von Poetikdozenturen und ähnlichen er-
weist sich die Vergabe von ›Literaturaufträgen‹ als wichtige selektierende, rezep-
tionssteuernde literaturwissenschaftliche Praxis.

Aus den bisherigen Überlegungen zu den Produktionsbedingungen resultie-
ren zahlreiche Fragen zur Rezeption von Auftragstexten: Denn wer nimmt diese 
eigentlich (als solche) zur Kenntnis? Welche Relevanz hat der Wechsel von 
Mündlichkeit zur Schriftlichkeit, welche die Zeitdifferenz zwischen Präsenz 
und Nachträglichkeit, auch mit Blick auf den Rezipientenkreis? Weiter lässt sich 
fragen, welche soziale oder politische Wirkung die zunehmend ausdifferenzier-
ten Residenzstipendiaten als Dorf-, Stadt- oder Inselschreiber ausüben (sollen).

Um die gesellschaftliche Funktion von Auftragsliteratur zu taxieren, wäre 
eine historische Analyse der Rezeptionskontexte erhellend. Dabei würde deut-
lich, dass ›Lesen‹ von Auftragsliteratur nur eine Textumgangspraktik unter an-
deren ist. So waren in der Repräsentationskultur der Frühen Neuzeit etwa der 
Akt des Überreichens, die Details des Zeremoniells sowie die Materialität der 
Dichtung – ihr prachtvoller Einband – entscheidend; dass der Empfänger den 
Text auch tatsächlich las, geschah offenbar selten; und dies war allen Beteiligten 
bewusst. Auch, ob man in der Führungsetage von Montblanc die vier Bände der 
besten Wettbewerbsgeschichten gelesen hat, ist fraglich.

Hinsichtlich der Erwartungen, die sich heute an Auftragsautor:innen rich-
ten, ist parallel zur Konjunktur der Auftragsliteratur eine neue Popularität 
des poeta doctus zu verzeichnen, der in der Lage ist, auch sperrige Gegenstände 
intellektuell adäquat zu gestalten. Die Homepage von Ulrike Draesner, Pro
fessorin am Deutschen Literaturinstitut Leipzig, illustriert exemplarisch das 

man und Simone Buchholz; https://www.sueddeutsche.de/kultur/parlament-poesie-
kraft-der-sprache-kanada-parlamentspoetin-1.5500469?reduced=true ; 23. 7. 2025).

https://www.sueddeutsche.de/kultur/parlament-poesie-kraft-der-sprache-kanada-parlamentspoetin-1.5500469?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/parlament-poesie-kraft-der-sprache-kanada-parlamentspoetin-1.5500469?reduced=true


245﻿

Anforderungsprofil : Neben dem Studium an einer Eliteuniversität werden die 
Promotion, poetologisch-pädagogische Eignung und Expertise in »aktuellen Ge-
sellschafts- und Wissensdiskursen, in Neurowissenschaften, Transplantations- 
und Reproduktionsmedizin sowie Geschlechtertheorie« betont, nicht zu vergessen 
die Analyse von »medialen Entwicklungen« und »geschichtlichen Dimensionen 
Europas«.95 Die Autorin unterstreicht damit die Passfähigkeit für vielerlei aka-
demische Auftragskontexte.

Nach diesen exemplarischen Perspektiven auf die Produktions- und Rezeptions-
kontexte von Auftragsliteratur seien nur sehr kurz grundlegende Fragen zu 
werkästhetischen Faktoren von Auftragstexten angedeutet. Deren verschiedene 
mediale Formate müssten ebenso wie sich abzeichnende generische Präferenzen 
(in Relation zum Auftragskontext) und die jeweils gewählten Gattungsbezeich-
nungen insbesondere im Hinblick darauf analysiert werden, inwiefern die Texte 
jeweils ihre ›heteronome‹ Entstehung reflektieren beziehungsweise exponieren. 
So wird Juli Zehs oben zitierte Frankfurter Poetikvorlesung Treideln im Klap-
pentext als »Briefroman« bezeichnet, der Rückentext zitiert die Autorin mit den 
Worten, der Schriftsteller-»Beruf« sei ein »Privileg, das mit Freiheit zu tun« 
habe; Jan Wagners Beiläufiger Prosa stehen Georg Kleins 77 abverlangte Texte 
(siehe oben) gegenüber. Zu fragen wäre also etwa, in welcher Weise sich Kritik 
an der Heteronomie oder andere charakteristische Diskurse um Auftragsdich-
tung in den literarischen Texten sedimentieren und ob dabei intertextuelle Re-
ferenzen zu anderen (historischen) Werken mit (zum Beispiel höfischem) Auf-
tragskontext eingespielt werden.

Dass Unterschiede zwischen ›freier Autorschaft‹ und ›Auftragsautorschaft‹ in 
den Publikationen nicht immer eindeutig sind, zeigt sich exemplarisch in dem 
Lyrikband Nibelungen. Heimsuchung von Ulrike Draesner aus dem Jahr 2016. 
Es handelte sich um eine verlegerische Auftragsvergabe, denn die promovierte 
Mediävistin Draesner wurde vom Reclam-Verlag mit der Aufgabe betraut, die 
Illustrationen des Jugendstilkünstlers Carl Otto Czeschka neu zu ›bedichten‹. 
Diese waren ursprünglich 1908 für ein Jugendbuch entstanden und prägten be-
reits die Bildsprache von Fritz Langs Nibelungen-Stummfilm. Draesners Titel-
blatt weist nicht auf den aktuellen Auftragskontext hin, es heißt dort nur »[m]it 
den Illustrationen«.96 Die Autorin hat sich aber mit diesen ›abverlangten‹ Tex-
ten in jedem Falle in die Literaturgeschichte des Nibelungen-Stoffs eingeschrie-
ben; die Vergabe hatte also kanonisierende Funktion.

95	 https://www.draesner.de/autorin/ (12. 6. 2025).
96	 Ulrike Draesner, Nibelungen. Heimsuchung, München 2016.

https://www.draesner.de/autorin/


246 charlotte kurbjuhn

Interessant ist schließlich der Blick auf die Implikationen von Auftragslitera-
tur für Autorschaftskonzepte. Seit der Jahrtausendwende hat der totgesagte 
»Autor« als hermeneutische Orientierungsgröße wieder immens an Bedeutung 
gewonnen, die Popularität von Poetik-Vorlesungen belegt dies. Gerade die zi-
tierten Beispiele aus Epitexten über eigene Auftragstexte problematisieren aber 
anhand der ubiquitären Ironie die ›Authentizität‹ der Äußerungen: Verlangt je-
der Auftrag einen Relaunch der »Marke« des Autors? Wie lässt sich unter diesen 
Bedingungen noch Werkeinheit profilieren? Es ist zu vermuten, dass sich mit-
tel- und langfristig auch Verlagsarbeit und Buchmarkt verändern würden, wenn 
der Anteil an  – auch online publizierter  – Auftragsliteratur zunähme. Dies 
würde zugleich neue Herausforderungen an die Literaturkritik darstellen.

4. Fazit und Ausblick

Ausgangspunkt für die obigen Überlegungen war Jan Wagners These zur Kon-
junktur der Auftragsdichtung in der Gegenwart. Die Diagnose hat sich bestä-
tigt. Deutlich geworden ist dabei, wie grundlegend sich in Auftragsliteratur die 
Koordinaten des künstlerischen, akademischen, sozialen und ökonomischen 
Feldes überschneiden. Gleiches gilt für die entsprechenden Praxiszusammen-
hänge. Eingehendere Untersuchungen müssten auf einer breiteren Datenbasis 
aktuelle Entwicklungen verfolgen. Der vorliegende Beitrag sollte einen ersten 
Überblick über mögliche Forschungsperspektiven geben. Ein Blick auf das Ver-
hältnis von Auftragsliteratur (insbesondere von privater Seite) zu Formen der 
Literaturförderung (insbesondere von staatlicher und gemeinnütziger Seite) 
diente dabei als Basis. Angesichts exemplarischer produktions-, rezeptions- und 
werkästhetischer Aspekte von Auftragsliteratur zeigten sich die methodischen 
Herausforderungen, die Auftragstexte an die Literaturwissenschaft der Gegen-
wartsliteratur stellen. Eine Literaturwissenschaft, die Geschichte und Theorie 
dieses Verhältnisses erforscht, kommt nicht darum hin, den eigenen Beitrag 
praxeologisch zu reflektieren. Aber vielleicht kann sie diese Aufgabe an Auto
r:innen delegieren.



JEANNIE MOSER

BILDPOLITIK | BÜNDNIS | BLICKREGIME.  
WEIBLICHE MACHT IN ROURKES »MARY QUEEN OF SCOTS«  

UND SCHILLERS »MARIA STUART«

Video et taceo.
Ich sehe und schweige.1

Elisabeth I. sagte sich, daß sie, wenn sie heiraten sollte, 
Königin von England sein würde. Allein hingegen wäre 
sie sowohl König als auch Königin.2

Abstract

Ende 2018 kommt mit Mary Queen of Scots ein Film in die Kinos, der sich mit dem Ver-
hältnis zweier Königinnen sowie deren jeweiligem Umgang mit Macht auseinandersetzt: 
Mary Stuart und Elizabeth I. Regisseurin Josie Rourke stößt bei ihren Recherchen auf 
Friedrich Schillers Trauerspiel Maria Stuart, dem sie laut Interview den größten Einfluss 
auf ihr Projekt zuschreibt. Besonders fasziniert sie jene Szene, in der sich die beiden Köni-
ginnen begegnen. Rourke übernimmt diese Begegnung als dramatischen Höhepunkt ihres 
Films. Die nachfolgenden Überlegungen widmen sich den Interferenzen, Parallelen und 
Differenzen zwischen Drama und Film. Im Zentrum stehen dabei Fragen nach Bündnis-
sen und ihrer Inszenierung, Bildpolitiken, Genderrollen und deren Überschreitung sowie 
konkurrierende Ansprüche auf Alleinherrschaft. Dass der Film eine weibliche und das 
Drama eine männliche Perspektive auf die Königinnen vorschlägt, sensibilisiert für unter-
schiedliche Blickachsen und öffnet als Problemhorizont das Blickregime selbst: Welche 
Macht ermöglicht es, welche setzt es ins Licht, welche macht es unsichtbar?

In 2018, Mary Queen of Scots is released in cinemas – a film that explores the relationship 
between two queens and their respective approaches to power: Mary Stuart and Elizabeth I. 
During her research, director Josie Rourke comes across Friedrich Schiller’s tragedy Maria 
Stuart, which, according to an interview, she cites as the most significant influence on her 
cinematic project. She is particularly fascinated by the scene in which the two queens – 
contrary to historical fact – meet face to face. Rourke adopts this encounter as the dra-
matic climax of her film. The following reflections focus on the interferences, parallels, 
and divergences between the drama and the film. Central themes include alliances, image 
politics, gender roles and their transgression, as well as competing claims to sovereign 
power. The fact that the film proposes a female perspective on the queens, while the drama 

1	 Motto, das der historischen Elizabeth I zugeschrieben wird.
2	 Harriet Rubin, Machiavelli für Frauen. Strategie und Taktik im Kampf der Geschlech-

ter, Frankfurt / Main 2000, S. 14.

© 2026 Jeannie Moser, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83536069-010 | CC BY-NC-ND 4.0

https://doi.org/10.46500/83536069-010


248 jeannie moser

offers a male one, draws attention to differing lines of sight – and opens up the broader 
problem of the visual regime itself: What kind of power enables the visual regime and 
brings it into the light, and what power renders it invisible?

Ende 2018 kommt mit Mary Queen of Scots ein Film in die Kinos, der sich mit 
dem Verhältnis zweier Königinnen sowie deren jeweiligem Umgang mit Macht 
auseinandersetzt: Mary Stuart und Elizabeth I. Regisseurin Josie Rourke stößt 
bei ihren Recherchen auf Friedrich Schillers Trauerspiel Maria Stuart. Mit 
einem weiblichen Blick schaut sie Anfang des 21. Jahrhunderts auf ein Drama, 
das von 1800 aus mit einem männlichen Blick auf die machtpolitische Rivalität 
zweier Frauen im 16. Jahrhundert schaut. In einem Interview schreibt Rourke 
Schillers Drama größten Einfluss auf ihr Projekt zu. Besonders fasziniert sie 
jene Szene, in der sich die beiden Königinnen – entgegen den historischen Fak-
ten – begegnen.3 Rourke übernimmt das fiktive Treffen und macht es ebenfalls 
zum dramatischen Höhepunkt ihres Films. Sie lässt es aber 1568 stattfinden, 
nach Marys Flucht aus Schottland. Und anders als bei Schiller geht es im Ge-
spräch nicht um Unrecht und um Begnadigung. Sondern energisch dringt es 
auf die Frage der Möglichkeit eines Frauenbündnisses gegen männliche Domi-
nanz. Der Film springt vom entzweienden Treffen der Königinnen über 19 Jahre 
hinweg zum Ende, an dem Elizabeth das Todesurteil unterschreibt und Mary 
hingerichtet wird. Die Handlung von Schillers Drama setzt da überhaupt erst 
ein: im Jahr 1587, drei Tage bevor das Todesurteil vollstreckt wird.

Die Interferenzen, Parallelen und Differenzen zwischen Drama und Film 
dienen den nachfolgenden Überlegungen der Schwerpunktsetzung. Akzente lie-
gen auf Bündnissen und ihrer Inszenierung, auf Bildpolitiken, Genderrollen 
und deren Überschreitung sowie auf konkurrierenden Ansprüchen auf Allein-
herrschaft. Dass der Film eine weibliche und das Drama eine männliche Per
spektive auf die Königinnen vorschlägt, sensibilisiert für unterschiedliche Blick-
achsen und öffnet als Problemhorizont das Blickregime selbst: Welche Macht 
ermöglicht es, welche setzt es ins Licht, welche verdunkelt es, welche macht es 
unsichtbar?

3	 Vgl. Josie Rourke, Ebensoviel Leidenschaft wie Rivalität, Interview, Deutschlandfunk 
Kultur Online Archiv (12. 1. 2019).



249﻿

Die Macht der (Vor-)Bilder

Der Film Mary Queen of Scots wirft einen programmatisch feministischen 
Blick auf zwei Königinnen in einer von politisch-religiösen Unruhen gebeutel-
ten frühneuzeitlichen Welt. Dieser Blick stößt auf eine Historiografie bzw. Fil-
mografie, die bereits auf Bildpolitiken bezogen ist und auf Quellen reagiert, die 
spezifisch codierte Selbst- und Fremdinszenierungen sind. Immer nämlich ko-
existiert mit einer Königin ein Image von ihr. Im elisabethanischen England 
wird die Gestaltung dieses Images Staatskunst. Es bekommt disziplinierende 
Wirkung, dirigiert die Wahrnehmung der Monarchin, ihres Hofs und ihrer 
Gefolgschaft. Es absorbiert und verstärkt gesellschaftliche Normen über Ge-
schlecht, Macht und Ordnung. Die (Selbst-)Darstellung in Gedichten, Briefen 
und Protokollen von Reden, in Portraits oder auf Münzen ist wesentlich Sym-
bolpolitik. Und Macht bedeutet, das Bild zu kontrollieren, mit dem die Köni-
gin zur Erscheinung kommt und in die (Nach-)Welt gebracht wird. Es ist bis-
weilen propagandistisches Instrument, um ein Volk, konkurrierende oder aus-
ländische Mächte von ihrer Stärke zu überzeugen. Die politische Ikonographie 
sichert eine Regentschaft, legitimiert ihre Ziele und Manöver, autorisiert weib
liche Macht in einer männlich dominierten Welt.4 Die Macht eines solchen Bil-
des wirkt noch über Jahrhunderte hinaus: im kulturellen Bildarchiv, im kollek-
tiven Gedächtnis.

Am berühmtesten ist Elizabeths I. Stilisierung als Virgin Queen, die die Kö-
nigin übernatürlich erscheinen lässt. Die Jungfräulichkeit des body politics ist 
Zeichen moralischer Überlegenheit und göttlicher Legitimation. Christlich und 
mythologisch codierte Attribute dienen dazu, ein glorifiziertes Image der Rein-
heit, Gerechtigkeit und des Triumphes zu gewinnen. Zu Lebzeiten ist Mary 
Stuart weniger erfolgreich in der Inszenierung ihres Bildes. Mit ihrem Tod aber 
gelingt ihr die nachhaltige Kultivierung als Opfer. Der Moment ihrer Hinrich-
tung im bernsteinfarbenen Kleid erbringt ein öffentlichkeitswirksames Bild, das 
wiederum der englischen Königin langfristig schadet.5 Schon eine deutsche 
Flugschrift von 1587 /1588 mit dem Titel Execution oder Todt Marien Stuarts 
hinterlässt Botschaften, Warnungen, ein politisches Programm und vollzieht 
für die Nachwelt die Verwandlung zur katholischen Märtyrerin nach. Wenn-

4	 Vgl. für den Absatz Sarah Gristwood, The Queen as Artist: Elizabeth Tudor and Mary 
Stuart, in: Authorizing Early Modern European Women: From Biography to Bio
fiction, hg. von James Fitzmaurice, Naomi Miller und Sara Stehen, Amsterdam 2021, 
S. 101 – 114; Louis Montrose, Idols of the Queen: Policy, Gender, and the Picturing of 
Elizabeth I, in: Representations 68 (1999), S. 108 – 161.

5	 Vgl. Sarah Gristwood, The Queen as Artist, 107.



250 jeannie moser

gleich die Flugschrift die Rechtmäßigkeit der Hinrichtung anerkennt, wird sie 
aufmerksamkeitsökonomisch tendenziös, indem sie die Enthauptung als grau
samen Akt schildert und detailgenau der Inszenierung einer sich dem Schicksal 
fügenden Königin folgt, die für Gott den Tod erduldet.6

Filme schöpfen aus dem über Jahrhunderte gewachsenen Assoziationspool, 
greifen auf solche (Vor-)Bilder zurück, interpretieren sie und generieren ihrer-
seits neue. Sie animieren, erhellen und verzerren Figuren der Geschichte, be
einflussen in der Gegenwart die Bewertung ihrer Handlungen, Motive und 
Ambitionen. Die beiden Königinnen sind Stoff für zahlreiche Adaptionen. Sie 
schwanken zwischen dem Bemühen um historische Genauigkeit, feministischer 
Revision, romantischer Dramatik, üppiger Inszenierung, publikumswirksamer 
Psychologie. Auch sie prozessieren Vorstellungen von Macht, Weiblichkeit und 
Rivalität. Mary Stuart und Elizabeth I. erscheinen mal als Ikonen der Stärke, 
mal als Opfer. Gemeinsam ist vielen die asymmetrische Darstellung ihrer Regie-
rungstüchtigkeit. John Fords Mary of Scotland (1936) über Charles Jarrotts 
Mary, Queen of Scots (1971) bis hin zu Serien wie Elizabeth R. (1971), Elizabeth 
I (2005) und Reign (2013 – 2017) stellen die schottische Königin in den Schatten 
der englischen, selbst dann, wenn sie Sympathieträgerin ist. Elizabeth I. wird 
bisweilen despektierlich als machiavellistisch versierte Taktikerin porträtiert. 
Shekhar Kapurs Elizabeth (1998) hebt indessen positiv auf ihre politische Stärke 
ab. Am Ende des Films kommt es zum symbolischen Akt, in dem Cate Blan-
chett ihr langes blondes Haar – Zeichen von Attraktivität und sexueller Aktivi-
tät  – abschneidet, um jene Transformation nachzuerzählen, aus der die my-
thisch unberühr- und unbezwingbare Virgin Queen hervorgeht. In Elizabeth: 
The Golden Age (2007) ist sie sogar mit kosmischer Kraft ausgestattet: Mit 
flammender Rede mobilisiert sie ihre Truppen und beschwört gleichsam jene 
Stürme herauf, die die spanische Armada vernichten. Wie bereits Elizabeth R 
schenkt auch dieser Film Mary Stuart kaum Aufmerksamkeit. Gegenspieler ist 
Philipp II., die schottische Königin – intrigant und ideologisch überzeichnet – 
kaum mehr als eine Schachfigur im Konflikt mit dem katholischen Herrscher 
des spanischen Globalimperiums. Dennoch sind sich die beiden Königinnen im 
Kino bereits mehrfach begegnet. Ihre filmischen Begegnungen tragen zur Tra-
dierung des Bildes von Maria Stuart als verletzlicher, sinnlich-reizvoller Frau 
bei, im Gegensatz zu einer vermännlichten englischen Königin, die der schotti-
schen Rivalin ihre Schönheit neidet. Ihren Konflikt trivialisieren, emotionalisie-
ren und privatisieren sie. 1936 eskaliert das Treffen wie schon bei Schiller als 

6	 O. A., Execution oder Todt Marien Stuarts, Magdeburg 1588 [Digitalisat Bayrische 
Staatsbibliothek].



251﻿

Wettstreit der Weiblichkeit: Kathrin Hepburn als Mary repräsentiert das femi-
nine Ideal der 1930er Jahre, Florence Eldridge gibt Elizabeth eine männliche 
Körpersprache und muss sich von ihrer Konkurrentin vorwerfen lassen, »you 
are not even a woman«. In Mary, Queen of Scots (1971) führt der verbale Schlag-
abtausch zur Inhaftierung von Mary.7 Die Schiller-Forschung hat registriert, 
wie unangebracht jegliche Hoffnung auf eine positive Wendung durch eine sol-
che Begegnung ist, weil schon seine Maria auf eine politisch kalkulierte Hass-
rede aus ist, die der symbolischen Verletzung, der Demütigung, Desavouierung 
und letztlich der Ausschaltung der Gegnerin gilt.8

An solchen Bildern der (Film- und Literatur-)Geschichte arbeitet sich Rourke 
ab. Erklärtermaßen ist der Film eine Stellungnahme zu einer stereotypen Bild-
politik, mit der Mary Stuart sakralisiert, sentimentalisiert oder sexualisiert und 
durchwegs für machtpolitisch inkompetent erklärt wird. Er bezieht Position ge-
gen ihre Darstellungen als naive femme fatale, die nicht zum Regieren geeignet 
ist. Drehbuchautor Beau Willimon, schon für House of Cards mit (Machia
vellis) Mechaniken der Macht befasst, betont dahingehend die hilfreiche Zu-
sammenarbeit mit dem Historiker John Guy. Für den Film zentral ist dessen 
Argument, Mary Stuart sei politisch weitaus klüger gewesen als gemeinhin 
behauptet. Weil sie an den Höfen Frankreichs aufwächst, sei sie als Monarchin 
sogar erfahrener als die englische Königin. Die sei nicht von Anfang an eine 
entschlossene Herrscherin gewesen, habe ihre Regentschaft unsicher begonnen 
und vermutlich vieles erst von der schottischen Königin gelernt. Der Film tritt 
nun an, die Königinnen machtpragmatisch gleichzustellen, die Heilige, die 
Hure und das herrische Monster zu vergessen und beide Frauen als komplexe 
Figuren darzustellen. Keine Klischees möchte er zitieren, sondern Monarchin-
nen, die ein Volk verkörpern, vor allem aber zwei junge Frauen, die ein intensi-
ves Leben leben. Der Fokus liegt weniger auf ihrer Feindschaft als auf ihrer bei-
der Ringen mit Macht, mit Geschlechterrollen und gegenseitiger Abhängigkeit. 
Deswegen auch sei Schillers Drama eine so große Inspiration gewesen. Sein 
Treffen zeige, so Rourke, wie verzweifelt sich die beiden brauchten, wie sie sich 

7	 Vgl. für den Absatz und siehe weiterführend Tudors and Stuarts on Film. Historical 
Perspectives, hg. von Susan Doran und Thomas S. Freeman, Basingstoke / New York 
2009; darin besonders Susan Doran, From Hatfield to Hollywood. Elizabeth I on Film, 
S. 88 – 105, hier S. 98; sowie die Beiträge von Judith Richards, Christopher Haigh, John 
Guy, Will Coster und Vivienne Westbrook, S. 106 – 177; sowie Sarah Gristwood, The 
Queen as Artist, 108 – 112, hier S. 112.

8	 Vgl. Uta Degner, Maria Stuarts hate speech. Zum Kalkül verletzender Rede auf der 
Bühne der Politik, in: Schillers Theaterpraxis, hg. von Stefanie Hundehege und Peter-
André Alt, Bd. 2, Berlin / Boston 2019, 138 – 160.



252 jeannie moser

gegenseitig ihre Fantasien einverleibten, in klarem Bewusstsein für die Be
deutung der anderen. Es gäbe ebenso viel Leidenschaft wie Rivalität, so viel 
Schwesternliebe wie Hass.9

Verwandtschaft und Korrespondenz

Der Film interessiert sich für die Verwandtschaft und für die Korrespondenz 
der Königinnen – im doppelten Sinn beider Worte. Briefe spielen als Medien 
der Selbstinszenierung und politischen Kommunikation, des manipulierten, 
verdeckten und zugleich kontrollierten Nachrichtenverkehrs immer schon eine 
große Rolle. Allen voran weckt zeitgenössisch die mitunter in Geheimschrift 
verfasste Post von Mary Stuart die Neugier des Kryptologen Francis Walsing-
ham, der ein Spionagenetz unterhält und den britischen Geheimdienst begrün-
det. Seine Beweisführung, die an zweifelhaften Schriftstücken hängt und ohne 
Originaldokumente auskommen muss, wird in Schillers Drama gleich mit der 
Eröffnungsszene angezweifelt, wie überhaupt der Verdacht gegen Schrift als int-
rigantes und korrumpierbares Medium prozessiert wird.10 Für die Nachwelt 
bleiben die Briefe historische Dokumente. Wenn auch fragwürdig, sind sie 
Quellen für Charakterstudien, Spekulationen über Handlungsprogramme und 
Anlass für Image-Revisionen. Kürzlich dechiffrierte Briefe von Mary Stuart 
etwa lassen ein neues Bild der Königin entstehen, statt der verklärten Märtyre-
rin wird eine hyperaktive politische Netzwerkerin gesehen.11 Für Rourkes Film 
sind die Briefe, die die beiden Frauen aneinander schreiben, in zweierlei Hin-
sicht von Gewicht: Aus ihrer Korrespondenz wird zum einen ein Bewusstsein 
der Verwandtschaft abgeleitet, zum anderen lässt sie ein Treffen wahrscheinlich 
erscheinen. Wenn nicht der intensive Briefwechsel für sich schon als Indiz ge-
wertet wird, dass die eine im Leben der anderen stets präsent ist.

Mary Stuarts aus der Gefangenschaft überlieferte Briefe enthalten Fehlerein-
geständnisse, Rechtfertigungen und Bitten um Verständnis. Die Verfasserin 
mischt Komplimente, Beschwerden und Warnungen. Es finden sich Behaup-

	 9	 Vgl. für den Absatz Josie Rourke, Ebensoviel Leidenschaft wie Rivalität; Matt Grobar, 
Beau Willimon Rewrites The Narrative Of ›Mary Queen Of Scots,‹ As Well As His 
Own, Interview, Deadline (8. 1. 2019); Beau Willimon walks in the shoes of history 
with Mary Queen of Scots, Interview, Behind The Lens Online (17. 11. 2018).

10	 Siehe Torsten Hahn, Das schwarze Unternehmen. Zur Funktion der Verschwörung 
bei Friedrich Schiller und Heinrich von Kleist, Heidelberg 2008, S. 220 – 234.

11	 Johann Grolle, So knackten ein Pianist, ein Ingenieur und ein Astrophysiker die Ge-
heimpost von Maria Stuart, Spiegel Online (8. 2. 2023)



253﻿

tungen der engen Freundschaft, ebenso die Beschwichtigung, Elizabeth I. müsse 
sich nicht fürchten vor einem Treffen von Frau zu Frau, »for I am no enchanter, 
but your sister and natural cousin«. 1586 schreibt sie ein letztes Mal von »our 
consanguinity […] the dignity we both held, and our sex in common.«12 Für 
Willimon drücken die Briefe Verletzlichkeit und Zugewandtheit aus. Unter der 
nur allzu kurrenten gegenderten Prämisse eines weiblichen Politikstils, der 
friedvoller und kooperativer sei, erkennt er in ihnen den Wunsch nach einem 
harmonischen Zusammenleben, allen voran, eine direkte Verbindung herzustel-
len.13 Guy ist es, der diesen Wunsch historiografisch deckt. Der Möglichkeit 
eines Treffens widmet er ein ganzes Kapitel seiner Mary Stuart-Biografie: 
A Meeting Between Sisters. Er recherchiert, wie es 1562 beinahe dazu gekommen 
wäre.14 Sechs Jahre nach Abschluss seines Buches tauchen Briefe auf, durch die 
Guy erneut bestätigt sieht, dass Elizabeth I. trotz politischer Spannungen noch 
anderthalb Jahre vor der Hinrichtung einen persönlichen Austausch erwägt und 
einen Versöhnungsappell an die »Schwester« richtet. Auch wenn es nicht statt-
gefunden hätte, so die dem Film unterlegte These, wäre es keineswegs unwahr-
scheinlich gewesen.15

Schwestern im Geiste: Mary Queen of Scots von Josie Rourke

Die Erzählung des Films setzt 1561 ein, als die 18-jährige Witwe von Francois II. 
nach Schottland zurückkehrt und Ansprüche auf den englischen Thron stellt. 
Zu tun bekommt Mary es mit ihrem in Schottland gut vernetzten Halbbruder, 
Earl of Moray, der ihr die Führung weder zutraut noch abtreten will, mit kon-
kurrierenden Adelsfamilien sowie der Misogynie nicht nur des protestantischen 
Klerus, der einer Frau und Katholikin nicht unwidersprochen zu folgen bereit 

12	 Vgl. Agnes Strickland, Letters of Mary, Queen of Scots, Bände I und II, London 1848, 
S. 75, 90 (I), S. 200 – 205 (II), zitiert bei Sarah Gristwood, The Queen as Artist, 105 f.

13	 Vgl. Matt Grobar, Beau Willimon Rewrites.
14	 John Guy, Queen of Scots. The True Life of Mary Queen of Scots (Tie-In), EBook, 

Boston / New York 2018, S. 137 – 155.
15	 Aussagekräftig sei ein Brief von 1584: She »appeals to her Scottish ›sister‹ queen, 

woman to woman. She recollects the deep affection she had once held towards Mary, 
deplores the strife and jealousy that had divided them, and ends by saying that should 
Mary seek a last-minute reconciliation, she should send her one of her secretaries to 
London so they could resume the conversation. My point is that although we know a 
meeting between the two queens never actually took place, the possibility was still 
alive.« John Guy, Mary, Queen of Scots: The real history behind the film, Interview, 
HistoryExtra Online (6. 9. 2019).



254 jeannie moser

ist. In erster Linie interessiert sich der Film für die Königinnen als Frauen in 
einer männlich dominierten Welt. Konzipiert sind sie als Figuren, die Gegen
positionen besetzen: Elizabeth sitzt auf dem englischen Thron, Mary bean-
sprucht ihn. Mary heiratet drei Mal, wobei sie sich ein Mal dazu entscheidet, 
gebärt ein Kind. Elizabeth entscheidet sich gegen beides. Gleichzeitig bemüht 
sich der Film darum, ihre Wesensverwandtschaft zu exponieren und ihre 
Systemstellen zu symmetrisieren. Dafür nutzt er mitunter formale Mittel. Er 
schneidet Sequenzen aufeinander, in denen die Königinnen mit den immer
gleichen Erwartungen in einem patriarchal geordneten System konfrontiert 
werden: zu heiraten und Erben zu gebären, die Macht zu teilen oder gleich ganz 
abzutreten. Durch die Montage springen Dialoge hin und her zwischen den 
Höfen in Schottland und England. Der Schnitt erzeugt Resonanz zwischen den 
Königinnen: Was der einen widerfährt, gilt für die andere, betrifft sie, der 
Schnitt macht sie zu Schwestern im Geiste.16

Ihre dynastisch-genealogische Rivalität ist insofern mehr ein Anlass, der den 
Film die Frage nach der Möglichkeit weiblicher Herrschaft an sich stellen lässt. 
Unablässig adressieren die Königinnen diese Frage, indem sie sich in Stellung zu 
männlicher Regierungspraxis bringen. Etwa wenn Elizabeth, als Mary ihr Mord 
als Mittel des Machterhalts zutraut, entgegnet: »I am not my father.« Oder 
wenn Elizabeth ihre Berater anweist, ihre Verschwörungsspiele ohne sie zu spie-
len. Kontroversen mit den Hofmännern, die den Königinnen Macht streitig 
machen wollen, ziehen sich als roter Faden durch den Film. Statt deren Emp-
fehlungen zu folgen, bietet Mary zum Beispiel Elizabeth zuallererst ein Abkom-
men an, das den Frauen erlauben würde, an den Routinen der männlichen Vor-
fahren und Berater vorbeizuregieren: Mary überlässt den Thron Elizabeth, 
wenn diese ihr zusagt, dass sie ihn nach ihrem Tod besteigen kann. Elizabeth 
folgt hier ihrem Berater und macht Marys Heirat mit ihrem Günstling und Ge-
liebten Robert Dudley, Earl of Leicester, zur Bedingung, um Einfluss auf den 
zukünftigen Thronfolger zu haben. Aber selbst wenn die Königinnen ab und an 
Strategieempfehlungen wie diese annehmen, sind sie vorwiegend beratungs
resistent. Die Hofmänner lamentieren, nicht gehört zu werden und den Launen 
von Frauen folgen zu müssen, die sich von Leidenschaften leiten lassen.

Tatsächlich sind es auch leidenschaftliche Königinnen. Der Film macht Lei-
denschaften aber nicht grundsätzlich zum Problem. Sie können ganz im Sinne 

16	 Margot Robby, die die Elizabeth spielt, hat dieses Interesse in eine Schauspieltechnik 
übersetzt und sich in jeder Szene gefragt: »Was würde Mary machen? […] Inwiefern 
wäre ihre Vorgehensweise anders als meine?« Vgl. Josie Rourke, Ebensoviel Leiden-
schaft wie Rivalität.



255﻿

Machiavellis einkalkuliert werden, sind nicht die Kehrseite politischer Rationa-
lität. Besonders die Figur der Mary beansprucht wie selbstverständlich ihre Ko-
existenz. Ein Moment des verdichteten Betrugs ist dafür beispielhaft: Mary hat 
sich für die Heirat mit dem nicht standesgemäßen Lord Henry Darnley ent-
schieden, weil dieser Mann sie anzieht und sexuell zu befriedigen versteht. Da-
ran, dass die Heirat libidinös motiviert und die große Liebe einer jungen Frau 
im Spiel ist, lässt die Inszenierung keinen Zweifel. Als sie dieser Mann gleich in 
der Hochzeitsnacht mit ihrem engen Vertrauten Rizzio betrügt, reagiert Mary 
abgeklärt. »Rise and prepare yourself«, fordert sie Darnley in aller Knappheit 
auf, »Elizabeth has funded a rebellion.«17 Der Film zieht in dieser Szene den Be-
trug von nicht weniger als vier Personen zusammen: von Ehemann und Privat-
sekretär, die miteinander im Bett liegen, von Elizabeth, die einen Aufstand an-
gezettelt hat, dessen Kriegsgetrommel im Hintergrund zu hören ist, sowie von 
ihrem Halbbruder, der diesen Aufstand anführt, weil er weiß, wie verschiedene 
Interessen in Koalitionen zu synergetisieren sind. Statt sich wie eine Furie zu 
gebärden, zieht Mary aus dem vierfachen Betrug Schlüsse. Dem sich bei ihr 
entschuldigenden Günstling Rizzio entgegnet sie: »I cannot fault you for suc-
cumbing to his charms, as I did. But we must be more careful now.«18 Und um 
einiges weitreichender: Ein Erbe muss her, um Macht zu manifestieren.

faith

Die beiden Königinnen sind gefühls- und problembewusst, agieren prononciert 
und sachlich. Kaum etwas bleibt unausgesprochen. Umso überraschender ist es, 
dass am cineastischen Höhepunkt, an dem sich die beiden Königinnen von An-
gesicht zu Angesicht begegnen, plötzlich von Vertrauen gesprochen wird: Ver-
trauen, das, auch wenn sich die Forschung darüber uneins ist, ob es sich um 
einen Affekt, eine Rationalität, eine Praxis oder Mischform aus allem handelt, 
notwendig wird, um in einer Situation handeln zu können, die ungewiss und 
komplex, die unsicher, offen, die nicht einzuschätzen ist.19 Mary hat inzwischen 
einen Sohn geboren, der den schottischen und englischen Thron besteigen 
wird. Wieder hat sie Elizabeth ein Angebot gemacht, diesmal: die Patenschaft 
für ihn zu übernehmen. Ihre Macht ist mit der Schwangerschaft so gewachsen, 

17	 Josie Rourke, Mary Queen of Scots, UK: Universal Pictures 2018, Szene 9 (0:50:05).
18	 Ebd., Szene 9 (0:51:30).
19	 Siehe für die exorbitante Forschung zum Vertrauen exemplarisch Niklas Luhmann, 

Vertrauen. Ein Mechanismus der Reduktion sozialer Komplexität, Stuttgart 2009.



256 jeannie moser

dass sich protestantischer Klerus und verprellte Adlige (darunter ihr katholi-
scher Schwiegervater) verschwören. Darnley wird getötet, die unmittelbare 
Zwangsheirat mit dem Earl of Bothwell nutzen die Verschwörer, um gegen sie 
zu hetzen. Marys Halbbruder übernimmt die Regierungsgeschäfte, Schutz bie-
tet er ihr unter der Bedingung, dass sie abdankt. Sie überlässt ihm den Sohn 
und zukünftigen König und entscheidet sich selbst zur Flucht nach England. 
Im Versteck in einer Waldhütte kommt es zum geheimen Treffen mit Elizabeth, 
wo sie die Frage stellt: »How did it come to this?«

Mary: I should have stayed true to your love. I should have followed your 
example and never married.

Elizabeth: Then you would have no son.
Mary: Whose mother is without a crown. Whose own throne is usurped by 

his uncle.
Elizabeth: You must have faith. Your brother will keep his word.
Mary: I have no faith. I have only faith in you. You would let them show the 

world that a queen can so easily be forsworn? Answer me sister !
Elizabeth: To war with Scotland and betray my own clergy on a Catholic’s 

behalf. No, I cannot. You know I cannot.
Mary: Did you come so far at such a risk only to refuse me? […] I will kneel 

before you if I must.
Elizabeth: It would make no difference. You are safe here in England. 

That’s all I can offer.20

Worum geht es mit dem Vertrauen an dieser Stelle? Wenn das Wort fällt, wird 
kein epistemologisches Programm angefordert, das Ungewissheiten koordiniert. 
Weder soll mit Vertrauen ein Graben des Nichtwissens übersprungen werden, 
noch braucht es mehr Information. Die Interessen sind kommuniziert, die 
möglichen Spielzüge überschaubar. Wenn Mary ihrem Bruder nicht vertraut, 
dann weiß sie, warum: Seine Interessen decken sich schlichtweg nicht mit ih-
ren. Wenn sie sagt, sie vertraue einzig Elizabeth, artikuliert sich vielmehr ein 
neuerliches Angebot mit einem klar strategischen Interesse: Sie will mit ihr koa-
lieren. Im Grunde geht es nicht darum, zu vertrauen, sondern darum, zum Aus-
druck zu bringen, dass die Wahl auf Elizabeth gefallen ist, um sich mit ihr ver-
eint gegen die männliche Dominanz aufzustellen. Nicht trust oder confidence 
ist das Wort, das mitten in den Konfessionskriegen des 16. Jahrhunderts ge-
braucht wird, während derer sich mitunter die anglikanische Kirche institutio-
nalisiert – sondern faith. Der Begriff wird im Sinne von Gottesglauben benutzt. 

20	 Josie Rourke, Mary Queen of Scots, Szene 18 (1:42:55).



257﻿

Zur Allianz mit Gott und der Allianz mit Männern tritt im Film als weitere, 
aber unmögliche Option eine matrimoniale Allianz zweier Frauen hinzu: zwi-
schen Mary – die sich den Namen mit der jungfräulichen Mutter Gottes teilt – 
und der jungfräulichen Königin – The Virgin Queen.

(Ehe-)Bündnis und gender trouble

Es ist alles andere als ein trivialer Zufall zu werten, dass mit faith das Vokabular 
des Ehegelübdes bemüht wird: I promise to be a faithful and true wife; I pro-
mise to be faithful to you till death do us part. Über den Begriff faith exponiert 
der Film die ganze Brisanz der kulturellen Zuschreibung und unaufhörlichen 
Reproduktion von Geschlechterrollen, die Judith Butler 1990 auf den Begriff 
gender trouble gebracht hat.21 Über den Begriff faith ist dieses Problem auf eine 
seiner Facetten hin zugespitzt: dass zwischen zwei Königinnen das politische 
Ehebündnis, hier speziell die Rekonziliationsheirat, nicht in Frage kommt. Und 
von dieser Szene bekommt eine viel frühere Szene Gewicht, die alles enthält, 
was in der Begegnung der Königinnen in der Waldhütte andeutungsweise zur 
Verhandlung steht und schon einmal in einen Begründungszusammenhang ge-
bracht worden ist: Gott und Gottes Wille, Geschlechterrollen und die Subver-
sion der Geschlechtsidentität, durch Heirat zu akkumulierende, aber auch zu 
teilende und am Ende gefährdete Macht. En detail buchstabiert diese Szene 
aus, was auf dem Spiel steht – und die Königinnen in der Waldhütte nochmals 
miteinander durchspielen.

Die frühere Szene zeigt, wie der einflussreichste Berater, der Staatssekretär 
und erste Minister William Cecil, Lord Burghley, Elizabeth damit konfrontiert, 
weder Gemahl noch Kind zu haben und bald ein Alter zu erreichen, in dem sie 
nicht mehr gebären könne. Der Dialog greift einen Umstand auf, für den die 
Forschung zahlreiche Erklärungen gefunden hat. Sie reichen von der strate
gischen Offenhaltung diplomatischer Optionen, der Transzendenz des biologi-
schen Geschlechts über das öffentlichkeitswirksame Bild der Virgin Queen, der 
Diagnose pathologischer Unentschiedenheit über die psychologisch begründete 
Aversion gegen die Ehe aufgrund von Traumatisierung bis hin zum Wunsch 
nach Selbstbestimmung und Alleinherrschaft. Erwähnt sei hier nur kurz eine 
nüchternere Antwort auf die Frage, warum die historische Elizabeth I. nicht 
heiratet. Sie lautet: weil kein Anwärter kompatibel ist. Elizabeth I., so Susan 

21	 Das Buch Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Identity erscheint 1991 
unter dem deutschen Titel Das Unbehagen der Geschlechter bei Suhrkamp.



258 jeannie moser

Doran, prüft immer wieder ernsthaft Kandidaten für ein Ehebündnis, muss 
allerdings eine hochkomplexe höfische Gemengelage berücksichtigen: religiöse, 
finanzielle, innen- und außenpolitische Interessen, interne Rivalitäten und Pa
tronageambitionen, schließlich die öffentliche Meinung. Schlichtweg keiner 
der Aspiranten ist für alle akzeptabel, keiner erhält volle Zustimmung. Statt für 
divide et impera entscheidet sich die Königin für einen Politikstil des Konsens’, 
für den regierungspragmatische Gründe sprechen. Die Königin weiß wie 
Machiavelli, dass die größte Gefahr im Inneren lauert: die Unzufriedenen, die 
Verprellten des Hofstaats. Im Film aber geht die Bedrohung vom Machthunger 
aus. Die Möglichkeit seiner Zügelung durch einen weniger filmtauglichen 
Ehevertrag, wie er im 16. Jahrhundert Usus ist, vernachlässigt er.22 So erwidert 
Elizabeth Lord Burghley:

Elizabeth: You understand that I cannot.
William Cecil: Will not. And do I understand? No more than I understand 

God.
Elizabeth: It is my choice. God would have a woman be a wife and a 

mother.
William Cecil: So you defy his will.
Elizabeth: No. I choose to be a man. And marriage is dangerous. Such a 

man as I might marry, finding himself disappointed.
William Cecil: He would conspire.
Elizabeth: No prince’s revenues be so great that they satisfy the insatiable 

ambition of men.
William Cecil: This I understand.
Elizabeth: Which is why you are the closest thing I shall ever have to a 

wife.23

Der Genderwechsel wird humoristisch überspielt, William Cecil kontert mit 
dem Witz: »I shan’t mention your proposal to Lord Dudley«, um Elizabeth 
dann in ein männliches Wir einzubeziehen: »This world is a brutal place. We 
men must be wiser, mustn’t we?« Das scheint das richtige kommunikative Ma-
növer gewesen zu sein, denn nun bittet ihn Elizabeth um Rat. Er lautet: einen 
Aufstand anzuzetteln. Die beiden ›weiseren‹ Männer beschließen unausgespro-

22	 Vgl. Susan Doran, Why Did Elizabeth Not Marry?, in: Dissing Elizabeth: Negative 
Representations of Gloriana, hg. von Julia M. Walker, Durham 1998, S. 30 – 59; Ilona 
Bell: Elizabeth I: The Voice of a Monarch, New York 2010, S. 117 – 143.

23	 Josie Rourke, Mary Queen of Scots, Szene 9 (0:44:44).



259﻿

chen, Betrug an Mary zu begehen – von dem Elizabeth nichts weiter wissen zu 
wollen befiehlt. Der Auftrag selbst ist stumm.

Von dieser Szene aus ist die Szene mit Mary in der Waldhütte noch einmal 
völlig anders zu sehen: Mary macht Elizabeth einen Antrag – diese lehnt ab. 
Der Film prozessiert den in der Forschung kursierenden Aspekt einer amourö-
sen Rhetorik in der überlieferten Korrespondenz der Königinnen. Mary Stuart 
schreibt von der geliebten natürlichen Schwester, in den frühen Tagen ihrer 
schottischen Herrschaft schicken sich die beiden Portraits und Juwelen, tau-
schen leidenschaftliche Verse aus. Für Guy ähnelt das dem koketten Auftakt 
einer höfischen Beziehung und er berichtet, dass Mary Stuart die Idee einer 
Heirat scherzhaft äußert. Elizabeth I. wiederum habe sich eine ménage à trois 
vorgestellt, Mary Stuart und Robert Dudley würden heiraten und alle an ihrem 
Hof leben.24 Der Film aber macht anderes daraus. Elizabeth lehnt ab, obwohl 
ihr gender crossing keine Schwierigkeiten bereitet. Der Film stellt über Mary 
unablässig die Frage nach der Möglichkeit politischer Bündnisse von Frauen, 
um dynastische und konfessionelle Konflikte zu beenden. Erst im Vokabular 
der (Rekonziliations-)Heirat, um dann weitere Varianten zu formulieren. Denn 
Mary will mehr als eine Verwandtschaft im Geiste. Wenn Elizabeth gut begrün-
det ablehnt, ein Heer gegen Schottland aufzustellen, lässt Mary nicht davon ab, 
sie zum Kampfbündnis bewegen zu wollen: Sie mahnt gemeinsame imaginäre 
Feinde an – immer schon veritabler Grund für Bündnisse –, probiert weitere 
Verwandtschaftsbeziehungen aus, um an familiale Ressourcen zu kommen, ad-
ressiert Elizabeth als Patin des zukünftigen Königs, als Schwester, appelliert an 
Empathie und die femininen Energien der sisterhood, markiert common grounds:

Mary: I have been abandoned by so many. I am utterly alone.
Elizabeth: As am I. Alone.
Mary: Then be my sister. Be my boy’s Godmother. Together we could con-

quer all of those who doubt us. Do not play into their hands. Our enmity 
is precisely what they hope for. I know your heart has more within it than 
the men who counsel you.

Elizabeth: I am more man than a woman now. The throne has made me so. 
But I have no enmity with you.

24	 Vgl. John Guy, My Heart is My Own. The Life of Mary Queen of Scots, EBook, Lon-
don 2012, S. 146, 175. Sarah Gristwood nimmt Guys Argument auf, der schreibt: 
»By the spring of 1562, Mary was eagerly making plans for the forthcoming meeting. 
All suitors for her hand were politely rejected, and if the topic of marriage was broa-
ched she would joke she would have no one else but Elizabeth.«



260 jeannie moser

Mary: Except to seed rebellion and deceive me, time and time again.
Elizabeth: If you still seek my protection, you would do well to watch your 

words.
Mary: I will not be scolded by my inferior.
Elizabeth: Your inferior?
Mary: I am a Stuart.25

Auch wenn dieser Dialog anrührend inszeniert ist, sich die beiden unter Tränen 
ihrer Liebe und Bewunderung versichern, den Neid gestehen, den Schönheit, 
Mut und Mutterschaft erweckt haben, oder auf Überlegenheit beharren: Die 
Schwesternschaft ist wie schon die politische Heirat schlicht kein attraktives 
Angebot für eine Königin, die gewählt hat, ein Mann zu sein, der die ganze 
Macht für sich haben und alleine herrschen will.

Alleinherrschaft

Mary gegenüber nimmt Elizabeth ihre Wahl, ein Mann zu sein, zurück. Sie 
viktimisiert sich, erklärt sich zur durch Umstände Geschädigten. Damit ist die 
triviale, aber gängige These der Virilisierung durch Macht aufgerufen, der eine 
Beschädigung vorausgeht, die wiederum emotionale Degeneration zur Folge 
hat. Programmatisch gilt der Film der Untersuchung, welchen Preis Frauen für 
Macht zahlen und welche Opfer sie bringen müssen.26 Es kann hier allerdings 
eine Lesart vorgeschlagen werden, durch die der Film über seine eigene Inten-
tion hinausgeht. Dafür ist besonders eines wichtig: Elizabeth formuliert diese 
These im Angesicht von Mary, die ihre Ablehnungsgründe nicht anzuerkennen 
bereit ist. Die These könnte an dieser Stelle also auch strategisch eingesetzt sein. 
Denn Mary weiß hier etwas nicht, was die Zuschauerinnen und Zuschauer sehr 
wohl wissen: dass der Thron, von dem die Rede ist, das Privileg des gender cros-
sing enthält genauso wie das, als Mann auf dem Thron die utter loneliness zu 
wählen und die Macht schlichtweg nicht zu teilen. Auch wenn Rourkes Mary 
Queen of Scots immer wieder das Angebot macht, das historiografische und 
cineastische Klischee aufzunehmen und zu erneuern, das in Elizabeth die kluge, 
aber tragische Frauenfigur sieht, die ihre Weiblichkeit ihrem Staat geopfert hat, 
lässt sich mit dem Film ernst nehmen, dass eine Frau partout allein herrschen 
will und dafür auf matrimoniale und andere Bündnisse verzichtet. Ernst neh-

25	 Josie Rourke, Mary Queen of Scots, Szene 18 (1:47:40).
26	 Vgl. Josie Rourke, Ebensoviel Leidenschaft wie Rivalität.



261﻿

men lässt sich, dass sich diese Frau absolut willentlich zur absoluten Macht ent-
schließt.

Zweifelsohne problematisiert der Film die Möglichkeiten und Risiken von 
Bündnissen und zeigt, was in Verhandlungsdynamiken zu bedenken ist. Dafür 
hat er Mary als eine Königin aufgebaut, die ein Bündnis gegen männliche Do-
minanz gegenüber ihren eigenen Machtambitionen – zumindest dem Anschein 
nach – priorisiert; Elizabeth hingegen als eine Königin, die Macht mit nieman-
dem teilen will. Selbst nicht mit Mary – weder als Ehemann noch als Patin oder 
Schwester. Und hier nun wäre, die beiden Szenen übereinandergelegt, Entschei-
dendes zu ergänzen, das hinausweist über die an sich nicht grundfalsche zahl-
reich geäußerte Kritik, wie auch über die eigene Behauptung des Films, dass 
weibliche Politik durch grausame Männer verunmöglicht wird:27 gerade nicht 
mit Mary. Denn Mary würde sich nie unterordnen. Das wird in dem Moment 
deutlich, in dem sie Elizabeth zu ihrer Untergebenen (inferior) erklärt und klar-
stellt, eine Stuart zu sein. Sie nennt ihren Namen, womit sie die Beschneidung 
der faktischen dynastischen Königinnenwürde im Filmtitel korrigiert und ihre 
Ranghöhe restauriert. Und mit ihrem Ehrgeiz und Machthunger (insatiable am-
bition) würden sie genauso wie die Männer die Zugeständnisse (prince’s revenues) 
nicht zufriedenstellen (satisfy), die Elizabeth zu machen bereit ist. Nichts, kein 
Vertrag, so die Aussage des Films, könnte die Gefahr bannen, die von ihr ausgeht.

Es bleibt also nur noch, die Bedingungen zu formulieren, um am Leben zu 
bleiben. Erneut setzt sich Mary auf die Systemstelle der Ehefrau, wenn sie Eliza
beth damit reizt, dass durch ihre Adern das gleiche Blut fließt wie das ihres Vaters, 
des Ehefrauen-, Mutter- und Königinnenmörders Henry VIII. Dem begegnet 
Elizabeth mit einer klaren Verabredung: Solange sie ihre Feinde nicht pro
voziert, hat Mary nichts zu fürchten. Und Mary formuliert gerade heraus: »If I 
seek to help your enemies, ›tis only because you pushed me to their arms. And 
should you murder me, remember you murder your sister and you murder your 
Queen.« Wieder ist die Zukunft präzise modelliert. Und so ist am Ende des Films 
Elizabeth zu sehen, wie sie fulminant aufgemacht durch die prächtigen Gänge 
ihres Palasts geht. Ihr Gesicht ist weiß überschminkt, verborgen hinter der hart-
näckig tradierten und filmisch viel zitierten Ceruse-Maske der gepanzerten, der 
sterilen Frau – selbst wenn diese vermutlich auf Straßengeschwätz zurückgeht, 
den eine feindlich gesinnte Quelle aufgegriffen hat.28 Zu hören ist ein an Mary 

27	 Vgl. exemplarisch Kathleen Hildebrand, Maria Stuart im Kino – Wie grausam die 
Männer sind, in: Süddeutsche Zeitung (20. 1. 2019).

28	 Vgl. Sarah Gristwood, The Queen as Artist, 110.



262 jeannie moser

adressierter innerer Monolog. »Sister«, lautet ihre Anrede an Mary, ihre Schwes-
ter im Geiste – die für immer eine Schwester nur im Geiste bleiben wird:

Evidence has been presented to me written in your hand. It shows that you 
have conspired with Catholic forces against my life. Whether these letters are 
in your hand or not, I must act. […] Believe me when I tell you how it aches 
me to bear such a burden, ordering to death the only other woman who 
knows what it means to rule as a queen in this land.29

Dass Mary die einzige Frau ist, die weiß, was es heißt, als Königin über ein 
Land zu herrschen, heißt für Elizabeth längst nicht, mit dieser Frau die Macht 
über das Land zu teilen. Unmittelbar setzt sie zur Handlung über: I must act. 
Und so zeigt sie die nächste Einstellung, wie sie inmitten zahlreicher männli-
cher Minister – darunter dem Ideal der Ehefrau am nächsten kommend: Lord 
Burghley – Marys Todesurteil unterschreibt.

König und Königin im männlichen Blickregime:  
Friedrich Schillers Maria Stuart

Schon Schillers im Juni 1800 uraufgeführtes Drama Maria Stuart leitet Elisabeths 
Unterschrift, die den Vollzug des Todesurteils anordnet, aus dem Treffen her. Es 
reflektiert sie jedoch im Hinblick auf ihre hofpolitischen, juristischen und me-
dialen Bedingungen. Es prozessiert dynastische Legitimation, stumme Aufträge, 
Königinnen und ihre Berater, die Einsamkeit respektive Unabhängigkeit einer 
Herrscherin sowie Anrufungen als Schwester. Bündnisse werden in unterschied-
lichen Konstellationen dargelegt, ausprobiert und auf ihre neuralgischen Punkte 
hin vorgeführt. »Wie man mit seinen Feinden Frieden macht«,30 so die Frage 
Elisabeths an Maria, und welche Bündnisse ein Mittel sein können, den Arg-
wohn verstummen zu lassen, darum kreist das Stück. Derweil sucht es nach 
Alternativen zur Matrimonialpolitik, die von 1800 aus unzeitgemäß aussieht: 
Über die beiden Königinnen mit ihrer dynastisch-genealogischen Rivalität zeigt 
sich die Ideenlosigkeit einer sich konsolidierenden Moderne gegenüber einer Si-
tuation der umstrittenen politischen Legitimität, die sich aus der Französischen 
Revolution ergibt.

29	 Josie Rourke, Mary Queen of Scots, Szene 19 (1:52:00).
30	 Friedrich Schiller, Maria Stuart, in: Sämtliche Werke in 5 Bänden, hg. von Peter-An-

dré Alt, Albert Meier und Wolfgang Riedel, München 2004, Bd. 2: Dramen, S. 549 – 
686, S. 625 (III/4).



263﻿

Die Frage, wie einander misstrauende Feinde in vertrauende Freunde umge-
wandelt werden können, betrifft im Stück sowohl die makropolitische Lage von 
Schottland und England mit ihrer explosiven Konfessionalisierungsgeschichte 
als auch mikropolitische Lagen am Hof, wo über Bündnisse der Königinnen 
mit ihren Beratern sowie sich anbietenden Befreiern und Verschwörern ent-
schieden werden muss: namentlich Maria und Mortimer, Maria und Leicester, 
Elisabeth und Burleigh, Elisabeth und Mortimer, Mortimer und Leicester. Im 
Vergleich zum Film fällt auf, wie sehr Schiller die Entscheidung als solche inter-
essiert und wie stark er auf ihre Gefährlichkeit abhebt. Eingegangen kann sich 
ein Bündnis als vorgetäuschtes erweisen. Es ist unter einem Vorwand zum 
Schein angebahnt worden, gehört aber zum strategischen Instrumentarium der 
Intrige eines anderen Verschwörungsbündnisses – so das Bündnis von Morti-
mer, der Maria befreien will, mit Elisabeth. Das nicht eingegangene Bündnis 
wiederum läuft Gefahr, ein anderes Bündnis zu motivieren – so das Bündnis, 
das Leicester mit Maria und den Verschwörern eingeht, weil Elisabeth den 
Bund der Ehe mit ihm ausgeschlagen hat. Vom Ende her gesehen gibt es im 
Stück aber ohnehin nur unhaltbare Bündnisse, Bündnisse von kurzer Dauer. 
Und ganz im Widerspruch zu ihrer Inszenierung als riskante Wagestücke sind 
die Bündnisse nicht handlungsbestimmend, geradezu folgenlos.31 Die Bedeu-
tung eines jeden noch so gewagten Bündnisses verliert sich in der Serie von 
Bündnissen. Und das Herz des Stücks ist ohnedies das Bündnis, das nicht ist: 
Zwischen Maria und Elisabeth gibt es keines. Im Folgenden wird es darum ge-
hen, woran das Bündnis in Schillers männlich perspektiviertem Drama schei-
tert, warum es in einer patriarchal geordneten und von Männern beobachteten 
Welt keine Versöhnung, keine Allianz der Königinnen gibt.

Personalunion | Regierungsgeschäft | Bürgerweib

Bevor es im III. Akt zur Begegnung der Königinnen kommt, klärt das Stück 
ihre jeweiligen Vorstellungen matrimonialer Bündnispolitik. Im Gespräch mit 
Burleigh, der als Gesandter des Gerichts gekommen ist, um das Urteil zu ver-
künden, das Maria als legitimes Organ nicht anerkennt, imaginiert Maria eine 
Vermählung von Schottland und England. Deren ewige Feindschaft soll durch 
eine Personalunion versöhnt werden. Der mit der Französischen Revolution 

31	 Siehe zum Begriff des Wagestückes Cornelia Zumbusch, Wagestücke. Risiko und 
Vorsorge in Schillers Wallenstein, in: Literatur als Wagnis, hg. von Monika Schmitz-
Emans, Berlin 2013, S. 350 – 372.



264 jeannie moser

zeitgenössisch hochaktuelle Bruderbund wird kurz erwähnt, dann aber lenkt 
Maria in die Sprache der Rekonziliationsheirat ein. Anders als im Film ist es bei 
Schiller Maria, die Burleigh ihre Vorstellungen einer solchen Alleinherrschaft 
darlegt – ganz ohne Hochzeit und Gatten:

Und nicht erlöschen wird der Haß, bis endlich
Ein Parlament sie brüderlich vereint,
Ein Szepter waltet durch die ganze Insel.

Burleigh. Und eine Stuart sollte dieses Glück
Dem Reich gewähren?

Maria. Warum soll ichs leugnen?
Ja ich gestehs, daß ich die Hoffnung nährte,
Zwei edle Nationen unterm Schatten
Des Ölbaums frei und fröhlich zu vereinen.
[…] ihre lange Eifersucht
Der alten Zwietracht unglückselge Glut
Hofft ich auf ewge Tage zu ersticken,
Und wie mein Ahnherr Richmond die zwei Rosen
Zusammenband nach blutgem Streit, die Kronen
Schottland und England friedlich zu vermählen.32

Für Elisabeth wiederum ist Matrimonialpolitik ein geschäftsförmiges Mittel ge-
gen den binationalen Argwohn. Sie äußert sich dazu anlässlich französischer 
Brautwerbung:

Es schwinde
Der Argwohn zwischen beiden Nationen,
Und ein vertraulich Band umschlinge fortan
Die Kronen Frankreich und Britannien!33

Elisabeth symmetrisiert und synonymisiert Argwohn und Feindschaft auf der 
einen Seite, Vertrauen und Freundschaft auf der anderen Seite auf eine Art, die 
sich durch das gesamte Stück zieht. Auch besteht sie auf einen Verpflichtungs-
zusammenhang: dass Freundschaft gemeinsame Feinde bedeutet. Als der fran-
zösische Gesandte Aubespine, der im heimlichen Bund mit den Verschwörern 
ist, vorschlägt, Maria in den Bund mit einzubeziehen, unterbricht Elisabeth 
schon den Gedanken:

32	 Friedrich Schiller, Maria Stuart, S. 576 f. (I/7).
33	 Ebd., S. 589 (II/2).



265﻿

Elisabeth. Nicht weiter, Graf ! Vermengen wir
Nicht zwei ganz unvereinbare Geschäfte.
Wenn Frankreich ernstlich meinen Bund verlangt,
Muß es auch meine Sorgen mit mir teilen,
und meiner Feinde Freund nicht sein –34

Als Aubespine daraufhin seine Motivation von einem politischen Geschäft auf 
ein humanistisches Anliegen umzustellen versucht und einwendet, die Ehre der 
Menschlichkeit verlange, die königliche Witwe Frankreichs in dem neuen Bund 
nicht zu vergessen, weist ihn Elisabeth zurecht: »Frankreich erfüllt die Freun-
despflicht, mir wird  / Verstattet sein, als Königin zu handeln«.35 Damit be-
schließt sie das Gespräch mit den französischen Unterhändlern. Dass es nicht 
um Zuneigung im wörtlichen Sinn geht, bringt eine körperliche Geste zum 
Ausdruck – und mit dieser endet der II. Akt: »Sie neigt sich gegen die franzö
sischen Herrn, welche sich mit den übrigen Lords ehrfurchtsvoll entfernen«.

Elisabeth erinnert an die Konditionen des Ehebunds, der nichts anderes als 
ein Regierungsgeschäft ist, das dem Volk die Zukunft sichert. Der Preis dafür 
ist hoch. Das hat sie zuvor deutlich dargelegt vor buchstäblich versammelter 
Mannschaft: den französischen Gesandten Aubespine und Bellievre, den Lords 
Davison, Kent, Leicester, Shrewsberry, Burleigh und noch »andern französischen 
und englischen Herren«. Diesem Volk nämlich hat sie die »jungfräuliche Köni-
gin« abzutreten, die sie sein will : »Mein Wunsch wars immer, unvermählt zu 
sterben.«36 Doch die Untertanen nehmen sie nicht aus den Gesetzen der Kör-
perpolitik aus. Diese beruft sich auf eine göttliche Ordnung der Natur und ihre 
Pflichten, aus sex macht sie gender. So steigt das Volk auf zum Gebieter:

Er zeigt mir dadurch an, daß ich ihm nur
Ein Weib bin, und ich meinte doch, regiert
Zu haben, wie ein Mann und wie ein König. […]
Doch eine Königin, die ihre Tage
Nicht ungenützt in müßiger Beschauung
Verbringt, die unverdrossen, unermüdet,
Die schwerste aller Pflichten übt, die sollte
Von dem Naturzweck ausgenommen sein,
Der eine Hälfte des Geschlechts des Menschen
Der andern unterwürfig macht –37

34	 Ebd.
35	 Ebd.
36	 Ebd., S. 587 (II/2).
37	 Ebd.



266 jeannie moser

Schillers Maria Stuart exponiert den Wunsch, allein und wie ein Mann zu herr-
schen. Doing gender aber läuft ins Leere, Legitimität durch Leistung ist der Frau 
verwehrt. Sogar die Königin muss sich unterwerfen. Sie wird zum »gemeinen 
Bürgerweibe«, ihr »Ring macht Ehen« und »Ringe sinds, die eine Kette machen«.38 
Das Volk lässt die Subversion patriarchaler Identitätspolitik nicht zu. Und so ist 
es eine Zumutung, für das künftige Wohl dieses Volkes sorgen zu müssen. Das 
Ehebündnis einzugehen – »Ja, ich gesteh es unverhohlen«, sagt die Königin zu 
den Herren und übrigen Lords –, hat nur einen Grund: »Wenn es sein muß – 
wenn ichs nicht ändern kann.«39

Das hat weniger mit Kälte zu tun, wie sie die Geschichtsschreibung der his-
torischen Elizabeth I. beimessen mag oder wie sie das Stück konsolidiert, indem 
die Regie solche Kälte der dramatischen Figur mehrfach anweist oder sie zum 
Gegenstand von Figurenrede macht. Es ist vielmehr eine realistische Einschät-
zung der geschlechterpolitischen Lage, die das Drama hellsichtig kritisiert  – 
auch wenn es die Königin nicht aus dem Unbehagen der Geschlechter heraus-
führen wird. Dass einer der »Herren« nun gerade an eine Ehre der Menschlich-
keit appelliert, erscheint vor diesem Hintergrund zynisch und für die geschäfts-
tüchtige Königin nicht der Verhandlung wert.

Der Pfeil des Königs

Auch in Schillers Drama gibt es ein gender crossing. Maria vollzieht es als Sprech-
akt. Das gender crossing ist der Pfeil, den sie als letztes rhetorisches Manöver, als 
letzte Attacke am Kulminationspunkt des Schlagabtauschs gegen Elisabeth ab-
schießt und der das affektiv eskalierte Gespräch im Herzen des Dramas ab-
schließt. Seine Flugbahn folgt einem impulsiven poetologischen Programm, in-
formiert durch der »Leiden brennendes Gefühl«.40 Er lautet:

Der Thron von England ist durch einen Bastard
Entweiht, der Briten edelherzig Volk
Durch eine listge Gauklerin betrogen.
– Regierte Recht, so läget Ihr vor mir
Im Staube jetzt, denn ich bin Euer König.

Was geht diesem Pfeil voraus?

38	 Ebd., S. 588 (II/2).
39	 Ebd.
40	 Ebd., S. 619 (III/3).



267﻿

Der Pfeil bringt das Treffen im III. Akt zum Absch(l)uss, auf das Maria bei 
Schiller jahrelang gewartet hat. Anders als das Gericht von Männern, die sie als 
»meinesgleichen« nicht erkennen, imaginiert Maria Elisabeth als eine, die ihr 
entspricht:

Maria. Elisabeth ist meines Stammes,
Meines Geschlechts und Ranges – Ihr allein, der Schwester,
Der Königin, der Frau kann ich mich öffnen.41

In der Schwester des I. Aktes steckt das phantasmagorische und empfindsame 
Bild der vertrauten Schwester genauso wie die Behauptung der Statusgleichen, 
die im III. Akt das Begegnungsszenario, das im besten Fall ein Szenario der Un-
terwerfung und Begnadigung sein kann – schließlich ist das Todesurteil schon 
gefällt – in eines der Rivalität umwandeln wird.42

»Wie ich sie rühren wollte und bewegen«, jedenfalls hat Maria vorbereitet.43 
Nun, da das Treffen von Leicester eingefädelt zustande kommt, lässt Schiller 
das flectere et movere-Programm Marias eskalieren und, so Juliane Vogel, in 
einer paradigmatischen Szene des Doppelfurors und der entfesselten Leiden-
schaft aufgehen, in der eine rasende Dämonin ihrem Double begegnet. In der 
»großen Szene« werden die Grenzen der traditionellen Affektregie überschrit-
ten: »Zwei dramaturgische Energien, eine feudale und eine bürgerliche, vereini-
gen sich, um eine neue und erweiterte Spielart weiblichen Rachezorns, um aus 
der Kollision der Kräfte die furiose folie à deux zu entwickeln.«44 Marias Pro
gnose lautet schnell: »Nie ist zwischen uns Versöhnung!«45 Die Kampfansage 
verlegt die Regie anfangs ins Innere und weist an: »Maria rafft sich zusammen 
und will auf Elisabeth zugehen, steht aber auf halbem Weg schaudernd still, 
ihre Gebärden drücken den heftigsten Kampf aus.«46

In der Ambivalenz von empfindsamer Schwesternschaft und Machtanspruch 
ruft Maria zuerst noch (versäumte) Bündnisvarianten auf, die aus einer »Fremd-
lingin« eine Freundin gemacht hätten, oder als Erbin eine Verwandte, die 
den genealogischen Möglichkeiten zufolge eine Tochter, Cousine, Nichte sein 
könnte:

41	 Ebd., S. 556 (I/2).
42	 Vgl. Juliane Vogel, Die Furie und das Gesetz. Zur Dramaturgie der »großen Szene« in 

der Tragödie des 19. Jahrhunderts, Freiburg 2002, S. 222 f.
43	 Friedrich Schiller, Maria Stuart, S. 619 (III/3).
44	 Juliane Vogel: Die Furie und das Gesetz, S. 216, vgl. S. 211, S. 217 ff.
45	 Friedrich Schiller: Maria Stuart, S. 620 (III/3).
46	 Ebd., S. 622 (III/4).



268 jeannie moser

Elisabeth. […] Gewalt nur ist die einzge Sicherheit,
Kein Bündnis ist mit dem Gezücht der Schlangen.
Maria. O das ist Euer traurig finstrer Argwohn!
Ihr habt mich stets als eine Feindin nur
Und Fremdlingin betrachtet. Hättet Ihr
Zu Eurer Erbin mich erklärt, wie mir
Gebührt, so hätten Dankbarkeit und Liebe
Euch eine treue Freundin und Verwandte
In mir erhalten.47

Schiller zeigt die Königinnen in einer von Männern dominierten Welt, die 
weibliche Souveränität permanent infrage stellen. Anders als bei Mary Queen of 
Scots aber, wo beider Verhältnisse zu diesen Männern durch Distanz und Unge-
horsam bestimmt sind, und gerade diese die Inszenierung der Schwesternschaft 
im Geiste begründen, pflegen bei Schiller die Königinnen unterschiedlichen 
Umgang mit Männern, der, so die These, ihr politisches Bündnis ausschließt. 
Der berühmte Schlagabtausch, der nun folgt, kann gelesen werden als die Kri-
tik an einer Macht, die sich auf Bündnisse mit Männern einlässt und sich von 
ihnen abhängig macht, als Kritik an einer Frau, die ihre Stärke nicht aus sich, 
sondern aus den Männern – und speziell : ihrem Blick – bezieht. Er beginnt da-
mit, dass Elisabeth im Bündnis mit einer zur Erbin erklärten Maria verräte
rische Fallstricke sieht, schlaue Verstrickung in Marias »Buhlernetze«. Maria 
dagegen sagt Elisabeth eine Regentschaft in Frieden zu:

Maria. […] Jedwedem Anspruch auf dies Reich entsag ich.
Ach, meines Geistes Schwingen sind gelähmt,
Nicht Größe lockt mich mehr – Ihr habts erreicht,
Ich bin nur noch der Schatten der Maria.
Gebrochen ist in langer Kerkerschmach
Der edle Mut – Ihr habt das Äußerste an mir
Getan, habt mich zerstört in meiner Blüte ! […]
Denn wenn Ihr jetzt nicht segenbringend, herrlich,
Wie eine Gottheit von mir scheidet – Schwester !
Nicht um dies ganze reiche Eiland, nicht
Um alle Länder, die das Meer umfaßt,
Möcht ich vor Euch so stehn, wie Ihr vor mir !

Elisabeth. Bekennt Ihr endlich Euch für überwunden?
Ists aus mit Euren Ränken? Ist kein Mörder

47	 Ebd., S. 625 (III/4).



269﻿

Mehr unterwegs? Will kein Abenteurer
Für Euch die traurge Ritterschaft mehr wagen?
– Ja, es ist aus, Lady Maria. Ihr verführt
Mir keinen mehr. Die Welt hat andre Sorgen.
Es lüstet keinen, Euer – vierter Mann
Zu werden, denn Ihr tötet Eure Freier,
Wie Eure Männer !

Maria (auffahrend). Schwester ! Schwester !
O Gott ! Gott ! Gib mir Mäßigung!

Elisabeth (sieht sie lange mit einem Blick stolzer Verachtung an).
Das also sind die Reizungen, Lord Leicester,
Die ungestraft kein Mann erblickt, daneben
Kein andres Weib sich wagen darf zu stellen !
Fürwahr ! Der Ruhm war wohlfeil zu erlangen:
Es kostet nichts, die allgemeine Schönheit
Zu sein, als die gemeine sein für alle!

Maria. Das ist zuviel !48

Mit dieser Szene belegt Michael Gamper, dass Maria eine persönliche Macht 
verkörpert, die unabhängig von der Verfügung über institutionelle Macht ist: 
Diese geht aus einem spezifisch weiblichen, von Erotik und Mitleidserzeugung 
geprägten Charisma hervor. Durch die Absage an politische Größe kann Maria 
»edle Würde« und eine moralische wie ästhetische innere Größe gewinnen, die 
sie im und durch den Tod ihre Rivalin besiegen lässt, die am Ende des Dramas 
von allen verlassen allein zurückbleibt. Vor der Gerichtsbarkeit der Bühne habe 
Elisabeth den Prozess verloren.49

Tatsächlich mindert Elisabeth durch das Spiel mit den Worten »allgemeine 
Schönheit« und »gemeine« »für alle« das Kapital der Schönheit, dem Maria ihr 
Charisma verdankt. Und indem sie von Freiern und wohlfeil zu erlangendem 
Ruhm spricht, macht sie aus Marias Agitationsraum einen der Prostitution – 
und das »ist zuviel !« Was Maria jedoch schon zuvor auffahren, Mäßigung ein-
büßen und Elisabeth im Modus des entrüsteten Appells als Schwester anrufen 
lässt, ist die Vorhaltung, ihre Macht nur auf dieses erotische Charisma gründen 
zu können, also auf männliche Unterstützung angewiesen zu sein: Auch wenn 
sie die Männer respektive Freier umbringen mag, hängt sie laut Elisabeth von 
ihnen ab. Den Anspruch auf das Reich ist sie nicht aus eigener Kraft zu stellen 

48	 Ebd., S. 626 f. (III/4).
49	 Vgl. Michael Gamper, Der große Mann. Geschichte eines politischen Phantasmas, 

Göttingen 2016, S. 138, 141.



270 jeannie moser

in der Lage. Nur deswegen entsagt sie, »es ist aus«, weil da keine Männer mehr 
sind, ohne Männer muss sich Maria für überwunden bekennen. Zerstört in ih-
rer Blüte ist sie machtlos gegen Elisabeth, die auf institutionelle Macht setzt. 
Diese Vorhaltung ist es, die den Dialog affektiv steigert: Schillers Regie lässt 
Maria vor Zorn glühen, dann wortgewaltig Elisabeth der Dissimulation ihrer 
Lust und Körperlichkeit und schließlich des mütterlichen Erbes der Unehren-
haftigkeit bezichtigen.

Unzählige Male hat Maria die Schwesternschaft beschworen, von »Meines-
gleichen« gesprochen in Stamm, Geschlecht und Rang, von Schwester, Königin, 
Frau.50 Auch Elisabeth hat zu Beginn des Treffens die »schwerbeleidigte Köni-
gin« vergessen, ist heruntergestiegen, um die »fromme Pflicht der Schwester zu 
erfüllen«. Und noch im Gespräch hat Maria zwar den Statusunterschied in der 
monarchischen Ordnung symmetrisiert, das aber über die Statusgleichheit in 
der patriarchalen Ordnung: Im Appell an common grounds lässt Schiller sie sa-
gen: »Denn ich bin eine Königin wie Ihr.«51 Die Vorhaltung jedoch, sich nur 
über körperliche Reize den Männern gegenüber behauptet zu haben und der 
Rivalin gegenüber über die Macht der Männer, lässt jede sisterhood vergessen, 
laut Shrewsbury außer sich geraten, rasen.52 Den »langverhaltnen Groll« bittet 
Maria nun: »leg auf die Zunge mir / Den giftgen Pfeil –«

Mit diesem Pfeil kontert sie die »wütenden Blicke«, die Elisabeth auf sie 
»schießt«, der es die Sprache verschlagen hat. Delirium der einen und Stumm-
heit der anderen bewirken, dass beide Frauen keine sprachmächtigen Indivi-
duen mehr sind: »Im Moment der Exaltation schlägt der Widerstreit der Worte 
in einen Schußwechsel der Blicke um, duellieren sich die bewaffneten Augen in 
einem doppelten tödlichen Spiegelblick. Der Rest der Szene verliert sich im 
Imaginären.«53 Die Forschung hat bislang vor allem die Bastardisierung im Pfeil 
gesehen.54 Es ist jedoch der Pfeil des gender crossing, der Durchschlagskraft 
zeigt, indem er Leistung und tagtägliche Monarchen-performance in einem ein-
zigen performativen Sprechakt auslöscht. Hinausjagt Maria: »ich bin Euer 
König.«55 Dass die männliche Form nicht zufällig gewählt sein und Gewicht be-

50	 Friedrich Schiller, Maria Stuart, S. 556 (I/2).
51	 Ebd., S. 623 (III/4).
52	 Vgl. ebd., S. 628 (III/4).
53	 Juliane Vogel: Die Furie und das Gesetz, S. 225.
54	 Vgl. exemplarisch, weil explizit Arthur Henkel: Wie Schiller die Königinnen reden 

lässt, in: Schiller und die höfische Welt, hg. von Achim Aurnhammer, Klaus Manger 
und Friedrich Strack, Tübingen 1990, S. 398 – 406, S. 399 f.

55	 Dass Maria sich in männlicher Form auf den Thron setzt, liest Vogel nicht als cross 
gendering, sondern als Absage an ihr Geschlecht, als unsexing: Maria stoße in der Dy-
namik der hyperbolischen Rede das Merkmal der Weiblichkeit ab. Vgl. Juliane Vogel: 



271﻿

kommen könnte – im Sinne von Judith Butler: matters –, ist dadurch vorberei-
tet, dass zum einen der Pfeil als toxischer angekündigt worden ist, zum anderen, 
dass Schiller Maria zuvor gendersensibel sprechen hat lassen: Er hat ihr etwa das 
Wort »Fremdlingin« in den Mund gelegt.56 Und so ist es dieser Pfeilschuss, der 
Elisabeth, die doch nur meinte, regiert zu haben wie ein Mann und wie ein 
König,57 nun zu Fall bringt: die Regieanweisung lässt sie »schnell« abgehen 
und – mit unklarem doppeltem grammatikalischem Bezug: »die Lords folgen 
ihr in der höchsten Bestürzung«.

Male gaze und Eisesblick

Der Pfeilschuss lässt Maria einen Sieg feiern:

Nach Jahren der Erniedrigung, der Leiden,
Ein Augenblick der Rache, des Triumphs !
Wie Bergeslasten fällts von meinem Herzen,
Das Messer stieß ich in der Feindin Brust. […]
Vor Leicesters Augen hab ich sie erniedrigt !
Er sah es, er bezeugte meinen Sieg !
Wie ich sie niederschlug von ihrer Höhe,
Er stand dabei, mich stärkte seine Nähe!58

Es ist nicht unwesentlich, dass das Treffen der Königinnen anders als im Film 
in  Gegenwart und damit unter ›Aufsicht‹ von Männern stattfindet: Paulet, 
Shrewsbury, Leicester.59 Zumal mit diesem Treffen die Erwartung eines spezi-

Die Furie und das Gesetz, S. 226. Lenz wiederum sieht im König einen Hinweis dar-
auf, dass Herrschertum nur männlich zu denken ist. Jelinek führe immer wieder auf, 
»dass weibliche Machtstellungen im Patriarchat unmöglich sind: Eine richtige, auch 
handelnde Königin kann es also nicht geben. Sie muss männlich werden.« Anna Lenz: 
»Die Welt glaubt nicht an die Gerechtigkeit des Weibes, sobald ein Weib das Opfer 
wird«. Geschichtstheater als Literaturgeschichtstheater. Elfriede Jelineks Ulrike Maria 
Stuart, Jahrbuch der Deutschen Schillergesellschaft 66 (2022), S. 271 – 303.

56	 Bei Adelung ist nur die männliche Form des Fremdlings zu finden. Vgl. Johann 
Christoph Adelung, Grammatisch-Kritisches Wörterbuch der Hochdeutschen Mund-
art, Bd. 2, Sp. 278. Im Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm (Bd. 4, Sp. 131) 
findet sich die Fremdlingin, als Beispiel wird neben Maria Stuart Johann Heinrich 
Voss’ Übersetzung von Ovids Metamorphosen von 1798 genannt.

57	 Vgl. Friedrich Schiller, Maria Stuart, S. 587 (II/2).
58	 Friedrich Schiller, Maria Stuart, S. 628 (III/5).
59	 Es ist nicht klar ersichtlich, wer noch bei dem Treffen zugegen ist, da einer Regie

anweisung zu entnehmen ist, dass Talbot das Gefolge wegschickt.



272 jeannie moser

fisch weiblichen Blicks verbunden gewesen ist, der sich vom männlichen unter-
scheidet: So etwa vom Auge von einem »Gericht von Männern« und seinem 
forensischen Blick, in dem sich Maria im I. Akt nicht erkennen kann.60

Wesentlich ist die Aufsicht der Männer weniger dahingehend, dass der unter 
männlichem Blick errungene Sieg für Maria seinen Wert steigert. Schiller tri
vialisiert den Konflikt der Königinnen und lässt sie um einen Mann konkur
rieren, entsprechend widmet Maria den Kampfgegenstand zur Gunst Leicesters 
um, was wiederum Elisabeths Vorhaltung, Maria beziehe Stärke aus diesem 
männlichen Blick, bekräftigen würde. Ebenso wenig ist die Aufsicht der Män-
ner dahingehend wesentlich, als dass es Zeugenschaft braucht, um aus der Szene 
überhaupt eine Szene zu machen, die ein ›anderes‹ Gerichtsverfahren oder ein 
Zweikampf sein könnte. Dass das Treffen vor den Augen von Männern stattfin-
det und von ihnen betrachtet wird, bringt vielmehr in Erinnerung, dass die 
Szene wie das gesamte Drama männlich perspektiviert ist. Es ist ein männlich 
konstruierter Konflikt, in dessen Zentrum der weibliche Körper steht. Und aus 
diesem Konflikt gehen letztlich beide als politikunfähige Frauen hervor, die 
nicht in der Lage sind, sich  – und damit auch andere  – zu beherrschen.61 
Das  von vornherein, denn mit großen Gebärden lässt Schiller sie eine Szene 
der  Entscheidung spielen, ohne sie mit politischer oder diskursiver Autorität 
ausgestattet zu haben: »Ihrer Rede, ihren Charakteren, ihrem Geschlecht, ihrem 
politischen Rang werden systematisch jene Eigenschaften und Kompetenzen 
entzogen, die zu geschichtsmächtigem Handeln […] befähigen würden.«62 
Stattdessen ist Schiller daran gelegen, sexuell attraktiv codierte Frauenkörper 
auf der Bühne zu sehen und weist Iffland an, für Elisabeth eine Schauspielerin 
auszuwählen, die Liebhaberinnen zu spielen pflegt, damit sie noch libidinöse 
Ansprüche stellen dürfe. Beide Königinnen werden verjüngt, Maria solle nicht 
älter als 25, Elisabeth nicht älter als 30 Jahre alt sein.63

Dass Schönheit, Reiz und sexuelle Attraktivität überhaupt explosiver Kampf-
gegenstand werden können, geht auf einen male gaze zurück, wie ihn Laura 

60	 Friedrich Schiller, Maria Stuart, S. 556 (I/2).
61	 Siehe den Seitenblick bei Eva Horn, Die Große Frau. Weibliches Charisma in Schil-

lers Jungfrau von Orleans und Fritz Langs Metropolis, in: Größe. Zur Medien- und 
Konzeptgeschichte personaler Macht im langen 19. Jahrhundert, hg. von Michael 
Gamper und Ingrid Kleeberg, Zürich 2015, S. 193 – 216, S. 201.

62	 Juliane Vogel, Die Furie und das Gesetz, S. 231.
63	 So Schiller in einem Brief an Iffland vom 22. 6. 1799. Vgl. Friedrich Schiller, Maria 

Stuart, S. 1260 (Kommentarteil). Und in einem Brief an Goethe vom 18. Juni 1799 
schreibt Schiller: »Meine Maria […], ich will sie immer als ein physisches Wesen hal-
ten.« Friedrich Schiller, Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hg. von Wilhelm 
Vollmer, Stuttgart 1881 [Digitalisat, Cornell University], Bd. 1, S. 168.



273﻿

Mulvey 1975 filmtheoretisch entwickelt hat. Mit diesem Begriff beschreibt sie 
einen Blick, der eine weibliche Protagonistin zum männlich dominierten eroti-
schen Objekt der Begierde macht. Der aktive männliche Betrachter ist intra
fiktional wie auf der Ebene der Rezeption gleichzeitig zu finden; er ist von der 
patriarchalen Geschlechterordnung strukturiert, genauso wie er diese festigt.64 
Zur männlichen Projektion gehört, dass das Motiv weiblicher Rivalität nur im 
Geschlecht situiert und eine sexuell aktive Frau nur Freier haben kann, was sich 
in der despektierlichen Rede Goethes zuspitzt, der laut Wilhelm Grimm gesagt 
haben soll: »Mich soll nur wundern, was das Publikum sagen wird, wenn die 
beiden Huren zusammenkommen und sich ihre Aventuren vorwerfen.«65 Zur 
männlichen Projektion gehört, dass der weibliche Körper von Gewicht und 
Schönheit ein hohes Gut ist – und dass eine Frau sie einer anderen neiden muss. 
Entsprechend fallen Interpretationen aus, die die Rivalität der Königinnen als 
persönlichen Konflikt und Elisabeths Todesurteil von Eifersucht auf Marias 
erotische Attraktivität her motiviert sehen.66 Außerdem gehört zur männlichen 
Projektion, dass Schönheit in Widerspruch zu Urteilsvermögen, Meinungs-
stärke und Regierungsgeschick gesetzt wird. Der male gaze reicht hinein in De-
batten der Gegenwart, die sich darum drehen, ob erotisches Kapital eingesetzt 
werden dürfe im Kampf gegen patriarchale Macht oder ob es ihm widerspreche, 
gar ihn verunmögliche. Er reicht in die antifeministische Frage, ob Feministin-
nen schön und sexuell attraktiv oder schöne und sexuell attraktive Frauen klug 
sein können. Und er reicht in die misogyne Gegenunterstellung, Feministinnen 
seien sexuell unattraktiv und würden sich gegen Sexismus nur aus Neid weh-
ren.67 Von den Debatten der Gegenwart aus gesehen, lässt das Stück die Köni-
ginnen schon diesen Konflikt mit austragen und ihr Bündnis verhindern.

An Elisabeth zeigt das Drama ein starkes Problembewusstsein gegenüber den 
Härten der Geschlechterrollen, schlägt aber keine emanzipatorischen Antwor-
ten vor: Weibliche Herrschaft ist nur auf Kosten des erotisch-sexualisierten 
Frauseins zu erklären, die im Drama in die Höhe getrieben werden. Nicht als 
souveräne Alleingängerin, sondern als eine einsame Macht, die von »traurig 

64	 Laura Mulveys Essay Visual Pleasure and Narrative Cinema erscheint erstmals 1975 in 
der Zeitschrift Screen, auf Deutsch 1994 im von Liliane Weissberg herausgegebenen 
Band Weiblichkeit und Maskerade.

65	 Das Zitat findet sich bei Arthur Henkel, Wie Schiller die Königinnen reden lässt, 
S. 400 f.

66	 Vgl. exemplarisch Thomas Diecks, »Schuldige Unschuld«: Schillers Maria Stuart vor 
dem Hintergrund barocker Dramatisierungen des Stoffes, in: Schiller und die höfi-
sche Welt, S. 233 – 246, S. 241 f.

67	 Vgl. zur aktuellen Debatte um schöne Feministinnen Margarete Stokowski, Die 
doppelte Zumutung, Spiegel Online (18. 12. 2018).



274 jeannie moser

finstre[m] Argwohn« regiert wird, der kein Bündnis zulässt, weil er nur Feindin 
und »Fremdlingin« sieht. Vorstellbar ist eine Regentin nur handlungsunfähig 
und überfordert, als eine, die sich ihre Macht nicht auszuüben getraut. Im Ge-
gensatz zum bildpolitischen Erbe der historischen Elizabeth I., deren Charisma 
überliefert ist, die militärische Erfolge feiern kann, indem sie die spanische Ar-
mada in einem See- wie Informations- und Kommunikationskrieg schlägt und 
England zur Großmacht aufsteigen lässt,68 zeigt Schiller eine zaudernde Köni-
gin, die über stumme Aufträge regiert und sich den Anforderungen des kalten 
Amts fügt. Am Ende lässt Schiller sie allein auf der Bühne stehen als männliches 
Zerrbild der Weiblichkeit, als ein die vermeintlich ›natürliche‹ Disposition ihres 
Geschlechts pervertierendes Wesen.69 Elisabeth wird nicht befreit, sondern an 
die Geschlechterordnung des 18. Jahrhunderts gefesselt, und sie wird drama-
tisch diszipliniert. In der Forschung spricht Kari Lokke davon, Schiller bestrafe 
am Ende Elisabeth für ihren Freiheitsdrang mit Isolation, Gert Sautermeister 
davon, Elisabeth büße mit dreifacher Schwächung  – der politischen, morali-
schen und menschlichen –, weil sich drei Männer von ihr abwendeten: Lord 
Burleigh als Repräsentant der Staatsräson, Shrewsbury als Anwalt der Humani-
tät sowie der Liebhaber Leicester. Aus dem Konflikt, den die Schiller-Forschung 
zu einem zwischen einer klugen, pragmatischen, maskulinen Realistin und einer 
erhabenen, märtyrerischen, femininen Idealistin erklärt, geht Maria als Siege-
rin, als (verbürgerlichte) Königin der Herzen hervor.70

Schiller zieht dafür alle Register. Das Drama tut alles, um aus einer weib
lichen Figur, die sich als aggressive Sprachschützin gezeigt hat und mit dem 
Pfeil des Königs erklärt hat, nicht Objekt des männlichen Blickes zu sein, eine 
zu machen, die sich diesem wieder voll und ganz fügt. Das Drama tut alles, um 
Maria für den politischen Machtverzicht zu entschädigen und für die Rückkehr 
ins männliche Blickregime zu belohnen. Schiller inszeniert einen moralisch-
ästhetischen Sieg über die Konkurrentin. Dieser Sieg ist gleichzeitig einer des 
Spirituellen über die Lust des Fleisches, mit Lokki: »Paradoxically, Schiller 
seems to be suggesting that the woman who transcends her sensuality and 

68	 Siehe zu den Kryptographen und Kryptoanalytikern, die den Seeadmirälen zur Seite 
springen, Torsten Hahn, Das schwarze Unternehmen, S. 221 f.

69	 Vgl. Bernd Leistner, »Ich habe deinen edlern Teil nicht retten können.« Zu Schillers 
Trauerspiel Maria Stuart, in: Zeitschrift für Germanistik 2 /2 (1981), S. 166 – 181, 
S. 174.

70	 Vgl. Kari Lokki, Schiller’s Maria Stuart: The Historical Sublime and the Aesthetics of 
Gender, in: Monatshefte 82 /2 (1990), S. 123 – 141, S. 124, 135 f.; Gert Sautermeister, 
Maria Stuart. Ästhetik, Seelenkunde, historisch-gesellschaftlicher Ort, in: Schillers 
Dramen. Neue Interpretationen, hg. von Walter Hinderer, Stuttgart 1979, S. 174 – 
216, S. 179 f.



275﻿

sexuality has a potential for sublimity perhaps unavailable to men.«71 Marias 
körperliche Passion erscheint am Ende sublimiert als christliche Passion: Im 
letzten Akt ist sie zu einer geläuterten, ideell bereinigten Heiligen erhöht, weiß 
und festlich gekleidet tritt sie auf, mit Agnus Dei, Rosenkranz und Kruzifix, 
Diadem im Haar und schwarzem Schleier.72 Schiller lässt auf der Bühne eine 
Braut Jesu erscheinen, in der sich die ästhetische Wirkung des Katholizismus’ 
und die der Frau – deren gemeinsamen Nenner Mortimer »Sinne Reiz« genannt 
hat – so steigern, dass ihr der Mann ihres Begehrens nur noch gegenübertreten 
kann, »ohne die Augen aufzuschlagen«.73 Dramatisiert wird eine Imagination 
von Weiblichkeit, die um 1800 ein Gemeinplatz ist und exemplarisch von Kant 
formuliert lautet, dass die Frau allein durch ihren sinnlichen Reiz große Gewalt 
über das andere Geschlecht ausüben kann.74 Zur Aufführung kommt der Sieg 
in einem detailliert choreografierten Blickwechsel:

(in diesem Augenblick begegnet ihr Auge dem Grafen Leicester, der bei ihrem 
Aufbruch unwillkürlich aufgefahren, und nach ihr hingesehen. – Bei diesem 
Anblick zittert Maria, die Knie versagen ihr, sie ist im Begriff hinzusinken, 
da ergreift sie Graf Leicester, und empfängt sie in seinen Armen. Sie sieht ihn 
eine Zeitlang ernst und schweigend an, er kann ihren Blick nicht aushalten, 
endlich spricht sie)

Ihr haltet Wort, Graf Leicester – Ihr verspracht
Mit Eurem Arm, aus dem Kerker mich 
Zu führen, und Ihr leihet mir ihn jetzt !

(Er steht wie vernichtet.)75

Der Mann steht wie vernichtet, Maria geht aus der Szene souverän, im Sinne 
ihres Sprachpfeils als König hervor – das allerdings nur innerhalb des männli-
chen Blickregimes. Und insofern könnte der Konflikt der Königinnen, der 
Vollstreckungsbefehl und Marias Hinrichtung noch anders gesehen werden: 
Maria kontert mit dem Pfeilschuss des Königs die »wütenden Blicke«, die die 
laut Regieanweisung vor Zorn sprachlose Elisabeth auf sie schießt, nachdem sie 
sie attackiert hat und – und das ist sicherlich nicht unerheblich – der Berater 

71	 Kari Lokki, Schiller’s Maria Stuart, S. 130.
72	 Vgl. die Regieanweisung in Friedrich Schiller, Maria Stuart, S. 666 (V/6). Leistner (Ich 

habe deinen edlern Teil nicht retten können, S. 173) spricht von der Wiedergewin-
nung von Größe und schöner Sittlichkeit im Zeichen echter Religiosität.

73	 Friedrich Schiller, Maria Stuart, S. 675 (V/9).
74	 Immanuel Kant, Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und Erhabenen in: 

Sämtliche Werke IV, hg. von Karl Rosenkranz und Friedrich Wilhelm Schubert, Leip-
zig 1838 [Digitalisat Bayrische Staatsbibliothek], S. 428 f.

75	 Friedrich Schiller, Maria Stuart, S. 677 (V/9).



276 jeannie moser

Shrewsbury »zwischen beide Königinnen« getreten ist und vorauseilend inter
veniert hat, Maria aus der Verantwortung für alles nun Kommende zu ent
lassen: »O sie ist außer sich ! / Verzeih der Rasenden, der schwer Gereizten !«76 
Maria aber schießt. Sie erklärt sich zum männlichen Souverän, den der male 
gaze nicht treffen und entmachten kann, um sich unmittelbar darauf wieder 
in genau diesen Blick zu stellen und von ihm zu profitieren. Die Geschlechter-
ordnung mit ihrem male gaze-Regime hat Maria nur als rhetorisches Manöver 
torpediert, um die andere Frau zu treffen. Das kann – von Elisabeth aus ge
sehen – das eigentliche Vergehen sein.

Regieanweisungen und die Figur der Maria verfolgen das gemeinsame Inter-
esse, den Blick der Königin zu bezeichnen, und gehen dafür ein Bündnis ein: 
In  ihrem Zusammenschluss fixiert Elisabeth mit den Augen, wird ihr Blick 
zu einem finsteren, strengen, bitterkalten: »Wenn Ihr mich anschaut mit dem 
Eisesblick«, sagt Maria schon zu Anfang des Treffens.77 Vom male gaze kann 
jedoch übersehen werden, dass Elisabeth weniger mit Kälte zu tun, ein kom
pliziertes Verhältnis zur Lust oder zum Schönheitsregime hat, als vielmehr ein 
solches rhetorisches Manöver registriert – und bestraft. Elisabeth prämiert die 
Frau nicht, die dem Anschein nach auf institutionelle Macht verzichtet, zumal 
sie mitnichten davon ausgehen kann, dass Maria wirklich verzichtet. Maria hat 
sich laut Regieanweisung vor ihr niedergeworfen, sich ihr zutraulich genähert, 
mit schmeichelndem Ton gesprochen und eine Sprache beschworen, die das 
Herz der Königin rühren kann, bis zum Schluss aber unmissverständlich ihren 
Machtanspruch argumentiert.78 Und so sorgt Elisabeths Politik der Stummheit 
dafür, dass ihr Vollstreckungsbefehl die Form eines unaufhaltbaren Pfeils an-
nimmt:

– Ist es geschehen? Ist es nicht? – Mir graut
Vor beidem, und ich wage nicht zu fragen!
Graf Leicester zeigt sich nicht, auch Burleigh nicht,
Die ich ernannt, das Urteil zu vollstrecken.
Sind sie von London abgereist – Dann ists
Geschehn, der Pfeil ist abgedrückt, er fliegt,
Er trifft, er hat getroffen, gälts mein Reich,
Ich kann ihn nicht mehr halten – Wer ist da?79

76	 Ebd., S. 628 (III/4).
77	 Ebd., S. 623, (III/4).
78	 Vgl. ebd., S. 621 – 628, (III/4).
79	 Ebd., S. 680 (V/11).



277﻿

Der Page meldet, dass die Lords »nicht« in London sind. Der Pfeil trifft, hat 
in Fotheringhay getroffen. Elisabeths Politik der Stummheit hat dafür gesorgt, 
dass Maria hingerichtet und mit ihr am Ende das Todesurteil am erotischen 
Charisma vollstreckt wird, das von einem male gaze hervorgebracht wird. Und 
so wird, was bislang keine Beachtung gefunden hat und die dramatischen 
Männerfantasien unterläuft, auch ein Mann einsam auf der Bühne stehen und 
bestraft werden, so muss Leicester »alleine zurückbleibend« in Marias Zimmer 
beklagen: »Ich kann, ich kann das Schreckliche nicht schauen«, und, als sich 
aus  diesem nicht entfliehen lässt: »Muß ich anhören, was mir anzuschauen 
graut?«80

Aus dem Augenwinkel

Rourkes Film bemüht sich um eine feministische Bildpolitik, die Klischees und 
Mythen vermeidet. Ganz entziehen aber kann er sich bestimmten Tradierungs-
dynamiken nicht: Wenn auch abgeschwächt, reproduziert er die Frontstellung 
einer erotisch-charismatischen und einer institutionellen, durch Virilisierung 
erkauften, einsamen Macht. Er zitiert den Neid auf Schönheit und sinnlichen 
Reiz herbei, den Schiller als Konfliktstoff etabliert, wenn er Mary als unge-
schminkte, natürliche Schönheit auftreten lässt, während sich die gekünstelte 
Elizabeth hinter ihrer starren Maske versteckt. Zudem projiziert der Film neue 
fragwürdige weibliche Eigenschaften auf die Königinnen. So etwa die weh
mütige Eifersucht auf Mutterschaft. Als hätte sie mehr Gewicht als für einen 
König, als wäre Kinderlosigkeit ein persönliches und kein dynastisches Problem 
des 16. Jahrhunderts, das die Erbfolge verkompliziert. Ähnlich anachronistisch 
unterlegen Rourke und Willimon den überlieferten Briefen eine empfindsame 
und glaubwürdige Herzensschrift, die erst im 18. Jahrhundert erfunden werden 
wird. Oder sie lassen außen vor, dass die amouröse Rhetorik Schmeichelei und 
die Appelle an Schwesternschaft in der Korrespondenz der Königinnen Teil 
einer Inszenierung sein könnte, die auf ein bestimmtes Image abzielt.

Der Film fokussiert wie das Drama die Königinnen als Frauen. Er beleuchtet 
ihre geschlechterpolitische Lage, thematisiert die Friktionen von biologischem 
Körper und dem body politics. Dabei rücken zuweilen die regierungstüchtigen 
Königinnen aus dem Blick, die er eigentlich ins Rampenlicht setzen will. Die 
Analyse der Machtverhältnisse, die Frauen viktimisieren, geht zulasten der Dar-

80	 Ebd., S. 679 (V/10).



278 jeannie moser

stellung strategisch agierender Antagonistinnen, die Allianzen machtpragma-
tisch abwägen, weil sie vertraut sind mit den Vorteilen und alltäglichen Risiken 
von Bündnissen. Der Film tendiert dazu, vergessen zu machen, dass sich Frauen 
nicht verbünden müssen, weil sie Frauen sind, selbst wenn Männerallianzen 
chauvinistische Praxis sind. Der Film setzt weibliche Empathie voraus, imagi-
niert einen kooperativen, friedvollen Politikstil für Frauen und projiziert auf ihr 
Bündnis ein potenziell solidarisches Projekt.

Dass es aber zu keinem kommt, hat Gründe, die seine eigenen Vorannahmen 
durchkreuzen: Gegen ein Bündnis sprechen unvereinbare Interessen. Ohnehin 
fragwürdige common grounds können nicht über Marys unstillbarer Macht
hunger hinwegtäuschen. In Schillers Drama wiederum gibt es keine Allianz, 
weil Maria, die aggressive Sprachschützin, ihre Macht von Männern bezieht, 
weil sie von ihrem Blick profitiert, weil sie im Bund ist mit dem male gaze. Im 
Film findet das Treffen ohne Aufsicht der Männer statt. Dafür wird das Blick-
regime selbst zum Thema gemacht. Der Film inszeniert den cineastischen Blick 
durch einen Spalt und durch Tücher durchbrochene Sichtachsen. Der Dialog der 
Königinnen wiederum bringt das Begehren zur Sprache, die andere zu sehen, 
oder aber, das eigene Bild zu kontrollieren und im besten Licht in Erscheinung 
zu treten. In derselben Szene verhandeln Film und Drama Momente des gender 
crossing. Rourkes Elizabeth und Schillers Maria behaupten sich als König und 
überschreiten die misogyn gesetzten Grenzen weiblicher Handlungsmacht. Und 
so sind – vielleicht nur aus dem Augenwinkel – doch zwei Königinnen zu sehen, 
die schlicht und ergreifend den Anspruch auf ein und dasselbe Reich erheben: 
nicht tragisch, nicht zaudernd, nicht ohnmächtig, gescheitert oder monströs, 
sondern mit dem Selbstbewusstsein einer weiblichen Souveränität, die sagt: 
I must act – mit all den Konsequenzen, die das mit sich bringt.



DIE LITER ATUR UND IHR E MEDIEN.  
»FÜRS ARCHIV ODER AUCH NICHT …«?  

COMICS UND LITER ATUR(ARCHIVE)





ANNA KINDER

»FÜRS ARCHIV ODER AUCH NICHT …«?  
COMICS UND LITERATUR(ARCHIVE)

Einleitung

Fragen der Archivwürdigkeit scheinen die Künstler-Maus zu beschäftigen, die 
die Comiczeichnerin Anna Haifisch im November 2024 ins Gästebuch des 
Deutschen Literaturarchivs in Maus- bzw. Marbach gezeichnet hat (s. die Abb. 
S. 283). Die Szene zeigt die beiden Hauptfiguren aus Anna Haifischs 2021 auf 
Deutsch erschienenem Comicbuch Residenz Fahrenbühl, die als ›Mäuse in resi-
dence‹ in abgeschiedener, ländlicher Einsamkeit mit der eigenen Künstlerexis-
tenz ringen. Während die eine Maus den Zustand, der an die Isolation während 
der Covid-Lockdowns erinnert, genießt und durch Lahmlegen der Internetlei-
tung und Zerstörung des Briefkastens gar zu verstärken versucht, erstickt die 
andere Maus beinahe an diesen alles andere als paradiesischen Zuständen. Un-
abhängig von ihrer jeweiligen Zufriedenheit setzen sich beide Mäuse mit der 
Frage nach der Relevanz der eignen künstlerischen Tätigkeit auseinander, so 
auch mit der des Comiczeichnens. Die »fiesen kleinen Kästchen, in die ich alles 
reinmalen muss«, limitieren, klagt die eine Maus und erklärt das endlose Wie-
derholen »desselben Motivs« gar zur »Verhaltensstörung«. Die Sinnkrise, in der 
sich die Künstlerfiguren Anna Haifischs insgesamt befinden, wird in der Gäste-
buch-Skizze exklamatorisch (»AAAAHH«) an die Wand geklebt und ist titel-
bildgebend für den 2022 erschienenen Band Chez Schnabel, in dem die Zeich-
nerin Einblick in ihre Herangehensweise beim Verfassen von Comics gibt.

Die Auseinandersetzung mit dem Dasein als Künstler/-in und der eigenen 
Kunstform ist wiederkehrendes Thema in Anna Haifischs Comics. In dem vier-
seitigen Strip The Writer (2016)1 beschäftigt sich ein Schriftsteller mit den Re-
aktionen seiner Leser/-innen. »Meine Leser … Wer sind sie?«, fragt der Autor, 
auf dem Sofa liegend, und stellt sich die Reaktionen unterschiedlichster Leser-
typen vor, vom »missgünstige[n] Redakteur«, über die »Lehrerin in der Straßen-
bahn« bis hin zum »Sänger«. Neben Sorgen über vermutete Kritik treibt ihn da-
bei vor allem die Tatsache um, dass sein Buch, einmal losgelassen (also gedruckt 
und verkauft) ein Eigenleben führt, das nicht steuerbar und das auszuhalten, 
Los des Schriftstellers ist.

1	 Haifisch, Anna: The Writer, in: Edit. Papier für neue Texte 70 (2016), S. 60 – 63.

© 2026 Anna Kinder, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83536069-011 | CC BY-NC-ND 4.0

https://doi.org/10.46500/83536069-011


282 anna kinder

Die drei Teile umfassende Reihe The Artist (The Artist (2016), The Ar-
tist – Der Schnabelprinz (2017), The Artist – Ode an die Feder (2021)) skizziert 
die Aufstiegsgeschichte eines zunächst recht erfolglosen Künstlers mit allen 
Ängsten, Misserfolgen, Zumutungen und Konflikten, die sich im künstleri-
schen Feld der Gegenwart ergeben. Dargestellt als vogelartiges Geschöpf, als 
»Künstlervogel«, erlangt der Künstler am Ende Ruhm und Geld. Seine unter 
prekären Bedingungen entstandenen Bilder – »Verlassen, kein Geld, so kamen 
die Schlangen zu Welt« – sollen jetzt seinen Galeristen reich machen. Der dritte 
Teil, Ode an die Feder, einer Vogeloper in dreizehn Akten, von Marcel Beyer aus 
dem Englischen ins Deutsche übersetzt, ist, anders als die Vorgänger, in Ge-
dichten und Liedern erzählt. Die Ode ist Programm und die damit implizierte 
Musikbegleitung mitgedacht. Das Libretto der Oper, die durch eine Harlekin
figur, die den bildlichen Vorhang beiseiteschiebt, eröffnet wird und sich büh-
nenbildartig in großformatigen, oft ganzseitigen Zeichnungen entwickelt, ist 
am Ende des Buches, ganz wie in Opernprogrammen, noch einmal gebündelt 
auf Deutsch und Englisch abgedruckt. Das Spiel mit den Gattungstraditionen 
von Ode, Drama und Oper ermöglicht nicht nur Formen der Überzeichnung 
und Übertreibung, sondern lotet zugleich, indem es den »Bildern, Gedichten 
und Liedern Raum«2 lässt, auch die Möglichkeiten des Comics in seiner Inter-
medialität aus.

Der Band zeugt von der »produktiven Symbiose von Literatur und visueller 
Kultur«3 graphischer Literatur, die in den letzten Jahren ganz zum common sense 
der Forschung geworden ist. Galt der Comic lange Zeit als trivial, seriell, mit-
unter gesundheitsgefährdend und am Markt orientiert, so hat er sich längst in 
den Kanon der ›Hochkultur‹ eingeschrieben. Die dem Aufkommen neuer Gat-
tungen inhärente Gefährdungserzählung, die den Roman im ausgehenden 
19. Jahrhundert ebenso wie Games im ausgehenden 20. Jahrhundert begleitet 
hat, ist längst abgeschüttelt, der Behauptungskampf beendet. Die Bedeutung 
von Comic-Künstler/-innen wie Hugo Pratt, Möbius (Giraud), Hal Foster, 
Lewis Trondheim, Joann Sfar, Hergé, Robert Crumb, Art Spiegelman, Will Eis-
ner und Anke Feuchtenberger ist unbestritten, und in den Feuilletons haben 
Comics und Graphic Novels ebenso einen festen Platz wie in den Verlagspro-
grammen etwa von Suhrkamp und Rowohlt. Mit Anke Feuchtenberger stand 

2	 »The Artist. Ode an die Feder.« Eine Oper als Comic. Anna Haifisch im Gespräch mit 
Joachim Scholl, DLF Kultur, 9. 11. 2021, https://www.deutschlandfunkkultur.de/the-
artist-ode-an-die-feder-eine-oper-als-comic-100.html (Zugriff 25. 4. 2025).

3	 Böger, Astrid: Grafische Literatur (A. Bechdel: Fun Home und D. Samll: Stiches). In: 
Benthien, Claudia / Weingart, Brigitte (Hg.): Handbuch Literatur und Visuelle Kultur. 
Berlin / Boston 2014, S. 544 – 560, hier S. 544.

https://www.deutschlandfunkkultur.de/the-artist-ode-an-die-feder-eine-oper-als-comic-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/the-artist-ode-an-die-feder-eine-oper-als-comic-100.html


283﻿

2024 in der Kategorie Belletristik zum ersten Mal eine Zeichnerin auf der 
Shortlist des Preises der Leipziger Buchmesse, und die Forschung hat die Kano-
nizität des Comics durch eine Reihe an Grundlagenwerken bestätigt.4

4	 Vgl. etwa Aldama, Frederick Luis (Hg.): The Oxford Handbook of comic book studies. 
New York / Oxford 2020; Baetens, Jan, Hugo Frey, und Stephen E. Tabachnick (Hg.): 
The Cambridge History of the Graphic Novel. Cambridge u. a. 2018; Baetens, Jan, and 
Hugo Frey.  The Graphic Novel: An Introduction. Cambridge 2014. https://doi.
org/10.1017/CBO9781139177849; Baetens, Jan, Frey, Hugo, Leroy, Fabrive (Hg.): The 
Cambridge Companion to the American Graphic Novel, New York 2023; Maheen, 
Ahmed (Hg.): The Cambridge Companion to Comics. Cambridge 2023; Tabachnick, 
Stephen E. (Hg.): The Cambridge Companion to the Graphic Novel. Cambridge: 
2017.

Abb. Anna Haifisch, Seite aus dem DLA-Gästebuch

https://doi.org/10.1017/CBO9781139177849
https://doi.org/10.1017/CBO9781139177849


284 anna kinder

Literatur- wie bildwissenschaftlich wird der Comic, der Bild und Text un-
trennbar verbindet, als Gegenstand ernst genommen. Im Fokus stehen dabei 
Fragen nach der Nähe und Distanz zum jeweiligen Medium und nach der Fort-
führung bzw. Überbietung literarischer bzw. bildlicher Traditionen.5 Zugleich 
hat eine Spezialisierung eingesetzt, so etwa bei der Auseinandersetzung mit der 
Memoria-Funktion des Mediums Comics, scheint dieses doch besonders ge
eignet, kollektiv-gesellschaftliche oder persönliche Traumata zu be- oder ver
arbeiten, wie im Falle von Art Spiegelmans Maus-Comics (1980 – 1991), Marjan 
Satrapis Persepolis (2000 – 2003), Barbara Yelins Emmie Arbel. Die Farbe der 
Erinnerung (2023), Alison Bechdels Fun Home. A Family Tragicomic (2006) 
oder David Smalls Stiches. A Memoir (2010).6

Comics sind als eigenständige Kunstform anerkannt, das Spannungsverhält-
nis zwischen Comic und Literatur kann produktiv gewendet werden. Auch das 
ist kein neues Phänomen, ist die Liste von Autor/-innen, die sich mit dem Co-
mic, mit Fragen der visuellen Darstellung poetischer Texte oder mit Verfahren 
visueller Narration auseinandergesetzt haben, so beispielsweise H. C. Artmann, 
Hans Magnus Enzensberger, Robert Gernhardt, Brigitte Kronauer, Nora Krug, 
Marie Marcks und Oskar Pastior, lang. Der österreichische Comic-Zeichner Ni-

5	 Vgl. etwa Ditschke, Stephan: Comics als Literatur. Zur Etablierung des Comics im 
deutschsprachigen Feuilleton seit 2003. In: Comics. Zur Geschichte und Theorie eines 
populärkulturellen Mediums. Hg. v. Stephan Ditschke, Katerina Kroucheva und Da-
niel Stein. Bielefeld 2009, S. 265 – 280; Groensteen, Thierry.  Comics and Narration, 
University Press of Mississippi, 2013.  ProQuest Ebook Central, https://ebookcentral-
1proquest-1com-1gw4awyln308b.emedia1.bsb-muenchen.de/lib/bsb/detail.
action?docID=1113447; Hescher, Achim. Reading Graphic Novels: Genre and Narra-
tion, Berlin, Boston 2016. https://doi.org/10.1515/9783110445947; Hochreiter, Susanne 
and Klingenböck, Ursula. Bild ist Text ist Bild: Narration und Ästhetik in der Graphic 
Novel, Bielefeld 2014. https://doi.org/10.1515/transcript.9783839426364; Hodapp, James, 
ed. Graphic Novels and Comics as World Literature. New York 2022. Literatures 
as  World Literature. Bloomsbury Collections. Web. 20 Feb. 2024. http://dx.doi.
org/10.5040/9781501373442; Schmitz-Emans, Monika. Comic und Literatur: Konstel
lationen, Berlin, Boston 2012. https://doi.org/10.1515/9783110282993; Schmitz-Emans, 
Monika. Literatur-Comics: Adaptionen und Transformationen der Weltliteratur, Ber-
lin, Boston 2012. https://doi.org/10.1515/9783110266764; Trabert, Florian, Stuhlfauth-
Trabert, Mara and Waßmer, Johannes. Graphisches Erzählen: Neue Perspektiven auf 
Literaturcomics, Bielefeld 2015. https://doi.org/10.1515/transcript.9783839428252.

6	 Vgl. Astrid Böger, Grafische Literatur S. 546 und exemplarisch: Wolff, Lynn: The 
Book as Archive: Metaphors of Memory in Contemporary Graphic Memoirs by Birgit 
Weyhe, Nora Krug, and Bianca Schaalburg. In: Gegenwartsliteratur: Ein germanisti-
sches Jahrbuch / A German Studies Yearbook; Schwerpunkt: Erinnerung  – Autofik-
tion  – Archiv, 2023, S. 133 – 163; Crucifix, Benoît: Drawing from the Archives: 
Comics Memory in the Contemporary Graphic Novel. Cambridge 2023.

https://ebookcentral-1proquest-1com-1gw4awyln308b.emedia1.bsb-muenchen.de/lib/bsb/detail.action?docID=1113447
https://ebookcentral-1proquest-1com-1gw4awyln308b.emedia1.bsb-muenchen.de/lib/bsb/detail.action?docID=1113447
https://ebookcentral-1proquest-1com-1gw4awyln308b.emedia1.bsb-muenchen.de/lib/bsb/detail.action?docID=1113447
https://doi.org/10.1515/9783110445947
https://doi.org/10.1515/transcript.9783839426364
http://dx.doi.org/10.5040/9781501373442
http://dx.doi.org/10.5040/9781501373442
https://doi.org/10.1515/9783110282993
https://doi.org/10.1515/9783110266764
https://doi.org/10.1515/transcript.9783839428252


285﻿

colaus Mahler adaptiert in seinen Veröffentlichungen literarische Autoren und 
Werke, schreibt selbst Lyrik und ist künstlerischer Leiter der Schule für Dich-
tung in Wien. Und in Frankreich ist der bei Gallimard unter Vertrag stehende 
Autor Fabrice Caro unter dem Kurznamen Fabcaro zugleich ein sehr erfolgrei-
cher Comiczeichner, der vor allem als Texter des Asterix-Bandes Die weiße Isis 
(2023) Bekanntheit erlangte.

Ökonomisch scheint das Dasein von Comic-Zeichner/-innen mit dem von 
Lyriker/-innen vergleichbar. Die Absatzzahlen sind gering, kaum eine/-r kann, 
von Ausnahmen abgesehen, ausschließlich vom Verkauf leben. Wie Anna Hai-
fischs Mäuse sind Comiczeichner/-innen von Stipendien und Preisen abhängig, 
und setzen, hierin unterscheiden sie sich von Lyriker/-innen, auf eine Misch
finanzierung. In Anna Haifischs Fall lässt sich das sehr schön demonstrieren, 
publiziert sie ihre Comics nicht nur, sondern präsentiert ihre Zeichnungen 
auch in Ausstellungen und vertreibt sie erfolgreich auf allerhand Merchandise-
Artikeln, wie Tassen oder Shirts. Lohnenswert ist auch der Blick auf die unter-
schiedlichen Publikationsstrategien. Erweist es sich für literarische Autor/-in-
nen meist als erfolgreich, das Werk als Ganzes bei einem, möglichst großen 
Verlag zu platzieren, der nicht nur einzelne Titel, sondern Autoren mit ihrem 
Gesamtwerk publiziert, erscheinen Comics seriell in Zeitungen und Zeitschrif-
ten oder in spezialisierten Kleinverlagen.

Unter diesen Gesichtspunkten wäre es reizvoll, die comicsoziologischen 
Konstellationen in Augenschein zu nehmen, in die auch Anna Haifischs Co-
mics Einblick geben. Worin unterscheiden sich die Ökonomie von Literatur 
und Comic, welche Strategien bringt welches Medium mit sich? Und wann 
wechseln Autor/-innen das Medium? Gibt es bestimmte Themen, die sich in 
Comicform besser mitteilen lassen, oder besser verkaufen? Ist die Wahl des Me-
diums ästhetisch oder ökonomisch bedingt? Welche Lesergruppen erreicht man 
mit welchem Medium, und gibt es positive Verstärkungseffekte? Und welche 
Rolle können Literaturarchive, als Akteure im literarischen Feld, dabei spielen? 
Lässt sich Kapital daraus schlagen, ökonomisch oder kulturell?

Die letzte Frage scheint auch die Maus aus dem Marbacher Gästebuch zu be-
schäftigen. »Fürs Archiv, oder auch nicht«, überlegt die Maus, und ob sie dabei 
zweifelnd die Archivwürdigkeit des Geschaffenen in Frage stellt oder sehr 
selbstbewusst abwägt, ob sie die Zeichnung, die im Entstehen ist, fürs Archiv 
zeichnet oder eben nicht, muss offenbleiben. Ein Fragezeichen, soviel ist festzu-
halten, findet sich in der Sprechblase jedenfalls nicht.

Die Zeichnung, die am Rande einer Tagung zu Comic und Graphic Novel 
am Deutschen Literaturarchiv Marbach entstanden ist, fügt sich damit in 



286 anna kinder

aktuelle Diskussionen um die Weiterentwicklung des Sammlungsprofils des 
DLA im Bereich Comic ein. Um Ihrem Auftrag gerecht zu werden, sammelt die 
Bibliothek des Deutschen Literaturarchivs bislang Comics, wenn ihre Autorin 
oder ihr Autor einen klaren literarischen Bezug im Sinne des Sammlungsprofils 
hat – vereinfacht gesagt: Wenn auch von einem stark belletristisch geprägten 
Gesamtwerk ausgegangen werden kann, wenn die Autorin oder der Autor als 
Vertreter des Genres anzusehen ist (exemplarischer Charakter), wenn der Co-
mic einen ›Hausheiligen‹ behandelt oder rezipiert (z. B. Schiller, Kafka etc.) 
oder in der einschlägigen literarischen Debatte besprochen wird. Den Sammel-
auftrag in der Bibliothek immer wieder zu prüfen und Erwerbungskriterien zu 
diskutieren, ist dabei grundlegend. Dass dem Medium Comic künftig mehr 
Aufmerksamkeit geschenkt wird, lässt sich jetzt schon zusagen  – in welchem 
Maße, gilt es zu diskutieren.

Nachstehende Beiträge spiegeln zentrale Aspekte der vor allem literaturwis-
senschaftlichen Auseinandersetzung mit dem Medium Comic und setzen diese 
zugleich in Relation zu den Sammlungen und dem Sammelauftrag des DLA. 
Andreas Platthaus gibt einen Überblick über die Traditionen und die Herausbil-
dung des Comics als anerkannte Gattung und verbindet damit ein emphati-
sches Plädoyer für noch mehr Comics im Archiv. Monika Schmitz-Emans be-
fasst sich mit Literaturadaptionen im Comic, und damit mit der Comicform, 
deren Nähe zur Literatur programmatisch gesetzt ist. Astrid Böger fragt mit 
dem Fokus auf wortlose Graphic Novels nach dem narrativen Potential von Bil-
dern und Lynn Wolff zeigt insbesondere anhand von Birgit Weyhe und Nora 
Krug, wie Comics als Archiv fungieren und wie spezifische Formen des graphi-
schen Erzählens als Medien der Zeugenschaft angesehen werden können. And-
reas Stuhlmann widmet seinen Beitrag der oben erwähnten Comiczeichnerin 
Anke Feuchtenberger, die (zumindest in Auszügen) schon Eingang in die 
Sammlung des Deutschen Literaturarchivs gefunden hat.



ANDREAS PLATTHAUS

WAS COMICS IM LITERATURARCHIV ZU SUCHEN HABEN

Die mahnende Geste des Lehrers Lämpel aus Wilhelm Buschs 1865 publizier-
tem Protocomic Max und Moritz scheint in Marbach Leitfaden zu sein: Nur 
nichts übereilen, wenn es darum geht, ob Comics Einzug ins Deutsche Litera-
turarchiv (DLA) halten sollen. Dabei sind sie ja längst da. Eine Zählung im Be-
stand ergab immerhin mehr als achthundert Medieneinheiten, die unter »Co-
mic« subsumiert werden können; der dabei zahlenmäßig am prominentesten 
vertretene Autor ist natürlich Wilhelm Busch. Das hat seinen Grund darin, dass 
Busch a) als Pionier der graphischen Erzählung schon lange zum Kernbestand 
bürgerlicher deutschsprachiger Lektüre zählt und b) auch unter Intellektuellen 
seines Wort- und Bildwitzes wegen geschätzt wird. Und die Sammelbestände in 
Marbach verdanken sich vor allem bürgerlichen und intellektuellen Bibliotheken.

Stellt sich also die Ausgangsfrage gar nicht? Das wäre zu kurz gedacht. Zu-
fallssammeln dank »Beifang« von Comics beim Erwerb unterschiedlichster Bü-
cherbestände ist ja kein gezielter Sammlungsaufbau nach marbachtypischen 
Kriterien. So ist noch kein einziger Nach- oder Vorlass eines Comiczeichners im 
DLA zu finden, und es ist bezeichnend, dass man sich im Falle eines Autors wie 
Robert Gernhardt, der zu den bedeutendsten deutschsprachigen Cartoonisten 
im Allgemeinen und mit seiner Serie Schnuffi auch zu den wichtigsten einhei-
mischen Comiczeichnern zu rechnen ist, in Marbach mit dem Ankauf des 
schriftlichen Werks von Gernhardt begnügt hat, während seine graphischen Ar-
beiten überwiegend ans Caricatura-Museum in Frankfurt am Main gegangen 
sind und das malerische Schaffen noch im Besitz der Erben ist. So ist ein erzäh-
lerisches Gesamtkunstwerk aufgespalten worden, weil die deutschen Samm-
lungsintentionen an strikten Gattungsunterschieden festhalten, die aber einer 
Künstlerpersönlichkeit wie Gernhardt nicht gerecht werden.

Außerdem gibt es gute Gründe, Comics literarischen Rang zuzusprechen. 
Einmal deswegen, weil es zahlreiche gezeichnete Literaturadaptionen gibt. Diese 
Gattung geht zurück bis mindestens in die vierziger Jahre des vergangenen Jahr-
hunderts, als in den Vereinigten Staaten die ersten Classics Illustrated publiziert 
wurden: Comic-Hefte, die Umsetzungen literarischer Klassiker in Bilderge-
schichten boten, erstellt mit dem pädagogischen Ziel, ein junges Publikum über 
dessen Liebe zur eigentlich als minderwertig angesehenen graphischen Erzähl-

© 2026 Andreas Platthaus, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83536069-012 | CC BY-NC-ND 4.0

https://doi.org/10.46500/83536069-012


288 andreas platthaus

form an anspruchsvolle Lektüre heranzuführen. Diese Comics waren also nur 
Mittel zum Zweck.

Erst fünf Jahrzehnte später, im Ausklang des zwanzigsten Jahrhunderts, 
setzte ein Trend ein, der bis heute anhält: die Comicadaption von Literatur als 
Selbstzweck, aus Freude an der Nutzung guter Geschichten als Szenarios, also 
Textvorlagen für Comics. Ein prominentes Beispiel, das vom Zeitpunkt seiner 
Veröffentlichung im Jahr 1994 an höchste Anerkennung erfahren hat, war die 
Adaption von Paul Austers neun Jahre zuvor erschienenem Roman City of 
Glass, der auf Anregung von Art Spiegelman durch Paul Karasik in ein Szenario 
überführt und dann von David Mazzucchelli, einem amerikanischen Comic-
Autor, der in den Achtzigern als Superheldenzeichner mit einem Daredevil-
Zyklus und der Batman-Miniserie Year One berühmt geworden war, gezeichnet 
worden ist. Die beiden Bearbeiter führten in ihrem Band vor, welche Möglich-
keiten die Erzählweise eines Comics im Umgang mit Literatur bietet. Eine be-
sonders eindrucksvolle Lösung fasst dabei die Wanderung eines Protagonisten 
durch Manhattan, die in der deutschen Ausgabe des Romans anderthalb absatz-
lose Seiten benötigt, auf denen akribisch beschrieben wird, welche Straßen 
durchschritten werden, in einem einzigen Bild zusammen, das die Figur als 
überdimensionierten Flaneur auf einem Stadtplan von Manhattan zeigt. Damit 
wird zwar der konkrete Weg nicht mehr nachvollziehbar (und das ist im Hin-
blick auf die Motivation der Spaziergänge ein erzählerischer Verlust), doch zu-
gleich geling es Karasik und Mazzucchelli, eine prägnante Darstellung für Aus-
ters Erzählstrang zu finden, die mit comicspezifischen Mitteln arbeitet und das 
Berichtete graphisch geschickt verknappt.

Im deutschen Sprachraum – und wir reden ja vom Deutschen Literaturar-
chiv – ist 2011 das Schwellenjahr für Comicadaptionen von Romanen. Damals 
brachte der Suhrkamp Verlag als angesehenste literarische Adresse der Bundes-
republik seine erste Comicpublikation heraus: Nicolas Mahlers Adaption von 
Thomas Bernhards 1985 erschienener Erzählung Alte Meister. Suhrkamps Ziel 
war es, Literatur aus dem eigenen Verlagsprogramm in Comicform herauszu-
bringen, um damit den stockenden Absatz von Klassikern wieder zu beleben – 
man hoffte vor allem auf Einsatz im Schulunterricht. Das scheiterte, aber Nico-
las Mahlers Alte Meister nach Thomas Bernhard wurde zu einem Verkaufserfolg 
unter Comiclesern und zum zweitmeist rezensierten Suhrkamp-Titel des Jahres 
2011 – nach Judith Schalanskys Roman Der Hals der Giraffe. Mahlers Herange-
hensweise, die man exemplarisch an den Seiten 30 bis 41 des Comics vorgeführt 
bekommt, besteht darin, nicht sklavisch dem Handlungsschema der literari-
schen Vorlage zu folgen, sondern durch umarrangierte Kombination von Passa-
gen aus dem gesamten Buch einen neuen Text zu generieren, der dann illustriert 



289﻿

wird. Zwar finden sich die meisten Zitate, die in der genannten Sequenz ver-
wendet werden, eng beieinander auf den Seiten 36 bis 40 von Bernhards Alte 
Meister, doch Seite 37 des Comics etwa gibt einen Auszug der Seite 208 des 
Romans wieder, und die anderen Textbausteine stammen von den Romanseiten 
37 (im Comic 30 bis 34), 36 (35), 37 (36), 38 (38), noch einmal 38 (39), 39 (40), 
abermals 39 (41) und 40 (42). Hier wird also relativ frei mit der Vorlage umge-
gangen, weil Nicolas Mahler den Ehrgeiz hat, eine eigene Interpretation der 
Stimmung von Bernhards Buch zu liefern – mittels seiner Bildsprache, hinter 
die die Prosa des Originals zurücktritt.

Ganz anders verhält es sich diesbezüglich bei einem ungleich aufwendigeren 
französischen Adaptionsprojekt, das seinen Anfang 1998 nahm und erst ein 
Vierteljahrhundert später nicht abgeschlossen, aber beendet wurde: der Umset-
zung von Marcel Prousts siebenteiligem Romanzyklus Auf der Suche nach der 
verlorenen Zeit durch den bretonischen Zeichner Stéphane Heuet. Dieser viel 
verkaufte und ausgezeichnete (unter anderem durch die literarische Gesellschaft 
der Amis de Marcel Proust) Comic hatte zum Ziel, so treu wie möglich der 
proustschen Vorlage zu folgen. Das führte zu so unerwarteten Resultaten wie 
etwa der Wiedergabe jener berühmten Schreibübung, die der jugendliche Ich-
Erzähler des Romans im ersten Band, Unterwegs zu Swann, während einer 
Kutschfahrt anfertigt, um den visuellen Eindruck der sich am Horizont ständig 
zueinander verschiebenden Kirchtürme des Dorfs Martinville festzuhalten. Heuet 
setzt nun nicht die durch die Bewegung der Kutsche wechselnden Perspektiven 
ins Bild, sondern gibt die gesamte im Roman zitierte Beschreibung als simulier-
tes Schriftstück wieder, also als jenes Blatt Papier, das in der Kutsche beschriftet 
worden ist.

In Frankreich sind Literaturcomics viel früher und zahlreicher zu finden als 
in Deutschland, Österreich oder der Schweiz. Und französische Comicautoren 
haben auch über die Adaption literarischer Werke hinaus Geschichten gezeich-
net, die sich der Literaturgeschichte als Erzählstoff bedienen. Eine Zeichnerin, 
die sich dabei besonders hervorgetan hat, ist Catherine Meurisse, die in ihrem 
2008 erschienenen Album Mes hommes de lettres an biographischen Fakten ori-
entierte Episoden aus dem Leben ihrer Lieblingsautoren zusammengetragen 
hat. Auf einer Vorsatzpapierzeichnung zum Band sind ihre vier Favoriten ver-
sammelt, die als Zitat des Schallplattencovers zu Abbey Road von den Beatles im 
Gänsemarsch einen Zebrastreifen überqueren: Voltaire, Proust, Flaubert und 
Molière. Anhand der karikaturesken Wiedergabe der ikonischen Darstellungen 
dieser vier Schriftsteller kann man im Vergleich mit Stéphane Heuets Proust-
Adaption konstatieren, dass der bretonische Zeichner dem Protagonisten des 
Romans die Züge von dessen Autor verleiht und durch seinen »sachlicheren« 



290 andreas platthaus

Stil viel näher am realen Erscheinungsbild des Schriftstellers bleibt. Heuets Co-
mic nimmt Proust sichtbar ernst, Meurisse macht sich ebenso ersichtlich einen 
Spaß mit ihm. Das entspricht genau der jeweiligen Erzählhaltung.

In einer weiteren Proust-Romanadaption, angefertigt 2011 als japanischer 
Manga von einem Zeichnerkollektiv namens Variety Art Works, ist dieselbe 
Szene wie im vorangehenden Beispiel aus Heuets Auf der Suche nach der verlo-
renen Zeit zu sehen: die berühmte Madeleine-Episode vom Beginn des Roman-
zyklus, als der Ich-Erzähler durch den Geschmack eines zu einer Tasse Tee ge-
reichten Stücks Gebäck an den Genuss derselben Leckerei zu Kinderzeiten er
innert wird und damit den Wiederbelebungsprozess der Vergangenheit auslöst, 
der dann zum Gegenstand der vieltausendseitigen Handlung wird. Heuet hat 
nach einem Vierteljahrhundert Arbeit an seiner Adaption – mehr, als Proust auf 
alle sieben Bände zu verwenden vergönnt war – lediglich die zwei ersten Teile 
des Zyklus geschafft und dafür rund 500 Seiten im Albumformat benötigt. 
Die Manga-Adaption von 2011 umfasst den gesamten Zyklus, verwendet darauf 
aber nur 380 deutlich kleinformatige Seiten, und Nicolas Mahler, der 2017 
ebenfalls eine Comicadaption von Auf der Suche nach der verlorenen Zeit vor-
legte (abermals bei Suhrkamp, der deutschen Verlagsheimat von Proust), be-
schränkte sich gar auf 170 Seiten, weil er nach bewährtem eigenen Vorbild ihm 
besonders markant erscheinende Details herausgriff, aus dem dann so etwas wie 
ein gezeichnetes Proust-Destillat entstanden ist. Das Erfolgsrezept von Bern-
hards Alte Meister ließ grüßen.

Wir sind damit wieder bei den deutschsprachigen Klassiker-Adaptionen an-
gekommen, und ein Comiczeichner, der dabei besondere Erwähnung verdient, 
ist Felix Görmann alias Flix. Schon seine Diplomarbeit in den neunziger Jahren 
bestand aus einem Comic nach Goethes Faust, und 2010 wiederholte er die Ad-
aption dieses Dramas für einen Fortsetzungscomic in der Frankfurter Allgemei-
nen Zeitung, dem er zwei Jahre später an gleicher Stelle eine im Brandenburg 
der Gegenwart angesiedelte Version von Cervantes’ Don Quijote folgen ließ. 
Beide Adaptionen erschienen auch als Buch bei Carlsen, dem renommiertesten 
deutschen Comicverlag, und bei der Gestaltung orientierte man sich bewusst 
am Aussehen der Reclam-Universalbibliothek, die Generationen von Schülern 
mit Klassikerausgaben für den Unterricht versorgt hat. Das Gelb ihrer Um-
schläge ist unverkennbar.

Nun hat die Farbe Gelb auch in der Comicgeschichte eine besondere Bedeu-
tung, weil die am Ende des neunzehnten Jahrhunderts in den USA etablierten 
Sonntagszeitungsbeilagen mit bunten Comicepisoden besonders prominent gelbe 
Farbelemente in Szene setzten, weil deren Wiedergabe erst seit kurzem durch 
neue Drucktechniken ermöglicht worden war  – die berühmteste Comicfigur 



291﻿

jener Anfangszeit der Gattung war dementsprechend Richard F. Outcaults The 
Yellow Kid. Aber auch eines der berühmtesten gezeichneten Titelbilder der Ju-
gendliteratur, Walter Triers Umschlagzeichnung zu Erich Kästners Emil und die 
Detektive, betonte noch 1931 besonders das spektakuläre Gelb. Als 2012 wiede-
rum die deutsche Comiczeichnerin Isabel Kreitz eine Adaption von Kästners 
Kinderbuchklassiker anfertigte, übernahm sie Triers gelbe Grundstimmung, 
dämpfte sie aber ab und versetzte die Betrachterperspektive der Straßenszene 
auf die andere Seite der Kreuzung, so dass wir nunmehr dem von Emil und sei-
nen Freunden verfolgten Herrn Grieneisen ins Gesicht blicken statt auf den 
Rücken. Kreitz darf neben Mahler als die aktivste Autorin von Comicadaptio-
nen literarischer Stoffe im deutschen Sprachraum gelten; so setzte sie schon 
2005 Uwe Timms Novelle Die Entdeckung der Currywurst in Bilder, und noch 
viel älter ist ihr Plan, Thomas Manns Buddenbrooks als Comic zu zeichnen – 
was bislang immer an der Verweigerung der Rechte scheiterte. Da diese aber 
siebzig Jahre nach dem Tod des Autors frei werden, im Falle Thomas Manns 
also 2025, dürfte Kreitz jetzt zum Zuge kommen; dem Vernehmen nach hat sie 
die Adaption der Buddenbrooks bereits fertig in der Schublade liegen.

Literatur ist nicht der einzige Gegenstand von Adaptionen durch Comics. 
Auch bekannte Werke der bildenden Kunst werden gerne zum Vorbild genom-
men, so etwas Carl Spitzwegs Gemälde Der arme Poet, den die Zeichnerin 
Anna Haifisch in ihr Alter Ego The Artist überführt hat. Da sich im DLA 
durchaus auch bildnerische Werke nach Literaturvorlagen oder künstlerische 
Darstellungen von Schriftstellern finden, ist schwer zu verstehen, warum solch 
eine karikierende Version nicht auch Aufnahme in der Sammlung finden sollte. 
Zumal die dargebotene Selbstironie in durchaus literarischer Tradition etwa 
eines Jean Paul oder von Vertretern der literarischen Romantik wie E. T. A. 
Hoffmann steht. Die schon angeführte Catherine Meurisse hat sich in ihrem 
autobiographischen Comic Les grands espaces (deutsch: Weites Land) 2018 in 
der Pose von Caspar David Friedrichs Wanderer über dem Nebelmeer gezeich-
net, und Nora Krug wiederum, die mit Heimat, ihrer ebenfalls 2018 erschie
nenen Recherche zur eigenen Familiengeschichte im nationalsozialistischen 
Deutschland, den größten weltweiten Erfolg einer deutschen Comicautorin in 
jüngerer Zeit erzielte, hat dasselbe Motiv zum Vorbild für ein Selbstporträt als 
distanzierte Betrachterin gewählt (und es dann auch noch zum Titelbild ihres 
Comics gemacht). Die Faszination des Friedrich-Bildes vom einsamen Wande-
rer geht so weit, dass selbst Jacques Tardi, der Altmeister des französischen Co-
mics, in seinen 2001 veröffentlichten Notizbücher-Auszügen eine Variation dar-
auf aufnahm. Hierbei haben wir es zwar jeweils nur mit deutschem Einfluss auf 
internationale Comicliteratur zu tun, aber auch das sollte eine Institution wie 



292 andreas platthaus

das DLA interessieren, das sich bekanntlich in den letzten Jahren dem Prinzip 
des Storytelling als Maßstab von Sammelwürdigkeit verschrieben hat.

Aber zurück zu den Comics selbst. Dass sie Anspruch auf literarischen Rang 
erheben können, steht seit Art Spiegelmans Maus, der 1980 begonnenen und 
1992 abgeschlossenen Biographie seines Vaters, des Schoa-Überlebenden Vladek 
Spiegelman, außer Frage – der Comic wurde 1993 mit dem Pulitzerpreis ausge-
zeichnet und leitete weltweit einen Boom des autobiographischen Erzählens in 
Bildern ein. Deren Anfänge indes liegen weiter zurück: in den sechziger Jahren 
des zwanzigsten Jahrhunderts, als vor allem Robert Crumb das Genre der Un-
derground-Comics begründete, deren Stoffe mit allem brachen, was zuvor als 
comictypisch gegolten hatte. Keine bunten Harmlosigkeiten mehr, sondern 
schwarzweiße Drastik beim Erzählen von höchstpersönlichen Geschichten, die 
Politik, Sex und Gewalt in einem Realismus boten, der nichts mehr mit dem 
angeblichen Kinderkram früherer Comics zu tun hatte. Auch in den Augen ih-
rer Verächter waren Comics nun erwachsen geworden. Man könnte auch sagen: 
literarisch. Seitdem kann in dieser Darstellungsform genauso erzählt werden 
wie in traditioneller Literatur. Comics sind selbst Literatur geworden – Graphic 
Novels, wenn man so will (und die Marketingabteilungen der Verlage wollen es 
so).

Crumb zeigte auch die Möglichkeiten des Comicerzählens in dessen Extre-
men auf: ganz stumme, also wortlose Comics wie American History von 1978 
oder das Nebeneinander von Textmengen wie in einem Roman und illustra
tiven Elementen; seine Skizzenbücher sind diesbezüglich wahre Fundgruben. 
Und mit Chris Ware hat ein Bewunderer sowohl von Crumb als auch von 
Spiegelman mit der Jahrtausendwende international Furore gemacht, als 2000 
Jimmie Corrigan erschien, ein gezeichneter Bildungsroman um einen einsamen 
jungen Mann, der inhaltlich an die existenzialistische Literatur der Nachkriegs-
moderne anschließt, aber graphisch die Tradition des Comic-Strips mit der Äs-
thetik von Computergraphik verbindet – ohne dass Ware den Computer jedoch 
für mehr benutzen würde als das Kolorieren seiner handgezeichneten Seiten. 
Mit seinen drei großen Buchpublikationen  – nach Jimmie Corrigan folgten 
2012 Building Stories und 2019 Rusty Brown – kann man auch im Comic von 
Weltliteratur sprechen. Dazu zählen dann auch der 2004 abgeschlossene sechs-
teilige autobiographische Comiczyklus Die heilige Krankheit des französischen 
Autors David B. und die gleichzeitig entstandene vierbändige iranische Jugend-
Autobiographie »Persepolis« von Marjane Satrapi, einer Schülerin von David B.

Ein Faktor, der angesichts der Rede von Weltcomicliteratur an Bedeutung 
gewinnt, ist das Übersetzungshandwerk. Comics stellen andere Herausforde-
rungen an Übersetzungen als traditionelle Literatur, denn bei Textzuwachs in 



293﻿

der Zielsprache kann man nicht einfach wie bei Büchern ein paar Seiten mehr 
drucken – der Raum in den Sprechblasen ist festgelegt, und auch zu kurze Texte 
darin beeinträchtigen das homogene Erscheinungsbild der Originalausgabe. 
Eine völlige Missachtung dessen, was in der Ausgangssprache erzählt wird, ist 
heute auch bei Comics undenkbar, aber das war vor sechzig Jahren noch anders, 
als Asterix, immerhin mittlerweile der erfolgreichste aller Comics mit einer Ge-
samtauflage von rund 350 Millionen Alben, 1963 erstmals ins Deutsche gebracht 
wurde: als Siggi der Unverwüstliche mit eben Siggi und Barbaras als Germanen 
statt den Galliern Asterix und Obelix. Das kleine uns wohlbekannte gallische 
namenlose Dorf wurde zu einer Siedlung am Rhein namens Bonnhalla und die 
sie umgebenden Römerlager, praktischerweise vier an der Zahl, mutierten zu 
Standorten von Besatzungsmächten, die den Germanen bitter zusetzten. Als die 
»Asterix«-Autoren René Goscinny und Albert Uderzo der Deutschnationalisie-
rung ihrer gallischen Geschichten gewahr wurden, entzogen sie schleunigst dem 
ersten hiesigen Lizenznehmer die Rechte. Erst damit kam der Ehapa-Verlag 
zum Zug, der aus der Comicserie auch im deutschen Sprachraum einen Riesen-
erfolg machte. Solche Geschichten sind der Aufnahme ins DLA durchaus würdig. 
Zumal die Wirkungskraft von Asterix aufs deutschsprachige Kulturleben außer 
Frage steht. Die Zitate und Anspielungen sind Legion, auch in der Literatur.

Wenn wir diese Ausführungen mit der Adaption von literarischen Werken 
durch Comicautoren begonnen haben, so müssen wir auch noch etwas zum 
Verhältnis von Textern und Zeichnern sagen. Szenaristen sind in Deutschland 
unüblicher als in anderen Comic-Kulturräumen, weil die Entlohnung für Co-
mic-Autoren niedriger ist. Wer sich den Luxus erlaubt, seine Zeit auf eine 
schlechtbezahlte Comictätigkeit zu verwenden, der will das karge Entgelt nicht 
teilen und wenigstens seine eigenen Geschichten erzählen. Darum sind die 
meisten deutschsprachigen Zeichner auch die Szenaristen ihrer Comics. In den 
sowohl kommerziell als auch traditionell weiterentwickelten Comicnationen 
wie den USA, Japan oder Frankreich ist Arbeitsteilung dagegen üblich, was der 
Qualität der erzählten Geschichten oft zugute kommt. Selbst ein so idiosynkra-
tischer Autor wie der erwähnte Robert Crumb hat sich bisweilen der Dienste 
von Szenaristen bedient, im prominentesten (und für das DLA zweifellos inter-
essantesten) Fall bei einer seiner Literaturadaptionen. Oder besser gesprochen: 
bei einem literaturgeschichtlichen Comicprojekt, Crumbs gezeichneter Franz-
Kafka-Biographie von 1993, für die David Zane Mairowitz die Texte schrieb. 
Darin sind indes auch lange Comicpassagen mit dem Inhalt der wichtigsten 
Kafka-Werke zu finden, wobei am umfangreichsten die Adaption der Erzäh-
lung Die Verwandlung ausgefallen ist: siebzehn Seiten gegenüber sechzehn, die 
dem gesamten Roman Das Schloss gelten. Oder gar nur acht für Der Process, 



294 andreas platthaus

die aber für das DLA besonderes Interesse besitzen, weil es das Romanmanu-
skript Kafkas bewahrt. In die große Kafka-Ausstellung, die das Archiv zum 
hundertsten Todestag des Schriftstellers 2024 ausgerichtet hat, fanden in den 
letzten Wochen noch zwei Originalseiten von Robert Crumb aus der Process-
Sequenz seiner Kafka-Biographie Eingang, die dem DLA geschenkt wurden. 
Das soll ein Anfang sein, um die Sammeltätigkeit bezüglich Comics in Mar-
bach zu ermutigen. Dass es genug qualitative Gründe dafür gibt, ist wohl deut-
lich geworden. Aber als Erzählform in Buchgestalt darf der Comic ohnehin An-
spruch auf einen Platz im DLA erheben, wenn dort schon Computerspiele sys-
tematisch gesammelt werden. Da derzeit etliche deutschsprachige Comiczeich-
ner nach jahrzehntelanger Tätigkeit Aufbewahrungsorte für ihr Werk suchen, 
das sonst in alle Winde verstreut zu werden droht, und die Akzeptanz fürs gra-
phische Erzählen mittlerweile etabliert ist, darf der Moment als ideal bezeichnet 
werden, um in Marbach mit dem Sammeln von Comics zu beginnen.



ASTRID BÖGER

WORTLOSE GRAPHIC NOVELS

Seit über einhundert Jahren hat sich innerhalb der grafischen Literatur eine Un-
tergattung herausgebildet, die sich von herkömmlichen Comics und Graphic 
Novels1 darin unterscheidet, dass sie auf Worte weitgehend oder sogar vollkom-
men verzichtet, weswegen sie lange Zeit gar nicht den Comics zugerechnet wur-
de.2 Dieser Verzicht auf die genretypische Verbindung von Sprache und Bildern 
bringt notwendigerweise die Konzentration auf das einzelne Bild beziehungs-
weise das sequentielle Erzählen in Bilderfolgen während des Leseprozesses mit 
sich. Andreas Platthaus betont ein entscheidendes Merkmal von wortlosen Bild-
geschichten im Vergleich zu den ungleich weiter verbreiteten Comics, die Bild 
und Text miteinander kombinieren:

Die Besonderheit der Bildgeschichte liegt in [der] Zusammenführung von 
Bild und geschriebenem Wort. Doch selbstverständlich gibt es auch unzäh-
lige Beispiele für Einzelzeichnungen oder gar ganze Erzählungen, die keiner-
lei Text haben. […] Die Zuordnung zum Genre der Bildgeschichte ergibt 
sich in solchen Fällen aus der Erzählhaltung. Wenn die wortlosen Bilder eine 
kontinuierliche Handlung zum Inhalt haben, sind sie Bildgeschichten. Schwie-
riger ist die Abgrenzung bei »stummen« Einzelbildern, die daraufhin befragt 
werden müssen, ob sie mehr erzählen wollen, als sie darstellen [meine Her-
vorhebung, A. B.].3

In diesem Beitrag sollen beispielhaft drei Werke, die über einen Zeitraum von 
ungefähr achtzig Jahren erschienen sind und die auf die Verwendung von Spra-
che weitgehend verzichten, dahingehend befragt werden, wie sie ihre jeweilige 
Geschichte in Bildern erzählen, welche Assoziations- und Interpretationsspiel-
räume dadurch im Leseprozess entstehen, und ob die Bilder tatsächlich, wie 
Platthaus insinuiert, »mehr erzählen wollen, als sie darstellen«. Dabei kommt 
wortlosen Graphic Novels aufgrund ihrer ›sprachlosen‹ und somit kulturelle 

1	 Beide Gattungsbezeichnungen werden hier annähernd synonym verwendet, zumal eine 
klare Abgrenzung schwerfällt.

2	 Vgl. Scott McCloud, Understanding Comics. The Invisible Art, New York 1994, S. 18.
3	 Andreas Platthaus, Im Comic vereint. Eine Geschichte der Bildgeschichte, Berlin 1998, 

S. 14.

© 2026 Astrid Böger, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83536069-013 | CC BY-NC-ND 4.0

https://doi.org/10.46500/83536069-013


296 astrid böger

Grenzen potentiell überschreitenden Form eine besondere gesellschaftliche Be-
deutung zu, die sie in eine Traditionslinie mit den frühesten Zeugnissen 
menschlicher Erzählkunst wie zum Beispiel prähistorischer Höhlenmalerei stellt. 
Wie Platthaus an anderer Stelle ausführt:

Alle Bildgeschichten stellen Gemeinschaftlichkeit her, weil ihr erzählerischer 
Mehrwert nur dann erkannt werden kann, wenn andere Betrachter als der 
Künstler selbst über den Raum des Bildes hinausdenken. Ihre kommunika-
tive Funktion war es, die die Bildgeschichte zum natürlichen Leitmedium 
nicht oder wenig alphabetisierter Gesellschaften gemacht hat.4

Zumindest in westlichen Gesellschaften konnte seit der Mitte des neunzehnten 
Jahrhunderts, als die ersten Vorläufer moderner Comics wie zum Beispiel Wil-
helm Buschs 1865 veröffentlichte, von gereimten Versen kommentierte Bilder-
geschichte Max und Moritz – Eine Bubengeschichte in sieben Streichen erschie-
nen, zwar ein vergleichsweise hoher Alphabetisierungsgrad vorausgesetzt wer-
den; dennoch kommt Bildgeschichten seit jeher und bis heute die Aufgabe zu, 
mit nicht-sprachlichen Mitteln ihre Geschichten zu ›erzählen‹ und auf diesem 
Weg auch weniger gebildete oder landessprachlich kompetente Leserinnen und 
Leser zu erreichen. Ihre Bedeutung geht jedoch deutlich über solche im weites-
ten Sinn bildungspolitische Funktionen hinaus. Denn wie Monika Schmitz-
Emans überzeugend dargelegt hat, können grafische Erzählungen in Analogie 
zu literarischen Texten unter bestimmten Voraussetzungen als Weltliteratur an-
gesehen werden. Mit dieser Annahme rekurriert sie bewusst auf den von Goethe 
1827 geprägten Begriff und aktualisiert ihn zugleich aus der Perspektive des frü-
hen 21. Jahrhunderts mit seiner stark veränderten Medienlandschaft und hier 
insbesondere der globalen Verbreitung verschiedener Formen grafischen Erzäh-
lens wie den Comics.5 Während von Goethe Nationalliteraturen vorzugsweise 
dann zur Weltliteratur geadelt wurden, wenn sie einem kosmopolitischen Geist 
Ausdruck verliehen und diesen auch in andere Sprachen und d. h. Kulturen zu 
übersetzen vermochten – ein Potential, das er allerdings nur wenigen europäi-
schen Literaturen zugestehen wollte6 –, erweitert Schmitz-Emans mit Rückbe-

4	 Andreas Platthaus, Im Comic vereint. Eine Geschichte der Bildgeschichte, S. 15.
5	 Monika Schmitz-Emans, »Graphic Narrative as World Literature«, in: From Comic 

Strips to Graphic Novels. Contributions to the Theory and History of Graphic Narra-
tive, hg. von Daniel Stein und Jan-Noël Thon, Berlin / Boston 2013, S. 385 – 406.

6	 Vgl. Hendrik Birus, Goethes Idee der Weltliteratur. Eine historische Vergegenwär
tigung (19. 1. 2004), in: Goethezeitportal, http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/
goethe/birus_weltliteratur.pdf (25. 2. 2025).

http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/goethe/birus_weltliteratur.pdf
http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/goethe/birus_weltliteratur.pdf


297﻿

zug auf Roger Sabins verwandtes Konzept der Worldcomics7 den Fokus auf die 
globalen Transfer- und Austauschprozesse, die Comics seit ihren Anfängen im 
ausgehenden neunzehnten Jahrhundert aufgrund ihrer hybriden, transkulturel-
len und mithin höchst anpassungsfähigen formalen und medialen Eigenschaf-
ten geprägt haben. Diese lassen sich auch in der Gegenwart gut beobachten, so 
Schmitz-Emans, etwa mit Blick auf den stetig zunehmenden Einfluss von 
Manga in westlichen Kulturen:

Viewed as ›world literature‹ from this perspective, contemporary examples of 
graphic storytelling present themselves as shaped by multicultural influences, 
sometimes as culturally hybrid phenomena. It is especially the intense recep-
tion of the manga style in the Western world that has recently been of form-
ative influence on contemporary comic artists from countries outside of Ja-
pan. […] [T]he term [›world literature‹] highlights either aesthetic achieve-
ments, broad distribution and reception, or multi-faceted stylistic influences 
from culturally different sources.8

Angesichts dieser beeindruckenden Dynamik in der Verbreitung, Assimilierung 
und Rezeption bestimmter transkultureller Formate, die unübersehbar den 
kommerziellen Interessen global agierender Medienunternehmen geschuldet 
sind, ist es wohl kein Zufall, dass sich in den letzten Jahrzehnten trotz offen-
sichtlicher definitorischer Schwächen die Gattungsbezeichnung ›Graphic No-
vel‹ etabliert hat. Mit dieser – ebenfalls stark von Marktinteressen geleiteten – 
Umbenennung soll vor allem ein ernsthafter Anspruch auf Literarizität und da-
mit die Konkurrenzfähigkeit von ausgewählten grafischen Erzählungen im Ver-
gleich zu genuin literarischen Werken wie etwa Romanen und zugleich der im-
plizite Anspruch auf ihren potentiellen Status als Weltliteratur markiert werden. 
Die jüngere Diskussion über Great American Graphic Novels und die Zuschrei-
bung ihres literarischen Werts durch verschiedene kulturelle Akteure belegt das 
Bemühen um die Aufwertung dieser Untergattung innerhalb der Comics in 
Verbindung mit einer – stets so vorläufigen wie fragwürdigen – Herausbildung 
eines Kanons ihrer wichtigsten Werke.9 In diesem Zusammenhang ist wohl 
auch das zuletzt deutlich gewachsene Interesse an Comic-Adaptionen von Klas-
sikern der Weltliteratur zu verstehen, nämlich als vorgeblicher Beleg für die Li-

7	 Roger Sabin, Adult Comics: An Introduction, London 1993, S. 183 – 209.
8	 Monika Schmitz-Emans, Graphic Narrative as World Literature, S. 388 – 389.
9	 Vgl. Daniel Stein und Astrid Böger, ›Great‹ American Graphic Novels. Canon Forma-

tion and Literary Value, in: The Cambridge Companion to The American Graphic 
Novel, hg. von Jan Baetens, Hugo Frey und Fabrice Leroy, Cambridge 2023, S. 89 – 105.



298 astrid böger

terarizität von Comics gleichsam auf kreativer Augenhöhe mit dem Original-
text.10

Im Folgenden geht es mir jedoch weniger um den transmedialen Wettbe-
werb um die umkämpften Plätze auf dem Olymp der Weltliteratur; stattdessen 
möchte ich den Blick auf drei wortlose Graphic Novels richten, die für eine an-
dere, und zwar eine nicht primär sprachlich vermittelte Darstellung ihrer Welt 
stehen, beginnend mit Lynd Wards God’s Man: A Novel in Woodcuts,11 zugleich 
die erste wortlose Graphic Novel überhaupt, die in den USA am Vorabend der 
Weltwirtschaftskrise 1929 erschien.12 Fast sieben Jahrzehnte später eröffnete Pe-
ter Kupers The System (1997)13 albtraumhafte Einblicke in das Leben einer 
Gruppe durchschnittlicher Urbanites im Moloch New York City. 2006 kam 
schließlich mit Shaun Tans The Arrival14 eine so zeit- wie raumüberschreitende 
wortlose grafische Erzählung über die Migrationserfahrungen einer Familie he-
raus, die seither weltweite Beachtung gefunden hat. Alle drei Werke haben ge-
meinsam, dass sie schmerzhafte und mitunter traumatische Erfahrungen von 
Gewalt und Entfremdung in einer sich rasant verändernden Welt darstellen. Sie 
sind demnach, wie Florian Groß treffend formuliert, »narratives of transcultu-
ral displacement«.15 Der weitgehende Verzicht auf Sprache dient dabei einerseits 
dem Ausdruck von Sprachlosigkeit beziehungsweise des Nicht-Verstehens auf 
Seiten der Protagonistinnen und Protagonisten; andererseits erhalten ihre Er-
lebnisse dergestalt eine kulturübergreifende, wenn nicht sogar eine universelle 
Dimension, wie George Walker argumentiert:

Imagine the advantage of writing a book that can be read anywhere in the 
world without translation. Free of the confines of words, books written in 
the universal language of pictures are understandable anywhere in the global 
village. A drawing of a stick figure needs no translation. […] [A]ll written 

10	 Vgl. dazu Monika Schmitz-Emans, Graphic Narrative as World Literature, S. 397 – 
401.

11	 Lynd Ward, God’s Man, Madman’s Drum, Wild Pilgrimage, hg. Art Spiegelman, New 
York 2010.

12	 S. Florian Groß, Lost in Translation: Narratives of Transcultural Displacement in the 
Wordless Graphic Novel, in: Transnational Perspectives on Graphic Narratives. Co-
mics at the Crossroads, hg. Shane Denson, Christina Meyer und Daniel Stein, Lon-
don und New York 2014, S. 203.

13	 Peter Kuper, The System, New York 1997.
14	 Shaun Tan, The Arrival, Melbourne 2006.
15	 Florian Groß, Lost in Translation: Narratives of Transcultural Displacement in the 

Wordless Graphic Novel, S. 197.



299﻿

languages evolved from pictures, our universal system of expression and 
communication.16

Selbst wenn man Walkers Enthusiasmus für eine universelle Bildsprache nicht 
teilt – oder ihre Existenz sogar anzweifelt –, ist es lohnend, sich die speziellen 
Affordanzen von Comics als eine primär bildbasierte Erzählform zu vergegen-
wärtigen. Comics verwenden eine offene, elliptische Darstellungsweise in ein-
zelnen Bildern bzw. Bildsequenzen, die einen aktiven Leseprozess erfordert, ba-
sierend auf einer Art kreativer Bedeutungserschließung, für den Scott McCloud 
den Begriff der Closure vorgeschlagen hat.17 Gleichsam während eine Leserin 
oder ein Leser die einzelnen Bilder eines Comics betrachtet, werden diese zu 
einer kohärenten Geschichte zusammengefügt, wobei die leeren, zumeist wei-
ßen Räume zwischen den einzelnen Panels in der Comicforschung häufig als 
Projektionsfläche für diesen kreativen Akt der Bedeutungserschließung verstan-
den werden.18 Dieter Mersch beschreibt eine ähnliche Dialektik von Sichtbarem 
und Unsichtbarem, wobei er statt des jeweilig bildlich Dargestellten den perfor-
mativen Prozess der medialen Sichtbarmachung selbst in den Blick nimmt.19 So 
gesehen wird das Bild jenseits seiner konkreten diskursiven Bedeutungen im in-
dividuellen Leseakt zu einem Möglichkeitsraum für das, was Mersch als »Den-
ken im Visuellen« oder auch als »visuelles Denken« bezeichnet.20 Während die 
comictypische intermediale Kopräsenz von Sprache und Bild stets eine Veran-
kerung des Dargestellten innerhalb einer mehr oder weniger linearen Narration 
nahelegt, verweigern wortlose Graphic Novels die Rückübersetzung von Bildern 
in Sprache, und häufig auch eine lineare Erzählung. Stattdessen entwickeln sie 
eine Bild-Sprache, die Bedeutungen in erster Linie über visuelle Assoziationen 
statt über Narration vermittelt. Eckhard Lobsiens Beschreibung der Assoziation 
als »beirrende geistige Energiequelle, als Antrieb wie als Verunreinigung des 
Denkens, als Integration von Reflexion, Empfindung, Erinnerung, Phantasie 

16	 George A. Walker, hg., Graphic Witness: Four Wordless Graphic Novels, Buffalo 
2007, S. 9; zitiert in: Florian Groß, Lost in Translation: Narratives of Transcultural 
Displacement in the Wordless Graphic Novel, S. 197.

17	 Scott McCloud, Understanding Comics. The Invisible Art, S. 63.
18	 Vgl. Karin Kukkonen, Studying Comics and Graphic Novels, Oxford 2013, S. 10.
19	 Dieter Mersch, Sichtbarkeit / Sichtbarmachung. Was heißt ›Denken im Visuellen‹?, in: 

Sichtbarkeiten 2: Präsentifizieren. Zeigen zwischen Körper, Bild und Sprache, hg. von 
Fabian Goppelsröder und Martin Beck, Berlin und Zürich 2014, S. 20.

20	 Dieter Mersch, Sichtbarkeit / Sichtbarmachung. Was heißt ›Denken im Visuellen‹?, 
S. 19; 29.



300 astrid böger

[…] ebenso wie als radikale Subjektivierung des Bewusstseins«21 umkreist dabei 
die unterschiedlichen ästhetischen Phänomene, die bei der Kunst der Assozia-
tion im Spiel sind und die im Folgenden anhand der drei genannten Beispiele 
näher erläutert werden sollen.22

Die erste Wortlose Graphic Novel in Amerika:  
Lynd Wards God’s Man (1929)

Es ist eine bemerkenswerte Koinzidenz, dass die Veröffentlichung von Lynd 
Wards erster Graphic Novel mit dem Börsenkrach im Oktober 1929 zusammen-
fiel, der in den USA die Große Depression und in der Folge eine Weltwirt-
schaftskrise einläutete.23 Mit Blick auf diesen historischen Kontext ist die von 
ihm verwandte kontraststarke Holzschnitttechnik – Ward nannte seine Bücher 
selbst Woodcut Novels, inspiriert von dem belgischen Künstler Frans Masereel, 
dessen Werke er während eines Studienaufenthalts in Leipzig entdeckt und ins-
besondere The Sun (1919) sehr bewundert hatte24 – ideal geeignet, um die pre-
käre gesellschaftliche Lage angesichts einer sich rasant ausweitenden System-
krise darzustellen, die zahllose Existenzen bedrohte, wenn nicht zerstörte. Die 
dunkle Schwarzweiß-Ästhetik der Woodcut Novels fügt sich nahtlos ein in das 
Bildgedächtnis der Großen Depression, für das die ikonischen Fotografien, die 
unter anderen Dorothea Lange und Walker Evans für die Farm Security Admi-
nistration in den 1930er Jahren anfertigten, stilprägend wurden.25 Während 
God’s Man die existenzielle Krise eines jungen Mannes behandelt, der an sich 
selbst, doch mehr noch an den schwierigen Verhältnissen scheitert, weist das 
Werk somit weit über sein Einzelschicksal hinaus; mit anderen Worten, seine 
Geschichte erzählt in der Tat viel mehr, als sie darstellt. Vor diesem Hinter-

21	 Eckhard Lobsien, Kunst der Assoziation. Phänomenologie eines ästhetischen Grund-
begriffs vor und nach der Romantik. München 1999, S. 11.

22	 Vgl. Astrid Böger, Shaun Tans The Arrival und die Kunst visueller Assoziation, in: Vi-
suelle Assoziationen. Bildkonstellationen und Denkbewegungen in Kunst, Philo
sophie und Wissenschaft, hg. Andrea Sabisch und Manuel Zahn, Hamburg 2018, 
S. 280 – 293; hier: 282 f.

23	 S. Art Spiegelman, Reading Pictures. A Few Thousand Words on Six Book Without 
Any, in: Lynd Ward, God’s Man, Madman’s Drum, Wild Pilgrimage, hg. Art Spiegel-
man, New York 2010, S. xi-xii.

24	 Vgl. David A. Beronä, Wordless Books. The Original Graphic Novels, New York 
2008, S. 41.

25	 Vgl. Astrid Böger, People’s Lives, Public Images. The New Deal Documentary Aesthe-
tic, Tübingen 2001.



301﻿

grund verwundert es nicht, dass sie von Anfang an in den USA ein breites Pu
blikum erreichte und bis heute die bekannteste von Wards insgesamt sechs 
Woodcut Novels geblieben ist.26

In seinen 139 Holzschnitten – technisch handelt es sich eigentlich um Holz-
stiche, wie Beronä erklärt27 – zeichnet God’s Man die Geschichte eines Mannes 
nach, der nach einer gefährlichen Überfahrt mit einem Segelboot ein unbe-
kanntes Land erreicht, wo er als Künstler sein Glück sucht, jedoch schon bald 
erkennen muss, dass er dies ohne entsprechende Ressourcen oder Beziehungen 
in einer durchweg kapitalistischen Gesellschaft nicht finden wird. Wie Florian 
Groß pointiert zusammenfasst,

a quintessential Romantic artist arrives in an unknown city with an un-
known semiotic code – capitalism. […] Everything is owned by somebody, 
and everything has a price in this system of monetary exchange value and the 
trading of proprietary goods.28

Als eine existenzielle Notlage droht, schließt der Mann einen faustischen Pakt 
mit dem Teufel und kann zwar fortan endlich ein Leben als halbwegs erfolgrei-
cher Künstler führen, wird jedoch nach einem verzweifelten Gewaltausbruch 
von einem Gericht verurteilt und muss ins Gefängnis, aus dem er fliehen kann, 
bevor ihn ein wütender Mob aus der Stadt verjagt (vgl. Abb. 1). Seine Flucht 
führt ihn in eine ländliche Idylle, wo sich eine anmutige junge Frau seiner an-
nimmt. Schon bald werden sie ein Paar und bekommen nach einiger Zeit ein 
Kind. Allerdings hat sein Glück einen denkbar hohen Preis: Am Ende fordert 
der satanische Besucher den vertraglich vereinbarten Tribut – jedoch nicht ohne 
sich vorher noch porträtieren zu lassen –, und der Mann bezahlt schließlich mit 
seinem Leben. Das letzte Bild, das zugleich zu den größten Panels des Buches 
zählt und somit eine besondere Wirkkraft ausstrahlt, zeigt den erstmals unmas-
kierten und dem Betrachter frontal zugewandten Satan, dessen Totenschädel 
uns unverhohlen angrinst, während er uns mit seinen unheimlichen schwarzen 
Lochaugen fixiert.

Wie diese knappe Zusammenfassung bereits nahelegt, hat God’s Man keinen 
realistischen Handlungsverlauf; vielmehr handelt es sich um eine stark symbo-
lisch-verfremdete Geschichte mit ausgeprägtem Hang zur Allegorie  – wie ja 
auch schon der Titel nahelegt –, die zudem so viele Ellipsen und unwahrschein-

26	 Art Spiegelman, Reading Pictures. A Few Thousand Words on Six Book Without 
Any, S. xii.

27	 David A. Beronä, Wordless Books. The Original Graphic Novels, S. 41.
28	 Florian Groß, Lost in Translation: Narratives of Transcultural Displacement in the 

Wordless Graphic Novel, S. 203.



302 astrid böger

liche Plot Points aufweist, dass eine Nacherzählung beinahe absurd wirkt. Den-
noch entfaltet die Geschichte bei der Lektüre eine erstaunliche Sogwirkung, die 
ihrer zugrundeliegenden formalen Struktur sowie dem besonderen grafischen 
Stil Wards geschuldet ist. Wie Beronä anmerkt,

as the pages are turned, the narrative relationship between each print tran-
spires almost magically. Ward’s aim was to present the necessary amount of 
visual information, which would flow evenly on each page so that the read-
er’s imagination could follow the pictures and weave the various aspects of 
plot, theme, and personal interpretation into a cohesive whole.29

Anders als bei herkömmlichen Comics, die häufig sechs oder mehr Panels auf 
einer Seite versammeln und mit dynamischen Bild-Text-Kompositionen sowie 
einer mitunter komplexen Seitenarchitektur aufwarten, reduzieren wortlose 
Woodcut Novels die visuellen Informationen auf das Wesentliche und laden 
ihre Leser und Leserinnen dazu ein, bei den einzelnen Bildern zu verweilen und 
diese nach einem selbst zu bestimmenden Rhythmus auf sich wirken zu lassen. 
Dadurch kommt dem einzelnen Bild eine ungleich größere Bedeutung zu, 
ebenso wie durch den aufwändigen handwerklichen Prozess der Holzschnitt-
technik, die ein physisches Verletzen der Oberfläche erfordert und damit den 
Bildern insgesamt eine starke Aussagekraft verleiht, wie Spiegelman erläutert: 
»To make a wood engraving is to insist on the gravitas of the image. Every line 
is fought for, patiently, sometimes bloodily. It slows the viewer down. Knowing 
that the work is deeply inscribed gives an image weight and depth«.30 Statt eine 
Reihe sequentiell angeordneter Bilder als eine kohärente Erzählung zu verste-
hen – die kreative Leistung beim Lesen von Comics schlechthin –, muss zudem 
bei Wortlosen Graphic Novels mit ganzseitigen Panels die Geschichte aus Ein-
zelbildern im Leseprozess erst zusammengefügt werden, und dies ganz ohne die 
Hilfe von sprachlichen Elementen wie Erzählerkommentaren oder direkter 
Rede der Figuren in Gestalt von Sprechblasen. In diesem Zusammenhang 
macht Spiegelman eine so interessante wie zunächst paradox scheinende Be
obachtung: »Wordless novels are filled with language, it just resides in the 
reader’s head rather than on the page«.31 Die Bedeutungserschließung verläuft in 
diesen Fällen demnach weniger narrativ und linear, sondern vornehmlich asso-
ziativ und zirkulär, wie ich nun an einem Beispiel erläutern möchte.

29	 David A. Beronä, Wordless Books. The Original Graphic Novels, S. 42.
30	 Art Spiegelman, Reading Pictures. A Few Thousand Words on Six Book Without 

Any, S. xxiv.
31	 Ebd., S. xvi.



303﻿

Das nachfolgende Bild erscheint etwa in der Mitte von God’s Man, in dem 
mit »The Brand« (dt. Marke oder hier auch Brandzeichen) übertitelten dritten 
Teil des Buchs. Vorangegangen ist eine Reihe von Darstellungen, die den na-
menlosen Protagonisten bei seinen Bemühungen zeigen, eine erotische Bezie-
hung mit einer Frau einzugehen, die ihm auch einmal Modell sitzt, was aber 
letztlich in einer durch und durch kapitalistischen Gesellschaft, die strikt trans-
aktional funktioniert, an seinen fehlenden finanziellen Möglichkeiten scheitert; 
stattdessen muss er dabei zusehen, wie die Frau sich mit anderen, besser gestell-
ten oder maskuliner auftretenden Männern, darunter Matrosen, Polizisten und 
einmal sogar ein Priester, verlustiert (bzw. ihrem Lebensunterhalt nachgeht, ihre 
Motivation bleibt offen), was schließlich seinen Wutausbruch provoziert und 
ihn gewalttätig werden lässt, wofür er nach seiner Verurteilung eine Haftstrafe 
antreten muss. Nachdem er sich ebenfalls unter Anwendung von Gewalt be-
freien kann, formiert sich spontan eine Art Bürgerwehr, die ihn aus der Stadt 
jagt (Abb. 1).

Das Bild besticht durch seine augenfälligen Kontraste: zwischen horizon
talen und vertikalen Elementen; zwischen schwarzen oder grau schraffierten 
und hellen bzw. weißen Flächen; zwischen statischen und dynamischen Ele-
menten. Der wohl größte Kontrast besteht jedoch zwischen der urbanen Um
gebung einerseits, dominiert von massiven, das Bild beinahe vollkommen aus-
füllenden und seinen Rahmen buchstäblich sprengenden, anonym wirkenden 
Bürogebäuden; demgegenüber wirken die winzigen menschlichen Figuren, die 
sich, der Straße am unteren Bildrand mit leichter Biegung nach oben folgend, 
eine Verfolgungsjagd mit dem flüchtenden Mann liefern, wie gefangen in die-
ser menschenfeindlichen Umgebung, in der sie sich zudem mit stetig wachsen-
der Fallhöhe gefährlich nah am Abgrund bewegen. Die Szenerie wirkt insge-
samt albtraumhaft-bedrohlich und erinnert atmosphärisch an die expressionisti-
schen Stummfilme von Fritz Lang und Friedrich Wilhelm Murnau, deren 
Werke Ward während seiner Zeit in Deutschland kennen und schätzen gelernt 
hatte.32 So finden sich in God’s Man gleich mehrere explizite Referenzen auf 
Murnaus Nosferatu – Eine Symphonie des Grauens von 1922. Auch die im Buch 
immer wieder zu bestaunende expressive Gestik und Mimik der Figuren spie-
gelt die ausdrucksstarke Ästhetik der Stummfilmära wider und liefert damit 
einen weiteren Beleg für die unübersehbaren transmedialen Einflüsse, die in der 
globalen Comicgeschichte eine produktive Hybridisierung im Sinne der World-
comics ermöglicht haben.

32	 Vgl. Art Spiegelman, Reading Pictures. A Few Thousand Words on Six Book Without 
Any, S. x.



304 astrid böger

Aber selbst wenn man beim Lesen nicht diesen konkreten Referenzen folgt 
(oder sie nicht erkennt), teilt sich dennoch aufgrund der durchweg dunklen At-
mosphäre das verhängnisvolle Schicksal eines Mannes mit, der sich einer über-
mächtigen Gewalt ausgesetzt sieht – im obigen Beispiel repräsentiert durch ihre 
vermeintlich rechtschaffenen, aber mörderischen Repräsentanten –, der er sei-
nerseits nur mit Gewalt zu begegnen weiß, bis er sich ihr durch Flucht entzieht. 
Jedoch auch die Naturidylle und das Zusammensein mit der geliebten Frau 

Abb. 1: Lynd Ward, God’s Man (n. p.)



305﻿

können seinen Untergang am Ende nicht aufhalten; denn der personifizierte 
Tod, stellvertretend für ein teuflisches und das heißt zutiefst zerstörerisches Sys-
tem, findet ihn auch dort. Es ist dabei wichtig zu betonen, dass das oben be-
schriebene Bild erst durch die genaue Betrachtung der vorangehenden und 
nachfolgenden Bilder anfängt, zu ›sprechen‹, und zwar über visuelle Verweise 
auf andere Medienformationen wie expressionistische Stummfilme und Male-
rei, aber auch auf zentrale Bildmotive und rekurrierende Symbole innerhalb der 
Geschichte wie zum Beispiel Geld, Gewalt und Tod, die komplex miteinander 
verwoben werden und unaufhaltsam den Untergang des Protagonisten mit sich 
bringen. Die wortlosen Bilder entwickeln somit eine eigene, komplexe Sprache, 
die sich primär über solch nicht-lineare visuelle Assoziationen statt über Worte 
mitteilt und die erst im kreativen Leseprozess zum Klingen gebracht wird.

Arm und Reich in New York:  
Peter Kupers The System (1997)

Bereits der Klappentext der belgisch-amerikanischen Künstlerin Luc Sante ver-
weist auf die wichtigsten Vorläufer von Peter Kupers The System und damit 
seine transmedialen und transkulturellen Rückbezüge auf die 1920er Jahre, je-
doch nicht ohne zugleich seine gesellschaftliche Relevanz im ausgehenden 
zwanzigsten Jahrhundert zu betonen: »THE SYSTEM is a silent epic in the tra-
dition of Fritz Lang’s Dr. Mabuse and Lynd Ward’s God’s Man – paranoid, yes, 
and with good reason«. Beinahe siebzig Jahre nach dem Erscheinen von Wards 
erster Woodcut Novel legt Kuper eine Graphic Novel vor, die dieser nicht nur 
ästhetisch und formal verpflichtet ist; auch thematisch gibt es zahlreiche Paral-
lelen, wie Calvin Reid in seiner Einleitung darlegt:

The System is a parable-like, sentimental meditation on the convulsive social 
drama of day-to-day urban life. It weaves its multiple narrative threads into 
the brightly patterned fabric of recognizable, fictionalized events – a kind of 
melodrama on the patterns of city life.33

Während Ward einen einzelnen jungen Mann ins Zentrum seiner allegorischen 
Moralgeschichte stellt, der aus Verzweiflung an den unmenschlichen Verhält-
nissen seine Seele verkauft und scheitern muss, zeigt Kuper ein ganzes Pano-
rama urbaner Existenzen, die ein breites Spektrum an Lebensentwürfen in post-

33	 Calvin Reid, Bright Lights, Scary City, in: Peter Kuper, The System, New York 1997, 
n. p.



306 astrid böger

industriellen westlichen Gesellschaften repräsentieren, darunter Stripper, Poli-
zisten, Taxifahrer, Obdachlose, Graffitikünstler, Drogendealer, Börsenhändler 
und Zeitungsverkäuferinnen, um nur einige der ca. zwanzig Akteurinnen und 
Akteure zu nennen. Die Figuren und ihre jeweiligen Betätigungen sind dabei so 
erkennbar den New Yorker Realitäten des ausgehenden zwanzigsten Jahrhun-
derts nachempfunden wie die Darstellung des sie umgebenden urbanen Raums, 
was bei Menschen, die bereits in New York waren oder wie Kuper dort leben, 
beim Lesen einen beträchtlichen Wiedererkennungseffekt hervorrufen kann. 
Auch der Künstler selbst betont in der nachfolgenden ›Kochanleitung‹ die 
große Wirklichkeitsnähe seines Werks einschließlich einiger autobiografischer 
Zutaten, um in der Kochmetaphorik zu bleiben, und hebt dabei die medialen 
Umgebungen hervor, die in The System eingegangen sind:

In a certain way, I didn’t have to write to cook up The System. Instead, I just 
took stories I’d read in the newspapers and put them in a pot together. One 
tablespoon of missing woman, a dash of police corruption, a cup of the 
bombing of the World Trade Center; all spiced up with some insider trading. 
Mix in a broth of corporate takeovers and political scandals, then boil to-
gether over a high flame for six months with some secret ingredients of my 
first hand experiences: the woman I saw singing in the subway, the homeless 
guys I’ve seen on a daily basis, a crack dealer on my block, and a strip club 
I once visited.34

Durch den Verzicht auf gesprochene Dialoge oder Erzählerkommentare stellen 
alle Figuren jeweils einen bestimmten Typus von Großstadtmensch dar statt 
konkrete Individuen mit ausdifferenzierten Eigenschaften, was wie bei Ward 
einen aktiven Leseprozess erfordert, um die Figuren im übertragenen Sinn zum 
Sprechen zu bringen. »I decided to tell this tale with no dialogue, and let the 
images speak for themselves«, kommentiert Kuper und fährt fort, »[t]his elimi-
nated language barriers and forced the reader to interact with the characters and 
connect the dots«.35

Trotz der offenkundigen ästhetischen Nähe zu Wards früheren Woodcut 
Novels kommt The System anders als seine Vorläufer jedoch nicht vollkommen 
ohne Sprache aus. Vielmehr wird die bereits erwähnte Hauptquelle für Kupers 
Werk – die Tagespresse – zentral in die Geschichte integriert, sowohl durch die 

34	 Peter Kuper, Speechless, Marietta, GA 2001, S. 66; zitiert in: David A. Beronä, Word-
less Comics. The Imaginative Appeal of Peter Kuper’s The System, in: Critical Approa-
ches to Comics. Theories and Methods, hg. Matthew J. Smith und Randy Duncan, 
New York und London 2012, S. 17 – 26.

35	 Peter Kuper, Speechless, S. 66.



307﻿

wiederkehrende Darstellung eines bestimmten Zeitungskiosks, bei dem einige 
der Figuren Tageszeitungen erwerben und sich so mit aktuellen News versorgen. 
Aber auch die gut lesbaren Schlagzeilen in den Zeitungen selbst übernehmen 
wichtige Funktionen innerhalb der Geschichte und werden so Teil von ihr, 
schon dadurch, dass wir immer wieder Menschen dabei zusehen, wie sie auf das 
Gelesene reagieren. Barbara Postema hat darauf hingewiesen, dass die Integra-
tion von sprachlichen Elementen wie Zeitungsartikel und -schlagzeilen, Graffiti 
und Werbeanzeigen strenggenommen dazu führen müssten, dass Werke, die 
wie The System solche intraikonischen Texte verwenden, nicht als wortlose Gra-
phic Novels zu bezeichnen wären.36 Weniger streng betrachtet, zeugt die Ver-
wendung von ›Wortbildern‹ schlicht von der großen Spannbreite an Möglich-
keiten, die sich Comicschaffende zunutze machen, um ihre Geschichten zeich-
nerisch umzusetzen, wie auch Postema konzediert.37 Beronä legt dar, warum de-
ren Gebrauch im Fall von Kupers The System sogar unverzichtbar erscheint: 
»The use of these word images are essential elements [sic] in the plot and pro-
vide important clues about characters and events«.38

Im Folgenden sollen diese Aspekte anhand einer Seite aus dem ersten Teil 
von The System näher erläutert werden (s. Abb. 2). Im ersten von acht Panels er-
kennen wir eine junge, rauchende Frau in Straßenkleidung, die sich auf den be-
reits erwähnten Zeitungskiosk zubewegt, wo sie einige (unsichtbare) Worte mit 
der Verkäuferin wechselt, während sie ein Exemplar der aktuellen City News er-
wirbt, deren Name synekdochisch für die Neuigkeiten in der Stadt und darüber 
hinaus steht. Dass das zweite Panel etwas größer als die anderen ist und zudem 
mit dem rechten Zeitungsstapel visuell ›den Rahmen sprengt‹, deutet auf die 
hervorgehobene Bedeutung dieses Orts und seine symbolische Funktion für die 
Geschichte hin. Darüber hinaus stellen zwei konkrete Objekte Verbindungen 
zur vorangehenden Panelsequenz dar: erstens die Zigarette, die sich die Frau 
beim Verlassen des Nachtclubs, in dem sie arbeitet, angezündet hat – die ein-
führende Panelsequenz zeigt sie bei ihrem Auftritt in dem Moment, wo sie sich 
ihres BHs entledigt und dafür zahlreiche Dollarscheine von den um die Bühne 
herum sitzenden, johlenden Männern zugesteckt bekommt; zweitens nimmt sie 
mutmaßlich einen dieser Scheine, um am Kiosk die Zeitung zu bezahlen. Die 

36	 Barbara Postema, Long-Length Wordless Books: Frans Masereel, Milt Gross, Lynd 
Ward, and Beyond, in: The Cambridge History of the Graphic Novel, hg. Jan Bae-
tens, Hugo Frey und Stephen E. Tabachnick, Cambridge 2018, S. 59 – 74; hier: S. 60.

37	 Barbara Postema, Long-Length Wordless Books: Frans Masereel, Milt Gross, Lynd 
Ward, and Beyond, S. 62.

38	 David A. Beronä, Wordless Comics. The Imaginative Appeal of Peter Kuper’s The 
System, S. 21.



308 astrid böger

häufig gezeigten Dollarscheine und -zeichen stellen ein Leitmotiv dar und sym-
bolisieren die vielfältigen legalen und illegalen Transaktionen, die das Leben in 
der Stadt beziehungsweise in seinem allumfassenden kapitalistischen System 
ausmachen. Zugleich fordern sie beim Lesen dazu auf, die verschiedenen alltäg-
lichen Transaktionen in ihren größeren und teilweise durchaus kritikwürdigen 
gesellschaftlichen Zusammenhängen wie im vorliegenden Beispiel der sexuellen 
Ausbeutung von Frauen zu verstehen.39

Die drei mittleren Panels zeigen die Frau, wie sie Zeitung lesend die Treppe 
einer typischen New Yorker Subway-Station zu den U-Bahngleisen hinunter-
steigt. Im Gehen weiterlesend, bemerkt sie zunächst nicht, wie sich ihr dort im 
zentralen vierten Panel eine Schattenfigur bedrohlich nähert; erst im fünften 
Panel, als die Person unmittelbar hinter ihr steht, wendet sie sich irritiert um. In 
den letzten drei Panels kommt es dann unvermittelt zu einem brutalen Angriff: 
Wir sehen zunächst einen angewinkelten, mit einem spitzen Werkzeug auf 
jemanden einstoßenden Arm, dann das entsetzte und verfremdete Gesicht der 
Frau aus nächster Nähe, das nur an ihren auffälligen Ohrringen zu erkennen ist 
und sich im letzten Panel in der sich bedrohlich nähernden U-Bahn auflöst – 
eine starke visuelle Metapher für das menschenvernichtende Grauen, das sich 
vor unserem inneren Auge abspielt. Denn der Mord an der Frau wird nicht 
explizit gezeigt, sondern allein durch die Aneinanderreihung der dargestellten 
Ereignisse evoziert, wie auch durch die ›laute‹ Darstellung des Akts selbst. Dabei 
unterstreicht der Wechsel von einer Palette an Pastelltönen in den ersten Panels 
hin zu einer vornehmlich blutroten Grundfärbung symbolisch die extreme Ge-
walt der Tat, die kein Einzelfall in der Geschichte bleiben wird.

Begegnungen mit Mitmenschen sind in The System unvorhersehbar und oft 
gewaltsam; sie berühren – und aktivieren – damit typische Urängste von Groß-
stadtbewohnerinnen, die sich selbst in alltäglichen Situationen nie vollkommen 
sicher fühlen können. Die Seite beeindruckt dabei durch den abrupten Wechsel 
von genau so einer unscheinbaren Alltagssituation zu einem Horrorszenario, 
das an die ikonische Mordszene in Alfred Hitchcocks Psycho (1960) erinnert, 
wobei die junge Frau in The System bereits getötet wird, kurz nachdem sie in 
die Geschichte eingeführt wurde, was den Horror gewissermaßen noch ver-
stärkt, indem die völlige Schutzlosigkeit einer unschuldigen Passantin innerhalb 
eines vermeintlich sicheren urbanen Raums brutal zutage tritt. Die individuelle 
Leseerfahrung wird vermutlich sehr unterschiedlich ausfallen, je nachdem, was 
für reale Gewalterfahrungen man selbst erlebt, befürchtet oder über die Medien 

39	 Vgl. David A. Beronä, Wordless Comics. The Imaginative Appeal of Peter Kuper’s 
The System, S. 18.



309﻿

aufgenommen hat. The System zeigt eine chaotische und potentiell gefährliche 
Welt voller Überraschungen, Zufälle und Inkonsistenzen, wofür die häufig 
widersprüchlichen Schlagzeilen in den omnipräsenten News stellvertretend ste-
hen. In Ermangelung erklärender sprachlicher Kommentare obliegt es dem 
Leser beziehungsweise der Leserin, die Einzelteile sinnvoll miteinander zu 
verbinden, die zahlreichen Leerstellen zu füllen und zugleich die gezeigten 
Ereignisse mit den eigenen Vorstellungen vom Leben in einer Metropole wie 
New York abzugleichen – mit offenem Ausgang.

Abb. 2: Peter Kuper, The System (S. 13)



310 astrid böger

Aufbruch in eine Neue Welt:  
Shaun Tans The Arrival (2006)

Zwar kommt auch Shaun Tans viel beachtete Graphic Novel The Arrival ohne 
(lesbare) Worte und einen linearen Plot im herkömmlichen Sinn aus  – eine 
Gemeinsamkeit der hier besprochenen Werke und zugleich ein Merkmal der 
meisten ›stummen‹ Graphic Novels; dennoch kann die Geschichte recht kom-
pakt zusammengefasst werden: Ein Mann lässt Frau und Tochter in armseligen 
Verhältnissen zurück und macht sich auf in ein fremdes Land, um dort ein 
besseres Leben aufzubauen. Dies fällt ihm zunächst schwer, zumal er die Spra-
che nicht versteht. Allmählich fasst er jedoch Fuß mit Hilfe von Mitmenschen, 
die ähnliches erlebt haben. Schließlich ist der Mann in der Lage, seine Familie 
nachzuholen, sodass am Ende alle glücklich vereint sind.

Der australische Autor und Illustrator Shaun Tan, selbst Kind von Eltern mit 
je unterschiedlichem Migrationshintergrund, denen The Arrival gewidmet ist, 
beschreibt die Erfahrungen in dem Buch als »stories of struggle and survival in 
a world of incomprehensible violence, upheaval and hope«.40 Andreas Platthaus 
unterstreicht diese Lesart anlässlich der Verleihung des Astrid-Lindgren-Ge-
dächtnispreises an Tan 2011 in der FAZ, wo er schreibt, dass The Arrival »die 
grundlegende Erfahrung des zwanzigsten Jahrhunderts zum Gegenstand hat: 
den Verlust von Heimat unter politischem Druck und den verzweifelten Ver-
such, sich woanders ein neues Leben aufzubauen«.41 Da jedoch in dem Buch 
der Repression im Herkunftsland keinerlei Ausgrenzung, geschweige denn 
Fremdenfeindlichkeit im neuen Land gegenübersteht, möchte man Stefan 
Höppner darin zustimmen, dass es sich bei The Arrival um ein utopisches 
Werk handelt, das weniger reale Erfahrungen von Migration darstelle, sondern 
vielmehr aufzeigen möchte, »wie eine Gesellschaft mit Migration umgehen 
sollte«.42

Ursprünglich wollte Tan eine universelle Geschichte der Migration erzählen, 
eine Idee, die er jedoch bald verwarf, wie er in einem 2016 veröffentlichten In-
terview erläutert:

40	 Shaun Tan, The Arrival, n. d., http://www.shauntan.net (3. 3. 2025).
41	 Andreas Platthaus, Die Ankunft in der ganzen Welt. Frankfurter Allgemeine Zeitung, 

4. 6. 2011, Z1; zitiert in: Astrid Böger, Shaun Tans The Arrival und die Kunst visueller 
Assoziation, S. 283.

42	 Stefan Höppner, Ohne Worte. Erzählweisen des Fremden in Shaun Tans The Arrival, 
in: Comic und Literatur: Konstellationen. Lingue & litterae 16, hg. von Monika 
Schmitz-Emans, Berlin und Boston 2012, S. 136 – 166; hier: S. 162.

http://www.shauntan.net


311﻿

I quickly realized that instead of focusing on things that made sense, trying 
to simplify some universal migrant experience, trying to understand every
thing, the best thing to do is simply to focus on strangeness, dislocation and 
complexity. In other words, trying to make the world as befuddling as our 
own world would be to any new immigrant, to just imagine what that is like. 
And above all else, to never actually explain anything.43

Folgerichtig kommt The Arrival ohne geografische oder zeitliche Spezifika aus, 
auch wenn viele im Herkunftsland Europa vor dem Zweiten Weltkrieg und im 
Ankunftsland die Vereinigten Staaten von Amerika erkennen wollen. Letztlich 
werden alle möglichen Zuordnungen durch den häufig phantastischen Zei-
chenstil Tans konterkariert, der die ›verfremdete‹ Sicht von Migranten auf die 
neue Kultur darstellen soll. In Verbindung mit der Abwesenheit von (verständ-
licher) Sprache sowie dem Fokus auf das kulturübergreifende Phänomen Mi
gration gewinnt das Werk dadurch eine transkulturelle Dimension, die zugleich 
seinen weltweiten Erfolg erklären hilft.44 Tan selbst gab 2009 folgende Erklä-
rung für den Verzicht auf Sprache in seinem bekanntesten Werk:

The absence of any written description in The Arrival seemed to place the 
reader more firmly in the shoes of an anonymous protagonist. There is no 
guidance as to how the images might be interpreted, which can be quite a 
liberating thing. Words have a remarkable gravitational pull on our atten-
tion, and how we interpret attendant images, like captions under a press 
photo. Without words, an image can invite much more attention from a 
reader who might otherwise reach for the nearest sentence, and let that rule 
their imagination.45

Die Abwesenheit von ›lenkenden‹ Sprachelementen lässt die Bildsprache von 
The Arrival umso deutlicher hervortreten. Tan hat hierfür zwei unterschied
liche grafische Praktiken entwickelt:

One has more to do with sketching and painting from life, trying to repre-
sent things I see around me. The other is a playful exploration of imaginary 

43	 Vgl. Strange Migrations: An essay/interview with Shaun Tan. With additional questi-
ons and editing by Harriet Earle, in: Journal of Postcolonial Writing 52 (2016), 
S. 1 – 14, hier S. 7.

44	 S. Florian Groß, Lost in Translation: Narratives of Transcultural Displacement in the 
Wordless Graphic Novel, S. 205.

45	 Shaun Tan, Silent voices: Illustration and visual narrative. Colin Simpson Memorial 
Lecture, https://www.shauntan.net/essay-colin-simpson (3. 3. 2025).

https://www.shauntan.net/essay-colin-simpson


312 astrid böger

worlds – places I don’t see in front of me, but which have strong emotional 
or conceptual parallels to lived experience, much like dreams.46

Die eine Zeichenpraxis ist demnach dem Realismus zuzuordnen; die andere 
eher dem Surrealismus oder dem Futurismus, wobei dem Werk die dezidierte 
Hinwendung zur Zukunft fehlt, weswegen Groß lieber von »Retro-Futurismus« 
spricht.47 Beide Stile werden in The Arrival kombiniert, evozieren jedoch beim 
Lesen unterschiedliche Assoziationen und fördern so, um die eingangs zitierte 
Formulierung von Lobsien aufzugreifen, eine »radikale Subjektivierung des 
Bewusstseins«,48 indem sie bereits bekannte Repräsentationsweisen aufgreifen 
(Realismus) und zugleich die Fantasie anregen durch die Darstellung einer 
neuen und völlig unbekannten Welt (Retro-Futurismus). Die Subjektivierung 
geschieht dadurch, dass im aktiven Leseprozess beide Stile kombiniert werden, 
was je nach individuellem Erfahrungshorizont ganz unterschiedliche Assoziatio-
nen hervorrufen kann.

Ein Beispiel für die Vermengung beider Zeichenstile findet sich gleich zu 
Beginn von The Arrival. Ein ganzseitiges Panel zeigt die Familie auf dem Weg 
zum Bahnhof, wo sich der Vater kurz darauf von Frau und Tochter verabschie-
den muss (s. Abb. 3). Die drei sind trotz der trüben Atmosphäre gut am rechten 
unteren Bildrand zu erkennen, einschließlich konkreter Details wie ihrer Klei-
dung, Kopfbedeckungen und dem altmodischen Koffer, in dem der Vater seine 
Habseligkeiten mitführt. Diese Elemente sind genau wie die freudlos wirkende 
Umgebung realistisch gezeichnet. Der riesige drachenförmige Schatten hinge-
gen, der die Familie verfolgt und bedroht, stellt eine visuelle Metapher dar, die 
im Leseprozess mit Bedeutung gefüllt werden muss49 und ein weites Assozia
tionsfeld eröffnet, das von Krieg, politischer Repression und Verfolgung über 
Klima- und Hungersnöte bis zur forcierten Abschiebepraxis westlicher Staaten 
in der Gegenwart reicht. Die Symbolisierung realweltlicher Krisen durch solche 
phantastischen Elemente hat zum einen die Funktion, komplexe Realitäten, die 
sprachlich nur schwer darstellbar sind, pointiert zu visualisieren und so affektiv 
zu vermitteln; zum anderen ermöglicht sie ganz unterschiedliche Lesarten 

46	 Zitiert in: Stefan Höppner, Ohne Worte. Erzählweisen des Fremden in Shaun Tans 
The Arrival, S. 141.

47	 Florian Groß, Lost in Translation: Narratives of Transcultural Displacement in the 
Wordless Graphic Novel, S. 205.

48	 Eckhard Lobsien, Kunst der Assoziation, S. 11; zitiert in: Astrid Böger, Shaun Tans 
The Arrival und die Kunst visueller Assoziation, S. 285.

49	 Vgl. Elisabeth El Refaie, Autobiographical Comics. Life Writing in Pictures, Jackson 
2012, S. 208.



313﻿

je  nach historischem Kenntnisstand oder persönlichen Erfahrungen, sodass 
The Arrival selbst für junge Leser und Leserinnen mit Migrationshintergrund 
sehr gut ›lesbar‹ ist, wie wissenschaftliche Studien zeigen konnten.50 Insbeson-
dere durch phantastische Darstellungen wie den bedrohlichen Schattenwesen 

50	 Visual Journeys Through Wordless Narratives. An International Inquiry with Immig-
rant Children and The Arrival, hg. Evelyn Arizpe, Teresa Colomer und Carmen Mar-
tínez-Roldán, London und New York, 2015.

Abb. 3: Shaun Tan, The Arrival (n. p.)



314 astrid böger

im ersten Teil von The Arrival wird die Identifikation mit den dargestellten 
Personen und ihrem Schicksal erleichtert. Demgegenüber wird vor allem im 
letzten Teil, nachdem die Familie wieder glücklich vereint ist, mit demselben 
phantastischen Stil, aber nun ganz anderen Motiven eine ungleich positivere, 
geradezu traumhafte Sicht auf die wunderbare neue Welt eröffnet, in der buch-
stäblich alles möglich scheint.

*  *  *

Wortlose Graphic Novels nehmen aufgrund ihres Verzichts auf Sprache eine 
Sonderposition innerhalb der Comicgeschichte ein. Auffällig ist das im weites-
ten Sinn politische Engagement der bekanntesten Vertreter, darunter auch die 
hier besprochenen. Als rein visuelles Medium machen es sich Wortlose Graphic 
Novels zur Aufgabe, uns die größten Krisen der Menschheit vor Augen zu füh-
ren, darunter Flucht und Vertreibung, Ausbeutung und Gewalt. Die Figuren 
sind zumeist namenlos und damit stellvertretend für die zahllosen Menschen, 
die solche Erfahrungen erleiden mussten und müssen. Dass keins der Werke 
seine Relevanz bis heute eingebüßt hat, liegt zum einen an den ungelösten Kri-
sen, die sie behandeln. Dies ist jedoch auch der besonderen Form der Wortlosen 
Graphic Novel geschuldet, die mit der Anregung zu assoziativem Denken im 
Visuellen die Phantasie noch stärker aktivieren kann als herkömmliche Comics. 
Uns obliegt es, beim Lesen die Bilder zum Sprechen zu bringen, die in der Tat 
»mehr erzählen wollen, als sie darstellen«.51 Wir müssen nur genau hinschauen.

51	 Andreas Platthaus, Im Comic vereint. Eine Geschichte der Bildgeschichte, S. 14.



MONIKA SCHMITZ-EMANS

LITERARISCHES IN GRAFISCHEN INSZENIERUNGEN:  
ZU NICOLAS MAHLERS LITERATURCOMICS

Comics im Literaturarchiv? Vorüberlegungen

Die folgenden Ausführungen entstanden anlässlich einer vom DLA ausgehen-
den Anregung zur Diskussion der Beziehungen zwischen Comics und Literatur
archiven. Gehören Comics in ein Literatur-Archiv? Und wenn ja: welche Co-
mics? Welche Rolle spielen, welchen Status haben sie dort? Sind sie primär als 
Zeugnisse der kreativen Rezeption literarischer Texte relevant, als Literaturadap-
tationen oder grafische Erzählungen rund um die Literatur und ihre Genese? 
Dazu würden dann auch Porträts von Dichtern und Dichterinnen gehören – 
oder auch Literaturgeschichten in Comicform. Oder interessieren sie uns als ge-
zeichnete Pendants zu etablierten literarischen Genres wie Biografie, Autobio-
grafie, Geschichtserzählung, Roman, Gedicht(sammlung)? Gehören sie zum 
Umfeld literarischer Kultur oder sind sie selbst eine Art von Literatur?

Reflexionen über den Comic verstehen diesen oft (und zu Recht) als narra
tives Genre; aber ist damit die maßgebliche Entsprechung zwischen ihnen 
und  literarischen Texten benannt? Wo man solche Entsprechungen sucht, 
hängt freilich nicht zuletzt davon ab, was man unter »Comics« versteht und 
was unter »Literatur«. Beide Termini sind alles andere als klar definiert, erstens 
wegen der Vielfalt und Verschiedenheit der unter sie subsummierbaren Phä
nomene, zweitens wegen des Dezisionismus begrifflicher Unterscheidungen, 
drittens, weil es einem Grundzug zumindest moderner Kunst- und Literatur-
produktion entspricht, das bereits Vorliegende, das Vor-Gegebene hinter sich 
zu lassen, neue Formen zu finden und etablierte Erwartungen zu unterlaufen. 
Ist es da verwunderlich, wenn Gattungsbegriffskorsette schnell zu eng werden? 
Ein grundsätzlicher Konsens besteht zwischen Theorieansätzen verschiedener 
Ausrichtung wohl darin, dass Comics »gelesen« werden wollen, aber auch im 
Ausgang von dieser Bestimmung ergeben sich viele Anschlussfragen, allen voran 
die gar nicht so triviale, was »Lesen« ist. Schon die Erwägung, ob Bilder im 
selben Sinn gelesen werden wie sprachliche Texte, ist eine Durchgangsstation 
zu weiteren Fragen. Auf eine wichtige Affinität zwischen literarischen Werken 
und Comics scheint der inzwischen etablierte Ausdruck »Graphic Novel« für 
längere Comic-Erzählungen in Buchformat hinzudeuten, aber dieser Ausdruck 

© 2026 Monika Schmitz-Emans, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83536069-014 | CC BY-NC-ND 4.0

https://doi.org/10.46500/83536069-014


316 monika schmitz-emans

wird teils kritisch gesehen, u. a. mit dem Argument einer impliziten und sug
gestiven vergleichenden Beurteilung anhand von Romanen. Aber was bitte ist 
ein »Roman«? Die noch am ehesten überzeugenden Versuche, darauf überhaupt 
zu antworten, verweisen auf eine unerschöpfliche Potentialität von Schreib
weisen und eine enzyklopädische Fülle von Inhalten, auf einen Proteus von 
Gattung.

Man könnte den sich hier abzeichnenden Befund, dass Begriffe in ihrer 
Geschichtlichkeit und Kontingenz einer zeitlosen Gattungs-Theorie keine ver-
lässliche Grundlage bieten, auch ins Positive umformulieren: Die Fragen, was 
»Literatur«, »Comic«, »Lesen«, »Erzählung« etc. sind (von »Fiktionen« ganz zu 
schweigen), befindet sich in einer ständigen Aushandlung, an der sich auch und 
gerade die literarischen und künstlerischen Arbeiten selbst beteiligen. Dass Gat-
tungsbegriffe und andere Fachtermini Werkzeugkästen mit seinerseits modi
fizierbaren Inhalten (Begriffswerkzeugen) sind, zeigt sich besonders klar anläss-
lich solcher Werke, die nicht eindeutig und einschränkend im künstlerischen 
und kulturellen Feld zu verorten sind. Foto-Literatur und visuelle Romane bie-
ten Beispiele.

Literatur-Archive können zur Dokumentation solcher Aushandlungsprozesse 
beitragen, die oft auch Dialoge zwischen künstlerisch-literarischen Arbeiten, 
Selbstreflexionen der Produzenten und Produzentinnen, Begleitphänomene lite-
rarischer Arbeit (wie etwa Lewitscharoffs Künstlerbücher zu Romanprojekten, 
ferner Briefe, Skizzen und andere Dokumente sowie allerlei Dinge) oder Hy
bridphänomene sind (Zwischenfrage: Was ist eigentlich nicht hybrid?). Durch 
die Auswahl ihrer Bestände tun sie es letztlich immer schon – mit jeder Ent-
scheidung darüber, was ins Archiv aufgenommen wird. Zeit, sich den Comics 
zuzuwenden.

Der Comiczeichner Mahler auf der Literaturszene

Hat die Graphic Novel sich aus verschiedenen Gründen (vor allem bedingt 
durch die Bedeutung paradigmenbildender Beispiele wie Art Spiegelmans »Maus«) 
in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts einen wichtigen Platz im breiten 
Feld der Erzählkultur gesichert, so ist dies an quantitativen wie an qualitativen 
Entwicklungen ablesbar, an Ausdifferenzierungen der Themen und Stilmittel. 
Seit Beginn des 21. Jahrhunderts erscheinen verstärkt Graphic Novels auf der 
deutschsprachigen Szene; damit einher geht eine Tendenz des Feuilletons, 
Comics stärker zu berücksichtigen. Comics werden einerseits als »ein populäres 
Medium« betrachtet, andererseits »zunehmend selbst als Teil der Literatur 



317﻿

diskursiviert«, so Christian Bachmann.1 Dass sich damit auch der literarische 
Kanon um Comics und andere Bildergeschichten erweitert, dokumentiert etwa 
das neuere Titelangebot des ›Klassikerverlags‹ Reclam, der schon länger auch ge-
legentlich Cartoons (›klassisch‹ gewordene) publizierte, inzwischen seine Pro-
duktion aber um eine ganze Reihe von humoristischen Bildergeschichten und 
Comics erweitert hat. Die Literaturszene integriert erfolgreiche Comiczeichner 
und -zeichnerinnen, präsentiert sie in Verlagsproduktionen, auf Buchmessen, in 
den Medien, bei Lesungen und andernorts in der Autorenrolle.

Nicolas Mahler, der insgesamt ein umfangreiches und in verschiedene For-
mate ausdifferenziertes Oeuvre vorgelegt hat,2 ist dafür ein prominentes Bei-
spiel. Zu seinen zahlreichen Preisen gehört auch der Preis der Literaturhäuser, 
der im Rahmen der Förderung von Literaturvermittlungsformen verliehen 
wird; zu den ihm zuerkannten Stipendien gehören auch solche, die zur Förde-
rung von Schriftstellern und Schriftstellerinnen vergeben werden.3 »(P)arallel 
zum insgesamt seit der Jahrtausendwende zu beobachtenden gesellschaftlichen 
Aufstieg des Mediums Comic in den deutschsprachigen Ländern« (diagnosti-
ziert u. a. von Stefan Ditsche)4 kommt es bei Mahler zum »Vordringen in die 
›Mitte‹ des Systems Literatur« (so Bachmann).5 Ins Bild passt, dass das Wiener 

1	 Christian A. Bachmann, ›Irgendwann ist mir das halt selber aufgefallen, dass es ver-
dichtet ist, was ich mach‹: Nicolas Mahler zur Einführung, in: Closure. Kieler e-journal 
zur Comicforschung #5.5 (Juni 2019) [=Nummer zu Nicolas Mahler, hg. v. Christian 
A. Bachmann und Sunghwa Kim], S. 3 – 21. (https://www.closure.uni-kiel.de/closure5.5/
bachmann)

2	 Vgl. dazu die Webseite des Zeichners www.mahlermuseum.com. Unter Mahlers Co-
micveröffentlichungen und Karikaturen finden sich viele Literatur-Adaptionen und 
-Parodien, die gelegentlich ungebremst kalauern (»Alice hinter den Darmspiegeln«, 
»Dr. Jekyll and Mr. Heidi«); »Alice in Sussex« als frühes Beispiel einer Adaption er-
schien zunächst ab 2012 als Serie in der FAZ, 2013 in einer Neubearbeitung als Buch-
ausgabe. Neben Comics und Cartoons auf der Grundlage literarischer Texte gehören zu 
Mahlers ›Brücken‹ zwischen Literatur und Zeichnung auch bebilderte Bände mit eige-
nen Gedichten und Buchillustrationen (so zu Saint-Exupéry: »Le Petit Prince« / »Der 
kleine Prinz« 2015, mit Übers. des frz. Textes durch P. Sloterdijk).

3	 Mahler wird aus diesem Anlass gewürdigt als jemand, der sich auf neue Weise mit Lite-
ratur auseinandersetzt und sie vermittelt. Vgl.: Anon.: Preis der Literaturhäuser 2015. 
Nicolas Mahler erhält den Preis der Literaturhäuser, in: Literaturhaus.net, https://
www.literaturhaus.net/projekte/preis-der-literaturhaeuser-2015; anon.: Nicolas Mahler 
erhält den Preis der Literaturhäuser, Der Standard, 10. 3. 2015 https://derstandard.
at/2000012755598/Nicolas-Mahler-erhaelt-Preis-der-Literaturhaeuser.

4	 Stephan Ditschke, ›Die Stunde der Anerkennung des Comics‹? Zur Legitimierung des 
Comics im deutschsprachigen Feuilleton, in: Comic. Intermedialität und Legitimität 
eines popkulturellen Mediums, hg. v. Thomas Becker, Essen, Bochum 2011, S. 21 – 44.

5	 Christian A. Bachmann, Nicolas Mahler zur Einführung, S. 2.

https://www.closure.uni-kiel.de/closure5.5/bachmann
https://www.closure.uni-kiel.de/closure5.5/bachmann
http://www.mahlermuseum.com
http://Literaturhaus.net
https://www.literaturhaus.net/projekte/preis-der-literaturhaeuser-2015
https://www.literaturhaus.net/projekte/preis-der-literaturhaeuser-2015
https://derstandard.at/2000012755598/Nicolas-Mahler-erhaelt-Preis-der-Literaturhaeuser
https://derstandard.at/2000012755598/Nicolas-Mahler-erhaelt-Preis-der-Literaturhaeuser


318 monika schmitz-emans

Literaturhaus eine Mahler-Ausstellung präsentiert, in der dieser als Buch-Autor 
Gelegenheit zu einer ironischen Selbstinszenierung erhält;6 ins Bild passt auch, 
dass die Goethe-Institute Mahler im Kafka-Jahr 2024 zu einem wichtigen Ak-
teur in Sachen globaler Kafka-Würdigung gemacht haben.7

Mahler produziert nicht nur Comics, Cartoons und Bildergeschichten, die 
Eingang ins »Literatursystem« finden, viele dieser Arbeiten nehmen auch Bezug 
auf Literarisches, vor allem dadurch, dass sie sich oft schon im Titel als Aus
einandersetzungen mit literarischen Werken ausweisen und damit ›Literatur
comics‹ zu versprechen scheinen, zum einen als ›Medien‹ zwischen literarischen 
Werken und Lesepublikum, zum anderen aber auch als (humoristische) Hom-
magen an literarische Autoren. Im Zusammenhang damit werfen Mahlers 
Arbeiten die Frage auf, was das denn eigentlich ist: ›Literaturcomics‹  – bzw. 
welche Publikumserwartungen sich mit ihnen verknüpfen.

Literaturcomics, Banausen und ›Germanisten‹

Der Ausdruck ›Literaturcomics‹ mag als eine Art Klammerbegriff betrachtet 
werden, der (und sei es aus heuristischen Gründen) für längere und kürzere 
Comics nutzbar ist, in denen auf Literatur / Literarisches / Autoren Bezug ge-
nommen bzw. angespielt wird. Einen Prototypus bilden seit den 1940er Jahren 
die »Classics Illustrated«, die sich als Vermittlung von Inhaltswissen über litera-
rische ›Klassiker‹ verstehen; dieses Konzept ist inzwischen vielfach abgewandelt, 
parodiert und erweitert worden. Parodiert wurden im Rahmen des Literatur
comics zum einen die diesen zugrundeliegenden Texte selbst, zum anderen aber 
auch der Klassikerkult und mit ihm ein Teil der Literaturszene.

Mahlers an »Literarisches« anknüpfende Comics schlagen eigene Wege ein: 
In seinen Graphic Novels zu literarischen Texten wird keineswegs bloß nacher-
zählt, was in den Vorlagen schon erzählt wurde, und das, was nacherzählt wird, 
zielt ostentativ nicht auf möglichst große Nähe zum Basistext. Der parodistische 

6	 Vgl. www.instagram.com/mahlermuseum/p/Cl59qNOsu2_/?img_index=1. 
	 Am 14. 12. 2024 fand im Literaturhaus Wien eine Veranstaltung mit dem Titel »alle 

meine bücher in 66 minuten« statt; ihre Ankündigung war begleitet von der Versiche-
rung »spart viel zeit und geld. eintritt frei«. Die Webseite »mahlermuseum« empfahl 
den Vortrag so: »In einem kurzweiligen Bildvortrag (über 300 Bildbeispiele !) erspare 
ich der halbinteressierten Leserschaft die Lektüre meiner ersten 66 Bücher (von mir nur 
illustrierte Bücher zählen nur halb). Höchstlänge von 66 Minuten garantiert.«

7	 Zum Kafkajahr zeigten Goetheinstitute auf verschiedenen Kontinenten Ausstellungen 
zu Mahlers Kafka-Zeichnungen und -Büchern; teils wurde Mahler selbst zu Veranstal-
tungen vor Ort eingeladen. Vgl. etwa www.goethe.de/de/spr/sbp/kok.html.

http://www.instagram.com/mahlermuseum/p/Cl59qNOsu2_/?img_index=1
http://www.goethe.de/de/spr/sbp/kok.html


319﻿

und damit kritisch-distanzierte Grundzug, der in seinen literaturbezogenen 
Comics und Cartoons liegt, zielt aber nicht, zumindest nicht primär, auf die 
fraglichen Texte selbst. Er gilt zum einen den Erwartungen an einen vermitteln-
den, sprich: dienenden, Status von ›Literaturcomics‹ gegenüber den fraglichen 
Texten, zum anderen akzentuiert er mit zeichnerischen Mitteln auch parodis
tische, humoristische, groteske Züge an den Texten selbst. Literarische Autoren 
werden, wo Mahler sie in seinen gezeichneten Figuren porträtiert, zwar verulkt, 
aber er macht sie oft auch zu seinen Komplizen im sarkastischen Spott über eine 
gebrechliche Welt.

Gerade Mahlers zeichnerische Arbeiten (Comics, Cartoons, Zeichnungen zu 
Texten anderer) und seine Texte (Sammlungen eigener Texte mit Bildern, Ge-
dichte etc.) bieten im Übrigen verschiedene Anlässe, die Beziehungen zwischen 
literarischen und grafischen Arbeiten zu erörtern. So bestehen Affinitäten zu 
narrativen Texten (Comics ›erzählen‹ Geschichten), zu dramatisch-theatralen For-
men (Episoden werden inszeniert, wirken oft theaterhaft, haben Ähnlichkeit mit 
Puppentheaterszenen und Slapsticks), aber auch zu lyrischen Schreibweisen (durch 
›Verdichtung‹, Formen der Rhythmisierung, refrainartige Wiederholungen).

Flankierend zu seinen zeichnerischen Auseinandersetzungen mit Literari-
schem schaltet Mahler sich auch in Diskussionen über den Comic, über Comic-
Diskurse und ›Comic-und-Literatur‹-Diskurse ein – in Interviews und anderen 
öffentlichen Statements, sowie, einfallsreich, in seinem genuinen Medium: 
durch Comics und Cartoons. Dabei formuliert er seine Stellungnahmen teils in 
eigener Person (in Interviews und bei öffentlichen Auftritten), teils indirekt – 
durch die gezeichnete Figur ›Mahler‹.8 Dem kritisch-selbstbewussten Gestus 
des Comicproduzenten Mahler entspricht es, sich gegen schematische und ten-
denziell normative Betrachtungsweisen satirisch-spöttisch zu verwahren – und 
dies nicht zuletzt im Medium von Comic, Cartoons und Ausstellungen. Zu den 
dabei verulkten Figurentypen gehören – neben Vertretern eines ahnungslosen 
oder ignoranten Publikums, Verlegern und Vermarktern vor allem Diskurs-
Champions und ihre Kategorisierungsversuche. Eine typische Dialogszene fin-
det sich in »Franz Kafkas nonstop Lachmaschine«, wo die Comicfigur ›Mahler‹ 
einem Kritiker Erläuterungen zum Thema Comic gibt, die denen des Zeichners 
selbst entsprechen dürften. Dabei stellt sich dann allerdings heraus, dass der Ge-
sprächspartner das Vernommene »zu hoch« findet und sich verabschiedet, um 

8	 Mahlers eigenen Vorstellungen entspricht wohl, was hier der gezeichnete ›Mahler‹, sein 
häufig auftretendes Double, sagt: Comics sind »der Kunst und Literatur überlegen 
[…], weil sie eine komplexe Verbindung von Wort und Bild darstellen und nicht auf 
eines von beiden reduziert werden dürfen« (Nicolas Mahler, Franz Kafkas nonstop 
Lachmaschine, Berlin 2014, S. 56).



320 monika schmitz-emans

zuhause erst einmal bei für ihn autoritativen diskursbeherrschenden Autoritäten 
nachzuschlagen.9 Eine ähnliche Szene mit Mahler als Comic-Spezialist löst in 
seinem Gegenüber, einem Kritiker, zunächst die reflexhafte Frage aus »Ja ja … 
aber ist es Kunst?« – und zeigt im Folgenden den Kritiker als eine Witzfigur, 
dem man erst einmal erklären muss, dass Comics auch gelesen werden müssen 
und nicht nur Bildchen sind.10

Mahlers Satire zum Thema ›was ist und als was gilt der Comic?‹ zielt unter 
anderem auf Versuche, den Comic durch Analogisierungen mit ›Literarischem‹ 
›aufwerten‹ oder künstlerisch ›legitimieren‹ zu wollen. Als einen Indikator sol-
cher Versuche betrachtet er die Etablierung des Begriffs ›Graphic novel‹ (für ihn 
ein fragwürdiger ›Nobilitierungs‹-Versuch der ›Comics‹ durch Analogisierung 
mit ›Romanen.‹). Ziele humoristischen Spotts sind die diskursiven Zugriffe der 
»Germanisten« und Kunst-Theoretiker auf die Comicwelt. Dies zeigt exempla-
risch eine bei allem Ulk auch satirische Episode aus »Franz Kafkas nonstop 
Lachmaschine«, das »6. Kapitel«, betitelt: »Wenn die Hölle voll ist, kommen die 
Germanisten auf die Erde zurück.«11 Der Zeichner rückblickend: »Vor 15 Jah-
ren, als ich meine ersten Comichefte im Selbstverlag publizierte … / … wurde 
ich immer wieder mit folgender Frage konfrontiert:  / Ja ja  … aber ist es  / 
KUNST?«12 »Jetzt, 15 Jahre später, haben zahlreiche Literaturadaptionen in 
Comicform das Licht der Welt erblickt.«13 Zu den ›Literaturadaptionen‹ finden 
sich diverse gezeichnete Titelseiten fiktiver Buchpublikationen: »martin walser / 
morris: LUCKYLUKE / Band 124 / Ein fliehendes Pferd«, »HESSE / KAUKA / 
DER  / STEPPENWOLF  / TRIFFT  / PAULI, DEN  / MAULWURF«, »INGE-
BORG BACHMANN / ZDF / Malina / und die / Mainzel-/männchen / Gra-
phic Novel«, »PAUL CELAN / BOB KANE / Todesfuge«.14 Das Fazit des Satiri-
kers spielt an auf die feuilletonistische These vom Aufstieg des Comics in die 
höheren Etagen des Kulturbetriebs (»Kurzum: Die Comics sind endlich  / er-
wachsen geworden!«) und enttarnt  – überflüssigerweise  – die dargestellten 
›erwachsenen‹ Comics dann als bloße Fiktionen: »(eine kleine Unschärfe: Diese 
Adaptionen gibt es gar nicht.«)15 Doch nicht nur Kritiker, Ästhetiker und Ger-
manisten werden satirisch verulkt, sondern auch andere Comic-Ignoranten.

	 9	 Mahler, Lachmaschine, S. 52; genannt werden (im Comic) Baudrillard, (in einer Fuß-
note als mögliche weitere ›Autoritäten‹) Foucault, Barthes, Deleuze.

10	 Ebd., S. 51.
11	 Ebd., S. 49.
12	 Ebd., S. 51.
13	 Ebd., S. 53.
14	 Ebd., S. 53.
15	 Ebd., S. 53.



321﻿

Mahlers Literatur-Klassiker:  
Zwischen Verulkung und Komplizenschaft

Auf einfallsreiche Weise nutzt Mahler die Gestaltungsmöglichkeiten des Comics 
zur Auseinandersetzung mit literarischen ›Klassikern‹. Dabei ist der Begriff des 
›Comics‹ hier weit zu fassen: Neben Comic-Szenen, in denen die als comic
typisch geltenden Sprechblasen eingesetzt sind, gibt es auch rahmenlose Figuren-
rede, und gern reduziert Mahler die Sprechblasenkontur auf einen einfachen 
Strich zwischen Figur und Äußerung. Textelemente, die eher narrativ als dialo-
gisch wirken, erscheinen in mancherlei Formen. Manche Bücher enthalten Bil
der(folgen) mit integrierten Texten; in anderen begleiten cartoonartige Zeich-
nungen Texte oder Textfolgen, meist humoristisch kommentierend.

Vor allem Strategien der Verkürzung und Verknappung bestimmen Mahlers 
Nacherzählungen literarischer Fabeln; diese oszillieren dabei zwischen Verdich-
tungen (im Sinne ›dichter‹ Darstellung textbasierter Einfälle) und Verfremdun-
gen (im Sinne eigenwilliger Eingriffe). Dabei kann so drastisch reduziert und 
komprimiert werden, dass dies allein schon komisch wirkt. Komplementär 
zu  Beschleunigungsstrategien bei der Nacherzählung kommen Strategien der 
Verlangsamung und der Repetition zum Einsatz: Szenen dehnen sich bis ins 
Statische, Entwicklungslose; Wiederholungen behindern den Fortgang der Ge-
schichte. Alles in allem: ein Spiel zwischen Rekonstruktionen und Dekonstruk-
tionen der literarischen Ausgangstexte. Denn gerade Verfremdungen können 
den Werken auf eigene Weise ›nahekommen‹. Starrheit und Monotonie der ge-
zeichneten Situationen entsprechen nicht selten der Thematik der Ausgangs-
texte selbst, indem sie diese überzeichnend ins Bild setzen.16 Gezeichnete Fi
guren machen die latente Komik ihrer Vorlagen sinnfällig.

Diverse der von Mahler ›illustrierten‹ beziehungsweise reinszenierten Klas
siker stammen aus der österreichischen Literatur, deutschsprachige Vorlagen 
überwiegen insgesamt, aber auch Werke andere Literaturen sind vertreten, dar-

16	 Nicolas Mahler, Robert Musil, Der Mann ohne Eigenschaften, gezeichnet von Mah-
ler, Berlin 2013. Basis der Graphic Novel ist das erste Buch (Erster und Zweiter Teil) 
des Manns ohne Eigenschaften, das in der Ausgabe von Adolf Frisé insgesamt 665 Sei-
ten umfasst; der restliche Romantext wird zeichnerisch nicht inszeniert. Aber auch die 
gezeichneten Episoden sind gegenüber dem Romantext stark komprimiert – Mahler 
nutzt dabei Textelemente aus dem »Mann ohne Eigenschaften«. Das Zeitmanagement 
ist charakterisiert durch unterschiedliche kürzende oder dehnende Verfahren der 
Zeitdarstellung, etwa von Moosbruggers Gang zur Gefängniszelle: Hier kommt es 
zu einer Art Verräumlichung von Zeit, zu Dehnungseffekten durch Wiederholung; 
sich wiederholende Darstellungen der Moosbrugger-Zelle von außen verweisen auf 
die Panelstruktur als die Zeit dehnendes Mittel.



322 monika schmitz-emans

unter mit Kurosawa auch ein Beispiel außereuropäischer Literatur.17 Unter den 
Impulsgebern für Mahler kommen Thomas Bernhard und Franz Kafka eine be-
sondere Bedeutung zu; zu beiden sind jeweils mehrere Bücher Mahlers erschie-
nen. Diese bilden dabei keine Serien im Sinn einer homogenen Aufmachung, 
Textinszenierung und grafischen Gestaltung. Man könnte sie eher als verschie-
dene Spielformen literaturbasierter Comics betrachten, biografisch orientierter 
Formen oder Formen der Nacherzählung von Einzelwerken – und als Ausprä-
gungsformen eines literarisch-grafischen Essayismus.

Zu berücksichtigen ist gerade angesichts der literaturbasierten Werke Mah-
lers, für die man den von diesem spöttisch betrachteten Begriff »Literatur
comic« anwenden kann, dass bei Mahler der Begriff »Comic« weit zu fassen ist. 
Es geht sowohl um Zeichnungssequenzen, die ›klassische‹ Comic-Merkmale 
(insbesondere Sprechblasen) aufweisen, als auch um Arbeiten, bei denen ge-
zeichnete Figuren und Szenen mit einem Text verbunden werden, der aus 
einem literarischen Werk als (manchmal längeres) Zitat entnommen wurde 
oder (nach-)erzählenden Charakter hat. Durch diese verschiedenartigen visuel-
len Verbindungen zwischen Zeichnungs- und Textelementen (die aber als je-
weils optisch distinkte Bauelemente erscheinen können) rücken diese Elemente 
in unterschiedliche Konstellationsformen ein. Und damit wird an ihnen jeweils 
Unterschiedliches sichtbar.

Thomas Bernhards Roman Alte Meister wurde zur Basis eines gleich betitel-
ten Comicbuchs, das auf dem Cover neben Bernhards aber auch Mahlers Na-
men nennt.18 Als langer Bericht über die Besuche des Protagonisten Reger im 
Wiener Kunsthistorischen Museum, wo dieser vor allem ein Bild immer wieder 
betrachtet, ist Bernhards Roman schon inhaltlich bedingt ein Text über Bilder 
und das Sehen. Mahler reduziert die äußerlich ohnehin ereignisarme Ge-
schichte bei Bernhard (präsentiert als Bericht eines Ich-Erzählers über Reger 
und seine Äußerungen) nochmals erheblich. Zum Bernhard’schen Erzählstil, 
der Regers monotones Leben stilistisch vor allem durch zahlreiche Wieder
holungen darstellt, bietet Mahler grafische Pendants: Das Prinzip der Wieder-
holung bestimmt die Szenen um den Museumsbesucher Reger; dieser ist vor 
allem immer wieder in Rückenansicht vor seinem Lieblingsbild zu sehen, statisch 
und auf wesentliche Erkennungsmerkmale reduziert. Weil sich die Einzelbilder 
teils sehr stark ähneln, erinnern die Bildersequenzen manchmal an Filmstrei-

17	 Nicolas Mahler, Akira Kurosawa und der meditierende Frosch, Berlin 2023.
18	 Thomas Bernhard: Alte Meister, gezeichnet von Mahler (Titelseite innen: Thomas 

Bernhard, Alte Meister, Komödie, gezeichnet von Mahler), Berlin 2011: Basis der 
Graphic Novel ist Bernhards gleichnamiger Roman).



323﻿

fen – oder an sequentielle Fotos eines unbeweglichen Gegenstandes. Die Mah
ler’schen Inszenierungseinfälle einer monotonen Geschichte mit Wiederholungs-
elementen bieten einen Anlass, das Betrachten selbst zeichnerisch ins Bild zu 
setzen, und zwar in Korrespondenz zu einem Verzerrungseffekt längerer Be-
trachtung, den Bernhards Figur Reger selbst thematisiert; ihm wird die betrach-
tete Kunst, ja die betrachtete Welt, durch den ausdauernden Blick zur Karikatur 
ihrer selbst:

Wenn wir längere Zeit ein Bild betrachten und ist es das ernsthafteste, wir 
müssen es zur Karikatur gemacht haben, sagte er, um es auszuhalten, also 
auch die Eltern zur Karikatur, die Vorgesetzten, so wir welche haben, zur 
Karikatur, die ganze Welt zur Karikatur, sagte er. Schauen Sie längere Zeit 
das Selbstbildnis von Rembrandt an, gleich welches, es wird Ihnen ganz si-
cher mit der Zeit zur Karikatur und Sie wenden sich ab. Schauen Sie längere 
Zeit in das Gesicht Ihres Vaters, er wird Ihnen zur Karikatur und Sie wenden 
sich ab. […] Natürlich gibt es Erscheinungen in der Welt, in der Natur, wie 
Sie wollen, die wir nicht lächerlich machen können, aber in der Kunst kann 
alles lächerlich gemacht werden, jeder Mensch kann lächerlich und zur Kari-
katur gemacht werden […].19

Diese Bemerkungen Regers kommen Mahler sehr entgegen: Gerade diesen 
Effekt des Lächerlichwerdens von ausgiebig Betrachtetem stellen seine zeich
nerischen Repetitionen dar. Zugleich wird ein solches Betrachten zum Ana
logon des Lesens, das sich stark aufs monotone Umblättern, also auf ein äußer-
liches, oberflächliches ›Lesen‹ fokussiert. »Meine Art zu lesen ist die eines hoch-
gradig talentierten Umblätterers / also eines Mannes, der Dutzende, unter Um-
ständen Hunderte von Seiten umblättert, bevor er eine einzige liest«, so Mahlers 
Reger in Wiedergabe von Bemerkungen der Bernhard’schen Figur.20 Sehen und 
Lesen, die beiden Komponenten der Rezeption von Bildergeschichten sind das 
aus Bernhards Roman entlehnte Leitthema, das Mahler sowohl durch wörtliche 
Zitate, als auch durch die der zitierten Bemerkung zugeordnete repetitive Folge 
von Bildfragmenten inszeniert. Solche Fragmentierung lässt das als fragmentiert 
Wahrgenommene als ›unvollkommen‹  – in Bernhards Sinn gesagt: in seiner 
Unvollkommenheit – wahrnehmbar werden. Ein solch destruktiver Blick kommt 
dabei dem entgegen, was Reger ›ertragen‹ kann – während er Ganzes und Voll-
kommenes unerträglich findet, weil es aus seiner Sicht dem Weltzustand nicht 

19	 Thomas Bernhard: Alte Meister, Komödie. Frankfurt a. M. 1988 (zuerst 1985), 
S. 117 f.

20	 Mahler, Alte Meister, S. 40 – 41.



324 monika schmitz-emans

entspricht. Bilder, die vollkommen wirken wollen, verfälschen das, was sie 
zeigen, während verzerrende Bilder die Welt so zerbrochen und defizitär dar
stellen, wie sie ist.

Die höchste Lust haben wir ja an den Fragmenten, / und wie grauenhaft ist 
uns das Ganze und ist uns im Grunde das fertige Vollkommene.21

Wir halten das Ganze und das Vollkommene nicht aus. / Wir müssen nach 
Rom fahren und feststellen, daß die Peterskirche ein geschmackloses Mach-
werk ist, der Berninialtar eine architektonische Stumpfsinnigkeit, sagt er.  / 
Wir müssen den Papst von Angesicht zu Angesicht sehen und persönlich 
feststellen, daß er alles in allem ein genauso hilflos-grotesker Mensch ist, wie 
alle anderen auch, um es aushalten zu können. / Es gibt kein vollendetes Bild 
und es gibt kein vollendetes Buch und es gibt kein vollendetes Musikstück, 
das ist die Wahrheit. Keines dieser weltberühmten Meisterwerke, gleich von 
wem, ist tatsächlich ein Ganzes und vollkommen. Das beruhigt mich, sagte 
er. Das macht mich im Grunde glücklich.22

Was Mahler in Bernhards Roman vorfindet, sind also in mehr als einer Hin-
sicht Impulse, um sich mit den eigenen Bildergeschichten auseinanderzusetzen 
(und diese Auseinandersetzung selbst durch Zeichnungen und Bernhard-Zitate 
ins Bild zu setzen): Der Modus des Lesens von Comic-Geschichten ist eine Aus-
einandersetzung mit sichtbaren Fragmenten und mit ›unvollkommenen‹ Din-
gen; gerade in der zeichnerischen Verfremdung liegt ein Moment der Wahrheit, 
so wie auch satirische Texte etwas an den Dingen selbst sichtbar machen, indem 

21	 Mahler, Alte Meister, S. 44, 45. Zum Vergleich Bernhard, Alte Meister, 41: »Die 
höchste Lust haben wir ja an den Fragmenten, wie wir am Leben ja auch dann die 
höchste Lust empfinden, wenn wir es als Fragment betrachten, und wie grauenhaft 
ist uns das Ganze und ist uns im Grunde das fertige Vollkommene.« (Das Bernhard-
Zitat bei Mahler ist selbst also ein Fragment.)

22	 Mahler, Alte Meister, S. 47 – 51. Zum Vergleich Bernhard: »Wir halten das Ganze und 
das Vollkommene nicht aus. Wir müssen nach Rom fahren und feststellen, daß die 
Peterskirche ein geschmackloses Machwerk ist, der Berninialtar eine architektonische 
Stumpfsinnigkeit, sagt er. Wir müssen den Papst von Angesicht zu Angesicht sehen 
und persönlich feststellen, daß er alles in allem ein genauso hilflos-grotesker Mensch 
ist, wie alle anderen auch, um es aushalten zu können. Wir müssen Bach hören und 
hören, wie er scheitert […]« (Bernhard, Alte Meister, S. 43) – »Es gibt kein vollendetes 
Bild und es gibt kein vollendetes Buch und es gibt kein vollendetes Musikstück, sagt 
Reger, das ist die Wahrheit und diese Wahrheit ermöglicht es, daß ein Kopf wie mein 
Kopf […] weiterexistiert.« (Bernhard, Alte Meister, S. 44)  – »Kein Werk in diesem 
Museum ist fehlerfrei, sage ich. Das mögen Sie belächeln, sagte er, das mag sie erschre-
cken, mich selbst beglückt es.« (Bernhard, Alte Meister, S. 45)



325﻿

sie diese verzerrend darstellen. Das gezeichnete Pendant zu Bernhards »Alten 
Meistern« enthält eine Ästhetik des Comics und der Karikatur in nuce – und im 
Zusammenhang damit eine Modellierung des Sehens und des Lesens. Der 
Comic, so die Kernidee, fragmentiert und deformiert Sichtbares und hat ähn-
lich wie Bernhards Stil einen verfremdenden und latent parodistischen Effekt. 
Beide machen die Lächerlichkeit der Dinge, die groteske Komik von Figuren 
und Vorfällen, den ›unvollkommenen‹ Weltzustand durch Überzeichnung wahr-
nehmbar.

Mahlers Graphic-Novel-Adaption von Bernhards Stück Der Weltverbesserer23 
setzt, in den Spuren Bernhards (dessen Hauptfigur hier wiederum ein über die 
Gebrechlichkeit des Weltzustands sinnierender alter Mann ist), durch ihre Ge-
staltung einen weiteren Akzent, der auch auf einen Grundzug grafischen Er
zählens hindeutet. Bernhards Weltverbesserer ist ein Schauspieltext mit Neben-
texten (vor allem mit Hinweisen zur Szenerie). Mahlers Adaption basiert auf 
dem Grundeinfall, ein Bühnengeschehen als solches darzustellen, also nicht 
einfach Szenen, Figuren und Vorgänge zu zeichnen, sondern diese auch bildlich 
auf einer Bühne zu situieren.24 In seinem zur Bühne werdenden Comicbuch 
werden panelweise Einzelszenen sichtbar, die zusammen eine Art Reduktions-
Drama bilden, denn es passiert wenig. Bernhards Stück kommt Mahlers Stil 
entgegen. Es ist selbst handlungsarm, seine Figuren sind befremdlich, skurril, 
typenhaft, das Geschehen ist repetitiv und entwicklungslos. Mahler gestaltet 
seinen Comic entsprechend. Die Tragikomik einer Figur wie des Weltverbesse-
rers erinnert an die anderer moderne Dramenfiguren, aber auch an Slapstick-
helden. Mit seiner tragisch-clownesken Erscheinung und seiner Statik (er sitzt 
bei Mahler fast immer in einem überdimensionierten Sessel und verändert 
dabei über weite Strecken seine Haltung nicht), ähnelt er den grotesken und 
statischen Protagonisten Becketts in Waiting for Godot durch komische Wieder-
holungen. Mahler zeichnet den Weltverbesserer als gedrungenen, ballförmigen 
Helden ohne Physiognomie, mit Ausnahme der langen Nase; als Attribut trägt 
er eine überproportionierte Medaille. Wie Becketts Godot-Figuren, wie be-
kannte Slapstickfiguren (insbesondere »Laurel und Hardy«) und wie viele Prot-
agonisten bei Mahler tritt er als Teil einer Paarkonstellation auf; sein Pendant ist 
seine große Frau, ebenfalls auf wenige Merkmale reduziert. Als ein kleines The-
ater präsentiert sich Mahlers Buch zum Weltverbesserer schon durch sein Cover; 
über Vorderseite, Rückseite und Buchrücken erstreckt sich ein mit sparsamen 

23	 Thomas Bernhard, Der Weltverbesserer, gezeichnet von Mahler, Berlin 2014.
24	 Sprechblasen im konventionellen Sinn gibt es in Mahlers Alte Meister nicht; die Fi

gurenrede schwebt jeweils rahmenlos im Raum.



326 monika schmitz-emans

Mitteln (rote Fläche, schwarze Striche als ›Falten‹) dargestellter Bühnenvorhang. 
Die Szenen im Buchinneren sind als Bühnenszenen dargestellt  – mit einem 
Bretterboden und spärlichen Requisiten; die einzelnen Handlungsabschnitte 
trennen niedergehende und wieder aufgezogene Vorhänge. Der Sprechtext der 
Mahler-Figuren entstammt Bernhards Schauspiel, das dabei aber gekürzt wie-
dergegeben wird. Im Schlussteil des Buchs bestimmt ein gezeichneter Inszenie-
rungseinfall die Bilder, der sowohl Kulissenarbeit als auch einen Weltuntergang 
assoziieren lässt, getreu dem (Bernhard-)Diktum, das man auf dem rückseitigen 
Buchumschlag liest: »Wir können die Welt nur verbessern, / wenn wir sie ab-
schaffen«: Auf den Protagonisten in seinem Sessel senkt sich sukzessiv eine 
durch schwarze Striche mit schmalen Zwischenräumen gebildete Kreisscheibe 
herunter, die ihn zuletzt ganz verdeckt – kein Bühnenvorhang also, sondern ein 
rätselhaftes Gebilde, das an Verfinsterungen der Sonne oder an eine schwarze 
Lawine denken lässt. Am Ende steht ein völlig aus schwarzen Strichen gebilde-
tes Quadrat, darunter der Satz »Man bringt mich um alles«; assoziierbar ist die 
Verdunkelung eines Theatersaals am Ende der Vorführung oder die dunkle 
Leinwand am Ende von Kinofilmen. Wie der Roman Alte Meister, so kommt 
auch Bernhards Stück über den Weltverbesserer Mahlers Interessen entgegen: 
durch seine Überzeichnungen (die mit den ironisch auf Meisterschaft und Ver-
besserung anspielenden Titeln beginnen), seine Wiederholungen, sein in mehr-
facher Hinsicht ›reduziertes‹ Personal, durch die groteske Balance zwischen tra-
gischen und komischen Zügen – und durch die Möglichkeit der Reflexion über 
den Comic selbst, so wie ihn Mahler produziert.

Mit dem Buch »Thomas Bernhard / Die unkorrekte Biografie« (2021) modi-
fiziert Mahler seinen Erzähl-Stil weiter, entfernt sich vom Prinzip der Panel-
folge und kombiniert in nicht-chronologischer Anordnung Text- und Bild
elemente auf den Buchseiten.25 In die knapp gehaltene biografische Erzählung 
über Bernhards Leben integriert sind viele Bernhard’sche Zitate. Teilweise ha-
ben Fotos als Vorlagen der Zeichnungen gedient. Der von Mahler ›unkorrekt‹ 
zum biografischen Objekt gemachte Bernhard ist ein Strichmännchen in einem 
betont ›unordentlichen‹ Gesamtarrangement.26 Auf diesem ›biografischen‹ Schau-
platz inszeniert Mahler dann unter anderem mehrfach Szenen ums Theater – 

25	 Mahler, Thomas Bernhard, Die unkorrekte Biografie. Berlin 2021.
26	 Auf die Text-Bild-Geschichte Mahlers folgen aufgelistete Erläuterungen zu den Ein-

zelseiten und ihren Hintergründen, betitelt als »Fehlerquellen« (Mahler, Unkorrekte 
Biografie, S. 115). Gemeint sind einerseits die ›Quellen‹ einer ›unkorrekten‹ Biografie, 
andererseits deutet der Ausdruck aber auch auf die ›Fehler‹ hin, die das Leben des Por-
trätierten geprägt haben. Auch eine Aufstellung von »Literatur- und Copyright
angaben« ist beigefügt (S. 119 – 120).



327﻿

auch im Sinne Bernhards, der über sich gesagt hat: »Ich bin eine lustige Person. 
Da kann man leider nichts ändern, so tragisch alles andere ist« – was Mahler 
anlässlich einer Darstellung von Baby Bernhard zitiert.27 Ein frühes Theater
erlebnis des jungen Bernhard, als Bühnenszene gezeichnet, gilt einer ›fürchter
lichen‹ Darbietung.28 Später sieht man Bernhard als Theaterautor, der dabei (in 
authentischen, im Anhang belegten Zitaten) seine Abneigung gegen das Thea-
ter bekundet.29 Die dazu gezeichnete Szene ähnelt stark dem Szenenbild im 
Weltverbesserer. Weitere Bemerkungen Bernhards über seine Theaterarbeit wer-
den in groteske Szenen eingefügt.30 Zuletzt sitzt Bernhard mit Raimund Fel
linger unter einem Baum als einzigem Kulissenteil – wie Becketts Figuren aus 
Waiting for Godot.31

Thomas Bernhards Salzburg32 ist für eine Ausstellung über die Stadt entstan-
den.33 Den Textanteil des Buchs bildet eine Montage aus Bernhard-Zitaten, die 
sich teils explizit, teils indirekt auf Salzburg beziehen; es geht um Bernhard selbst, 
seine Stücke, die Stadt, ihre Gebäude und Institutionen, ihre Geschichte (ge-
prägt durch Katholizismus und Nazismus) und insbesondere um das Salzburger 
Theaterleben.34 »Salzburg ist eine perfide Fassade, auf welche die Welt ununter-
brochen ihre Verlogenheit malt […]«, so Bernhard über seine Heimatstadt.35

27	 Mahler, Unkorrekte Biografie, S. 11.
28	 Ebd., S. 22.
29	 Ebd., S. 71.
30	 Ebd., S. 72, 73.
31	 Ebd., letzte Seite, unpag.
32	 Thomas Bernhards Salzburg. Ausgewählt & gezeichnet von Mahler. Kommentiert 

von Manfred Mittermayer. Salzburg, Wien 2022. Die verwendeten Zitate werden 
nach der 22teiligen Bernhard-Ausgabe nachgewiesen – wie auch weitere zitierte Lite-
ratur im Buch. Unter dem Titel »›Wieder gehe ich, wohin ich nicht mehr gehen 
dürfte‹. Bernhards Weg durch Salzburg – mit Nicolas Mahler« folgt auf Mahlers Bil-
dergeschichte ein Nachwort Manfred Mittermayers (S. 67 – 87) über Bernhards auto-
biografische Texte, über Salzburg und Mahler; Martin Hochleitner hat einen »Epilog« 
(S. 88 – 91) verfasst, der über die Salzburger Dauerausstellung, ihre Genese und Mah-
lers Mitwirkung informiert.

33	 Mittermayer zeichnet Verbindungen nach, so zu Die Ursache. Eine Andeutung (1975), 
Der Keller. Eine Entziehung (1976), Der Atem. Eine Entscheidung (1978), Die Kälte. 
Eine Isolation (1981) und anderen Äußerungen Bernhards, die (auch) seine Wahrneh-
mung Salzburgs betreffen.

34	 Neben dem Hauptteil (aus Zeichnungen Mahlers und Bernhard-Zitaten) enthält das 
gut 90 Seiten starke Bändchen eine Liste mit Zitatnachweisen (Mahler, Salzburg, 
S. 94 f.) und ein Literaturverzeichnis der verwendeten Bernhardtexte nach der 22bän-
digen Werkausgabe von Martin Huber und Wendelin Schmidt-Dengler sowie wei
terer zitierter Literatur, vor allem Forschungstitel zu Bernhard (Mahler Salzburg, 
S. 94 – 96).

35	 Mahler, Salzburg, S. 6.



328 monika schmitz-emans

Mahler verteilt Texte und Zeichnungen meist auf einander gegenüberlie-
gende Buchseiten. Dies erzeugt zunächst einmal die Suggestion eines Illustra-
tions-Verhältnisses der Bilder zum nahen Text, und tatsächlich bestehen auch 
entsprechende motivliche Korrespondenzen. Erzeugt wird aber vor allem ein 
komischer Effekt, der sich aus gleich mehrfachen Diskrepanzen ergibt: Bern-
hards Bemerkungen über Salzburg und vieles Andere sind, charakteristisch für 
seinen Stil, tief kritisch und bitterböse – Mahlers Zeichnungen vor allem ko-
misch. Der Held beider Mahler’schen Bernhard-Bücher, der gezeichnete Autor 
›Bernhard‹, erscheint zwar als eine groteske Figur, dies aber in den Spuren der 
alter egos, die sich Bernhard selbst in seinen Texten geschaffen hat – nicht zu 
Zwecken der Bloßstellung oder Entlarvung ›von außen‹, sondern in Fortsetzung 
des Bernhard’schen Selbstentwurfs-Projekts mit den Mitteln des Comics. Der 
Titel Thomas Bernhards Salzburg ist nicht nur im Sinn einer Zugehörigkeit des 
Autors zu einem Ort verstehbar, sondern auch als Hinweis darauf, dass es um 
ein ›Salzburg‹ geht, wie es (nur) für Bernhard besteht: ein Ort falscher Präten
tionen, ein Ort erlittener Demütigungen, ein abscheulicher Ort, dem Mahler 
aber allerlei komisch-groteske Seiten abgewinnt.

Da zu Mahlers Bildvorlagen manches gehört, das man als ›faktuale‹ Abbil-
dung betrachten wird (Fotos vor allem), scheinen die beiden Bücher Mahlers in 
historisch-lebensgeschichtlichen ›Realien‹ verankert zu sein. Aber mit eben die-
sem scheinbaren Anspruch wird gespielt, exemplarisch am Beispiel der schein-
baren (von Bernhard subjektiv interpretierten) ›Realien‹ eines Lebens, mittelbar 
aber auch mit Blick auf die Welt der ›Realien‹ insgesamt. Salzburg als eine von 
Bernhard vielfach kommentierte Stadt ist eine reale Schein-Welt: eine Stadt der 
Rollenspiele, Maskierungen und Prätentionen und eine historisch-pompöse 
Kulissenstadt, in deren Gebäuden und Institutionen sich die Scheinhaftigkeit 
der Welt sinnfällig materialisiert. Der Titel Die unkorrekte Biografie kann als 
Hinweis darauf gelesen werden, dass Ansprüchen dieser ›Biografie‹ auf Zuver-
lässig-Faktuales nicht entsprochen wird. Da die Vokabel ›Biografie‹ aber nicht 
nur Lebensbeschreibungen, sondern auch Lebensläufe bezeichnen kann, oszil-
liert die Titel-Formulierung zwischen dem Hinweis auf eine defiziente Lebens-
beschreibung und dem auf ein defizientes Leben.

Letztlich situieren sich beide ›biografistischen‹ Bernhard-Bücher  – auf hu-
moristisch-spielerische und zugleich kritisch-reflexive Weise – in einem tradi
tionsreichen Kontext der Kritik am ›Schein‹: erstens an dem ästhetisch-medialer 
Darstellung, zweitens aber auch an dem der Welt insgesamt. Der Gegenstand 
Thomas ›Bernhard‹ (samt seinem ›Salzburg‹) bietet sich dafür aus mehreren in 
besonderem Maße an. Die Scheinhaftigkeit (im Sinne von Falschheit, Verloren-
heit, Täuschungspotenzial) der realen Welt (der sozialen Welt, ihrer Akteure, 
Diskurse und Selbstdarstellungen) ist Bernhards zentrales Thema. Bei Mahler 



329﻿

wird die Substanzlosigkeit der schein-baren ›Wirklichkeit‹ zeichnerisch hervor-
gehoben und durch Bernhard-Zitate kommentiert. Dies wiederum eröffnet ein 
weites Feld für Darstellungen, bei dem die Differenzierung zwischen Faktualem 
und Fiktionalem als unhaltbar erscheint. Bernhards autobiografische Texte sind 
von seinen Romanen und Schauspielen nicht kategorial zu unterscheiden.36 
Lebensgeschichtliches nacherzählend, transformiert er sich und andere zu künst-
lichen Figuren, Rollen- und Schauspielern; Mahler nimmt diese Strategie auf, 
setzt sie grafisch um. Weist Bernhards Theater Affinitäten zum absurden Thea-
ter auf, so verwandeln sich seine Spielszenen bei Mahler, grafisch bedingt, in 
eine Art groteskes Kaspertheater. Aber absurdes Theater und Kaspertheater 
haben ja ihrerseits manche Anschlussstellen zueinander.

Die Pointe der »unkorrekten Biografie« und des »Salzburg«-Buchs liegt da-
rin, im spielerischen Rekurs auf ›faktuale‹ Darstellungsformate das Genre der 
biografischen Erzählung und das des Stadtporträts selbst auf den Kopf zu stel-
len. »Letzen Endes kommt es nur auf den Wahrheitsgehalt der Lüge an«: Diese 
Bemerkung aus Bernhards autobiografischem Werk »Der Keller. Eine Entzie-
hung« (Autobiografische Erzählung, 1976) ist der »unkorrekten Biografie« als 
Motto vorangestellt.37

Das erste Buch Mahlers, das Kafkas Namen im Titel führt, ist kein ›Kafka‹-
Buch, sondern eine Sammlung von Cartoons, in denen nirgends eine Figur na-
mens Kafka auftaucht. Franz Kafkas nonstop Lachmaschine bietet gezeichnete 
Einzelgeschichten in Cartoonform, die allerdings einen thematischen Zusam-
menhang bilden, da sie vielfach den Lächerlichkeiten des Kulturbetriebs gelten; 
auch taucht immer wieder der gezeichnete ›Mahler‹ als Figur auf: lang, schwarz, 
mit großer Nase.38 In den Episoden tauchen auch die Namen Musils und Bern-
hards auf, teils die Figuren selbst.39 Die vom Titel verheißene Referenz auf 

36	 Die Bücher Die Ursache, Der Keller, Der Atem, Der Keller (s. o. Anm. 33), über eine 
Reihe von Jahren hinweg als selbständige Buchpublikationen erschienen, werden je-
weils als autobiografische Erzählung präsentiert. Die Erzählerinstanzen in Bernhards 
Romanen sowie zentrale Figuren, über die diese Erzähler berichten, weisen in ihrem 
stilistischen Profil und hinsichtlich ihrer Themen, Obsessionen, Abneigungen erheb
liche Ähnlichkeiten auf

37	 Mahler, Unkorrekte Biografie, unpag. [S. 7].
38	 Das Titelwort »Lachmaschine« verweist auf Tonkonserven, die begleitend zu TV-Un-

terhaltungssendungen eingespielt werden, um durch aufgezeichnetes Lachen die Prä-
senz eines Publikums zu simulieren; Lachmaschinen erzeugen ›falsches Lachen‹.

39	 Ein Traum (Mahler, Lachmaschine, S. 19 – 24) stellt einen Traum ›Mahlers‹ von Bern-
hard dar (s. u.); in ›Der Mann ohne Eigenschaften‹ aus weiblicher Sicht (S. 65 – 66) 
und in ›Der Mann ohne Eigenschaften‹ aus männlicher Sicht (S. 67 – 68) nimmt ab
struse Rezeptionsformen aufs Korn – etwa die, das dicke Buch als Trägermöbel für 
einen Fernseher zu verwenden (S. 68)



330 monika schmitz-emans

Kafka scheint mit Blick auf die Cartoon-Episoden zunächst eine falsche Spur 
zu legen. Allerdings sieht man auf dem Cover und auf den Paratext-Seiten im 
Buchinnern einen Käfer, der in Verbindung mit dem Namen Kafka wie eine 
Anspielung auf Gregor Samsa wirkt, ohne dass aber eine Geschichte über ihn 
erzählt würde. War also Kafkas Verwandlung auf Wunsch des Autors ohne Kä-
ferbild auf dem Cover erschienen (was Mahler andernorts auch in Erinnerung 
ruft, siehe unten), während im Text dann von einem käferartigen Wesen erzählt 
wird, präsentiert Mahler auf dem Cover (und anderswo) einen gezeichneten Kä-
fer, ohne im Buchinneren eine Käfergeschichte zu erzählen. Mahlers Käfer ist 
buchstäblich eine marginale Figur, aber er wird auf dem Cover doch ausgerech-
net beim Comiclesen gezeigt – und steht auf dem hinteren Cover neben der 
Kurzbiografie zum Autor Mahler.

Die erste Cartoon-Episode, zum »Prolog« erklärt, trägt den an Kafkas Ver-
wandlung erinnernden Titel Die Verwechslung. Wir sehen ›Mahler‹, der von 
einer Nachbarin angesprochen wird, die über ›Mahler‹ in der Zeitung gelesen 
hat und es »toll« fndet, dass er Comics zeichnet – zu Comics falle ihr »als Erstes 
immer KAFKA ein«. Dieser habe »recht liebe Figuren erfunden«40 – eine ver-
blüffende Bemerkung, die sich dann als Produkt einer Verwechslung erklärt: 
Frau Goldgruber erinnert sich beim Namen ›Kafka‹ vage an den Comiczeichner 
Rolf Kauka. Als sie von zwei roten Füchsen und einem gewissen »Lupo« spricht, 
stellt ›Mahler‹ richtig, an wen sie denkt: an Kauka – was seine eilige Gesprächs-
partnerin schnell bestätigt, bevor sie weitergeht. ›Mahlers‹ Arbeit interessiert sie 
nicht. Im Anhang des Buchs wird die ›Verwechslung‹ fortgesetzt: Ergänzend 
zum Cartoon über Kauka beziehungsweise Kafka stellt Mahler hier »Einige 
von Franz KAFKAS bekanntesten Schöpfungen« vor, und zwar sechs Comic-
Figuren, darunter mehrere aus Kaukas Repertoire sowie ein im Kauka-Stil ge-
zeichneter Käfer; die ihnen zugeordneten Namen suggerieren, sie seien Kafka-
Figuren: »Josef K.«, »Gregor Samsa«, »Fräulein Grubach« etc.41

Die auf die »Verwechslung« folgende Episode steht unter dem Titel »›Es ist 
alles lächerlich, wenn man an den Tod denkt.‹ / Thomas Bernhard«.42 ›Mahler‹ 
telefoniert mit seiner Mutter, die zeitgleich gerade eine TV-Sendung über »DIE 
›TOTEN DES JAHRES‹« schaut, was ihre offenbar verwirrten Gedanken und 
Äußerungen stark bestimmt. Als ›Mahler‹ von einem in Arbeit befindlichen 
Projekt zu Thomas Bernhard spricht, antwortet sie, dieser habe zuletzt (gemeint 

40	 Mahler, Lachmaschine, S. 9.
41	 Ebd., S. 111.
42	 Ebd., S. 11 – 14.



331﻿

ist: vor seinem Tod) »furchtbar« ausgesehen.43 Auch die nächste Episode (Kap. 2, 
»Ein Traum«)44 bezieht sich auf Bernhard: ›Mahler‹ erzählt von einem Traum, 
in dem er Besuch bekommen habe – von Bernhard und seiner Lebenspartnerin, 
zwei schrulligen und exzentrischen Gestalten, die sich wie Gespenster einstellen 
(und nochmals wiederkehren).

»Die Hundehütte«45 berichtet von einem Besuch ›Mahlers‹ in einer strahlen-
therapeutischen Praxis, wo er unter einen Behälter gelegt wird, der ›die Hunde-
hütte‹ genannt wird. Im Dunkeln liegend, hört er ein Gespräch mit an, in dem 
es um einen Sarg geht; Beklemmung bleibt zurück, auch als er sich wieder aus 
der ›Hundehütte‹ entfernen darf. Todesfantasien verknüpfen sich unter ande-
rem mit dem Motiv schwarzer Rechtecke, das allerdings zugleich für Comics 
steht. Auch im Detail bestätigt sich also die Beziehung zwischen Komischem 
und Tod – das Lächerlichwerden der Dinge, »wenn man an den Tod denkt«, 
aber als Reversseite dazu auch die Einladung, die Komik des Makabren wahrzu-
nehmen.

Aber was hat Kafka mit einer Lachmaschine zu tun; was verbindet seine 
Texte mit Mahlers Cartoons? Sind sie komisch? Mahler bemerkt in einem Ge-
spräch mit Richard Herold, die Figuren aus Die Verwandlung seien »fast von 
Haus aus von ihm [Kafka] schon als Comicfiguren zurechtgelegt«, stünden mit 
ihrer lustigen Anmutung aber in Spannung zu ihren Kontexten: »Das sind alles 
Figuren, die eigentlich lustig sind. Nur ist der Text nicht lustig geschrieben, 
sondern eher verstörend.«46 »Figuren, die eigentlich lustig sind«, in ›verstören-
den Geschichten‹: Das klingt (auch) nach einem Mahler-Rezept.

Das im Vorfeld des Kafkajubiläumsjahres 2024 erschienene Buch Kafka für 
Boshafte47 entspricht der Kompositionsform nach einem schon mit Thomas 
Bernhards Salzburg erprobten Konzept: Mahler versammelt ausgewählte Text-
passagen aus Schriften des Autors (hier Kafkas), sortiert sie nach Stichworten 
und kombiniert sie mit eigenen Zeichnungen; die Zitate werden nachgewiesen. 
Hauptakteur der Zeichnungen ist ›Kafka‹ als Strichmännchen. Erkennbar an 
Ohren, Nase und Haarschopf, meist augenlos, erinnert er durch seine hochge-
wachsene Gestalt samt prominenter Nase deutlich an Mahlers gezeichneten 

43	 Mahler, Lachmaschine, S. 18.
44	 Ebd., S. 19 – 24.
45	 Ebd., S. 25 – 31.
46	 https://www.srf.ch/kultur/literatur/comic-zeichner-nicolas-mahler-es-gibt-leute-die-

kafka-schon-immer-lustig-fanden-ich-nicht Autor: Richard Herold, Sonntag, 2. 6. 
2024, 08:19. (Produktion des SRF).

47	 Nicolas Mahler: Kafka für Boshafte. Ausgewählt und gezeichnet von Mahler, Berlin 
2023.

http://www.srf.ch/kultur/literatur/comic-zeichner-nicolas-mahler-es-gibt-leute-die-kafka-schon-immer-lustig-fanden-ich-nicht
http://www.srf.ch/kultur/literatur/comic-zeichner-nicolas-mahler-es-gibt-leute-die-kafka-schon-immer-lustig-fanden-ich-nicht


332 monika schmitz-emans

›Mahler‹. Mahler nutzt als Vorlagen oft fotografische Kafka-Porträts (gern sol-
che, auf denen Kafkas Mittelscheitel gut sichtbar ist). Eine weitere Ähnlichkeit 
weisen die gezeichneten ›Kafkas‹ mit Figurenzeichnungen Kafkas selbst auf 
(siehe unten).

Die Auftritte dieser ›Kafka‹-Figuren gegenüber oder neben Texten wirken 
wie bildliche Kommentare dazu, bedingt teils durch Körperhaltung und Gestik 
der Männchen (die dabei manchmal allein auf der ansonsten leeren Buchseiten-
fläche sitzen oder stehen), teils durch angedeutete Situationen, die als ›Illustra
tionen‹ des Textes kaum angemessen beschrieben wären. Ein originelles Beispiel 
ist die Zeichnung zu Kafkas Textpassage »Von den Gleichnissen«: Die daneben-
stehende Zeichnung zeigt zwei ›Kafka‹-Männchen auf einer Wippe, eines auf 
dem aufwärts gerichteten Teil, eines am Boden;48 während vom oben sitzenden 
›Kafka‹ das Gesicht zu sehen ist, verbirgt der unten sitzende seines in den Hän-
den. Die Geste erscheint zweideutig – und die ganze Wippszene wirkt wie ein 
visuelles Pendant zu Kafkas Text mit seinen Kippeffekten.49 Und wenn wir die 
beiden Strichmännchen auf der Wippe als die beiden Sprecher betrachten: Hat 
hier einer ›gewonnen‹? Aber wer: der, der oben sitzt, aber der Wippe nicht ent-
kommen kann, oder der untere, der dies könnte? Ähnlich wie Kafkas Dialog-
szene schaukelt das Bild zwischen alternativen Deutungsoptionen.

Mit zeichnerisch einfachen Mitteln werden auch in vielen anderen Bildern 
Mehrdeutigkeiten erzeugt (einmal abgesehen von der ohnehin stets im Raum 
stehenden Frage nach der Art ihrer ›Entsprechung‹ zum Text), so auch im Bild 
neben einer Passage unter dem Titel »Nur im Traum bin ich so unheimlich«50 – 
einem Auszug aus einem Brief Kafkas an Milena Jesenská vom 11. Juli 1920, in 
dem der Verfasser von einem Traum über Milena zu berichten anhebt, sich aber 
»an fast gar nichts« erinnern kann, das wenige Erinnerte dann das an eigenes 
Vergessen ist, Milena dem Träumenden »als vollständig verloren« erscheint, wo-
rauf er mit »sehr listige(n) Versuche(n)« reagiert, die dann aber – er weiß nicht 
warum – »nicht ausgeführt wurden«. Ob all das »schlau« war, bleibt offen, und 
der die Passage beschließende Satz »Nur im Traum bin ich so unheimlich« ist 
dann von eigener Zweideutigkeit, schon weil ja der Wachende offenbar sein 

48	 Mahler, Boshafte, S. 77 und S. 78.
49	 Ein sich an einen narrativen Textteil anschließender kurzer Dialog zwischen ›einem‹ 

und ›einem anderen‹ entwirft unterschiedliche Positionen: Sollen wir »den Gleichnis-
sen folgen«? Oder ist auch dieser Rat nur »Ein Gleichnis«? Hat der erste Sprecher »ge-
wonnen«? Hat er »nur im Gleichnis« gewonnen? Und was bedeutet ein Gewinnen »in 
Wirklichkeit«, wenn man »im Gleichnis […] verloren« hat? Vgl. den Kafkatext bei 
Mahler, Boshafte, S. 77.

50	 Mahler, Boshafte, S. 66 (Text), S. 67 (Bild).



333﻿

›unheimliches‹ Traumverhalten niedergeschrieben hat. Mahlers Zeichnung zeigt 
einen (wie oft) augenlosen ›Kafka‹ mit einem Schirm, der aus dem Leib eines 
Riesenkäfers auf einem Stock besteht – einer von verschiedenen humoristischen 
Verstößen gegen Kafkas Käferbildverbot anlässlich der Publikation von Die Ver-
wandlung, zugleich eine Variation über das mit dem Namen Kafka vielleicht 
am häufigsten assoziierte Bildmotiv. Nutzt ›Kafka‹ den Käferkörper als Schutz-
schirm? Oder schwebt dieser überproportional groß über ›Kafka‹ wie ein dunk-
ler Schatten? Trägt ›Kafka‹ den Käfer als Trophäe oder als Last mit sich herum?

Ist Kafka für Boshafte als Kombination einer Kafkazitat-Sammlung mit 
Zeichnungen Mahlers analog zu Mahlers Buch über Bernhards Salzburg ange-
legt, so entspricht das Grundkonzept von »Komplett Kafka« dem des Mahler-
schen Bernhard-Biopic.51 Wiederum geht es um eine Art ›unkorrekter Biografie‹, 
da faktuale Lebensdaten und Phantastisches, Selbstdarstellungen des ›biogra-
fierten‹ Kafka, Elemente seiner literarisch-fiktionalen Texte und anderes mehr 
so miteinander verbunden erscheinen, dass eine Differenzierung zwischen his-
torisch Realem und Imaginärem unangemessen erscheint. Angesichts der un-
überschaubaren Fülle an Informationen und Interpretationen zu Kafka erscheint 
der Titel des Buchs per se als (selbst-)parodistisch.52 Teils nutzt Mahler bekannte 
Fotos als Zeichenvorlage, teils auch andere Bildmaterialien; was daraus entsteht, 
ist eine Mahler’sche Figurenwelt. Zum Klischee gewordene Bilder (auch im 
übertragenen Sinn) werden zitiert, um ihre Klischeehaftigkeit auszustellen:

Als Comic-Zeichner ist klar, dass man das Klischee bearbeitet. Comics arbei-
ten oft mit einer Vereinfachung. Wenn es schon einmal ein starkes Klischee 
gibt, ist das eine gute Vorlage: Kafka als dunkler Grübler und Geistes-
mensch. / Die Bilder sind keine genaue Studie von Kafka, sondern ein Zerr-
bild. / Dann habe ich mich für meine Zeichnungen stark an seinen eigenen 
orientiert. Ich habe mich einerseits an den Zeichnungen abgearbeitet und 
dann an dem Bild, das man durch die Fotos von ihm vermittelt bekommt.53

51	 Nicolas Mahler, Komplett Kafka, Berlin 2023.
52	 Im Interview mit Andreas Ammer kommt das Gespräch auf diese Verheißung. Auf die 

Frage »Komplett Kafka – Herr Mahler, sind Sie größenwahnsinnig?« antwortet Mahler: 
»wahrscheinlich schon«, vor allem wegen des suggerierten Anspruchs, Kafka in einem 
relativ kleinen Buch vorzustellen; aber das sei auch »der Witz dran«, nämlich »Schweres« 
so zu präsentieren, »als wäre es etwas Kleines, Leichtes«. www.ardmediathek.de/video/
druckfrisch/nicolas-mahler-ueber-kafka-als-verzweifeltes-strichmaennchen/das-erste/
Y3JpZDovL2Rhc2Vyc3RlLmRlL2RydWNrZnJpc2NoLzg1NDNhZjcwLWExMG 
MtNGRhNy04OWE2LTllOTllNTQ2OThlZA

53	 Mahler im SNF-Interview mit Herold, 2. 6. 2024.

http://www.ardmediathek.de/video/druckfrisch/nicolas-mahler-ueber-kafka-als-verzweifeltes-strichmaennchen/das-erste/Y3JpZDovL2Rhc2Vyc3RlLmRlL2RydWNrZnJpc2NoLzg1NDNhZjcwLWExMGMtNGRhNy04OWE2LTllOTllNTQ2OThlZA
http://www.ardmediathek.de/video/druckfrisch/nicolas-mahler-ueber-kafka-als-verzweifeltes-strichmaennchen/das-erste/Y3JpZDovL2Rhc2Vyc3RlLmRlL2RydWNrZnJpc2NoLzg1NDNhZjcwLWExMGMtNGRhNy04OWE2LTllOTllNTQ2OThlZA
http://www.ardmediathek.de/video/druckfrisch/nicolas-mahler-ueber-kafka-als-verzweifeltes-strichmaennchen/das-erste/Y3JpZDovL2Rhc2Vyc3RlLmRlL2RydWNrZnJpc2NoLzg1NDNhZjcwLWExMGMtNGRhNy04OWE2LTllOTllNTQ2OThlZA
http://www.ardmediathek.de/video/druckfrisch/nicolas-mahler-ueber-kafka-als-verzweifeltes-strichmaennchen/das-erste/Y3JpZDovL2Rhc2Vyc3RlLmRlL2RydWNrZnJpc2NoLzg1NDNhZjcwLWExMGMtNGRhNy04OWE2LTllOTllNTQ2OThlZA


334 monika schmitz-emans

So wird der Autor Kafka variantenreich zu einem Strichmännchen, dessen Mit-
telscheitelfigur humoristisch-trivialisierend auf eine ›gespaltene‹, dadurch aber 
komplexe Figur hinzudeuten scheint.

»Die Bilder sind keine genaue Studie von Kafka, sondern eigentlich ein Zerr-
bild. Dafür eignet er sich sehr gut, weil er optisch durch diesen Mittelschei-
tel, die Ohren, sehr schnell wiedererkennbar ist, was für eine Comicfigur 
ideal ist. / Ich wollte dieses Klischee zeigen des ernsten, typischen Kafka, so-
wie seine Widersprüchlichkeit, die auch der Grund für die Faszination ist. 
Wäre Kafka eine eindimensionale Figur, hätte sich seine Bedeutung nie so 
lange halten können.54

Auch das Genre des Biografie-Comics wird aufgegriffen und zugleich parodiert. 
Das wohl bekannteste Kafka-Biopic in Comicform ist der 1993 entstandene 
erstmals erschienene, oft wiederaufgelegte Band Introducing Kafka von Crumb 
und Mairowitz.55 Schon hier findet sich die komprimierte (und folglich stark 
reduzierte) Lebensgeschichte Kafkas als ein Rahmen konstruiert, in den nach
einander jeweils grafisch-textuelle Kurzdarstellungen zu ausgewählten Texten 
Kafkas eingefügt sind; vor allem Die Verwandlung nimmt bei Crumb und 
Mairowitz (wie auch bei Mahler) einigen Raum ein. Lässt Mahler in seinem 
Biopic auch den Rabbi Löw und seinen Golem auftreten, so wirkt dies wie eine 
Reverenz an Crumb / Mairowitz, bei denen beide bereits vorkommen. Mahler 
macht daraus allerdings eine mehrseitige Vor-Geschichte: Rabbi Löw schafft im 
Jahr 1852 einen Golem namens Hermann Kafka (Kafkas Vater wurde 1852 ge
boren); diese benimmt sich rüde (ist ein Geschöpf, das »bald schimpft, schreit 
und wütet, kurz: lebt.«)56 und erinnert dabei an von Kafka kolportierte Verhal-
tensweisen seines Vaters, wütende Drohungen und schlechte Manieren. 31 Jahre 
später schafft der Rabbi dann noch einen weiteren Golem aus einem beim Put-
zen gefundenen Lehm-Klümpchen, und dieser wegen knappen Materials sehr 
klein ausfallende Kerl ist dann der Held der folgenden Mahlerschen Biografie: 
Franz Kafka. Sein Weg in die eigene Lebensgeschichte hinein führt über einen 
Friedhof – und vor Spiegelbilder, die ihm Unbehagen bereiten.

Von klein auf leidet Franz unter zahllosen Ängsten, so fürchtet er sich 
schrecklich vor Spiegeln, weil sie mich in einer meiner Meinung nach unver-

54	 Mahler zu Herold im SNF-Interview, 2. 6. 2024.
55	 Robert Crumb, David Zane Mairowitz: Introducing Kafka – Kafka for Beginners / 

Introducing Kafka (1993), Cambridge 1994. Dt.: Robert Crumb, David Zane Mairo-
witz: Kafka kurz und knapp. Frankfurt a. M. 1995. (Daneben weitere Auflagen.)

56	 Mahler, Komplett Kafka, S. 10.



335﻿

meidlichen Hässlichkeit zeigten, die überdies nicht ganz wahrheitsgemäß ab-
gespiegelt sein konnte, denn hätte ich wirklich so ausgesehn, hätte ich auch 
größeres Aufsehen erregen müssen.57

Mahler arbeitet wie der Rabbi mit vorgefundenem ›Material‹, hier und im Fol-
genden: Er zitiert Texte und Bilder, vor allem allerlei Selbstkommentare Kafkas. 
Die Auseinandersetzung Kafkas mit seinem Verleger Wolff anlässlich des Buch-
umschlags der Erstausgabe von Die Verwandlung gibt Anlass zu einer anderen 
Episode um ›Bilder‹; das von Wolff gewählte Umschlagsbild Ottomar Starkes 
(auf dem tatsächlich kein »Insekt« zu sehen ist, sondern ein Mann vor einer 
Tür) wird als Bildzitat in die Geschichte einmontiert – ergänzt um einen Ausruf 
des dargestellten Mannes, »DAS NICHT, BITTE DAS NICHT!«,58 der sich so-
wohl auf den an sich unsichtbaren Anlass seiner Verzweiflungsgeste als auch auf 
Kafkas Veto gegen ein ›Insekten‹-Bild beziehen lässt. Mehrere Seiten gelten 
auch der knapp skizzierten Geschichte um Josefine, die Sängerin; wie schon die 
zeichnerische Paraphrase zur Verwandlung enthält sie eine zitathafte Hommage 
an George Herriman  – eine Variation über das Steinwurf-Motiv in »Krazy 
Kat«.59

Phantastisch wie sie (mit der Golem-Episode) beginnt, endet die Geschichte 
in »Komplett Kafka« auch: In einer jenseitigen Welt (in der es, da sie sich irdi-
schen Maßstäben entzieht, konsequent auch keine Seitenzahlen mehr gibt), tre-
ten Kafka und sein Vater versöhnt Hand in Hand auf, den Blick in die Weite 
der anderen Welt gerichtet. Konterkariert wird die skurrile Idylle durch eine an-
schließende Liste mit Namen und Todesdaten von Frauen aus Kafkas Lebensge-
schichte samt Hinweisen darauf, dass viele dem Holocaust zum Opfer fielen.60 
Den Rahmen des Biopics bildet ein aus gezeichneten Porträts und Textzitaten 
eines realen Interviews arrangiertes Gespräch zwischen Max Brod und Georg 
Stadtler von 1968 über Kafka und seine Rezeption. Brod berührt – skeptisch – 
auch die Frage, ob sein Freund eine »Frohnatur« gewesen sei.61

Kafka für Boshafte und Komplett Kafka zitieren Kafka nicht nur als Autor, 
sondern auch als Zeichner. Dazu bestand nach der Publikation eines umfang-
reichen Bandes mit reproduzierten Kafka-Zeichnungen 2019 auch mehr Anlass 

57	 Mahler, Komplett Kafka, S, 16.
58	 Ebd., S. 44.
59	 Herriman wurde berühmt für seine vielen Variationen über die verliebte Krazy Kat 

und ihr Steine werfendes Liebesobjekt, die Maus Ignatz; zu einem solchen Steinwurf 
kommt es auch bei Mahler (Komplett Kafka, S. 102)

60	 Mahler, Komplett Kafka, S. 111.
61	 Vgl. Max Brod im Gespräch (1968), Interview https://www.youtube.com/watch?v= 

HLLoWh45jOA (3. 9. 24).

https://www.youtube.com/watch?v=HLLoWh45jOA
https://www.youtube.com/watch?v=HLLoWh45jOA


336 monika schmitz-emans

denn je.62 Allerdings waren nicht wenige Zeichnungen Kafkas schon vorher be-
kannt. Mahlers Bildzitate auf der Basis von Kafka-Zeichnungen für die 2013 er-
schienenen Bücher konnten auf den publizierten Bilderfundus zurückgreifen. 
Eine besondere Vorliebe hat er für das bekannte Motiv des am Tisch sitzenden 
Mannes, das in Komplett Kafka und in Kafka für Boshafte allerlei Variationen 
erfährt. Auch der Mann an der Tafel, der sitzende Mann und der Mann am 
Gitter finden bei Mahler ihre Pendants, letzterer innerhalb der grafischen Para-
phrase zum Hungerkünstler.

Besonderes Interesse verdienen mit Blick auf Mahler’sche Zeichnungen die 
zahlreichen strichmännchenartigen Gestalten Kafkas: Solche Figuren haben auf 
Zeichnungen, in Cartoons und Comics eine subkutan selbstreferenzielle Di-
mension; zeigen sie doch, woraus Zeichnungen bestehen: aus Strichen. In 
Strichmännchen konkretisiert sich bei Mahler nicht zuletzt das Konzept der 
›lustige Figuren in verstörenden Zusammenhängen‹. So zeichnet er in Komplett 
Kafka Kafkas Tod, indem er ihn in einem ganz buchstäblichen Sinn zum 
Strich-Männchen werden lässt: von ihm übrig sind zwei parallele Linien und 
ein Kopf, mehr nicht.63 Diesem Strich-Männchen bemerkenswert ähnlich sieht 
die erwähnte ›Mahler‹-Figur, die in der Lachmaschine in der »Hundehütte« liegt 
und an den Tod denkt; andere Variationen ähnlicher Figuren wecken vergleich-
bare Assoziationen. Zwei horizontale Striche: ein Kürzel für das Ende. Es sind 
komplexe Hintergründe, vor denen es sich der Comic so einfach machen kann.

Die verstärkte Aufmerksamkeit auf Comics und deren in jüngerer Zeit stärker 
ausdifferenziertes Selbstverständnis tragen, wie sich am Beispiel Mahler zeigt, 
zur vergleichenden Auseinandersetzung mit Comics und Graphic Novels, ihrer 
Produktion und Rezeption, ihren Themen und Verfahrensweisen bei – und zur 
Auseinandersetzung mit Literatur in einem breiten Spektrum zwischen Kompli-
zenschaft und parodistischer Distanzierung. Tendenzen, den Comic als einen 
selbständigen Phänomenbereich zu verstehen, spielen dabei  – wie etwa bei 
Mahler – eine zentrale Rolle; differenzierende Ansätze sind, etwa auch gegen-

62	 Einige der erhalten gebliebenen Zeichnungen Kafkas wurden früh bekannt; Brod 
nutzte sie zur Umschlaggestaltung seiner Kafka-Ausgaben. 2002 wurde durch einen 
Band von Niels Bokhove und Marijke van Dorst ein erweitertes Korpus publik: ›Ein-
mal ein großer Zeichner‹. Franz Kafka als beeldend Kunstenaar (2002, erweitert und 
revidiert 2003; dt.: Einmal ein großer Zeichner / Franz Kafka als bildender Künstler, 
2006 und 2011). 2021 erschien ein noch größeres Korpus: Franz Kafka: Die Zeich-
nungen. Hg. v. Andreas Kilcher. Unter Mitarb. von Pavel Schmidt. Mit Essays von 
Judith Butler u. Andreas Kilcher. München 2021.

63	 Mahler, Komplett Kafka, unpag. [S. 109].



337﻿

über schlichten Subsummierungen des Comics unter den »Literatur«-Begriff, 
für eine entsprechende Wahrnehmung und Profilierung des Comics sehr er
giebig. Ergiebig können aber auch komplementäre Perspektiven sein, etwa an-
lässlich der Orientierung von literarischen Texten und Comics an gemeinsamen 
Strukturmerkmalen, ›Bildern‹, Metaphern. Kritische Positionierungen gegen-
über ästhetischen Konventionen, normativen Theorien und unflexiblen Gat-
tungsbegriffen gehören schon seit der Romantik zu den fruchtbarsten Impulsen 
literarischer und künstlerischer Arbeit; auch die Verulkung von Kunst-Philis-
tern, von Banausen, Besserwissern und Ignoranten kann auf eine entsprechend 
lange Geschichte zurückblicken. Hier setzen neuere Comics und Graphic No-
vels fort, was literarische Texte schon früher betrieben haben. Vor allem in Tex-
ten mit komischen Figuren in verstörenden Geschichten finden die Geschich-
ten Mahlers viele Anschlussstellen.





LYNN L. WOLFF

DRAWING ON AND DRAWING OUT HOLOCAUST TESTIMONY

Comics and Archives

In comics and graphic novels, visual and discursive modes of representation in-
teract. While aesthetically complex, such works nevertheless may appear easy to 
understand, since they offer up multiple points of access for a broad public. As 
readership expands and as comics and graphic novels become an established 
field of scholarly inquiry, the medium of comics still struggles for recognition as 
an art form. Seen as a disposable product for popular consumption and dis
regarded, if not discounted, as a form of »low culture,« comics have not been 
archived and exhibited in the ways that other cultural products have.1 This has 
been changing, however, evidenced in initiatives by both individuals and insti-
tutions.2 The digital age presents new avenues for connecting dispersed collec-
tions and for creating collaborations between libraries and museums, institu-

1	 Focusing on the material aspect of the medium with regard to archival practices, comics 
librarian Randall W. Scott writes, »Part of the reason that comics are not collected must 
be the inconvenience of the format. They are fragile, they are printed on bad paper, and 
if you want to read newspaper strips efficiently you have to clip them out or photocopy 
them.« Randall W. Scott, Comics Librarianship. A Handbook. Jefferson, North Car
olina 1990, 15. The works examined in this article – not comic strips or comic books, 
but graphic narratives of higher quality production value – have smaller print runs than 
pop culture products, but they are nevertheless intended for a broader readership and 
are produced in more accessible formats than artists’ books.

2	 Many private collections formed the starting point for institutional archives. This was 
the case at my home institution: Michigan State University Libraries’ Special Collec-
tions houses the world’s largest, publicly available collection of international comic art, 
a rich resource of comics, graphic novels, and comics scholarship that started from the 
purchase of one individual’s collection. https://lib.msu.edu/murray-hong-spc/comicart 
This institutional resource is at the heart of a thriving comics studies ecosystem that has 
been an important catalyst for my own work and the work of colleagues across multiple 
departments who teach and research in the fields of comics studies and visual studies 
more broadly. For additional background on the connections between private collec-
tions and institutional archives, see Margaret Galvan, »Archive.« Keywords for Comics 
Studies. Edited by Ramzi Fawaz, Shelley Streeby, and Deborah Elizabeth Whaley. New 
York 2021. 24 – 27; and Comics & Archive. Edited by Felix Giesa and Anna Stemmann. 
Berlin 2021.

© 2026 Lynn L. Wolff, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83536069-015 | CC BY-NC-ND 4.0

https://lib.msu.edu/murray-hong-spc/comicart
https://doi.org/10.46500/83536069-015


340 lynn l. wolff

tional archives and private collectors. On the perhaps not too distant horizon, 
one could imagine ways to create an overarching interconnected digital archive 
of global graphic narratives with the goal of making collections more accessible 
to multiple users, from members of the general public to researchers in a variety 
of fields. Here, libraries and museums serve as role models for the way they 
create spaces where a diverse public benefits from multisensory learning. This 
article positions itself in an interim phase of this development, taking stock of 
existing projects as a way to explore future possibilities.

Although comics have not been a focal point of the materials collected by the 
Deutsches Literaturarchiv Marbach (DLA), the archive has shown an openness 
and commitment to taking comics seriously. In addition to collecting comic 
adaptations of literary works, comics have also been featured in both the exhibi-
tion and research activities of the archive. In the 2017 catalogue of the Literatur-
museum der Moderne’s exhibit Die Familie, ein Archiv, Andreas Platthaus, 
feuilleton editor of the Frankfurter Allgemeine Zeitung as well as longstanding 
advocate and astute analyst of comics, offers a sweeping history of the medium. 
Playing on the central idea of the exhibit – the interconnectedness of family, lit-
erature, and the archive – Platthaus makes the strong case for comics as a legiti-
mate child of literature (»ein legitimes Kind der Literatur«) due to the power of 
their narrative form.3 As the keynote speaker of the 2024 DLA conference 
»Comic & Graphic Novel: Erzählen in Bildern,« Platthaus provided examples 
of the power of the images in comics to declare with more urgency the need for 
the DLA to define a collection strategy that expands the past practice of focus-
ing on literary adaptations of classic works.4 Rather than aiming at breadth, I 
would suggest a collection strategy that focuses on depth, selecting works that 
display visual and narrative complexity, offer thematic and theoretical connec-
tions to archival practices, and present possibilities for networked connections 
with other archives.

The starting point for the 2024 conference forcefully asserted that comics 
warrant archiving, thereby signaling a promising development for the scholarly 
study of this medium. Such a shift in the practice of archiving comics, should 
be seen alongside the expanding notion of what comics are: moving beyond the 
association with superheroes or »funny pages« to longform single-author publi-
cations on serious themes, there is now the broader understanding of comics as 

3	 Andreas Platthaus, »Auf dem Weg zur Veronkelung. Vermeidung und Notwendigkeit 
von Familienstrukturen im Comic.« Die Familie. Ein Archiv. Edited by Ellen Stritt-
matter. Marbach am Neckar 2017. 40 – 53, here 40.

4	 Platthaus noted the DLA’s holdings of about 600 works from the 130 years of comics 
history, most of which are comic adaptations of literary works.



341﻿

a medium, a complex form of sequential narration told through the combina-
tion of text and image, as defined by Scott McCloud.5 Similar to this parallel 
development – increased attention to the question of archiving comics, along-
side the expanding notion of what comics are – I would like to suggest another 
connection, namely the new attention to drawings as a form of visual testimony 
to the Holocaust6 and the way graphic narratives can expand our understanding 
of Holocaust literature. In the following, to explore the connection between 
comics and archives, within the framework of considering how institutions 
might archive comics, I will highlight graphic narratives, graphic memoirs 
specifically, from the German and American cultural contexts that engage with 
memories of the Holocaust, as they are recorded and recounted in a variety of 
forms, such as handwritten and typed accounts or audio-video interviews. In 
drawing on and drawing out archival sources, Holocaust testimonies in particu-
lar, many of these works become familial archives with broader implications. 
Beyond such works that are rooted in individual family histories, there are 
works that explore the history of a collective and have both a pedagogical di-
mension and an archival connection.7 All these works raise questions about 
archiving comics: What would it mean to not only archive the text and images 
of published works but to also find ways to digitally connect to the archival ma-
terial the artists used to create the works. That is, how would it help an analysis 
of these published works, if we had the »Vorlagen« – the sketches, outlines, and 
other material used in the creation of these works? Looking at digital archives 
and exhibitions of graphic narratives can provide some answers to these ques-
tions and ideas for possible futures for interconnected comics archives as well as 
ways to further exhibit and make such works more widely accessible.

5	 Scott McCloud, Understanding Comics. The Invisible Art. New York 1993.
6	 Some of the major contributions that argue for the historical and aesthetic significance 

of graphic narratives include Hillary L. Chute, Disaster Drawn. Visual Witness, Comics, 
and Documentary Form (2016); Shoah et Bande Dessinée, the catalogue from the 
2017 exhibit at the Mémorial de la Shoah in Paris; Jörn Wendland, Das Lager von Bild 
zu Bild. Narrative Bildserien von Häftlingen aus NS-Zwangslagern (2017); Beyond 
MAUS. The Legacy of Holocaust Comics, edited by Ole Frahm, Hans-Joachim Hahn, 
and Markus Streb (2021); and Rachel E. Perry, »Not by Words Alone. Early Holocaust 
Graphic Narrative as a ›Minor Art.‹« Images. A Journal of Jewish Art and Visual Cul-
ture, vol. 16, no.1 (2023), 131 – 157.

7	 See for example the graphic history Oberbrechen. A German Village Confronts its Nazi 
Past. Stefanie Fischer, Kim Wünschmann, and illustrated by Liz Clarke. Oxford  2024. 
The book is intended to not only tell a microhistory of the Holocaust but to also show 
readers how history is written. To this end, it contains original primary sources, which 
are translated into English.



342 lynn l. wolff

Comics as Archives

Alongside the specific practical questions around archiving comics and graphic 
novels, one can also consider how such works deal with archives in a practical 
sense as well as how they deal with the notion of the archive more broadly. That is, 
how such works employ, thematize, and visualize archival research and archival 
sources.8 There are several examples in the contemporary context, and from the 
German context specifically, I would highlight Birgit Weyhe’s Im Himmel ist 
Jahrmarkt (2013), Nora Krug’s Heimat. Ein deutsches Familienalbum (2018), 
and Bianca Schaalburg’s Der Duft der Kiefern. Meine Familie und ihre Ge-
heimnisse (2020).9 In these autobiographical texts, the narrators both show and 
tell their archival work, and the resulting books can be seen as attempts to create 
an individual archive of their families’ histories. All three artists are investigating 
the experiences of their family members during the Second World War, focus-
ing in particular on the possibility that their relatives were actively involved in 
the perpetration of the Holocaust. By placing an emphasis on their grandpar-
ents and, by extension, their grandparents’ generation, these three artists, as 
members of the »third generation«, are exploring the historical, cultural, and 
material legacies of National Socialism for German society. In researching, re-
constructing, and reimagining both the transmission and repression of familial 
memories, these artists – Weyhe, Krug, and Schaalburg – connect their personal 
stories to larger political histories. In illustrating collective memory, these 
graphic narratives in turn become documents of cultural memory that make 
further engagement with German memory culture possible.10

	 8	 One could draw fruitful parallels here to both literary works and films. For a rich 
study of such examples, see Dora Osborne, What Remains? The Post-Holocaust Ar-
chive in German Memory Culture. Rochester 2020.

	 9	 For an elaboration on this argument, see Lynn L. Wolff, »The Book as Archive. 
Metaphors of Memory in Contemporary Graphic Memoir by Birgit Weyhe, Nora 
Krug, and Bianca Schaalburg.« Gegenwartsliteratur 23 (2023), 133 – 163. Nora Krug’s 
Heimat straddles the German American context, as German and English language 
versions were published simultaneously. Even though Krug chose to write the work in 
her second language – American English – before rewriting it in her native language 
of German, the works could be viewed as »concurrent originals«. See Lynn L. Wolff, 
»Self-Translation in Nora Krug’s Transcultural Graphic Memoir  Belonging  / Hei-
mat.« Comparative Aspects in Comics Studies. Translation, Localisation, Imitation, 
and Adaptation. Edited by Juliane Blank, Stephan Packard, and Christian A. Bach-
mann. Berlin 2025. 25 – 44, here 31.

10	 See Jan Assmann, »Communicative and Cultural Memory.« Cultural Memory Studies. 
An International and Interdisciplinary Handbook. Edited by Astrid Erll and Ansgar 
Nünning. Berlin / New York 2008.



343﻿

Graphic narratives that engage with archives and that can also be seen as per-
sonal archives exist in the American context as well, but in contrast to the above 
examples from the German context, these works both draw on and draw out 
testimony to explore stories of survival and the after-effects of the Holocaust on 
subsequent generations. Martin Lemelman’s Mendel’s Daughter (2006) tells the 
story of his mother’s survival, based on her testimony, which Lemelman inte-
grates verbally and visually in drawn reproductions of both photographs and the 
video cassettes on which he recorded his interviews with her in 1989 (see figure 1). 
Amy Kurzweil’s Flying Couch (2016) and Solomon J. Brager’s Heavyweight. 
A  Family Story of the Holocaust, Empire, and Memory (2024) similarly inte-
grate the testimony their relatives gave. In the case of Kurzweil’s grandmother, 
this is her oral testimony, recorded and archived by the Voice / Vision Holocaust 
Survivor Oral History Archive at the University of Michigan in 1994, as well as 
a typed documentation of her interview11 (see figure 2). In the case of Brager’s 
great-grandmother, her testimony was recorded and archived by the University 
of Southern California’s Shoah Foundation Visual History Archive in 199612 
(see figure 3), and one of her granddaughters interviewed her on audio cassettes 
as well.

These graphic narratives draw on materials held in institutional archives as 
well as materials from familial archives, including official documents and indi-
vidual accounts as well as personal ephemera, like letters and photographs. Fol-
lowing a logic of collecting and ordering centered around a person and includ-
ing materials they created as well as materials created about them, these authors 
in turn create not only a graphic narrative but an archive with which they are 
able to construct and deconstruct familial narratives while interrogating how 
these narratives intersect with larger histories. In this way, these contemporary 
graphic narratives illustrate Sara Callahan’s observation that the »archival turn« 
in contemporary art is indeed »still turning.«13 Or, in the words of Dora Os-
borne, »The archive has become a dominant trope for thinking about the medi-
ation and representation of the past  – in other words, for memory.«14 In all 
these graphic narratives, from both German and American contexts, we see how 

11	 Lily Fenster  – November 8 & 10, 1994. https://holocaust.umd.umich.edu/fenster/ 
Accessed 15 January 2025.

12	 Ilse Halpert, Interview 11603. Interview by Joan Benbasat. Visual History Archive, 
USC Shoah Foundation, 30 January 1996. https://vha-usc-edu.proxy1.cl.msu.edu/
testimony/11603. Accessed 15 January 2025.

13	 Sara Callahan, »When the Dust Has Settled. What Was the Archival Turn, and Is It Still 
Turning?« Art Journal 83.1 (2024), 74 – 88. https://doi.org/10.1080/00043249.2024.2317690

14	 Osborne, What Remains?, 19.

https://holocaust.umd.umich.edu/fenster/
https://vha-usc-edu.proxy1.cl.msu.edu/testimony/11603
https://vha-usc-edu.proxy1.cl.msu.edu/testimony/11603
https://doi.org/10.1080/00043249.2024.2317690


344 lynn l. wolff

the archive is more than a trope – it is a source and resource – and we see how 
the work becomes a new archive of family history.

One further example from the American context is worth highlighting in 
more detail: Ari Richter’s Never Again Will I Visit Auschwitz (2024). Richter’s 
work departs from the above examples insofar as he does not draw on materials 
held at institutional archives. Rather, he uses documents from his own familial 
archive, starting with the materials written and collected by both of his grand
fathers, whom he describes as »amateur family historians.«15 In his graphic 
memoir, Richter tells the story of four generations of his family, from pre-war 

15	 Ari Richter, Never Again Will I Visit Auschwitz. A Graphic Family Memoir of 
Trauma & Inheritance. Seattle 2024, 35.

Figure 1: Drawing on and drawing out video testimony 
in Gusta and Martin Lemelman’s Mendel’s Daughter (2006), p. 5



345﻿

Germany to the current moment of rising antisemitism in the United States. 
This is both Richter’s own story of growing up in Florida and a story of Jewish 
American assimilation, and it provides a larger history of Jewish persecution 
during the Holocaust, seen through his family’s stories: while some members of 
his family were able to escape the Holocaust, the majority perished. Richter de-
scribes his work as an »intergenerational collaboration«, as opposed to an illus-
tration of others’ stories, and this collaboration across time is accentuated 
through the different styles of visual storytelling that vary depending on the 
source material for each story.16 Yet, there is a consistent sense of visual depth to 
the pages due to the mode of creation: most of the images in the work were cre-

16	 Ari Richter, virtual book discussion, Leo Baeck Institute, 27 March 2025.

Figure 2: Drawing on and drawing out testimony 
in Amy Kurzweil’s Flying Couch (2016), p. 50



346 lynn l. wolff

ated digitally with multiple layers. Such digital files may lend themselves to eas-
ier access by scholars interested in examining the genesis and development of 
the text.

As indicated in the subtitle, A Graphic Family Memoir of Trauma & Inher-
itance, this work explores issues of inheritance – both scientific (the idea from 
epigenetics that trauma is inscribed and transmitted genetically) and cultural 
(the example of collecting and hording as a trauma response, of which there are 
many examples in Richter’s family). Once others find out about his »family re-
search project,« aunts, uncles, and cousins are eager to send him what they have. 

Figure 3: Pointing to archival absences 
in Solomon J. Brager’s Heavyweight (2024), p. 9



347﻿

While »drowning in ephemera,« as Richter describes and depicts it, these mate-
rials in fact make it possible for him to create this work.17 (see figure 4) As he 
recounts it, had his family members not saved so much stuff and written down 
everything they went through, he would not have been able to do the necessary 
research to tell their stories in the form of graphic literature. The drive to re-
search, to comb through first-person documents, turned him into a »keeper of 
trauma,« and since the publication of the work, he has entrusted many of these 

17	 Richter, Never Again, 55.

Figure 4: Drowning in ephemera 
in Ari Richter’s Never Again Will I Visit Auschwitz (2024), p. 55



348 lynn l. wolff

materials to other institutions, including the United States Holocaust Memorial 
Museum, the Jewish Museum Berlin, the Leo Baeck Institute, and the Florida 
Holocaust Museum.18 This interesting reversal of the location of documentary 
materials is also what opens up the work to potential archival interconnections.

Digital Archives and Exhibiting Comics

In the examples above, graphic narratives by members of generations born after 
the Holocaust not only draw on and draw out Holocaust testimony, but they 
also testify to the legacy of Art Spiegelman’s Maus, the groundbreaking autobio-
graphical comic about growing up as a child of Holocaust survivors. The foun-
dation of this work was formed by Spiegelman’s interviews with his father and 
his own research into the Holocaust, both the history and visual representation 
of the Holocaust. In an assessment of this exemplary artistic documentation of 
the complicated relationship between Holocaust survivors and their children, 
Platthaus emphasizes Spiegelman’s development from the original three-page 
short comic to the nearly three-hundred-page work, »um alles zu erzählen, was 
ihm an der Geschichte seiner Eltern wichtig war.«19 Maus, of course, does not 
tell everything, nor can it, and the publication of MetaMaus (2011),20 is further 
evidence of how narratives of the Holocaust and graphic narratives more 
broadly resist closure, in the sense of a finite or contained narrative, which will 
be explored in more detail below. »Closure« is also comics theorist and comics 
artist Scott McCloud’s key concept to capture how readers observe the parts of a 
comic while perceiving the whole. According to McCloud, this cognitive pro-
cess allows readers to connect separate moments »and mentally construct a con-
tinuous, unified reality«.21 There is some irony in the term »closure«, since it is 
intended to refer to the proclaimed power of comics to open up to multiple in-
terpretations.22

18	 Richter, virtual book discussion.
19	 Platthaus, »Auf dem Weg zur Veronkelung,« 48.
20	 MetaMaus (2011) is a collection of extensive interviews that comics scholar Hillary L. 

Chute conducted with Art Spiegelman over several years, revolving around three key 
questions: Why the Holocaust? Why Mice? Why Comics?

21	 McCloud, Understanding Comics, 67.
22	 Hillary L. Chute also emphasizes the capaciousness of the comics medium. With ref-

erence to Roland Barthes, she states, »Writing in 1970, before any critical appreciation 
of comics in the U. S. academy, Barthes identifies comics as a form that opens up the 
field of meaning through its dual inscription and mobilization of time.« Hillary 
Chute, Disaster Drawn. Visual Witness, Comics, and Documentary Form. Cam-



349﻿

Both Maus and MetaMaus are relevant here with regard to questions of ar-
chiving and exhibiting comics. As Elisabeth R. Friedman writes, »In document-
ing the process of representing Maus, MetaMaus invites a rethinking of what 
counts as an archive, and, by extension, what counts as history.«23 Friedman 
provides a detailed account of these two works alongside a discussion of the ex-
hibition »The Road to Maus« from the early 1990s that presented Spiegelman’s 
artistic process and the CD-ROM The Complete Maus that was then expanded 
as the DVD included in MetaMaus. Friedman not only sheds light on Spiegel-
man’s »fantasy of an unlimited archive« that would collect everything related to 
the creation of Maus, but she also points to the technological limitations and 
potential for obsolescence of these digital formats.24 The DVD that accompa-
nies the print publication of MetaMaus is physically embedded in the cover of 
the book and holds Spiegelman’s sketches and the recordings of his conversa-
tions with his father, as well as other source material. While the book Meta-
Maus together with the DVD component may offer a model of a combined 
analog-digital method of archiving of comics, the technical volatility and his-
tory of certain media raise serious questions of how archives might collect, pre-
serve, and present such materials.25

Concerns for archiving comics do not only arise after a work has been pub-
lished, but rather such considerations can also coincide with and inform the 
creation of works, as in the case of the large-scale project »Narrative Art & 

bridge 2016, 24. On »closure« as a counterintuitive term, cf. Astrid Böger. »Life Writ-
ing.« Handbook of Comics and Graphic Narratives. Edited by Sebastian Domsch, 
Dan Hassler-Forest, and Dirk Vanderbeke. Berlin /Boston 2022. 201 – 218, here 204.

23	 Elisabeth R. Friedman, »Spiegelman’s Magic Box: MetaMaus and the Archive of 
Representation.« Studies in Comics, vol. 3, no. 2 (2012), 275 – 291, here 277.

24	 Ibid., 285 – 286.
25	 The digital and online presentation of German-Jewish artist Charlotte Salomon’s 

Leben? Oder Theater? – a tour-de-force combination of image, music, and text – pre-
sents a further case study for such archival considerations of graphic narratives. Simi-
lar to the attempts to digitally archive and document Spiegelman’s creative process and 
the layers of his work, the Jewish Historical Museum of Amsterdam, which holds Sa-
lomon’s works, published her œuvre on CD ROM and also made it available online as 
a way to present both her paintings and the transparent overlays she used. See Char-
lotte Salmon, The Complete Collection. Amsterdam 2002 and https://charlotte.jck.nl/ 
On the affordances of the digital format for scholarly engagement with Salomon’s 
work, Friedman writes, »Due to preservation concerns, this technology is one of the 
few ways researchers can view the entire work Life? or Theater?, including the re
lationship of the transparencies to the gouaches.« Elisabeth R. Friedman, »The Virtual 
Archive and the Missing Trace. Charlotte Salmon on CD ROM.« Invisible Culture. 
An Electronic Journal for Visual Culture, vol. 12 (2008), 1 – 7, here 1.

https://charlotte.jck.nl/


350 lynn l. wolff

Visual Storytelling in Holocaust & Human Rights Education,«26 led by Char-
lotte Schallié at the University of Victoria (see figure 5). This project has already 
yielded significant publications and pedagogical initiatives, while also docu-
menting and exhibiting the creative process of co-witnessing in a way that can 
serve as an inspiration for archival institutions. Here I will highlight the re-
search project’s first publication, But I Live. Three Stories of Child Survivors of 
the Holocaust (2022), for this work offers further ways to think about the con-
nections between comics and archives and how comics can serve as archives. 
This book, a collection of co-created visual stories of child Holocaust survivors, 
brings together the present and the past, memory and history, and it encapsu-
lates the larger archival project, from which artists, survivors, scholars, and stu-
dents can draw both knowledge and inspiration. As stated in the afterword, 
»These illustrated stories are a physical, graphic medium of embodying old 
memories conveyed and captured through drawing in the present, and as such, 
they create a new archive for future readers to consult that go beyond the col-
lections created by perpetrators; they also gesture towards the countless silent 
voices and memories already gone.«27 In this way, the volume contributes to dis-
cussions of gaps in the archive: how any archive is always inherently fragmen-
tary, and how in every archive there is an interplay between presence and ab-
sence. In a further sense, and this is most relevant to the present discussion of 
comics and archives, the project follows an impulse of self-documentation and 
archiving, »Through the support of libraries and archives, the work surrounding 
this project (drafts of drawings, film, and audio files) will be preserved at the 
University of Victoria Libraries for future researchers to consult.«28 The con-
cluding sentiment expressed in the afterword – »The stories of the survivors, 
however, live on through this publication.«29  – could be applied to all the 
graphic memoirs I have considered in this article, illustrating how graphic nar-

26	 The project website https://visualnarratives.org/, which grew out of the original 
project https://holocaustgraphicnovels.uvic.ca/index.html, can be considered a digital 
archive: It documents the origins and development of the project and its global reach 
beyond the Holocaust, and it also provides extensive educational resources for contin-
ued scholarly and pedagogical engagement.

27	 Charlotte Schallié, Matt Huculak, Ilona Shulman Spaar, and Jan Erik Dubbelman, 
»Afterword,« But I Live. Three Stories of Child Survivors of the Holocaust. Edited 
by Charlotte Schallié. Miriam Libicki and David Schaffer, Gilad Seliktar and Nico 
and Rolf Kamp, Barbara Yelin and Emmie Arbel. Toronto / Buffalo / London 2022. 
183 – 186, here 184 – 185.

28	 Ibid. 185.
29	 Ibid. 185, my emphasis.

https://visualnarratives.org/
https://holocaustgraphicnovels.uvic.ca/index.html


351﻿

ratives open a new phase in the »era of the witness.«30 The stories, experiences, 
and memories of survivors shared in audio and video testimony, not only live 
on but gain new life when they are recounted and remediated in a visual forms. 
A further illustration of how the collection of stories can serve as an archive and 
how these testimonies live on is Barbara Yelin’s continued engagement with 
child Holocaust survivor Emmie Arbel. Initially paired up as part of Schallié’s 
project, Yelin and Arbel continued their conversations after the publication of 
the collection But I Live, and their collaboration culminated in a second, much 
more extensive volume Emmie Arbel. Die Farbe der Erinnerung (2023), which 
embeds Arbel’s testimony into an expanded telling of her life story.31 This work, 
as in all the graphic narratives of this project, exemplifies how testimony is em-
bodied in the visual representation of the person speaking and how the power of 
bearing witness is intensified in the dynamic reading process that occurs.

30	 Annette Wieviorka, The Era of the Witness. Transl. Jared Stark. Ithaca and London 
2006 [1998].

31	 Reminiscent of Platthaus’ observation that Spiegelman expanded his original three-
page version of Maus to a two-volume, three-hundred-page book, Yelin’s original 
forty-page contribution to the collection But I Live quadrupled in size in the stand-
alone volume Emmie Arbel. Die Farbe der Erinnerung.

Figure 5: Archiving online in the collaborative project 
Narrative Art & Visual Storytelling in Holocaust & Human Rights Education, 

www.visualnarratives.org

http://www.visualnarratives.org


352 lynn l. wolff

Conclusion: Against Closure

A decade ago, Marianne Hirsch described an interconnected and global vision 
for the future of memory studies. In the final chapter of her book The Genera-
tion of Postmemory. Writing and Visual Culture after the Holocaust, she wrote, 
»I believe that such an emphasis on connective histories maps a future of mem-
ory studies beyond discrete historical events like the Holocaust, to transnational 
interconnections and intersections in a global space of remembrance.«32 The 
abovementioned graphic narratives – from the large scale project »Narrative Art 
& Visual Storytelling in Holocaust & Human Rights Education« to the more 
intimate graphic memoir Heavyweight – illustrate Hirsch’s vision, especially the 
broader global context in which to understand the Holocaust. There is great po-
tential in the power of digital archives to make further connections possible. To 
this end, I would like to suggest one way to do this, the inspiration for which 
comes from the collaborative project between the Deutsches Literaturarchiv 
Marbach and the Literarisches Colloquium Berlin, namely the »Hörräume« 
(audio/listening rooms) that present original texts alongside archival recordings 
and images, curated around specific themes and hosted under the online portal 
https://www.dichterlesen.net/raeume/. Using a similar format to the »Hör-
räume,« one could create virtual »Schauräume« (viewing rooms) that highlight 
the archival materials and materiality of the comics medium: In the case of the 
graphic memoirs highlighted in this article, it could be the Holocaust testimo-
nies both in written form and audiovisual formats that the artists draw on and 
draw out. In her analysis of the »Hörraum« Unterhaltungen Deutscher Einge-
wanderten, curated by Marica Bodrožić and Deniz Utlu, Claudia Breger sees in 
such a platform the possibility of »non-closure«.33 Breger is not using Mc-
Cloud’s concept of closure, but her argument is certainly in the spirit of the crit-
ical comics studies discourse. Taking seriously the challenge Breger articulates of 
»reassembling the major archives of German literature and German literary 
studies with the wealth of materials, the multivectoral flows of tradition, and 
the synesthetic affordances,«34 but also expanding the challenge to include 

32	 Marianne Hirsch, The Generation of Postmemory. Writing and Visual Culture after 
the Holocaust. New York 2012, 247.

33	 Claudia Breger, »Mobilizing the Archive. Marica Bodrožić and Deniz Utlu’s Unterhal-
tungen Deutscher Eingewanderten.« Germany from the Outside. Rethinking German 
Cultural History in an Age of Displacement. Edited by Laurie Johnson. New York 
2022. 237 – 259, here 256.

34	 Ibid.

https://www.dichterlesen.net/raeume/


353﻿

graphic narratives and visual forms of storytelling, the idea of a virtual »Schau-
raum« could also serve as one way to archive comics, driven by the vision to cre-
ate a digital form that documents aspects of the creative process and enables 
further engagement with the medium not only by specialized scholars and edu-
cators, but also by other artists and beyond to the general reading public.

In his review of Noah Shenker’s book Reframing Holocaust Testimony, Gary 
Weissman emphasizes the need to attend to »image, voice, and embodiment« of 
Holocaust testimonies, noting shortcomings of scholarship that is unable to 
capture this. He states, »One looks forward to a time when scholarship contain-
ing playable video segments will be the norm, as it will require such a multi-
modal approach to address the video-recorded recounting of Holocaust sur
vivors in all their specificity.«35 I share Weissman’s sentiment, and I see possi
bilities in digital platforms, like the DLA/LCB collaborative »Hörraum«, that 
would allow one to watch and listen to the testimonies alongside the acts of 
close reading and looking that graphic narratives demand. Such a curated digi-
tal portal that connects to other archives can help readers and scholars more ap-
propriately engage with multimodal texts in a multimodal approach.

The multiple voices and points of view presented in graphic narratives open 
up new ways to consider among others: how memories are given shape in word 
and image, how experiences are transmitted across generations, and how story-
telling is a collective act. While graphic narratives that draw on and draw out 
Holocaust testimony are bound to a historical reality, they also show and foster 
the power of imagination and creation, inscribing a further level of reflection 
into the reading process. Claire Gorrara argues in a similar vein in her analyses 
of graphic novels of the third generation. She states, »This disparate array of ma-
terials enables the graphic novelist to bring together historical information and 
subjective evaluation, constructing an engagement with the past that differs 
from the evidentiary perspective of the historian.«36 She also highlights how 
such works »weave these memory processes into the very fabric of the narra-
tive.«37 The emphasis placed on individual experience productively challenges 
traditional forms of historiography by allowing for an empathetic access to the 

35	 Gary Weissman, »Noah Shenker, Reframing Holocaust Testimony.« American Liter-
ary History Online Review, Series XIII (2017), 1 – 4, here 4.

36	 Claire Gorrara, »Recrafting the Past. Graphic Novels, the Third Generation, and 
Twenty-First Century Representations of the Holocaust.« The Palgrave Handbook of 
Holocaust Literature and Culture. Edited by Victoria Aarons and Phyllis Lassner, 
Cham, Switzerland 2020, 575 – 592, here 577.

37	 Ibid.



354 lynn l. wolff

past. Comics and graphic narratives need to be taken seriously as a form of crit-
ical historiography, insofar as they both show and reflect on the reconstruction 
of the past and the writing of history.38 Exploring ways of archiving comics and 
graphic novels is an important step in this direction.39

38	 Here I am building on my past research that explored the fundamental and sustained 
tension between literature and historiography, as well as how memory and trauma – 
experiences that challenge discursive modes of representation  – can be captured in 
new forms. See Lynn L. Wolff, W. G. Sebald’s Hybrid Poetics. Literature as Historio
graphy. Berlin / Boston 2014.

39	 All images reproduced with the kind permission of the artists: Martin Lemelman, 
Amy Kurzweil, Ari Richter, and Solomon J. Brager.



ANDREAS STUHLMANN

VORÜBERLEGUNGEN ZU EINER  
INTEGRATIVEN SAMMLUNGSSTRATEGIE DES DLA  

FÜR COMICS UND GRAPHIC NOVELS

1.

Beginnen wir atmosphärisch, an einem sonnigen Spätnachmittag im Herbst 
2023. Auf der Hamburger Fleetinsel, in jenem Künstler*innen-Quartier mit sei-
nem imposanten Ensemble von ehemaligen Kaispeichern und Kontoren im Als-
terfleet auf halbem Weg vom Rathaus zur Elbe, herrscht konzentrierte Geschäf-
tigkeit. In wenigen Stunden beginnt mit der Vernissage der ersten Ausstellung 
das Hamburger Comic Festival, noch aber werden ein letztes Mal Blickachsen 
vermessen, Rahmen mit feingetuschten Bildern und großformatige Kohlezeich-
nungen an den Wänden noch einmal justiert, der Elektronik-Soundkünstler 
Felix Kubin ist beim Soundcheck, der Comicbuchladen Strips & Stories1 be-
stückt den Büchertisch, das Team des Verlages Reprodukt wuchtet Kisten mit 
Vorzugausgaben von Anke Feuchtenbergers neuer, am Abend vorgestellten Gra-
phic Novel Genossin Kuckuck in den Ausstellungsraum. Feuchtenberger selbst 
testet noch einmal die Standfestigkeit der zur Ausstellung gehörenden Installa
tionen, der Vitrinen und jener gigantischen Teekanne aus Gips, die in ihrem 
Buch ein zentrales »evocative object« ist. Die ersten Gäste sind schon da, 
Comiczeichner*innen Rutu Modan und Yirmi Pinkus aus Israel, aus Hamburg 
Birgit Weyhe, Jul Gordon, Martin tom Dieck, Sascha Hommer und Markus 
Huber. Die Schriftsteller*innen Katrin de Vries und Georg Klein begrüßen alte 
Freunde. Aus Finnland und Japan, aus New York und Paris haben Freund*innen 
und Kolleg*innen Grüße und Beiträge zu einer Festschrift geschickt. Aus Brüs-
sel, Bologna und Boston haben sich Galerist*innen, Verleger*innen und Samm
ler*innen angesagt. Aus Polen, Österreich, Kanada und Schweden, aus Frank-
furt und Berlin sind Comic-Forscher*innen gekommen, um am nächsten Mor-
gen Symposium zu Feuchtenbergers Oeuvre zu halten. In den tiefen Kellern 
unter der Galerie Westwerk wird ein sicherer Platz für eine schwere Goldmünze 

1	 David Basler, Helena Baumeister, Wiebke Bolduan, Kathrin Klingner und Birgit 
Weyhe, Strips und Stories, in: Strapazin 153 (Comicshops), 2023, S. 36 – 43.

© 2026 Andreas Stuhlmann, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83536069-016 | CC BY-NC-ND 4.0

https://doi.org/10.46500/83536069-016


356 andreas stuhlmann

gefunden, denn am nächsten Vormittag will der Hamburger Kultursenator 
Anke Feuchtenberger mit der Biermann-Ratjen-Medaille überraschen, der wich-
tigsten Kulturauszeichnung der Freien und Hansestadt. Viele stehen vor der 
schweren Flügeltür der ehemaligen Papierfabrik, rauchen, der erste Wein wird 
geöffnet, die Gespräche, die jetzt beginnen, werden die kommende drei Tage 
nicht abreißen. Eine Redakteurin des Deutschlandfunks sammelt O-Töne. 
Feuchtenbergers multimediale Lesung aus dem neuen Buch, eigentlich eine 
Lecture Performance, endet in tosendem Applaus. Kurz nach Mitternacht ist 
die Tanzfläche noch gedrängt voll, viele sind auch in kleinen Grüppchen weiter-
gezogen in umliegende Bars und Restaurants. Im Rückblick wird es eine Stern-
stunde der Comic-Kultur gewesen sein, jenes eigenständigen, hochlebendigen 
Biotops zwischen Hochkultur und Szene, Avantgarde und Mainstream, Litera-
tur und bildender Kunst, das intersektional und inklusiv funktioniert – denn 
der Comic ist immer schon transmedial, performativ und interaktiv.

2.

In den frühen 1990er-Jahren, so beobachtete damals Peter Schjeldahl, der legen-
däre Kunstkritiker des New Yorker, hätten Graphic Novels begonnen, in den 
Bücherregalen der Generation zwischen 15 und 30 Jahren jene Lyrikbände zu 
verdrängen, die für ältere Generationen noch identitätsstiftend gewirkt und als 
symbolisches Kapital und Statussymbol im Feld der Kultur gedient hätten.2 Er 
sieht in Graphic Novels eine Form der Avantgardebildung im Comic und be-
fürchtet für das bisher so egalitäre Medium einen Trend zu einem allen Avant-
garden eigenen »Kult der Kompliziertheit«.3 Doch irrte Schjeldahl sich. Nicht 
ein Kult war entstanden, sondern eine lebendige Kultur entwickelte sich weiter. 
Ja, die sogenannte Graphic Novel erschließt dem Comic neue Leser*innen
schichten, eröffnet Zugänge zu Bibliotheken, Museen, Preisen und Stipendien, 
zu Universitäten, Verlagen der »Hochliteratur«, zu Archiven, aber sie ist fest 
verwurzelt im Humus eines gewachsenen Biotops, teils in Nische, teils im »Un-
derground«, und hat kein Interesse, den »schmutzigen« Comic hinter sich zu 
lassen, um in der Hochkultur anzukommen. In einem Essay für den Katalog 
zur Düsseldorfer Ausstellung Mutanten hat Christian Gasser 1999 die Genesis 

2	 Peter Schjeldahl, Words and Pictures: Graphic Novels Come of Age, in: New Yorker, 
17. Oktober 2005, S. 162 – 168, hier 162.

3	 Ebd.



357﻿

der neuen deutschen Comic-Kultur in den 1990er Jahren beschrieben.4 Ohne 
das Aufblühen einer (ersten) Avantgarde-Bewegung, so seine These, hätte sich 
diese Kultur nicht so ausgebildet. Sie entsteht nach der Wende aus dem Zusam-
mentreffen westdeutscher Künstler wie Martin tom Dieck, Hendrik Dorgathen 
oder Markus Huber mit den Bildwelten aus dem Osten Deutschlands, denn 
ausgerechnet der Osten Berlins war innerhalb weniger Jahre zur Hochburg der 
deutschen Comic-Avantgarde avanciert mit Gruppen wie Renate (um Atak und 
Christian Huth) oder der Produktionsgenossenschaft Glühende Zukunft (um 
Anke Feuchtenberger und Henning Wagenbreth). Dabei unterscheidet er drei 
Ebenen dieser Kultur: Das Entstehen einer anderen Ästhetik, einer neuen Hal-
tung und von eigenständigen Praktiken. Die beteiligten Comic-Autor*innen 
unterwarfen die Bildsprache der Comics eigenwilligen, den Rahmen des Ge-
wohnten sprengenden Transformationen, sie ließen sich von Malerei, Multi
media-Kunst, Video, Popmusik oder Werbung inspirieren und versuchten 
Techniken wie Cut-Up und Collage mit neuen Trends wie dem Sampling und 
Recycling, Remixen und Scratchen zu kombinieren. »Ihre Radikalität«, so Gas-
ser, wurde schnell auch über die Grenzen Deutschlands hinaus bewundert, »ihre 
Visionen waren stilprägend.«5 Ihre neue Haltung gegenüber dem kulturellen Es-
tablishment beschreibt Gasser als »unbeirrbar und unverfroren, selbstsicher und 
selbstironisch«6 und so eroberte diese neue Kultur nicht nur die Verlage und 
etablierte Magazine wie Strapazin, sondern schuf sich neue Plattformen, wie 
zum Beispiel das Zine Orang und gründete Festivals, Kollektive und Galerien.

3.

Nun ist der Comic also auch in Marbach angekommen und das Deutsche Lite-
raturarchiv (DLA) öffnet ihm seine heiligen Hallen. Was spektakulär und für 
manche Ohren vielleicht noch immer wie eine Zumutung klingt, ist allerdings 
im DLA längst Alltag, denn es begleitet schon lange die große Tradition des Er-
zählens in Bildern. In Bibliothek und Archiv gibt es unterschiedliche historische 
Bildergeschichten u. a. eine von Rainer Maria Rilke gezeichnete Kinderge-

4	 Christian Gasser, Mutantenkosmos. Von Mickey Mouse zu Explomaus, in: Mutanten: 
Die deutschsprachige Comic-Avantgarde der 90er Jahre, hg. v. Christian Gasser, Berlin 
1999, S. 5 – 18.

5	 Sabine Witkowski, Christian Gasser, Hendrik Dorgathen, Vorwort: Einleitung der Ku-
ratoren, in: Mutanten: Die deutschsprachige Comic-Avantgarde der 90er Jahre, hg. v. 
Christian Gasser, Berlin 1999, S. 4.

6	 Christian Gasser, Mutantenkosmos, S. 10.



358 andreas stuhlmann

schichte, oder Wilhelm Buschs Fliegende Blätter, Bilderbögen, des 19. Jahrhun-
derts oder Illustrationen zu literarischen Texten aus wenigstens drei Jahrhunder-
ten, teils von bedeutenden Illustrator*innen, teils von den Autor*innen selbst. 
Dazu kommen Bilder von Autor*innen, die zugleich als Maler*innen oder 
Zeichner*innen begabt waren, wie etwa Kafka, F. W. Bernstein oder Wolfgang 
Herrndorf. Schaut man noch auf diejenigen jüngst erworbenen Nachlässe von 
Autor*innen, die in ihrem Werk einen starken visuellen Anteil haben, wie etwa 
Ror Wolf oder Franz Mon, so fügt sich der Comic harmonisch in eine größere 
Entwicklung ein, Literatur, vor allem die der Avantgarde, weniger »mono
medial« allein vom Buch her zu betrachten. Im Bestand der Bibliothek hier sind 
bereits rund 1000 Comics vorhanden. Das ist bereits mehr als nur ein Anfang, 
auch wenn eine hoch spezialisierte Bédéthek wie die der Arbeitsstelle für Gra-
phische Literatur (ArGL) an der Universität Hamburg über 33.000 Einheiten 
zählt, darin sind allerdings auch mehrheitlich fremdsprachige Comics und die 
Sekundärliteratur enthalten.7

4.

Ich verstehe meinen Beitrag als ein Plädoyer in vier Hypothesen.
Comics, so meine erste Hypothese, sind Literatur im Sinne des DLA. In der 

Tat war es noch Anfang der 1990er Jahre in der ArGL unser Anliegen, Comics 
grundsätzlich als Literatur, als »graphische Literatur«, wissenschaftlich analy-
tisch und theoriegeleitet zu durchdringen und damit auch als Gegenstand auf-
zuwerten. Es ist aber auf Basis des heutigen Forschungstandes zu vermuten, dass 
sich die Frage, ob Comics »eigentlich« Literatur (oder eine Kunstform oder ein 
Medium) sind, auf absehbare Zeit wohl nicht wird abschließend beantworten 
lassen. Dass Comics Literatur im Sinne der Bibliothek des DLA sind, ergibt sich 
aus ihrem Sammlungsauftrag und ihrer Taxonomie und manifestiert sich im be-
reits vorhandenen Bestand. Stimmen wir auch für das Archiv dieser Hypothese 
zu, so erwächst daraus die Anforderung, den eigenen, präzisen Ort des Comics 
im Erzählen mit Bildern sammelnd und forschend zu begleiten und diese 
eigene Kultur, die der Comic hervorgebracht hat, in der Bibliothek und im 
Archiv zu repräsentieren.

7	 Ich danke Yvonne Kuhnert, Bibliothekarin in der Bibliothek für Geisteswissenschaften, 
die die Bédéthek der Arbeitsstelle für Graphische Literatur betreut und mir die wich-
tigsten Kennzahlen zur Verfügung gestellt hat.



359﻿

Es gibt, dies ist die zweite Hypothese, für das Sammeln von Comic-Kultur 
längst Beispiele von Best Practice. Während man in Deutschland erst seit den 
1990er Jahren von einer wirklichen Comic-Kultur sprechen kann, so hat sich 
eine solche in Ländern wie Italien, Frankreich, Belgien oder den USA länger 
und breiter ausgebildet. Archivar*innen und Bibliothekar*innen wie etwa Ka-
ren Green an der Columbia University in New York, Mark Shelton (vormals 
Harvard) am Holy Cross College und ihre Kolleg*innen an der Ohio State, der 
Michigan State und der Bowling Green University, die die größten und sicher 
auch bedeutendsten Sammlungen im Bereich Comic in Nordamerika besitzen, 
haben alle jeweils auf ihre Institutionen zugeschnittene Strategien und Best 
Practice-Konzepte entwickelt.8 Alle berichten aber, dass zunächst ungerichtet 
gesammelt worden sei, dass viele Bestände vor allem an Primärliteratur durch 
Nachlässe und Schenkungen ins Haus gekommen seien. Archivalien seien zu-
nächst als Einzelstücke, also einzelne originale Seiten, Zeichnungen, Skizzen 
und Entwürfe, zunächst ebenfalls über Schenkungen, dann über Stiftungen 
und Leihgaben erworben worden. Erst mit der Zeit habe sich durch Koordina-
tion im jeweiligen Haus aber auch mit anderen Institutionen eine Sammlungs-
strategie ergeben. Für Shelton, der von Harvard kommend das Sammlungs
gebiet Comic an Holy Cross aufgebaut hat, war das erste Kriterium dieser 
Strategie, die Comic-Kultur in ihrer Breite und Tiefe, wenn nicht umfassend, 
so doch exemplarisch bibliothekarisch wie archivarisch zu sammeln. Dazu 
zählen preisgekrönte Graphic Novels ebenso wie der serielle Heft-Comic, das 
ephemere Zine oder der Selbstverlagsdruck in Kleinstauflage, Korrespondenzen 
zu Kollaborationsprojekten wie Sammelbänden oder Zeitschriften, Plakate für 
Lesungen, Festivals, Ausstellungen und Messen, Programmhefte, Verlags- und 
Redaktionsarchive etc. Priorität hat, so sein zweites Kriterium, was möglichst 
direkt in Forschung und Lehre zum Einsatz kommen kann. Der Zugang soll für 
Lehrende und Forschende, vor allem aber für Studierende möglichst unkom
pliziert sein. Green beschreibt ihren Ansatz als sehr ähnlich, doch hat sie in New 
York eine Reihe von »Luxusproblemen«. Denn in einer der wichtigsten Städte 
der globalen Comic-Kultur gibt es ein Überangebot an Publikationen von und 
über Comics, an Zeichnungen, Drucken, Ephemera, Entwürfen, und sonsti-
gen  Materialien, die auf den Markt kommen, aber auch an Galerien, Händ
ler*innen und Agent*innen, die sowohl Anbieter wie Käufer sein können. So 
eröffnete etwa die erst 2021 gegründete und auf Comics und graphisches Erzäh-
len spezialisierte Philippe Labaune Gallery im Februar 2025 in ihren Räumen in 

8	 Ich danke hier stellvertretend Karen Green und Mark Shelton sowie Mark Nevins für 
ihre großzügige Unterstützung.



360 andreas stuhlmann

Chelsea eine aufsehenerregende Ausstellung mit Werken des Comic-Pioniers 
Will Eisner. Preise für Originalseiten lagen bei 6.000 – 14.000 USD, für Ent-
würfe bei rund 2.000 USD. An der Columbia University sind Bibliothek und 
Rare Book and Manuscript Library innerhalb der »Special Collections« organi-
satorisch getrennt, arbeiten beim Comic aber eng zusammen. Aufgrund der lan-
gen Sammlungsgeschichte und der Finanzkraft einer der reichsten Universitäten 
der Welt hat Green bessere Möglichkeiten, seltene und wertvolle Ausgaben so-
wie deutlich komplexere Archivbestände zu übernehmen. Auch wenn Green für 
Ankäufe immer wieder Förderer gewinnen kann, muss sie dennoch zunehmend 
gezielter und präziser agieren. Ihre Sammlung hat einen klaren Fokus auf New 
Yorker Künstler*innen und Verlage, als Geburtsort des amerikanischen Comics. 
Hierzu gibt es Manuskripte, Entwürfe, Einzelseiten aus Comics, Originalkunst-
werke, Skizzen und Outlines. Im Sammlungsschwerpunkt des Archivs zur Ge-
schichte des amerikanischen Verlagswesens legt sie zudem einen Fokus auf die 
Geschichte des Comic-Verlagswesens mit Korrespondenzen, Verträgen, und 
Akten, sammelt aber auch Materialien aus der Comic-Fankultur, insbesondere 
Material zu Conventions, Fanzines und Fanpost. Zu den bedeutenden Vor- und 
Nachlässen des Hauses gehören der Nachlass von Chris Claremont, einem der 
wichtigsten Zeichner im Hause Marvel, die Sammlung Jerry Robinson. Robin-
son hatte nicht nur die Figur Batman mit erfunden, sondern er war selbst ein 
bedeutender Sammler amerikanischer Comics seit dem 19. Jahrhundert, sowie 
Verlagsarchivalien von Kitchen Sink Press und Marvel. Besonderes Augenmerk 
legt sie auf Underground Comics und Comics von Zeichnerinnen, bzw. aus 
marginalisierten ethnischen und sozialen Gruppen.

Alle Archivar*innen berichten übereinstimmend, dass immer mehr Comic-
Autor*innen nach einer archivarischen Heimat für ihre Nachlässe suchen, weil 
eine ganze für die amerikanische, wie die internationale Comic-Kultur prä-
gende Generation von Künstler*innen von Robert Crumb und Art Spiegelman 
bis Frank Miller und Jim Steranko ein entsprechendes Alter erreicht hat.

Umso wichtiger sei es für die Institutionen, so betonen alle angesprochenen 
Archivar*innen, nicht zu konkurrieren, sondern in regelmäßigem Austausch zu 
stehen und Autor*innen, Sammler*innen, Spender*innen und Forscher*innen 
an die jeweils am besten geeignete Institution zu verweisen. Umstritten bleibt 
auch in den USA zwischen den Häusern das Kriterium der kulturellen Signifi-
kanz der Comic-Kultur. Diese ließe sich aber, so der Tenor, noch immer am 
leichtesten über einzelne, breit anerkannte Comic-Autor*innen erweisen.

Für das DLA, so meine dritte Hypothese, ließe sich das Profil einer solchen 
kulturell signifikanten Autor*innen-Persönlichkeit recht klar umreißen. So um-
stritten der Autor-Begriff im Comic schon aufgrund seiner kollaborativen Na-



361﻿

tur ist, so deutlich hat sich in der Comic-Praxis ein Profil herausgebildet. Co-
mic-Autor*innen sind nicht nur Zeichner*innen, sie konzipieren und realisie-
ren die Arbeiten, sie sind immer häufiger auch zumindest die Bearbeiter*innen, 
zumeist aber auch die Autor*innen des Textes und bedienen verschiedene For-
men wie Strip, Heft, Zine, Album und Graphic Novel und dies natürlich analog 
wie digital. Viele arbeiten zudem in der Illustration. Nur die Graphic Novel, so 
würde ich behaupten, taucht allerdings auf dem Radar der kulturellen Signifi-
kanz auf. Bei den interessantesten Autor*innen entsteht aber, so meine Behaup-
tung, über diese einzelnen Formen hinweg, aus dem Handwerk eine Haltung, 
ein Personalstil, ein Modus des Erzählens, der sich häufig, wenn auch nicht im-
mer, nicht nur in der Auseinandersetzung mit anderen Comics sondern auch 
mit Künsten entwickelt, mit anderen literarischen Formen, mit bildender 
Kunst, Film oder Musik.

Die Bibliothek sammelt schon jetzt Comics, die die Auseinandersetzung mit 
anderer Literatur oft direkt zum Thema machen, das heißt andere literarische 
Texte illustrieren oder adaptieren. Isabell Kreitz mit Die Entdeckung der Curry-
wurst von Uwe Timm, Nicolaus Mahler mit Alte Meister von Thomas Bernhard 
(und immer wieder mit Texten von Franz Kafka), Martin tom Dieck mit sei-
nem aktuellen Buchprojekt zu Franz Mehring, Anke Feuchtenberger mit der 
Marquise von O … von Heinrich von Kleist und mit ihren Arbeiten zu Brigitte 
Reimann oder William Shakespeare, oder Sascha Hommer mit Das kalte Herz 
von Wilhelm Hauff oder mit Dri Chinisin von Brigitte Kronauer9  – sie alle 
haben formal innovative und konzeptionell spannende Adaptionen der Vor-
lagentexte erarbeitet. Hommer ist mit Blick auf seine Repräsentanz im DLA ein 
spannender Fall: Seine Kurzgeschichte »Dri Chinisin«, in der er eben die gleich-
namige Kurzgeschichte von Kronauer adaptiert, erschien 2007 schon vor der 
Veröffentlichung des Buches als Vorabdruck in der 68. Nummer des Schreib-
hefts. Kallías weist nach dem GND der DNB allerdings Kronauer als alleinige 
Autorin des Schreibheft-Beitrags aus und weist in der Hierarchie des Daten
satzes dem Autor Pascal Bohr (i. e. Sascha Hommer) fälschlich nur die Rolle des 
»Illustrators« zu. Für alle hier genannten Comic-Autor*innen ließe sich aber 
jenseits dieser Adaptionen das Argument kultureller Signifikanz machen.

Am Beispiel von Anke Feuchtenberger möchte ich meine vierte Hypothese 
durchspielen, dass am Ende der Kreis derjenigen Comic-Autor*innen, um die 
man sich wirklich bemühen sollte, zwar mit der Zeit größer werden wird, er 

9	 Kronauer war wiederum selbst eine begeisterte Comic-Leserin, die eine beeindruckende 
Sammlung vor allem frankobelgischer Underground-Comics hinterlassen hat.



362 andreas stuhlmann

aber gleichzeitig, da die kulturelle Akzeptanz und der Markt für Comics hier in 
Deutschland erst langsam anwachsen, dennoch überschaubar bleiben wird.

Feuchtenberger entspricht, das will ich hier kurz demonstrieren, dem Profil 
einer sammlungswürdigen Autorin im Sinne nicht nur der Bibliothek, sondern 
auch des Archivs des DLA, zumal es mit »Fräulein K. im April« (2011) bereits ein 
Objekt in der Sammlung der Abteilung Bilder und Objekte gibt, das Ende 2023 
erworben wurde (Abb. 1). Neben dem Handschriften-Archiv und der Biblio-
thek repräsentiert diese Abteilung die dritte Säule des Archivs, bzw. seinen drit-
ten Sammlungsschwerpunkt. Außer Porträts von Autor*innen werden hier u. a. 
biografische und wirkungsgeschichtliche Bildzeugnisse, Illustrationen, Schutz-
umschläge, Szenenfotos und Plakate, Fotokonvolute und Alben, Schreibwerk-
zeugen, Erinnerungsstücke und von Autor*innen selbst geschaffene bildkünst-
lerische Arbeiten gesammelt. Feuchtenberger, die heute regelmäßig als Grande 
Dame des deutschen und europäischen Comics bezeichnet wird,10 ist seit über 
drei Jahrzehnten die prägende Figur der deutschen Comic-Kultur. Sie begann 
1989 in Ost-Berlin als Gestalterin politischer Plakate, nach der Wende entwarf 
sie Programmhefte für Off-Theater und Illustrationen für ein feministisches 
Politmagazin, veröffentlichte Strips und kleine Alben, rückte mit einer Kurzge-
schichte im Berlin-Sonderheft der Zeitschrift Strapazin 1993 in die erste Reihe 
der Comic-Künstler vor, wurde 1997 Professorin für Illustration an der Ham-
burger Hochschule für Angewandte Wissenschaften (HAW), gründete einen ei-
genen Verlag, gestaltete 2018 ein Plakat für eine Ausstellung im Bundestag zum 
Frauenwahlrecht und schuf sogar einen in jeder Hinsicht gewaltigen Altar für 
die Sammlung sakraler Kunst des Museums des Landschaftsverbands Westfa-
len-Lippe in Münster. Sie hat über zwanzig Bücher mit eigenen Comics veröf-
fentlicht, von Kurzgeschichten und Erzählungen bis hin zu großformatigen Al-
ben und umfangreichen, teils mehrteiligen Graphic Novels. Den wichtigsten 
Comic-Preis in Deutschland, den Max und Moritz-Preis des Comic-Salons Er-
langen, hat sie bereits zweimal erhalten, mit Genossin Kuckuck war sie für den 
Belletristik-Preis der Leipziger Buchmesse und den Preis des Angoulême Inter-
national Comics Festival nominiert, die Hansestadt Hamburg hat sie mit der 
Biermann-Ratjen-Medaille geehrt. Mittlerweile dominieren zwei Generationen 
ihrer Schüler*innen auf eindrucksvolle Art die Comic-Szene mit eigenen Arbei-
ten. Ich denke, hier ist ein Überfluss an kulturellem und symbolischem Kapital 
offensichtlich.

10	 Zuerst in Brigitte Helbling, Orang X: Heavy Metal – Aufhören, wenn’s am Schönsten 
ist, 2013, https://culturmag.de/litmag/orang-x-heavy-metal/68904, (28. 2. 2025).

https://culturmag.de/litmag/orang-x-heavy-metal/68904


363﻿

Weitgehend ohne Comics, dafür mit einem enzyklopädischen Wissen zur 
bildenden Kunst von der Antike über die Renaissance bis zum Expressionismus 
und zu Käthe Kollwitz sozialisiert, intensiv im Zeichnen und in der Plastik aus-
gebildet und im Sehen und in der rhythmischen Zeitlichkeit des Erzählens an 
Theater und Ballett geschult, denkt und arbeitet Feuchtenberger zudem in 
einem dichten synchronen wie diachronen Netzwerk von Autor*innen, zu de-
nen neben den oben Genannten auch Katrin de Vries, Georg Klein oder Chris-
tian Geissler zählen, alle drei im Sammlungsfokus des DLA, eine Zeitlang 
Nachbarn Feuchtenbergers im ostfriesischen Rheiderland und ihre intensiven 
Briefpartner*innen. Gemeinsam mit de Vries hat Feuchtenberger die dreibän-
dige Graphic Novel Die Hure H geschaffen, für einige Bücher von Klein hat sie 
Cover entworfen und  – einmalig in dessen Œuvre– eine Zeichnung, die zu 
einem integralen visuellen Bestandteil seines Romans unserer Kindheit wurde. 
Mit Geissler hat sie sich über seine späten Gedichte ausgetauscht und 2023 hat 
sie ein Blatt für die Vorzugsausgabe der Neuauflage seines Romans Anfrage ge-
staltet, das ebenfalls schon im DLA ist.

Abb.: Anke Feuchtenberger: »Fräulein K. im April«, 
Kohle auf Leinwand, 2011.



364 andreas stuhlmann

Lyrik als Form von Knappheit, Tempo und Rhythmus, dies zeigen die Briefe 
an Geissler, bestimmt ihr Werk durch alle Erscheinungsformen hindurch.11 
Robert Wyatts Song Cuckoo Madame wurde zu einer Inspiration für den Titel 
ihres Opus magnum Genossin Kuckuck aus dem Jahr 2023.

Keine andere Künstlerin auf dem Gebiet des Comics hat in einer fortschrei-
tenden und unkonventionellen formalen wie inhaltlichen Transformation und 
Evolution immer wieder ihr Publikum, ihre Kolleg*innen und vor allem sich 
selbst so konsequent herausgefordert. Sie hat gezeichnet, gemalt, gedruckt, hat 
Bühnenbilder, Kostüme und Kunstinstallationen geschaffen, Puppen gebaut 
und mit Animation experimentiert. Sie hat ihre eigene Schrifttype entworfen, 
die es inzwischen auch als digitalen Schriftfont gibt.12 Für jedes Werk ent
wickelt sie ein eigenes, logisches Format, und so variieren die verschiedenen 
grafischen Erzählungen wie beispielsweise Die Hure H (1996 – 2007), Somnam-
bule (1998), Der Palast (2000), Das Haus (2001), Die hollandische Schachtel 
(2011), grano blu (2011), Die Königin Vontjanze (2014), Der Spalt (2021) oder 
Genossin Kuckuck (2023) stark in Stil, Technik, Format und Umfang.

Anke Feuchtenberger verkörpert in der Tat beinah ideal den Typus einer Co-
mic-Autorin im Sinn des DLA. Mir fällt zudem keine andere Figur ein, an de-
ren Werk und Wirkung sich diese Zeit der Etablierung einer autonomen deut-
schen Comic-Kultur und des Comics als Teil des Kultur- bzw. Literaturbetriebs 
so eindrucksvoll wird später einmal dokumentieren und nachvollziehen lassen.

Natürlich steht Feuchtenberger nicht allein für diese Kultur. Neben ihr ließe 
sich für Atak, Hendrik Dorgathen, Markus Huber, Isabel Kreitz, Martin tom 
Dieck oder Henning Wagenbreth jeweils eine ähnliche Argumentation vor
bringen. Auch sie sind fast alle als Professor*innen in der Vermittlung des 
Mediums und der Ausbildung des Comic-Nachwuchses tätig. Würde man in 
den kommenden zehn Jahren mit Ankäufen von diesen fünf, die heute alle um 
sechzig Jahre alt sind, beginnen und würde man danach den Kreis sukzessiv um 
zehn Autor*innen ausweiten (zum Beispiel Nino Bulling, Jul Gordon, Sascha 
Hommer, Birgit Weyhe oder Barbara Yelin), hätte man schnell eine sehr be
deutende Sammlung beisammen, noch bevor sich die Frage der Übernahme 
von Nachlässen überhaupt stellt.

11	 Hierzu und zu beider Verhältnis vgl. Detlef Grumbach, »Meine Skrupel kommen aus 
der Ehrlichkeit.« Eine »Anfrage« und ihre Vorgeschichte: Ein Briefwechsel, in: Die 
Königin Vontjanze: Kleiner Atlas zum Werk von Anke Feuchtenberger, hg. von An
dreas Stuhlmann und Ole Frahm, Hamburg 2023, S. 257 – 261.

12	 André Heers, Lebendige Schrift: Anke Feuchtenbergers Typographie, in: Die Königin 
Vontjanze: Kleiner Atlas zum Werk von Anke Feuchtenberger, hg. v. Andreas Stuhl-
mann und Ole Frahm, Hamburg 2023, S. 79 – 80.



365﻿

Allerdings verschöben sich, würde das DLA sich entscheiden, im Bereich 
Comic systematisch zu sammeln, die Akzente zwischen den im Haus beteiligten 
Abteilungen gravierend. Die Bibliothek würde und müsste ihren Bestand maß-
geblich erweitern. Dies könnte für aktuelle und noch greifbare Titel in Zu
sammenarbeit mit den fünf wichtigsten Verlagen (Avant, Carlsen, Colorama, 
Edition Moderne und Reprodukt) und in historischer Ergänzung über den An-
kauf von geschlossenen Sammlungen auf dem antiquarischen Markt erfolgen. 
Beispielsweise aufgrund bisweilen niedriger Papier- und Druckqualität vieler 
Comics wären aber nicht unerhebliche konservatorische Aufgaben mit einer 
solchen Sammlung verbunden. Wie auch schon bei Nachlässen anderer Künst
ler*innen, träte das klassische Schriftgut, physisch oder digital, das bei den 
meisten Autor*innen noch immer die Hauptmenge eines Vor- oder Nachlasses 
ausmacht, eher in den Hintergrund. Zeichnungen und Drucke hingegen, Ent-
würfe, Skizzen, Druckvorlagen und Arbeitsgeräte, ja vielleicht auch Druck
stöcke, machten dann die Hauptmenge eines Vor- bzw. Nachlasses aus. Dazu 
kommen Druckdaten in einer Vielzahl schon heute obskurer Formate.

Sehr konsequent kultiviert Feuchtenberger die Verwendung von Kohle als 
ihrem primären Zeichenwerkzeug. Für Genossin Kuckuck kam eine Vielzahl 
von Techniken von Tusche in Schwarz und Rot bis hin zu Graphit und Bleistift 
hinzu. Besonders Kohle ist konservatorisch sehr anspruchsvoll und so stellen 
diese Arbeiten Archive wie das DLA vor selbstverständlich lösbare, aber nicht 
geringe Herausforderungen.

Nicht in mein Plädoyer eingeschlossen habe ich den Umgang mit epheme-
rem Material wie Zines und Selbstverlagsprodukten, mit Archiven von Comic-
(Buch-)Läden und Festivals und Strategien für die komplexen Probleme bei der 
Übernahme bedeutender Privatsammlungen, von Verlags- oder Redaktions
archiven (zum Beispiel Orang, JOCHEN Enterprises, etc.). Sie alle gehören aber 
zentral zur Comic-Kultur und bringen jeweils natürlich eigene Anforderungen 
mit sich. Diese Herausforderungen gehören aber sicherlich in das Aufgabenheft 
eines Deutschen Comic-Museums, das noch zu gründen sein wird.13

Mein Plädoyer ist also, dass eine wirklich erfolgreiche Sammlungsstrategie 
nicht nur ihre Auswahlkriterien reflektiert, sondern eine integrative Samm-
lungsstrategie ist, die alle Bereiche des DLA einbezieht.

13	 Vorbildliches für die Sammlung, Archivierung, Erschließung und Präsentation von 
Comics leisten je ganz unterschiedlich teils bereits auch das Wilhelm-Busch-Museum 
in Hannover und das Erika-Fuchs-Haus in Schwarzenbach an der Saale, das das Werk 
von Dr. Erika Fuchs würdigt, die von 1951 bis 1988 Übersetzerin und Chefredakteu-
rin u. a. des Micky Maus-Magazins war.





AUSEINANDERSETZUNGEN  
MIT DEM DEUTSCHEN KOLONIALISMUS  

IN DEN ZEITGENÖSSISCHEN LITER ATUR EN AFR IK AS





ANNETTE BÜHLER-DIETRICH UND SYLVIA SCHLETTWEIN

AUSEINANDERSETZUNGEN MIT DEM  DEUTSCHEN KOLONIALISMUS 
IN DEN ZEITGENÖSSISCHEN LITERATUREN AFRIKAS

Als der in Sansibar geborene und in England lebende Schriftsteller Abdulrazak 
Gurnah 2021 den Literaturnobelpreis erhielt, wurde damit ein Autor ausge-
zeichnet, der den deutschen Kolonialismus im ehemaligen Deutsch-Ostafrika in 
seinen Romanen wiederholt kritisch beleuchtet. Gerade Afterlives, erschienen 
2020, mag den Ausschlag für den Preis gegeben haben. Darin thematisiert der 
Autor kunstvoll das Leben zweier Kolonialsoldaten, der sogenannten Askaris, 
und führt ihre Geschichte schließlich bis in die unmittelbare Gegenwart fort. 
Schillers Musenalmanach für das Jahr 1798 wird Hamza von seinem deutschen 
Offizier zum Geschenk gemacht und begleitet seinen Erwerb der deutschen 
Sprache. Passenderweise wurde Gurnah 2023 eingeladen, die Schillerrede zu 
halten. Sandra Richter hielt die Laudatio; in ihrem vorliegenden Beitrag setzt 
sie sich noch einmal mit Afterlives auseinander. Diese Schillerrede gab den An-
stoß zum vorliegenden Diskussionsforum.

Die mangelnde Bekanntheit Abdulrazak Gurnahs am Tag der Bekanntgabe 
des Nobelpreises war begleitet von fehlenden oder vergriffenen Übersetzungen 
des gleichwohl in Kent lehrenden und in England publizierenden Autors. Dies 
hat sich zwischenzeitlich geändert. Dennoch bleibt symptomatisch, dass es zwar 
eine Popularität des deutschsprachigen Afrikaromans gibt – sowohl auf dem Li-
teraturmarkt wie auch in der Forschung –, dass aber Literatur, die sich aus Sicht 
afrikanischer Länder mit dem deutschen Kolonialismus auseinandersetzt, weit-
gehend unbekannt ist. Die nationalphilologische Perspektive der deutschspra-
chigen Germanistik führt hier anscheinend dazu, dass eben die deutschsprachi-
gen und in Deutschland verfassten Romane in den Blick geraten, nicht aber die 
auf Englisch, Französisch, Suaheli oder Deutsch in Afrika geschriebenen litera-
rischen Texte über die deutsche Kolonialzeit. Zwar enthält das Handbuch Post-
kolonialismus und Literatur einen Beitrag zur »Deutschen Kolonialgeschichte 
im Spiegel fremdsprachiger Literaturen«, doch schon die Länge des verschie-
dene Literatursprachen umfassenden Beitrags deutet auf das scheinbar karge 
Material.1 Im Zuge der gegenwärtigen Forschung zu afropäischer Literatur und 

1	 Nina Berman, Dirk Göttsche und Thorsten Schüller, Deutsche Kolonialgeschichte im 
Spiegel fremdsprachiger Literaturen, in: Handbuch Postkolonialismus und Literatur, 
hg. von Dirk Göttsche, Axel Duncker, Gabriele Dürbeck, Stuttgart 2017, S. 333 – 342.

© 2026 Annette Bühler-Dietrich / Sylvia Schlettwein, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83536069-017 | CC BY-NC-ND 4.0

https://doi.org/10.46500/83536069-017


370 annette bühler-dietrich und sylvia schlettwein

der wachsenden Zahl Schwarzer deutscher Schriftsteller:innen verändert sich 
das Diskursfeld derzeit so, dass gerade diese Stimmen den deutschen Kolonialis-
mus und seine Folgen hörbarer als zuvor neu beleuchten.2 Gianna Zoccos Bei-
trag wirft ein Schlaglicht auf eine solche literarische Stellungnahme zum deut-
schen Erbe in Kamerun.

Die deutsche Kolonialzeit ist nicht ohne die anschließende französische und 
englische in den ehemals deutsch kolonisierten Ländern Afrikas zu denken. Sie 
überlagert die deutsche, auch wenn strukturelle Veränderungen der Gesellschaf-
ten durch die Kolonisierung bereits mit der deutschen Zwangsherrschaft begin-
nen. Umsiedlungen, Zwangsarbeit beim Eisenbahnbau und auf den Plantagen, 
Umstellung der Bewirtschaftungsformen und die Zerstörung traditioneller 
Herrschaftssysteme kennzeichnen auch den deutschen Kolonialismus.3 Wie 
deutscher, englischer und französischer Kolonialismus gegeneinander ausge-
spielt werden, wird dabei nicht nur in der deutschen Kolonialliteratur über 
Togo manifest,4 sondern auch in Ahmadou Kouroumas Monnè, outrages et 
défis. Wie Fidèle Yaméogo zeigt, werden die Kolonialmächte Deutschland und 
Frankreich bei Kourouma unter dem ironischen Blick des Erzählers entlarvt. 
Bei den zeitgenössischen kamerunischen Autor:innen geht der Blick jedoch 
zunächst auf die französische Kolonialzeit, so z. B. bei Hemley Boum oder Léo-
nora Miano.5 Patrice Nganang dagegen widmet sich in Mont Plaisir (Dt. Der 
Schatten des Sultans) der Herrschaft des Sultans Njoya, die sich im Gespräch 
zwischen einer nun bejahrten ehemaligen Sklavin des Palasts und einer amerika-
nischen Wissenschaftlerin entfaltet, welche im Anschluss an ihre Archivrecher-
chen – die der Autor selbst durchgeführt hat – orale Geschichte zu den Quellen 
ins Verhältnis setzen will. Nganang, der in Bayreuth promoviert hat und heute 
in den USA lehrt, verbindet seine drei geographischen Ankerpunkte in diesem 
spannend erzählten Roman, dessen Übersetzung in Deutschland beim kleinen 
unabhängigen Verlag Peter Hammer erschienen und vergriffen ist.6

	 2	 Jeannette Oholi, Afropäische Ästhetiken. Plurale Schwarze Identitätsentwürfe in lite
rarischen Texten des 21. Jahrhunderts, Bielefeld 2024.

	 3	 Achille Mbembe, La naissance du maquis dans le Sud-Cameroun (1920 – 1960): his-
toire des usages de la raison en colonie, Paris 1996; Sebastian Conrad, Deutsche Kolo-
nialgeschichte, München 52023.

	 4	 Richard Küas, Götzen. Kolonial-Drama in vier Akten, Berlin 1907.
	 5	 Beide sind auf dem französischen Buchmarkt und in der Forschung wohl etabliert. 

Hemley Boum, Gesang für die Verlorenen, übersetzt von Gudrun und Rolf Honke, 
Wuppertal 2018; dies. Die Tage kommen und gehen, Wuppertal 2022; Léonora 
Miano, Crépuscule du Tourment I, Paris 2017.

	 6	 Patrice Nganang, Der Schatten des Sultans, übers v. Gudrun und Otto Honke, Wup-
pertal 2012. Der Roman wird bei Berman, Göttsche, Schüller erwähnt, 2020 erschie-



371auseinandersetzungen mit dem  deutschen kolonialismus

Es ist wichtig, die Frage der Sichtbarkeit auf dem Buchmarkt oder in der 
Forschung bei der Beschäftigung mit afrikanischen und afrodiasporischen Au
tor:innen zu berücksichtigen. Dies gilt sowohl für Publikationen in Deutsch-
land wie auch in afrikanischen Ländern. Gerade die Publikationsgeschichte von 
Dualla Misipos Der Schüler aus Duala, zunächst 1973 als Typoskript erschie-
nen, jetzt neu veröffentlicht in einem kleinen Verlag,7 ist hier kennzeichnend. 
Dieser nun wiederentdeckte Text, auf den die Beiträge von Gianna Zocco und 
Klaus Tezokeng Bezug nehmen, gehört neben Theodor Michaels Deutsch sein 
und schwarz dazu und den Beiträgen von Anna G. und Frieda P. in der Antho-
logie Farbe bekennen zu den wenigen deutschsprachigen Zeugnissen von 
Schwarzen Personen mit eigener Kolonialvergangenheit.8

Auch in Afrika finden sich aktuelle literarische Publikationen zur deutschen 
Kolonialgeschichte in kleinen, wenig wahrgenommenen Verlagen. So erschien 
Kangni Alems Essaysammlung Dans les mêlées, in dem sein wichtiger und un-
übersetzter französischsprachiger Text »Wo ist Togoland?« enthalten ist, in 
einem Kameruner Verlag und ist in Deutschland in nur einer Bibliothek ver-
fügbar.9 Für das Diskussionsforum befasst sich Gabriel Kombasséré mit Alems 
Suche nach dem lokalen Gedächtnis der Kolonialzeit. In den Ländern ver
öffentlichte Literatur hat es schwer, international wahrgenommen zu werden, 
selbst bei einem etablierten Autor wie Alem. Dabei ist die Verlagssituation 
durchaus heterogen. Kritisch betrachtet der Autor Sami Tchak die geläufige 
Praxis der Selbstpublikation und das fehlende Lektorat bei vielen Kleinver
lagen;10 daneben stehen jedoch ehrgeizige und international vernetzte Verlage 
wie Jinsaan in Dakar oder Graines de pensée in Lomé, das auch Übersetzungen 
in lokalen Sprachen Togos veröffentlicht. In Kamerun macht sich der in Berlin 
habilitierte Alexandre Kum’a Ndumbe III (*1946) um die Erforschung und wis-

nen weitere Beiträge dazu: Paul N. Touré, The Archeology of Emotional Life in Pat-
rice Nganang’s Mount Plaisant, Research in African Literatures 51 (2020), H. 2, 
S. 40 – 62; René Demanou, Das kulturelle Gedächtnis der Kolonialvergangenheit im 
globalen Kontext, Bielefeld 2020.

	 7	 Dualla Misipo, Der Junge aus Duala, Köln 2022.
	 8	 Theodor Michael, Deutsch sein und schwarz dazu, München 2013; Anna G. und 

Frieda P., Unser Vater war Kameruner, unsere Mutter Ostpreußin, wir sind Mulattin-
nen, in: Farbe bekennen. Afrodeutsche Frauen auf den Spuren ihrer Geschichte, hg. 
von Katharina Oguntoye, May Opitz [Amin], Dagmar Schultz, Berlin 1986, S. 65 – 84.

	 9	 Kangni Alem, Dans les mêlées. Les arènes physiques et littéraires, Yaoundé 2009, 
S. 19 – 48. Die deutsche Übersetzung wird in der Anthologie Editing colonialism, hg. 
von Annette Bühler-Dietrich, Carsten Kretschmann, Sylvia Schlettwein und Denis 
Ouédraogo 2026 bei Metzler erscheinen.

10	 Sami Tchak, Les chemins de l’universel, in: Écrire l’Afrique-Monde, hg. v. Achille 
Mbembe und Felwine Sarr, Dakar / Paris 2017, S. 343 – 352.



372 annette bühler-dietrich und sylvia schlettwein

senschaftliche wie literarische Beschreibung der Kolonialzeit verdient; beim 
Berliner Verlag AfricAvenir erschien 2006 eine elfbändige Werkausgabe. Ob es 
weitere literarische Texte zur deutschen Kolonialgeschichte gibt, die derzeit in 
afrikanischen Ländern veröffentlicht werden, konnten wir nicht eruieren.11 Die 
lokalen Forscher:innen, die wir fragten, brachten keine weiteren Vorschläge – 
auch hier könnte es daran liegen, dass sich viele Germanist:innen in Afrika eben 
wie die deutschen Kolleg:innen mit deutschsprachiger Literatur befassen. Um 
mehr darüber zu erfahren, wie die deutsche Kolonialzeit literarisch von ehemals 
Kolonisierten wahrgenommen wird, gilt es also, den Horizont über den euro
päischen Buchmarkt hinaus zu erweitern, das zeigt auch das Beispiel Namibia.

Dem anhaltenden Interesse für die deutsche Kolonialzeit im heutigen Na
mibia im deutschsprachigen Afrikaroman,12 wie z. B. Herero von Gerhard 
Seyfried,13 Einsam in Südwest von Jürgen Leskien14 oder Steinland von Bern-
hard Jauman15 steht eine breite Literatur internationaler Autor:innen16 und 
namibischer Autor:innen in verschiedenen Sprachen gegenüber, die sich aus 
namibischer Perspektive mit dem deutschen Kolonialismus und seinen Aus
wirkungen befassen. So finden sich über den deutschen Kolonialismus in Na-
mibia im Vergleich zu den anderen ehemaligen deutschen Kolonien zahlreiche 
Texte aus anderen afrikanischen Ländern, wie zum Beispiel der 2016 erstmals in 
englischer Sprache erschienene historische Roman The Scattering von Lauri 
Kubuitsile aus Botswana.17 Während Kubuitsile, die ursprünglich aus den USA 
stammt, mit ihrem Roman über die Freundschaft zweier Frauen vor der Kulisse 
des Widerstands der Herero gegen die deutschen Kolonialherren in Südwest 
und der Anglo-Buren-Kriege in Südafrika eine vergleichsweise hohe internatio-
nale Sichtbarkeit erlangt hat, ist der 2018 zunächst auf Afrikaans erschienene 
Roman Die Keiservoël oor Namaland (Englisch: The Scourge of the Kaiserbird ) 
des südafrikanischen Autors Koos Marais außerhalb Namibias und Südafrikas 
kaum bekannt, obwohl er zu den wenigen Texten gehört, die sich mit den deut-

11	 Berman, Göttsche und Schüller diskutieren in ihrem Überblick noch weitere Texte, 
auf die wir hier nicht eingehen können.

12	 Vgl. Dirk Göttsche, Deutsche Kolonialgeschichte als Faszinosum und Problem in 
neuen historischen Afrika-Romanen und historischen Biographien zur afrikanischen 
Diaspora, in: Postkoloniale Germanistik. Bestandsaufnahme, theoretische Perspektiven, 
Lektüren, hg. von Gabriele Dürbeck und Axel Dunker, Bielefeld 2014, S. 355 – 416.

13	 Gerhard Seyfried, Herero, Berlin 2003.
14	 Jürgen Leskien, Einsam in Südwest, Berlin 1991.
15	 Bernhard Jaumann, Steinland, Reinbek b. Hamburg 2012.
16	 vgl. Berman, Göttsche, Schüller 2017.
17	 Lauri Kubuitsile, The Scattering, Windhoek 22024; Zerstreuung, übers. v. Ivana Mau-

rovic und Maria Meinel, Berlin 2022.



373auseinandersetzungen mit dem  deutschen kolonialismus

schen Kolonialverbrechen an der einheimischen Bevölkerung aus der Sicht der 
Nama befasst.18

Auch (ehemalige) Expats schreiben immer wieder über ihre Erfahrung der 
Nachwehen des deutschen Kolonialismus in der heutigen namibischen Politik 
und Gesellschaft, wie etwa Jaspar David Utley, ehemaliger Direktor des British 
Council in Namibia, in seinem Roman The Lie of the Land19 oder die ehemalig 
in Namibia stationierten Entwicklungshelferinnen Almut Hielscher und Uta 
König in ihrem Kriminalroman Mord am Waterberg.20

Mehr als in den anderen ehemaligen deutschen Kolonien äußern sich nami-
bische Autor:innen zu dem Thema deutsche Kolonisierung im Allgemeinen 
und Völkermord an den Herero und Nama im Besonderen. Dies geschieht 
hauptsächlich in der Form biografischer Texte wie Mama Penee von Uazuvarua 
Ewald Katjivena21 oder historischer Romane, wie etwa Treibholz von Helmut 
Sydow22 oder The weeping graves of our ancestors von Rukee Tjingaete;23 aber 
auch in Kurzgeschichten, Gedichten und Theaterstücken finden sich zahlreiche 
Hinweise und manchmal explizite Auseinandersetzungen mit dem komplexen 
Erbe »Südwests«. Nelson Mlambo zeigt in seinem Beitrag über die Kurzge-
schichte At the Tropic of Jackal von Sylvia Schlettwein24 und die biografische 
Erzählung Mama Penee von Katjivena, wie namibische Autor:innen unter-
schiedlicher ethnischer Herkunft in verschiedenen literarischen Darstellungs-
formen und Genres mit jedoch ähnlicher Symbolik und ähnlichem Effekt den 
deutschen Kolonialismus und seine bis heute sicht- und erfahrbaren Folgen ver-
arbeiten.

Im namibischen Kontext könnte man sogar argumentieren, dass fast alle 
belletristischen Texte von namibischen Autor:innen sowie Texte über das heu-
tige Namibia eine Auseinandersetzung mit dem deutschen Kolonialismus sind. 

18	 Koos Marais, Die Keiservoël or Namaland, Pretoria 2016; Koos Marais, The Scourge 
of the Kaiserbird, Pretoria 2018.

19	 Jaspar David Utley, The Lie of the Land, Windhoek 2017.
20	 Almut Hielscher, Uta König, Mord am Waterberg, Königswinter 2017.
21	 Uazuvara Ewald Katjivena, Mama Penee. Transcending the Genocide, Windhoek 

2020; Uazuvara Ewald Katjivena, Mama Penee. Eine Auseinandersetzung mit dem 
Völkermord, übers.v. Heide Beinhauer, Windhoek 2023.

22	 Helmut Sydow, Treibholz. Geschichte einer Freundschaft und einer Liebe, Windhoek 
22008.

23	 Rukee Tjingaete, The Weeping Graves of our Ancestors, Selbstverlag 2017.
24	 Sylvia Schlettwein, At the Tropic of Jackal, In: Bullies, Beasts and Beauties, hg. von 

Isabella Morris und Sylvia Schlettwein, Windhoek 2012, S. 275 – 278; dt. Am Wende-
kreis des Schakals, in: Hauptsache Windhoek, hg. von Schlettwein und Erika von 
Wietersheim, Windhoek 2013.



374 annette bühler-dietrich und sylvia schlettwein

Zum einen machen die Nachfahren deutscher Siedler, Mitglieder der Schutz-
truppe und der deutschen Kolonialverwaltung zusammen mit später nach Na-
mibia ausgewanderten Deutschen einen festen Bestandteil der heutigen namibi-
schen Bevölkerung aus und gelten als eigene namibische Ethnie. Zum anderen 
stehen aktuelle politische Diskussionen, wie die Landreform in Namibia, die 
Forderungen nach Reparationen für den Genozid an den Nama und Herero 
und die kontroverse »Gemeinsame Erklärung« (Joint Declaration) der deut-
schen und namibischen Regierungen direkt in Bezug zum deutschen Kolonia-
lismus.25 Der Fall Südwest bzw. Namibia ist nicht nur sozio-politisch, sondern 
auch literarisch ein singulärer: Sowohl Nachfahren der ehemaligen Kolonisa
toren als auch der ehemalig Kolonisierten verarbeiten als Autoren das Verhältnis 
zueinander und zu Deutschland. Umso erstaunlicher ist es, dass namibische 
Literatur, auch die in deutscher Sprache oder Übersetzung erhältliche, recht 
wenig Aufmerksamkeit auf dem deutschen Buchmarkt, im deutschen Feuilleton 
und in der germanistischen Forschung erhält.26

Das liegt mit Sicherheit auch an den begrenzten Möglichkeiten, namibische 
Publikationen auf dem internationalen Buchmarkt zu verbreiten: Selbst der 
Verlag der University of Namibia, UNAM Press, und der für namibische Ver-
hältnisse viel publizierende Kuiseb Verlag haben keinen direkten Zugang zu 
Vermarktung und Vertrieb ihrer Titel über die namibischen Landesgrenzen hin-
weg; schon der Zugang zum Buchmarkt im benachbarten Südafrika gestaltet 
sich schwierig. Da sich auch bei in Deutschland verlegten namibischen Auto
r:innen wie der beim Hamburger Palmato-Verlag erschienenen Erika von Wie-
tersheim (Nur 24 Zeilen, Auszeit, Guten Morgen Namibia)27 die Verkaufs
zahlen und die Beachtung in der Forschung in Grenzen halten, stellt sich die 
Frage, inwiefern die geringe Sichtbarkeit namibischer Literatur auch auf man-
gelndes Interesse und Wissen in Rezension und Forschung zurückzuführen ist.

Mit Blick auf die Frage der literarischen Auseinandersetzung mit dem deut-
schen Kolonialismus ist es also nötig, einerseits die materielle Verfügbarkeit und 

25	 Die 2021 aufgesetzte und 2024 weiter diskutierte Joint Declaration by the Federal 
Republic of Germany and the Republic of Namibia ist noch nicht unterzeichnet. 
https://www.parliament.na/wp-content/uploads/2021/09/Joint-Declaration-Document-
Genocide-rt.pdf

26	 Vgl. Sylvia Schlettwein, When the colonised imperialists go post-colonial. Namibian-
German literature since Independence, in: Writing Namibia. Literature in Transition, 
hg. von Sarala Krishnamurty and Helen Vale, Windhoek 2018, S. 327 – 346.

27	 Erika von Wietersheim, Nur 24 Zeilen, Palmato, Hamburg 2017; Erika von Wieters-
heim, Auszeit, Palmato, Hamburg 2017; Erika von Wietersheim, Guten Morgen Na-
mibia, Palmato, Hamburg 2019.

https://www.parliament.na/wp-content/uploads/2021/09/Joint-Declaration-Document-Genocide-rt.pdf
https://www.parliament.na/wp-content/uploads/2021/09/Joint-Declaration-Document-Genocide-rt.pdf


375auseinandersetzungen mit dem  deutschen kolonialismus

Bibliomigrancy der gedruckten Texte zu beachten.28 Nicht berücksichtigt haben 
wir hier orale Gattungen wie Loblieder von Griots oder Praise Singers, die zum 
Beispiel in Namibia fixiert wurden.29 Was Ostafrika angeht, kommt für un-
übersetzte Texte in Suaheli die Sprachbarriere hinzu.30 Andererseits aber gilt es 
breit zu lesen, um auf Spuren der deutschen Kolonialgeschichte in literarischen 
Texten zu stoßen. So erscheint nebenbei die Referenz auf die verabscheuten 
deutschen Kolonisatoren in der togoischen Kolonialhochburg Sokodé in Tchaks 
Roman Le continent du tout et du presque rien, und Friedenspreisträgerin Tsitsi 
Dangarembga, wie Gurnah 2021 ausgezeichnet, lässt im zweiten Teil ihrer Tri
logie, The Book of Not, die Hauptfigur ein auch von deutschen Nonnen gelei
tetes Internat in Harare besuchen.31

Deutlich mehr mediale Aufmerksamkeit als die afrikanische Auseinander
setzung mit der deutschen Kolonialgeschichte und ihren Folgen erfährt in 
den  letzten Jahren die Frage der Restitution, deren verzögerte Durchführung 
Bénédicte Savoy in ihrem Überblick zur deutschen Verhinderungsgeschichte 
von Restitution in Afrikas Kampf um seine Kunst aufgezeigt hat.32 Kooperative 

28	 Venkat Manis Ausführungen zur materiellen Grundlage von Weltliteratur erweisen 
sich besonders für die geringe Mobilität von in Afrika publizierten Texten als relevant. 
Neue Möglichkeiten wie books on demand können hier zur Verfügbarkeit im Nor-
den, nicht jedoch in den Ländern selbst führen; Aktivitäten wie der Salon du livre af-
ricain in Paris, 2025 zum vierten Mal durchgeführt, sollen für die Sichtbarkeit lokaler 
Literaturen sorgen, die aber nur einen Teil der ausgestellten Literatur ausmachen. Zu 
Bibliomigrancy siehe Venkat Mani, Recoding World Literature. Libraries, Print Cul-
ture, and Germany’s Pact with Books, New York 2017.

29	 Vgl. Larissa Förster, Land and Landscapes in Herero oral culture: cultural and social 
aspects of the land question in Namibia, Analyses and Views, Edition 1, 2005 [online] 
https ://www.kas.de/documents/252038/253252/7_dokument_dok_pdf_6396_1.
pdf/3692d0b0-10eb-74da-d4df-6c022907371c?version=1.0&t=1539673320863 [aufge-
rufen 20 /03 /2025]

30	 Siehe dazu Sangas Artikel über Mugyabuso Mulokozis Roman Ngome ya Mianzi 
(1991), der lokalen dezentralisierten Widerstand während des Hehe-Aufstands be-
leuchtet. Imani Sanga, Sonic figures of heroism and the 1891 Hehe–German war in 
Mulokozi’s novel Ngome ya Mianzi, Journal of Postcolonial Writing 55 (2019), H. 5, 
S. 698 – 709; siehe auch Berman, Göttsche, Schüller, S. 333 – 335, die nicht auf Mulo-
kozi eingehen.

31	 Sami Tchak, Le continent du tout et du presque rien, Paris 2021 (dt. Der Kontinent 
von allem und beinahe nichts, übers. von Annette Bühler-Dietrich, Berlin 2024); 
Tsitsi Dangarembga, The Book of Not, Banbury 2006 (dt. Verleugnen, übers. v. 
Anette Grube, Berlin 2023.

32	 Bénédicte Savoy, Afrikas Kampf um seine Kunst. Geschichte einer postkolonialen 
Niederlage, München 2021.

https://www.kas.de/documents/252038/253252/7_dokument_dok_pdf_6396_1.pdf/3692d0b0-10eb-74da-d4df-6c022907371c?version=1.0&t=1539673320863
https://www.kas.de/documents/252038/253252/7_dokument_dok_pdf_6396_1.pdf/3692d0b0-10eb-74da-d4df-6c022907371c?version=1.0&t=1539673320863


376 annette bühler-dietrich und sylvia schlettwein

Theaterprojekte befassen sich mit Ethnologie und Kunstraub;33 in der Litera-
tur sind diese Themen nicht unbekannt, spielen derzeit aber keine prominente 
Rolle.34

Mit der Verschiebung des Blicks auf die literarische Wahrnehmung der deut-
schen Kolonialzeit außerhalb Deutschlands möchte dieses Forum, das afrikani-
sche Wissenschaftler:innen einbezieht, zum Dialog über eine gemeinsame Ge-
schichte und deren Folgen in sowohl der deutschen Gesellschaft als auch in der 
Gesellschaft der ehemaligen Kolonien einladen.

33	 Jan-Christoph Gockel und Serge Aimé Coulibaly, Les statues rêvent aussi. Vision 
einer Rückkehr, Münchner Kammerspiele, 2022; Group 50:50, The Ghosts are Retur-
ning, 2022.

34	 Stark rezipiert wird international Sharon Dodua Otoos Roman Adas Raum, in dem 
ein Armband durch die Jahrhunderte wandert. Otoo, Adas Raum, Berlin 2022. Siehe 
dazu z. B. Oholi, Afropäische Perspektiven.



KLAUS TEZOKENG

»UNSERE GENERATION IST AUFGERUFEN,  
IHM DAS LICHT DER ZIVILISATION ZU BRINGEN.«  

ÜBERLEGUNGEN ZUR DEUTSCH-KAMERUNISCHEN  
KOLONIALGESCHICHTE AM BEISPIEL VON  

»KAMERUN ODER DER BELLTOWNAUFRUHR« (2014)  
UND »DER JUNGE AUS DUALA« (1973)

Vorbemerkungen

»Die deutsche Kolonialgeschichte ist noch nicht zu Ende«,1 sie ist Gegenstand 
interdisziplinärer Abhandlungen und gerät verstärkt in den Mittelpunkt des 
öffentlichen Interesses, etwa bezüglich der Rückgabe von kolonialem Raubgut 
sowie angesichts der Ansprüche auf »Wiedergutmachung für die verheerenden 
Folgen des Sklavenhandels und der kolonialen Plünderung«2 und auf Entschä-
digung für den Völkermord an den Herero und Nama im damaligen Deutsch-
Südwestafrika.3 Auch in der (Erzähl-)Literatur erhält das Thema erneut Auf-
merksamkeit, wobei festzustellen ist, dass neben den üblichen westlichen Dis-
kursen auch Stimmen von ehemals Kolonisierten, die Schlaglichter auf die Viel-
fältigkeit von Kolonialerfahrungen werfen, zunehmend Beachtung finden.

Der vorliegende Beitrag, der die deutsch-kamerunische Kolonialgeschichte 
fokussiert, ist in dieser Konstellation angesiedelt. Die Romane Kamerun oder 
der Belltownaufruhr (2014) von Josef Fischer und Der Schüler aus Duala (1973) 
von Dualla Misipo gelten als Fallstudien, um literarische Verarbeitungsmodi 
des Kolonialerlebnisses auszuloten. Sie bilden jeweils eine andere Perspektive ab 
und geraten trotzdem in ein dialogisches Verhältnis, was ich in diesem Beitrag 
auf der Diskursebene erschließe. Ich gehe von der Literatur als Umschlagplatz 
diskursiver Artikulationen aus, um eine Verschiebung tradierter Festlegungen 
bzw. Neuperspektivierungen von rassistisch-stereotypen Bildern des kolonialen 
Subalternsubjekts aufzuzeigen.

1	 Winfried Speitkamp, Deutsche Kolonialgeschichte, Stuttgart 2005, S. 9.
2	 Bartholomäus Grill, Wir Herrenmenschen. Unser rassistisches Erbe: Eine Reise in die 

deutsche Kolonialgeschichte, München 2019, S. 271.
3	 Vgl. Winfried Speitkamp, Deutsche Kolonialgeschichte, S. 9.

© 2026 Klaus Tezokeng, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83536069-018 | CC BY-NC-ND 4.0

https://doi.org/10.46500/83536069-018


378 klaus tezokeng

Kamerun oder der Belltownaufruhr als Matrix kolonialer Diskurse

Fischers Roman erzählt die Geschichte des Bremer Kaufmanns Roland Terbo-
ven, der 1893 ins deutsche Schutzgebiet Kamerun einreist und sich in eine ein-
heimische verwitwete Fürstentochter namens Solombe’ verliebt. Dabei wird die 
deutsche Kolonialzeit in Kamerun als Kulisse verwendet, um die Grausam
keiten des damaligen Kolonialregimes kritisch zu reflektieren. Die Geschichte, 
in der Fakt und Fiktion eng miteinander verzahnt sind, wird »fast aus der Sicht 
eines ›weißen Mannes‹ erzählt«.4

Die dichotome Gegenüberstellung von Eigenem und Anderem prägt den 
Text in besonderem Maße. Die Kopräsenz deutscher Schutztruppen und Han-
delsunternehmen spiegelt dabei die Expansions- und Selbstbehauptungsbestre-
bungen Deutschlands im Kontext der »globalen Konkurrenz der Nationen«5 
wider. Bereits zu Beginn wird ein asymmetrisches Machtverhältnis offengelegt, 
das sich als kennzeichnend für das gesamte Werk erweist und die Grundlage für 
die Unterwerfung der einheimischen Bevölkerung bildet: »Afrika ! Der Konti-
nent unserer Bestimmung! […] Der dunkle Kontinent, so nennt man ihn auch. 
Und unsere Generation ist aufgerufen, ihm das Licht der Zivilisation zu brin-
gen. Ist das nicht großartig?«,6 so eine Romanfigur an Roland gewandt. Diese 
Worte haben eine pejorative Konnotation und kontrastieren – wie Frantz Fa-
non formuliert – »das Schwarze als Symbol der Finsternis, der abyssischen Tie-
fen, und das Weiße als Verkörperung der Zivilisation und des feenhaften para-
diesischen Lichts.«7 Ferner wird dieser Dualismus in das stereotype Argument 
eingebettet, Schwarze seien nicht nur faul und bildungsunfähig, sondern auch 
durch Gedankenlosigkeit und Pflichtvergessenheit charakterisiert8 und somit 
»fernab jeglicher Zivilisation«9 zu verorten. Es gehe der Kolonialherrschaft 
bzw. den »Besten deutschen Blutes«10 dementsprechend darum, den Afrikanern 
»wenigstens etwas Anstand und Sitte beizubringen«11 und sie somit auf eine 
»höhere Kulturstufe«12 zu heben. Dieser Diskurs wird in perfekter Analogie zu 

	 4	 Josef Fischer, Kamerun oder der Belltownaufruhr (im Folgenden zitiert: KB), Bors-
dorf 2014, S. 199.

	 5	 Winfried Speitkamp, Deutsche Kolonialgeschichte, S. 17.
	 6	 KB, S. 12.
	 7	 Frantz Fanon, Peau noire masques blancs, Paris 1952, S. 163.
	 8	 KB, S. 26; 31 f.; 66.
	 9	 KB, S. 94.
10	 KB, S. 90.
11	 Ebd.
12	 Bartholomäus Grill, Wir Herrenmenschen. Unser rassistisches Erbe: Eine Reise in die 

deutsche Kolonialgeschichte, S. 261.



379zur deutsch-kamerunischen kolonialgeschichte

ethnologischen und sozialdarwinistischen Positionen des 19. Jahrhunderts ent-
faltet, welche Schwarze als »chronisch unerwachsene Menschen«13 auf der »tiefs-
ten Stufe der Minderwertigkeit, auf der Stufe des Untermenschlichen«14 abge-
stempelt und dadurch Fundamente für die Unterwerfung anderer Völker und 
die Eroberung überseeischer Territorien gelegt haben. Folglich wird der Koloni-
alismus im Text als gerechtfertigte Maßnahme, sogar als eine zu erfüllende »hei-
lige Mission am deutschen Volk, an Kaiser und Vaterland«15 dargestellt.

Diese Machtasymmetrie und die damit verbundene subalterne Subjektkon
figuration kulminiert im Roman in der Affäre zwischen Solombe’ und Roland, 
wobei erstere als Objekt männlich-kolonialen Begehrens semantisiert wird. Ro-
land bewundert etwa die »schlanke Gestalt und das stolz erhobene Haupt«16 der 
Fürstentochter, und vergleicht sie mit anderen Einheimischen: Ihre »Gesichts-
züge [waren] viel feiner als die der meisten […], die er bisher gesehen hatte. Die 
Nase schmal, die Lippen voll, aber nicht wulstig, die Augen groß und aus-
drucksvoll. Das Kraushaar […] betonte die edle Kopfform.«17 So wird Solombe’ 
auf ihren ›edlen‹ Körper reduziert und anschließend als Verkörperung einer frei-
zügigen bzw. »animalische[n] Sexualität«18 inszeniert. Roland stellt verblüfft fest, 
in Afrika sei keine Spur von Prüderie zu finden, im Gegensatz zu seiner eigenen 
Schicht, dem gehobenen Bürgertum: »Freude am Sex war keineswegs verpönt 
[…]. […] Wenn Solombe’ sich ihm hingab, dann tat sie das ganz ohne Scheu 
und mit erstaunlicher Experimentierfreude.«19 Dieser Topos verfestigt rassisti-
sche Diskurse, denen das Weibliche eine neue Dimension verleiht, denn es hat 
sich in der Kolonialgeschichte vor allem die »angebliche Superpotenz« des schwar-
zen Mannes20 durchgesetzt. Festzuhalten ist jedenfalls, dass solche Fixierungen 
stereotype Bilder des bzw. der ›edlen Wilden‹ verstetigen. Im Fall von Solombe’ 
wird dadurch eine vielschichtige Belastung sichtbar, die von der Hinrichtung 
ihres Mannes über das Fetischisieren durch Roland bis hin zu ihrer Verschlep-
pung in die Sklaverei reicht. Sie fungiert damit als das dem deutschen Kolonia-
lismus in vollem Umfang ausgesetzte subalterne Wesen schlechthin. Dennoch 

13	 Helmut Fritz, Negerköpfe, Mohrenküsse. Der Wilde im Alltag, in: Wir und die Wil-
den. Einblicke in eine kannibalische Beziehung, hg. von Thomas Theye, Hamburg 
1985, S. 132 – 143, hier S. 133.

14	 Bartholomäus Grill, Wir Herrenmenschen. Unser rassistisches Erbe: Eine Reise in die 
deutsche Kolonialgeschichte, S. 260.

15	 KB, S. 12.
16	 KB, S. 83.
17	 KB, S. 83.
18	 KB, S. 128.
19	 KB, S. 86.
20	 Helmut Fritz, Negerköpfe, Mohrenküsse. Der Wilde im Alltag, S. 138.



380 klaus tezokeng

ist der Roman sehr ambivalent, was die Sklaverei anbelangt. Einerseits gehört 
der Kampf dagegen zu den Aufgaben, die sich europäische Kolonialmächte auf 
die Fahne geschrieben hatten. So erbietet sich z. B. die deutsche Schutztruppe, 
»Sklaven gegen eine erhebliche Summe Goldes freizukaufen.«21 Andererseits sol-
len diese in der Residenz des Gouverneurs Zwangsarbeit verrichten bzw. »fast 
ein ganzes Jahr umsonst dienen«.22 Das Schicksal von Solombe’, die »als Hilfs-
kraft für die Schutztruppe zwangsverpflichtet [war]«,23 verdeutlicht die o. g. fa-
cettenreiche Unterwerfung des Kolonialsubjektes ganz besonders.

Trotz der eingangs erwähnten ›weißen‹ Perspektive übt der Roman eine 
scharfe Kritik am deutschen Kolonialismus in Kamerun. Einerseits werden 
Ambivalenzen in kolonialen Denkmustern aufgezeigt, andererseits wird die 
Widerstandsfähigkeit der Einheimischen betont. So legt der Text die Dis
krepanz zwischen dem gepredigten Evangelium und seiner pragmatischen Um-
setzung offen, etwa bezüglich der Annahme, dass »vor Gott alle Menschen 
gleich [seien]«,24 was die Einheimischen nicht erfahren und daher enttäuscht 
hinterfragen. Hinzu kommt die Verblüffung deutscher Romanfiguren über 
die Schönheit kamerunischen Kunsthandwerks.25 Dabei tritt an die Stelle des 
primitiven bzw. unzivilisierten Subjekts nun die Symbolik des pointierten 
Kunstschaffens, was auf der Diskursebene als Gegenplatzierung betrachtet 
werden kann. Letztlich stellt der Roman Einheimische als widerstandsfähige 
Wesen dar, die nicht nur die nachgiebige Politik ihrer Oberhäupter gegenüber 
den Kolonialmächten in Frage stellen, sondern sich auch zusammenschließen, 
um die Durchsetzungsanstrengungen dieser Mächte zu vereiteln. Obwohl der 
deutsche Gouverneur im Romanfinale eine gewaltsame Meuterei einheimischer 
Verbünde nur knapp übersteht, wird er aus seiner Residenz – als physischem 
Machtsymbol – vertrieben; er findet Zuflucht im Königreich Bell. Dabei bietet 
eine abwechselnd auktoriale und personale Erzählperspektive den subalternen 
Einheimischen eine wichtige Stimme sowie pragmatisches Agens: »Tötet die 
Weißen!«,26 so der kampfbereite Trupp, dessen Aufstand Roland für »wirklich 
bis ins Kleinste vorbereitet und geplant«27 hält. Dies wiederum verleiht dem 
Text Konturen des historischen Afrikaromans, welcher fernab der hartnäckigen 
Stereotype der Rückständigkeit und Hilfslosigkeit »den afrikanischen Wider-

21	 KB, S. 56.
22	 KB, S. 57.
23	 KB, S. 98.
24	 KB, S. 72.
25	 KB, S. 104 f.
26	 Dualla Misipo, Der Junge aus Duala. Ein Regierungsschüler erzählt, hg. von Jürg 

Schneider, Köln 2022, S. 158 (im Folgenden zitiert: JD).
27	 Ebd.



381zur deutsch-kamerunischen kolonialgeschichte

stand gegen den Kolonialismus würdigt.«28 Dennoch wirft der Roman am Bei-
spiel des Königs Bell auch die Frage nach der Teilhabe von Einheimischen am 
Kolonialismus auf, etwa in Form der Unterstützung diverser Armeen oder der 
Vermittlungsarbeit im Sklavenhandel.

Der Junge aus Duala und die Umstellung des Machtdispositivs

Dualla Misipo wurde am 4. Juni 1901 in Douala, der Hauptstadt der damaligen 
deutschen Kolonie Kamerun (1884 – 1916), geboren. Er besuchte die örtliche 
deutsche Regierungsschule und reiste 1913 in Begleitung eines Regierungsbeam-
ten nach Deutschland, wo er anschließend Schulen in Herborn und Gießen be-
suchte. Mitte der 1920er Jahre ging er eine Liebesbeziehung mit Luise Dutine, 
einer deutschen Postbeamtentochter, ein. Die Beziehung war jedoch wegen ex-
pliziter »Zweifel der Familie an der Zukunftsfähigkeit einer Verbindung zwi-
schen einem schwarzen Mann und einer weißen Frau«29 nicht erwünscht. 1937 
floh das Paar wegen rassistischer Anfeindungen nach Paris und betrat erst ein 
Jahrzehnt nach Kriegsende wieder deutschen Boden.30

Dieses Schicksal liegt Misipos Roman Der Junge aus Duala zugrunde, wel-
cher 1973 in Form einer Mischung aus Autobiografie, Ethnografie und Sach-
buch veröffentlicht wurde.31 Das Buch sei »ein rares Selbstzeugnis eines Afrika-
ners, […] in welchem der Autor, ohne Verbitterung, aber klar und authentisch, 
seine Erfahrung von Rassismus und Fremdsein, in Kamerun und in Deutsch-
land, reflektiert.«32 Im Mittelpunkt der Geschichte steht ein Turnier, bei dem 
ein Kameruner namens Njembele in einem 100-Meter-Lauf – gegen alle Erwar-
tungen – sensationell triumphiert, einen neuen Rekord aufstellt und somit 
große Medienaufmerksamkeit erlangt. Zentral für die Handlung ist neben 
dieser sportlichen Leistung auch die Auseinandersetzung mit Traumata der 
Kolonialzeit. Die Erzählung entwickelt sich anachron, sodass ständig zwischen 
Njembeles herausragendem Sieg und seiner Reise nach Deutschland, begleitet 
von seinem damaligen Lehrer, hin- und hergewechselt wird.

Der autodiegetische Erzähler Njembele reflektiert seine eigenen Erfahrungen 
mit dem Kolonialismus und hinterfragt dabei insbesondere die Instrumentali-
sierung von Bildung, die damals als Faktor und Vehikel rassistischer Konstrukte 

28	 Dirk Göttsche, Der Neue Historische Afrika-Roman: Kolonialismus aus Postkolo
nialer Sicht. German Life and Letters 56 (2003), S. 261 – 280 hier S. 265.

29	 JD, S. 12.
30	 JD, Klappentext
31	 JD, S. 11.
32	 JD, Klappentext.



382 klaus tezokeng

fungierte. Die Erzählinstanz fokussiert u. a. die Marginalisierung schwarzafrika-
nischer Kinder im Bildungssystem der Apartheid in Südafrika, sodass der Be-
such einer deutschen Regierungsschule Njembele als Privileg erscheint.33 Den-
noch birgt dies die unterschwellige Gefahr, dass genau dort die Unterwerfung 
des Eigenen einsetzt. So werden Kinder in europäischen Schulen »von Grund 
auf so unterrichtet, dass der Europäer das ›überlegenste und gottähnlichste We-
sen‹ aller Individuen darstellt und geboren ist, die Afrikaner in jeder Hinsicht zu 
beherrschen und über sie zu gebieten.«34 Dabei ironisiert auch dieser Roman die 
deutsche Missionsarbeit, denn es wird genauso wie in Kamerun oder der Bell-
townaufruhr gepredigt: »[a]lle Menschen sind Gottesgeschöpfe und vor ihm 
gleich !«,35 was allerdings im Handeln nicht erkennbar ist.

Der Roman apostrophiert zahlreiche tradierte Afrika-Stereotype, welche u. a. 
eine vermeintlich ausgeprägte Promiskuität samt der damit verbundenen Verbrei-
tung von sexuellen Krankheiten36 sowie das Projizieren des gesamten Kontinents 
als minderwertig, ›ungeistig‹37 und ›kannibalisch‹38 einschließen. Dies schafft – 
diskursiv gesehen – eine wichtige Deutungshoheit: Der Junge aus Duala ent-
puppt sich als interdiskursive Schnittstelle, wo historische und literarische Dis-
kurse aufeinandertreffen, allerdings nicht in Gestalt einer Kontinuität, sondern 
mitunter auch im Modus einer Verschiebung. Zwei Beispiele, die diese Neuper-
spektivierung offenlegen, sind der Triumph von Njembele und eine anschei-
nend banale Frage seines deutschen Nachbarn. Erstens geraten Njembeles Leis-
tung und die rassistische Vorstellung von schwarzen Menschen als minderwer-
tig in Widerspruch, was eurozentrische Dominanzansprüche auf den Prüfstand 
stellt. Dies erschüttert zugleich die Substanz des Schwarzen, von dem historisch 
angenommen wurde, er sei »zu doof, um sich in der Zivilisation zu behaupten«,39 
weswegen seine Bemühungen stets erfolglos bleiben würden. Popularisiert wurde 
dieser im kollektiven Bewusstsein des 19. Jahrhunderts präsente Diskurs insbe-
sondere durch Reiseberichte von Frank Green, David Livingstone und Morton 
Stanley, deren Leitideen später in Gedichtsammlungen wie Hans Magnus 
Enzensbergers Allerleirauh: viele schöne Kinderreime (1961) lebhaftes Echo fan-
den und in Kinderliedern wie Zehn kleine Negerlein leicht auffindbar sind.40 

33	 JD, S. 61.
34	 Ebd.
35	 JD, S. 148.
36	 JD, S. 146.
37	 JD, S. 114.
38	 JD, S. 169.
39	 Helmut Fritz, Negerköpfe, Mohrenküsse. Der Wilde im Alltag, S. 136.
40	 Ebd.; Hans Magnus Enzensberger (Hg.), Allerleirauh: viele schöne Kinderreime, 

Frankfurt a. M. 1961.



383zur deutsch-kamerunischen kolonialgeschichte

Dass Njembele aus den konstruierten abyssischen Tiefen (Fanon) heraus an die 
Spitze seiner Disziplin gelangt, fungiert in Bezug auf diese abwertende Einstel-
lung als ein Gegendiskurs, der dem subalternen Subjekt politische Stimme und 
Handlungsmacht verleiht.

Auf die Frage des Nachbarn, ob es in Afrika »viele wilde Menschen [gibt]«,41 
antwortet Njembele zweitens ironisch:

Ich dachte eher von einem zivilisierten und kultivierten Volk etwas lernen zu 
können. Wenn aber ein Europäer von einem ›Wilden‹ wissenschaftliche Be-
lehrungen haben möchte, so ist mir unklar, wer der Bessere ist und für wen 
es eine Schmach darstellt, für den Weißen oder für den Schwarzen!42

Auf diese Weise stellt der Roman die Ignoranz-Metaphorik kolonialer Dis-
kurse  um. Nicht der Einheimische, sondern die vermeintliche ›Krone der 
Schöpfung‹43 soll nun »aus der Finsternis des Unwissens erlöst werden«.44 
Neben dieser Ironie lässt sich der Roman abschließend auf zweierlei Art deuten: 
Auf der einen Seite fungiert er als Plädoyer für ein unentbehrliches Korrektiv 
des verfälschten Afrikabildes und als Versuch, auf einer menschlichen Ebene 
Afrika und Europa näherzubringen.45 So bittet Njembele die Mutter seiner 
Freundin Marianne um Beihilfe, was erstere im Romanfinale gutheißt. Dies hat 
den metonymischen Effekt, dass sich der Text – im Hinblick auf Misipos um-
strittene Liebesbeziehung – von der Segregationslogik der Entstehungszeit dis-
tanziert und sich somit als ästhetischer Bruch mit der Realität entpuppt. Auf 
der anderen Seite ist die Aufhebung von Fehlhaltungen gegenüber schwarzen 
Menschen an eine unabdingbare Auseinandersetzung mit den überlieferten 
Traumata gekoppelt. Der Junge aus Duala – und dies gilt zum Teil auch für 
Kamerun oder der Belltownaufruhr – stellt sich dementsprechend als Archivgut 
mit Konservierungs- bzw. Schutzfunktion46 heraus. Beide Romane kommen 
einem Erinnerungsprozess zugute, in dem die Kolonialgeschichte ständig re-ak-
tualisiert wird, Vergangenheit und Gegenwart unvermeidbar ineinanderfließen, 
und Zugänge zu anderen Perspektiven auf die Vergangenheit bzw. zu anderen 
Vergangenheiten ermöglicht werden.

41	 JD, S. 175.
42	 JD, S. 176.
43	 Bartholomäus Grill, Wir Herrenmenschen. Unser rassistisches Erbe: Eine Reise durch 

die deutsche Kolonialgeschichte, S. 261.
44	 Ebd., S. 258.
45	 JD, S. 179.
46	 Aleida Assmann, Archive im Wandel der Mediengeschichte, in: Archivologie. Theo-

rien des Archivs in Wissenschaft, Medien und Künste, hg. Von Knut Ebeling, Stephan 
Günzel, Berlin 2009, S. 165 – 175, hier S. 171 – 173.





FIDÈLE YAMEOGO

IRONISCHE (SELBST-)BETRACHTUNGSWEISEN:  
FRANKREICH, DEUTSCHLAND UND DIE MENSCHEN VON  

SOBA IN AHMADOU KOUROUMAS »MONNÈ, OUTRAGES ET DÉFIS«

Nicht umsonst wird der ivorische Autor Ahmadou Kourouma oft der afrikani-
sche Voltaire1 genannt. Denn neben der viel diskutierten linguistischen2 Sub
version, bei der das Französische ein westafrikanisches Gewand erhält, pflegt 
Kourouma ein subtiles Spiel mit der Ironie3 in seinen Werken. Während die 
Darstellung der Beziehungen zur ehemaligen Kolonialmacht Frankreich in 
Kouroumas Roman Monnè, outrages et défis, vielfach untersucht wurde,4 findet 
die Rolle Deutschlands bisher kaum Beachtung.5 Im Folgenden werden die 
Potenziale der ironischen Erzählhaltung als bevorzugtes Mittel der Fiktionali
sierung der miteinander verzahnten Bilder Frankreichs, Deutschlands und der 
einheimischen Bevölkerung von Soba aufgezeigt.

Plantin betont die subversive Kraft der Ironie, mit der ein hegemonialer Dis-
kurs ad absurdum geführt wird.6 Anders als bei der Auffassung von Ironie als 
Antiphrase, wird in der hier privilegierten Ironie-Auffassung eine Welt zugleich 
konstruiert und diskreditiert, und zwar mittels Ent-, Be- bzw. Überbewertun-

1	 Laurent Loty, Véronique Taquin, Kourouma un Voltaire africain ? Voltaire un Kou-
rouma européen ?, in: Lumières, Nr. 295 vom 5 aout 2016.

2	 Malick Gassama, La langue d’Ahmadou Kourouma ou Le français sous le soleil 
d’Afrique, Paris 1995.

3	 Appolinaire Mpendiminwe, Ironie et discours social dans les romans d’Ahmadou Kou-
rouma. Thèses et mémoires électroniques de l’Université de Montréal [30921]. URL : 
https://papyrus.bib.umontreal.ca/xmlui/handle/1866/21719 (5. 1. 2025).

4	 Jean-Fernand Bédia, Ahmadou Kourouma romancier de la politique africaine de la 
France, Paris 2014.

5	 Neun Okkurrenzen des Wortes »Allemand« sind im Werk zu verzeichnen. Es gibt drei-
undzwanzigmal das Wort »Allama«, davon zwölfmal als Fehlaussprache für Allemand 
und elfmal als Eigenname für den Vorfahr der Keita-Dynastie, der ironischerweise den 
Vornamen Allama trägt.

6	 Christian Plantin, Diner de cons, sauvons les riches et autres foutages de gueule: Ironie 
pédagogique et ironie blanche, in: Ironie et un peu plus. Mélanges offerts à Oswald 
Ducrot à l’occasion de son 80e anniversaire, hg. von Vahram Atayan und Ursula Wie-
nen, Frankfurt a. M. 2010, S. 111 – 130, hier S. 114.

© 2026 Fidèle Yameogo, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83536069-019 | CC BY-NC-ND 4.0

https://papyrus.bib.umontreal.ca/xmlui/handle/1866/21719
https://doi.org/10.46500/83536069-019


386 fidèle yameogo

gen durch den Ironisierenden.7 Kourouma inszeniert nämlich die narratologi-
schen Instanzen8 und macht es dem Leser schwer zu erkennen, ob an einer be-
stimmten Stelle die Kolonisatoren, Djigui als König, das Volk von Soba, der 
Griot als Sprachohr des Königs oder der Dolmetscher Soumaré sprechen.

In Monnè, outrages et défis 9 wird vom Schicksal der Menschen in Soba er-
zählt, einem westafrikanischen Dorf, dessen König eine Kollaboration mit den 
französischen Kolonisatoren annimmt. Der neue Alltag wird von Ausbeutung 
in Form von sogenannten Leistungen und Zwangsarbeit geprägt, die Reminis-
zenzen an die Sklaverei10 aktivieren. Dem Kollaborateur wird von der Kolonial-
macht ein Zug als Geschenk versprochen. Der Ausbruch der jeweiligen Welt-
kriege und hiermit der deutschen Bedrohung wird von den Franzosen als Alibi 
für erhöhte Forderungen genutzt, was die Hoffnung des Königs zur Dauer
chimäre werden lässt.

Soumaré als tirailleur und Dolmetscher ist eine komplexe Figur, die mit 
der französischen Legion in Erscheinung tritt. Die Figur gerät dadurch in einen 
Interessenkonflikt, weil sie zum einen die Franzosen als Aufraggeber und zum 
anderen den König Djigui als Scherzverwandten11 hat. Seine eigenartige Dol-
metschkonzeption gestattet Soumaré ein hohes Maß an Kommentaren und 
Manipulation, wodurch er eigene Interessen bedient und schließlich Macht be-
zieht. Die Kommunikation gewinnt durch die Relais-Dolmetschsituation an 
Komplexität, weil sich der König in der Interaktion mit den Weißen bewusst 
eines Lobsängers (der als zweite Zwischen-Instanz neben dem Dolmetscher 
handelt) bedient.

Der Roman steht von Anfang an unter dem Zeichen der Ironie, wie auch die 
Anfangsworte in Form eines Prologs veranschaulichen:

Un jour, le Centenaire demanda au Blanc comment s’entendait en français le 
mot monnè. »Outrages, défis, mépris, colère rageuse, tous ces mots à la fois 

	 7	 Vgl. Danielle Forget, L’ironie : stratégie de discours et pouvoir argumentatif. 
Études littéraires, 33(1), 2001, S. 41 – 54, hier S. 50. https://doi.org/10.7202/501277ar 
(5. 3. 2025).

	 8	 Vgl. Yayo V. Danho, Discours, tours et détours. Le jeu énonciatif complexe dans 
Monnè, outrages et défis et En attendant le vote des bêtes sauvages. In: Akofena, Revue 
scientifique des Sciences du Langage, Lettres, Langues et Communication, Spécial 
Nr. 4 (novembre 2020), S. 477 – 490.

	 9	 Ahmadou Kourouma, Monnè, outrages et défis, Paris, Seuil 1990. Im Folgenden 
zitiert: MOD.

10	 »Le Blanc a aboli l’esclavage«, so der Dolmetscher inkongruent, MOD, 55.
11	 Vgl. hierzu Loua, Z. Hyacinthe, Les alliances interethniques en Afrique de l’Ouest: 

nouvelles stratégies de réconciliation. Théologiques, 2015, 23(2), 185 – 201. https://
doi.org/10.7202/1042749ar (9. 3. 2025).

https://doi.org/10.7202/501277ar
https://doi.org/10.7202/1042749ar
https://doi.org/10.7202/1042749ar


387﻿

sans qu’aucun le traduise véritablement «, répondit le Toubab qui ajouta : 
»En vérité, il n’y a pas chez nous, Européens, une parole rendant totalement 
le monnè malinké. «

Parce que leur langue ne possédait pas le mot, le Centenaire en conclut 
que les Français ne connaissaient pas les monnew.12

Diese Passage deutet auf eine sokratische Ironie hin, bei der das Dialogische in 
den Vordergrund gestellt wird; demnach dient die Frage des Königs dazu, den 
weißen Hauptmann über die eigene Dominanz-Rolle reflektieren zu lassen und 
somit eine gewisse Empathie mit den Kolonisierten zu erwägen. Bedenkenswert 
ist das extradiegetische enzyklopädische Wissen des Lesers in der Art einer 
dramatischen Ironie darüber, dass die Franzosen die sogenannte Schmach von 
Sedan im kollektiven Gedächtnis fest verankert haben. Im Kontext der Diegese 
heißt es rückblickend und vergleichend aus der Perspektive eines allwissenden 
Erzählers: »Les Toubabs français avaient été vaincus et chassés de leur pays par 
les Allemands de Hitler comme les Malinké de Samory l’avaient été du Man-
dingue par les troupes françaises après 1880.«13

Das Erscheinen der Deutschen [Allamas] in Monnè bildet auch strukturell 
eine Wende. Sie tauchen in einer Zeit der mörderischen Kollaboration zwischen 
Djigui und den Franzosen auf. Dieser ist nämlich in freudiger Erwartung eines 
Zuges, der von den Franzosen als Belohnung verheißen wird:

Avant que j’eusse demandé quand mon train arriverait, l’interprète d’emblée 
m’annonça que les »Allamas« avaient attaqué les Français. Les »Allamas« 
étaient comme les Français des Blancs, mais des Blancs plus grands et plus 
méchants. Ils projetaient de se saisir de toute la Négritie pour la seule mé-
chanceté de chicotter tous les matins le Noir, de fusiller les soulards, les vo-
leurs et les menteurs, d’instituer des travaux forcés plus durs et meurtriers 
sans tirer un bout de rail ni offrir un petit train à Djigui. Ou l’interprète avait 
mal prononcé le nom des agresseurs ou nous avions mal entendu ; je lui ai 
demandé de se répéter : il nous paraissait invraisemblable que les »Allamas« 
dont le nom signifie en Malinké »sauvés par Allah seul« puissent être aussi 
méchants et cruels qu’il le traduisait. L’interprète Soumaré, bien qu’agacé par 
la méprise, patiemment expliqua en détachant les mots que les »Allamas« 
n’étaient pas des sauvés par Allah seul mais une race de méchants Blancs.14

12	 MOD, 9.
13	 MOD, 229 – 230.
14	 MOD, 81.



388 fidèle yameogo

Die ironische Erzählhaltung legt zunächst eine dramatische Ironie an den Tag, 
denn dem König bleiben anstelle des Zuges und der inkommensurablen Ehre 
nur noch Elend und noch mehr Zwangsarbeit übrig. Die über Fehlaussprache 
erbrachte Ironie lässt den Deutschen als von Allah allein erretteten Menschen 
erscheinen und nicht als Barbaren. Aus der Perspektive des Dolmetschers wird 
kein reines manichäisches Bild der Deutschen und Franzosen gemalt. Der 
Komparativ lässt die Ironie noch eklatanter erscheinen, die Allamas werden 
auch als Weiße dargestellt, nur größer und boshafter, womit den Franzosen (mit 
ihrem »grande oeuvre humanitaire et civilisatrice«)15 Scheinheiligkeit unterstellt 
wird. Unsitten, wie Bacchanal, Diebstahl oder Lüge, werden vom Dolmetscher 
selbstironisch und als Echo einer Doxa als schwarze Erbsünden porträtiert.

Eine weitere, diesmal auf Polyphonie basierte, ironische Erzählhaltung taucht 
im Werk am Ende des Ersten Weltkriegs auf:

Les premiers rapatriés sanitaires venant de France débarquèrent. Au nom 
d’Allah ! Au vrai ! Les allemands avaient justifié leur réputation de méchants 
: nos compatriotes nous revenaient méconnaissables, pas un à qui les boches 
n’avaient pas arraché soit un membre, soit un œil ou une oreille. Les Français 
avaient confirmé leur renom de bons Blancs ; à nos compatriotes abimés par 
les Allemands, la France généreuse avait laissé le casque en fer, la chéchia 
rouge, la ceinture de flanelle, la capote sur laquelle étaient épinglés les mé-
dailles. Ils portaient tous des brodequins ; les culs-de-jatte et les unijambistes 
les avaient sur les épaules, les autres aux pieds (au-delà des mers, on leur avait 
appris à marcher avec des chaussures et à manger avec des fourchettes). 
C’était magnifique […].16

Die ironische Erzählhaltung baut auf den verschiedenen Stimmen auf, die in 
dieser Textpassage zu vernehmen sind: eine intradiegetische Stimme spricht aus 
der Perspektive der einheimischen Bevölkerung, die sich den hegemonialen 
Diskurs appropriiert zu haben scheint. Etwas auffällig erscheint dabei die Ver-
wendung des pejorativen Begriffs »boches«, der bekanntlich eine aus französi-
scher Sicht abwertende Bezeichnung der Deutschen ist. Ebenso ironisch ist die 
vermeintliche Großzügigkeit der Franzosen, die sich in der Gabe von Dingen 
mit fragwürdigem Wert, wie etwa die angeführten Ehrenzeichen an die afrika-
nischen Kriegsveteranen manifestiert. Der allwissende Erzähler greift dann 
kommentierend (in Klammern) in die Erzählung mit der Bekräftigung der 
Großzügigkeit der Franzosen ein, welche eher einer Degradierung ihrer Leis-

15	 MOD, 65.
16	 MOD, 83 – 84.



389﻿

tung darstellt. Demzufolge hinterlässt eine bewertende Stimme den äußerst 
ironischen Kommentar »C’était magnifique«.«

Die ironische Erzählhaltung wird beim Ausbruch des 2. Weltkrieges neu auf-
gegriffen. König Djigui wird ins Quartier des französischen Kommandanten 
gebeten:

[…] il m’annonça que les »Allamas« venaient de recommencer … la guerre. 
Ils voulaient, cette fois, ces barbares et mécréants d’»Allamas«, s’approprier 
tous les trains de France, transformer tous les Nègres d’Afrique en bêtes de 
somme, inventer des travaux forcés deux fois plus meurtriers et fusiller les 
déserteurs, les sans-laissez-passer, eux, leurs pères, mères, frères, sœurs et leurs 
chefs. »Qu’Allah nous préserve de la calamité des »Allamas«, murmura le 
fluet interprète en terminant. […] Le ministre des Colonies et le gouverneur 
attendaient des Keita et surtout de Djigui qu’ils se mobilisent pour la civilisa-
tion.17

An dieser Stelle werden die Charakterzüge der Allamas ins Groteske gezogen, 
wie die vermeintlich geplante Appropriation der Negritie sowie aller franzö
sischen Züge veranschaulichen soll. Zugleich muss darauf hingewiesen werden, 
dass diese Darstellung der Allamas eine ironische Selbstspiegelung der Fran
zosen bildet. Grund hierfür ist die bereits Opfer fordernde Durchsetzung 
der Zwangsarbeit, die nun noch mörderischer sein soll. Auch die hier anvisierte 
Zivilisation als oberstes Ziel des Kriegseinsatzes kann nur als die Bekräftigung 
der Ironie interpretiert werden, und zwar weil die Zivilisation bereits zuvor vom 
Erzähler als eine Maschinerie zur Optimierung der Ausbeutung lokaler Ressour-
cen degradiert worden war.18

Ausblick

Die Fiktionalisierung der Beziehung zwischen Franzosen, Deutschen und Ein-
heimischen in Monnè, outrages et défis führt durch die Erzählhaltung zur meta-
narrativen Selbstspiegelung, denn die Kolonisatoren werden über die angeprie-
sene Zivilisation ironisiert. Die Darstellung der Allamas als missrepräsentiertes 
Schreckgespenst und Inbegriff der Barbarei führt wieder zum erheuchelten 
Selbstbildnis der französischen Kolonisatoren. Diese metanarrative Dimension 
wird dadurch bestärkt, dass der Vorfahr der Keita-Dynastie zufälligerweise den 

17	 MOD, 106 – 107
18	 MOD, 55 – 59.



390 fidèle yameogo

Vornamen Allama trägt, was eine symbolische Nähe zu den Allamas suggeriert. 
Allama Keita wird als ein Migrant und in religiöser Hinsicht synkretistisch aus-
gerichteter Mensch dargestellt.19 Für die Menschen von Soba sind auch die Zu-
kunftsvisionen des Griots voller Ironie: Die vermeintliche Revanche der Keita-
Dynastie an den Großmächten in der dreizehnten Generation nach Djigui, die 
den vom Allmächtigen selbst eingegebenen wahren Humanismus zum Ergebnis 
haben soll, wird dadurch ins Lächerliche gezogen, dass Tiègbè II schließlich 
seine Tage nur noch mit Nymphetten verbringen soll.20

Indem die französische Kolonisation durch die Kluft zwischen Anspruch 
und Wirklichkeit in die Aporie gerät, wird ein Deutschlandbild konstruiert, das 
sich im Grunde als Selbstprojektion entlarvt. Kourouma geht hier mit jeglicher 
Form von pharisäerhafter Zivilisation ins Gericht und deutet vielleicht auf eine 
zukünftige Zivilisation der Demut, denn die von den Franzosen bei den Men-
schen von Soba geschürte Angst vor den Allamas ist letztendlich als eine Angst 
vor sich selbst zu deuten – auch aus Sicht der Menschen von Soba, nicht zuletzt 
durch die imaginierte onomastische Verwandtschaft zwischen den Allamas und 
Allama Keita.

19	 MOD, 187.
20	 MOD, 89.



GABRIEL KOMBASSÉRÉ

DIE AUSEINANDERSETZUNG  
MIT DEM DEUTSCHEN KOLONIALISMUS  

IN DER LITERATUR IN TOGO: ERINNERN UND VERGESSEN  
EINER PERFORMATIVEN GESCHICHTE

Togo war von 1884 bis 1914 deutsche Kolonie. Nach dem Ersten Weltkrieg ver-
lor Deutschland seine Kolonien und so auch Togo, die sogenannte Musterkolo-
nie. Jedoch sind die Spuren der deutschen Kolonialzeit immer noch erkennbar, 
sowohl durch Gedenkstätten als auch in den mündlich überlieferten Erinne-
rungen der Bevölkerungen.1 Die Erinnerung und die Geschichte des Kolonia
lismus stehen im Mittelpunkt verschiedener historiographischer Forschungen in 
Togo,2 die literarische und fiktionale Auseinandersetzung ist eher selten. Kan-
gni Alem (*1966) ist ein international renommierter togoischer Schriftsteller, 
Theaterwissenschaftler und Publizist. In seinem Essayband Dans les mêlées. Les 
arènes physiques et littéraires findet sich das Kapitel Wo ist Togoland? über den 
deutschen Kolonialismus in Togo.3 Die dokumentarische, essayistische oder 
biographische Erzählform stellt einen Raum für Möglichkeiten der Verzerrung, 
der Performance und der Hinterfragung von Geschichte dar.4 Ausgehend von 
fundierten historischen Kenntnissen ist es Alems Ziel im Kontext des Kolonia-
lismus in Togo in der Bevölkerung kursierende Mythen zu befragen. Ich werde 
mit der Methode des close reading auf den Inhalt des Textes eingehen, indem 
ich die Erinnerungsorte, die erwähnt werden, näher betrachte. Schließlich zeige 
ich, wie das Erinnern bzw. das Vergessen der Kolonialzeit in Togo von der loka-
len Perspektive verzerrt, performiert bzw. inszeniert und hinterfragt wird.

1	 Katrin Bauer, Silvia Rosi, Veronika Epple, Protektorat, Berlin 2025, S. 144.
2	 Peter Sebald, Die deutsche Kolonie Togo 1884 – 1914: Auswirkungen einer Fremdherr-

schaft. Berlin 2013.
3	 Kagni Alem, Dans les mêlées. Les arènes physiques et littéraires. Yaoundé 2009, 

S. 19 – 48. Zitate aus dem Text werden mit Seitenzahl in Klammern zitiert.
4	 Philipp Lammers, Die Schulen der Autosoziobiographinnen . In: Autosoziobiographie. 

Poetik und Politik hg. von Eva Blome, Philipp Lammers, Sarah Seidel, Berlin 2022, 
S. 117 – 141, hier S. 130.

© 2026 Gabriel Kombasséré, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83536069-020 | CC BY-NC-ND 4.0

https://doi.org/10.46500/83536069-020


392 gabriel kombasséré

Alem führt den Text mit einem Zitat von J. L. Borges ein: »L’oubli et la mé-
moire sont également inventifs.«5 – Das Vergessen und das Erinnern sind glei-
chermaßen erfinderisch. Dieses Zitat wird mehrfach im Essay aufgegriffen. 
Alem stellt seinen Text, angesiedelt zwischen Essay und Reisebericht, somit in 
das Spannungsfeld von Literatur und Geschichtsschreibung. Als Schriftsteller 
interessiert ihn die Beziehung von Erinnerung und Vergessen. Das essayistische 
bzw. dokumentarische Schreiben erscheint als Erinnerungsort für Autor*innen, 
die ihre persönlichen Erfahrungen in Einklang mit der kollektiven Erfahrung 
bringen. Die kulturelle Erinnerungspraxis geht mit einem »eingeschlossenen 
Vergessen einher«.6

Die Akteure in Dans les mêlées sind ein französischer Anthropologe namens 
Bernard und der Erzähler, der Schriftsteller ist. Dazu kommen die lokalen Be-
völkerungen, denen die Reisenden auf der Suche nach der deutschen Kolonial-
geschichte begegnen. Die Geschichte ist performativ, weil sie je nach Akteur, 
also von Historiker*innen, Einheimischen oder dem Schriftsteller und Bernard 
inszeniert wird. Die Letzteren kommen mit ihrer Erwartung, die Einwoh
ner*innen mal mit Lügen, mal mit Verschleierung. Die Reise geht vom Süden 
bis in den Norden Togos, mit Stationen an bestimmten Erinnerungsorten: Mi-
sahöhe, Kpalimé, Kamina, Anié, Atapkamé, Bassar, Binaparba und Sokodé. Die 
Akteure entdecken sowohl französische Gräber als auch Gräber von deutschen 
historischen Persönlichkeiten, wie Hans Grüner (1865 – 1943), einem deutschen 
Kolonialbeamten in Togo. Er starb jedoch in Jena – im Gegensatz zu den 
falschen Berichten der Bevölkerung in Dans les mêlées, die besagen, dass er in 
Bassar gestorben sei und dort »spirituell« begraben wurde. (S. 35). Danach fol-
gen andere Berichte über Grüners Grabstätte bei den Konkomba de Katchamba 
(S. 36).

In Misahöhe, nahe Kpalimé, ist der deutsche Friedhof die erste Station der 
Reise. Der Friedhof ist ein materieller Erinnerungsort, der Lücken aufweist. 
Alem gibt schon in der Einführung Auskunft darüber: »Certaines tombes ont 
perdu des plaques« (S. 20). Das erste Werturteil der Einwohner*innen, denen er 
begegnet, bezieht sich auf die Haltbarkeit der Gebäude der Deutschen: »La 
robustesse de ces tas de pierraille étonne le visiteur, et justifie l’admiration des 
habitants du coin pour des peuples qui savaient bâtir eux« (S. 20). Lokale Per
spektiven prägen die Wahrnehmung des Kolonialismus. Als ihm ein Schüler 

5	 Jorge Luis Borges, Le rapport de Brodie, trad. Pierre Baillargeon, Paris 1984, S. 102.
6	 Aleida Assmann, Erinnerungsräume. Formen und Wandlungen des kulturellen Ge-

dächtnisses. München 2018, S. 28.



393die auseinandersetzung mit dem deutschen kolonialismus

einen auf 1985 datierten Bericht eines französischen Soziologen7 zeigt, stellt der 
Erzähler fest, dass wichtige Informationen fehlen, und er setzt seine Recherche 
»à la marge du discours officiel« (S. 33) fort. Die Missionierung und die Reli-
gion werden hinterfragt, indem ein lokaler evangelikaler Prediger die Kolonisie-
rung lobt, weil die Kolonialisten, wie auch Jesus, als Retter der ›primitiven‹ Völ-
ker gekommen seien (S. 22). Die Einheimischen fungieren als lückenhafte und 
unzuverlässige Erinnerungsinstanzen, mit einem von Alem »elastisch« genann-
ten Gedächtnis (S. 37), und das bauliche Kulturerbe Togos wird vernachlässigt 
(S. 25).

Die riesige Radiostation in Kamina, deren Reste die Reisenden anschließend 
suchen, wurde als Teil eines kolonialen Wettbewerbs zwischen den europäi-
schen Mächten errichtet, denn das koloniale Projekt umfasste die Verbindung 
der Kolonien in Asien, Ozeanien und Afrika (S. 25). Die Radiostation diente 
nicht den Interessen der togoischen Bevölkerung, was in Barbiers Buch Sokodé – 
ville multicentrée du Nord Togo8 nicht erwähnt wird. Das Buch ist eine Haupt-
quelle, auf die sich Alem und Bernard beziehen, um ihre geschichtlichen und 
anthropologischen Vorkenntnisse mit den Narrativen der Einheimischen zu 
konfrontieren. Kangni Alem macht jedoch deutlich, dass er seine Recherche 
nicht nur auf der Grundlage historischer Quellen Frankreichs, sondern auch 
unter Empfehlungen von lokalen Historiker*innen wie Professor A. N. durch-
führt (S. 38). Dieser Name, obwohl verschleiert, verweist auf Professor Ali 
Napo, den Mitherausgeber von Togo sous domination coloniale.9 Sein Buch 
Le chemin de fer pour le Nord-Togo: Histoire inachevée10 wird explizit erwähnt, 
als Alem die anstrengende Strecke auf einer schlechten und schwer befahrbaren 
Straße rückblendend mit den Trägern11 der deutschen Kolonialtruppe ver-
gleicht. Darüber hinaus wird ein fortin allemand erwähnt. Dieses topographi-

	 7	 Jean-Claude Barbier, emeritierter CNRS-Forscher und Mitglied des Centre d’écono-
mie de la Sorbonne, interessiert sich seit langem für Togo, insbesondere Sokodé. 
ORSTOM veröffentlichte 1995 eine von Barbier und Bernard Klein herausgegebene 
Studie über Togo, mit Schwerpunkt auf Sokodé (vgl. Alem, S. 33).

	 8	 Jean-Claude Barbier, Bernhard Klein, Sokodé. Ville multicentrée du Nord Togo, Paris 
1995.

	 9	 Unter der Leitung von Gaetan Noussouglo wurde das Werk veröffentlicht. Sein eige-
nes Buch hatte sich zuvor für die Stadt Kara und die unvollendete Eisenbahn inter
essiert, die dorthin führen sollte, um das Eisenerz von Badjeli zu erforschen (vgl. 
Anm. 10).

10	 Ali Napo, Le chemin de fer pour le Nord-Togo. Histoire inachevée, Paris 2006.
11	 Sonja Malzner, Anne D. Peiter, Der Träger. Zu einer »tragenden« Figur der Kolonial-

geschichte. Bielefeld 2018.



394 gabriel kombasséré

sche Merkmal hebt einen bestimmten von Ali Napo empfohlenen Ort in Ibobo 
(S. 38) hervor.

Alems Auseinandersetzung mit der Kolonialgeschichte zielt darauf ab, das 
Vergessene wiederzuentdecken, was sich in zahlreichen akademischen Schriften 
seit den 1990er Jahren widerspiegelt.12 So erlebt er, dass die französische Kolo
nialisierung von der lokalen Bevölkerung kritisiert wird, während eine germa-
nophile Nostalgie vorherrscht. Dies führt dazu, dass viele einheimische Akteure 
Deutschen mehr Vertrauen schenken als Franzosen. Es ist offensichtlich, dass 
die wahre Identität des Freundes, des französisch-deutschen Anthropologen, 
Bernhard, mit dem der Erzähler reist, verschleiert wird, um einen Raum des 
Vertrauens zu schaffen. Dies wird im folgenden Zitat deutlich, in dem das Ver-
gessen und seine Inszenierung vorkommen »[…] il y a encore des choses à voir. 
Des choses secrètes qu’ici, dans le village, on ne montre jamais aux Français. 
Mon ami Bernard est-il Français ? Mais non, me précipitai-je pour le rassurer, 
son père est allemand, sa mère est f … (Oups, j’ai failli faire une boulette), sa 
maman est finlandaise (pardon, Denise !) et il est né au Togo (ce qui est vrai 
comme deux plus deux font cinq).« (26). Die Umgangssprache, die Interjektio-
nen (»Oups«) und die Auslassungen (f…) deuten darauf hin, dass die Perfor-
manz der Sprache auch zur Verschleierung der Wahrheit über die Herkunft 
Bernards dienen kann. Die Fiktion kann allgemeine Wahrheiten wie auch Lü-
gen, behaupten,13 »weil ihr die Konkretheit eigentlicher Fakten abgeht«.14

Der Schriftsteller und der Anthropologe suchen die Performativität der Ge-
schichte. Sie suchen nach den Erzählungen, die sich an den Rändern zwischen 
historischen Quellen und mündlichen Überlieferungen befinden. In Binaparba 
wird ihnen noch einmal ein Grab Grüners präsentiert, was sie gerade deshalb 
interessiert, weil sie nach »le faux récit, celui qui se trouve aux marges de l’oubli 
et de l’altération de la mémoire historique« suchen (S. 37).

Leitmotivisch wird an vielen Orten ein Geheimnis über die Herkunft von 
Hans Grüner enthüllt, ein blutrünstiger Gegner der Widerstandsbewegungen 
der lokalen Bevölkerung, insbesondere des Bassar-Aufstands, dessen Datum 
den befragten Jugendlichen unbekannt ist (S. 35), und des Konkomba-Aufstands 
(S. 36).15 Grüner war im Januar 1895 (zwei Jahre vor dem historischen Aufstand) 

12	 Christine de Gemeaux, »La République Fédérale d’Allemagne et le Togo. ›Prendre 
pied‹ sur le continent africain?«, Allemagne d’aujourd’hui, Nr. 217, 3 (2016), S. 154 – 
165, hier S. 158. doi.org/10.3917/all.217.0154 (27. 2. 2025).

13	 Umberto Eco, Lüge und Ironie. Vier Lesarten zwischen Klassik und Comic. Aus dem 
Italienischen von Burkhart Kroeber. München 2002, S. 23.

14	 Raphaela Edelbauer, Routinen des Vergessens. Stuttgart 2024, S. 19.
15	 Er fand 1897 – 1898 statt.

http://doi.org/10.3917/all.217.0154


395die auseinandersetzung mit dem deutschen kolonialismus

in Mango. Das ist seine einzige Erwähnung bei Barbier.16 Alem greift die Erzäh-
lung der Bevölkerung auf,17 die besagt, dass die Deutschen in Mango eine 
Truppe aufgestellt hätten, die nach Binaparba geschickt wurde, um die Einwoh-
ner zu bestrafen (S. 35).

Schließlich übt Alem Kritik an der postkolonialen Schule, vor allem am 
Lehrplan, der wenig Platz für die Auseinandersetzung mit afrikanischen oder 
afrodiasporischen Autor*innen vorsieht und inhaltlich wenig über die Kolonia-
lisierung zu bieten hat (vgl. S. 33).

Die Germanophilie, auf die Alem trifft, ist ein latenter Komplex einiger In-
tellektueller und Politiker*innen, die einen Vergleich zwischen der deutschen 
und französischen Kolonialzeit ziehen. Sie wird von Isabelle Scheele in ihrem 
Artikel Erinnerung an die deutsche Kolonialzeit in Togo und in der Bundes
republik ausdrücklich kritisiert.18 Im Artikel von Scheele geht es um die Diver-
genz zwischen zwei Kolonialkulturen – auf der einen Seite gibt es die Germano-
philie und eine übermäßige Wertschätzung des deutschen Vermächtnisses in 
Togo, auf der anderen Seite eine Gleichgültigkeit und ein relatives Vergessen in 
der Bundesrepublik.19 Wie Akpakpo schreibt, gibt es auch innerhalb Togos zwei 
gegensätzliche Diskurse über den deutschen Kolonialismus – und zwar die soge-
nannte Kulturation versus die Petitionen der Einheimischen selbst gegen die 
Kolonialherrschaft, die schon 1896 in Berlin gefunden wurden.20 Alems Wo ist 
Togoland? zeigt dagegen vielmehr, wie lokale Legenden historische Fakten über-
schreiten und darin eine andere Wahrheit verkünden. Dass er daher auch seine 
Reise mit ihren Irrfahrten, Tricks und dem unermüdlichen Mercedes in die Er-

16	 Barbier, Sokodé, S. 32.
17	 Un jour, Grüner était de passage à Binaparba, […] il leva une troupe à Mango (où les 

Allemands avaient une garnison) et revint à Binaparba pour punir ses habitants. 
Comme toujours dans ces cas-là, la résistance des populations fut féroce. Binaparba, 
pour ceux qui  n’ont  aucune idée  de  ce  v i l lage  se trouve au pied d’une monta-
gne rocheuse. On peut donc imaginer la stratégie des habitants du lieu devant la puis-
sance de feu de l’adversaire. Réfugiés dans la montagne, ils firent rouler le long de ses 
pentes de lourds rochers de granit qui écrasèrent les soldats. […] Mais je ne com-
prends pas, vous m’avez dit que c’était la tombe de Grüner? Mais oui, c’est sa tombe, 
les anciens ont marqué le lieu où l’Allemand est tombé, ils l’ont enterré ici spirituelle-
ment quoi ! Alem, S. 35.

18	 Isabelle Scheele, Erinnerung an die deutsche Kolonialzeit in Togo und in der Bun
desrepublik. In: Revue d’Allemagne et des pays de langue allemande 2023. https://
journals.openedition.org/allemagne/3530?lang=de pp. 55 – 68. (Stand: 13. 12. 2024)

19	 Scheele, S. 56.
20	 Kuassi Amétowoyona Akakpo, Discours et contre-discours sur le Togo sous l’Empire 

allemand, Paris 2014.

https://journals.openedition.org/allemagne/3530?lang=de
https://journals.openedition.org/allemagne/3530?lang=de


396 gabriel kombasséré

zählung einbaut, betont den Rahmen und damit die bewusste Inszenierung sei-
ner Wahrheitssuche.

Die Wiederaneignung der kolonialen Vergangenheit wird zu einem Mittel für 
das essayistische bzw. dokumentarische Schreiben, um Kritik am geschicht
lichen Narrativ über den Kolonialismus zu üben. Auf diese Weise entsteht ein 
gemeinsames Erbe für Deutschland und Togo, das über physische Erinnerungs-
orte hinausgeht und menschliche und immaterielle Erinnerungsorte erreicht. 
Die Vielstimmigkeit der Figuren (Bernard und die lokalen Bevölkerungen), der 
Humor, der mündliche Charakter des Textes und die mangelnden Informatio-
nen zu einigen Erinnerungsorten deuten darauf hin, dass die Erinnerungskultur 
von verschiedenen Akteuren überliefert ist und daher von einer Pluralität von 
Wahrheiten gekennzeichnet ist.



GIANNA ZOCCO

AFROPÄISCHE AUSEINANDERSETZUNGEN  
MIT DEM DEUTSCHEN KOLONIALISMUS:  

DIE DEUTSCH-KAMERUNISCHE ERFAHRUNG  
AUS DER PERSPEKTIVE VON MIRRIANNE MAHN  

UND DUALLA MISIPO1

Obwohl sie ein Altersunterschied von 88 Jahren trennt, haben Mirrianne Mahn 
(*1989) und Dualla Misipo (1901 – 1973) einiges gemeinsam. Erstens in biografi-
scher Hinsicht: Sie sind beide in Kamerun geboren – Mahn in der Zeit der Un-
abhängigkeit; Misipo, als Kamerun noch deutsche Kolonie war. Einen großen 
Teil ihrer Kindheit und Jugend haben beide dennoch in Deutschland verbracht 
– und zwar in der hessischen Provinz. Mahn wuchs im Hunsrück auf und lebt 
heute in Frankfurt am Main; Misipo kam 1913 nach seiner Schulzeit in der Kai-
serlichen Regierungsschule von Duala zunächst in die Kleinstadt Herborn, ging 
dort zur Schule und lebte bei weißen deutschen Pflegeeltern. Anfang der 1920er 
Jahre zog er wie Mahn nach Frankfurt und lebte dort bis 1937, als er mit seiner 
weißen deutschen Frau und seinem Sohn vor den Nationalsozialisten nach Paris 
floh.

Zweitens betreffen die Parallelen aber auch die schriftstellerische Tätigkeit 
der beiden. Mahns 2024 erschienener Roman Issa und Misipos erstmals 1973 
veröffentlichter, aber teilweise schon in den 1920er und 30er Jahren geschriebe-
ner Roman Der Junge aus Duala gehören zu den wenigen Texten, in denen aus 
Schwarzer Perspektive und in deutscher Sprache u. a. vom deutschen Kolonia-
lismus in Kamerun erzählt wird.2 Zum einen sind es sich daraus ergebende 

1	 Dieser Artikel ist im Rahmen eines Projekts entstanden, das von der Europäischen 
Union gefördert wird (ERC-STG, AFROPEA, Grant agreement no. 101075842). Die ge-
äußerten Ansichten und Meinungen sind jedoch ausschließlich die der Autorin und 
spiegeln nicht unbedingt die der Europäischen Union oder der ERCEA wider. Weder 
die Europäische Union noch die ERCEA können hierfür haftbar gemacht werden.

2	 Der Junge aus Duala wurde erstmals 1973 beim Verlag Kraus Reprint in der von Jan-
heinz Jahn herausgegebenen Reihe »The Black Experience« publiziert – und zwar in 
Form eines mit Schreibmaschine geschriebenen und mit Korrekturen versehenen Typo-
skripts. 2022 erschien eine von Jürg Schneider herausgegebene Neuausgabe beim Rüdi-
ger Köppe Verlag, die im Moment aber leider schon wieder vergriffen ist. Einige Infor-

© 2026 Gianna Zocco, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83536069-021 | CC BY-NC-ND 4.0

https://doi.org/10.46500/83536069-021


398 gianna zocco

Themen und Motive, die die beiden Romane gemeinsam haben. Dazu zählen 
beispielsweise der deutsche Eisenbahnbau in Kamerun, das koloniale Bildungs-
system, sexuelle Gewalt durch weiße Europäer, Zwangsenteignungen und ko
loniale Beutezüge sowie die Ermordung von Rudolf Duala Manga Bell. Zum 
anderen verbindet die zwei Werke das, was ich hier tentativ ihre afropäische Per-
spektive auf den deutschen Kolonialismus nennen möchte.

I.

Mit dem ursprünglich in den 1990ern geprägten und insbesondere von Léonora 
Miano und Johny Pitts konzeptionell erweiterten Begriff des Afropäischen wird 
eine Identität und eine Haltung verbunden, die Schwarzsein und Europäisch-
Sein auf eine selbstverständliche Weise zusammendenkt. Im Begriff steckt eine 
»potent gesture to claim to belong to Europe and to valorize the African ele-
ments of one’s culture at the same time.«3 Entsprechend schreibt der Schwarze 
Brite Pitts über das ›Kofferwort‹ des Afropäischen, dass es ihn dazu angeregt 
habe, »mich selbst als komplett und ohne Bindestrich«4 zu begreifen. Ähnlich 
betont die zeitweise in Frankreich lebende Kamerunerin Miano, die nicht sich 
selbst, sondern nur in Europa aufgewachsene (und zumeist geborene) Personen 
mit subsaharischen Wurzeln als Afropäer:innen versteht, dass der Begriff es 
Schwarzen Europäer:innen ermögliche, sich dem Zwang zu verweigern,

[…] zwischen ihren subsaharischen bzw. karibischen und ihren europäischen 
Anteilen wählen zu müssen. Sie wollen beide Anteile in sich tragen, sie 
in  Ehren halten, sich zwischen ihnen hin- und hertreiben lassen, sie ver
mischen, ohne sie zu hierarchisieren. Sie fühlen sich in diesem Dazwischen 

mationen zu den Umständen der Publikation des Buches sind in Schneiders Einfüh-
rung zu finden. In der Zeitschrift literatur für leser:innen erscheint demnächst ein von 
Sandra Folie und mir herausgegebenes Themenheft zum Jungen aus Duala. In unserer 
Einleitung stellen wir den aktuellen Stand unserer Forschungen zu den Publikations-
umständen und zur Erstausgabe des Buches genauer dar. Sandra Folie und Gianna 
Zocco: Der Junge aus Duala zur Einführung: Entstehung, Genre, ästhetische Verfah-
ren, in: literatur für leser:innen (Themenheft: Dualla Misipo: Der Junge aus Duala. 
Literaturwissenschaftliche Perspektiven auf ein frühes Werk der Schwarzen deutschen 
Literatur), 2025 (im Erscheinen).

3	 Susanne Gehrmann, Afropolitanism and Afro/euro/peanism. New Cultural Concepts 
and Identity Politics in the Era of Globalization, in: Ibadan Journal of Humanities, 
26 /2 (2016), S. 177 – 191, hier S. 187.

4	 Johny Pitts, Afropäisch. Eine Reise durch das schwarze Europa. Übersetzt von Helmut 
Dierlamm, Berlin 2020, S. 15.



399

wohl, vollständig, verwirklicht. Was einmal ein trennender Ort war, haben 
sie zu einem Raum der Begegnung gemacht, wo die Welten, die sie aus
machen, einander ohne zu rivalisieren berühren.5

Mir ist nicht bekannt, ob Mahn sich als Afropäerin identifiziert und wie sich 
Misipo zu dem Konzept positioniert hätte.6 Jedoch steht im Zentrum ihrer bei-
der Werke eine Erfahrung, die der Afropäischen nahekommt: die einer erleb-
ten, hybriden Zugehörigkeit zu mehreren Welten im Kontext einer Umgebung, 
die solche Mehrfachzugehörigkeiten für nicht erstrebenswert oder generell un-
möglich hält.

Im Unterschied zu insbesondere Mianos Konzeption, die neben dem Identi-
tätskonzept des Afropäischen auch die Vorstellung eines räumlich gedachten 
Afropeas im Sinne eines (noch) utopischen, zukünftigen Ortes etabliert hat,7 
lässt sich das afropäische Moment bei Mahn und Misipo jedoch insbesondere 
über die Verbindung zwischen Vergangenheit und erzählter Gegenwart greifen. 
Für Miano ist Afropea ein immaterieller, innerer Ort, »wo Traditionen, Erinne-
rungen und Kulturen, deren Verwahrende sie [d. i. die Afropäer:innen] sind, 
gleichwertig ineinander aufgehen« und der den Blick auf »das Europa von mor-
gen, dessen Geschichte in diesem Moment geschrieben wird«,8 richtet. In Issa 
und im Jungen aus Duala wird hingegen in eine Vergangenheit geblickt, die 
sich als afropäischer erweist als üblicherweise angenommen.

In Issa gelingt diese afropäische Perspektive auf die koloniale Vergangenheit 
durch die Anlage des Buchs als Generationenroman, der aus der Sicht von fünf 
Frauen erzählt wird: Issas im Jahr 2006 angesiedelte Erfahrungen werden mit 
den Erzählungen ihrer Mutter, Großmutter, Urgroßmutter und Ururgroßmut-
ter verbunden. Zwar nicht über fünf Generationen, jedoch ebenfalls über eine 
Rahmenhandlung konzipiert ist auch der Junge aus Duala. In der fiktiven Ge-
genwart der 1920er Jahre hat der Protagonist Ekwe Njembele bei einem Wett-
rennen soeben einen neuen Rekord aufgestellt und sitzt nun gemeinsam mit 

5	 Léonora Miano, Eine Grenze bewohnen – Erinnerung dekolonisieren. Übersetzt von 
Lisa Wegener, Hiddensee 2020, S. 41 – 42.

6	 In einem Interview hat Mahn betont, dass sie sich als »durch und durch deutsch« ver-
stehe. Siehe Shirin Sojitrawalla, »Ich sehe mich auch als Täterin«, 23. 3. 2024, https://taz.
de/Mirrianne-Mahn-ueber-Aktivismus/!5997482/ (19. 3. 2025). Misipo spricht in seinen 
journalistischen Publikationen von sich selbst meist als »Afrikaner«, hat in einem 
frühen Zeitungsartikel aber auch bereits die hybride Identitätsbezeichnung »Deutsch-
Kameruner« geprägt. Siehe Dualla Misipo, Die Deutsch-Kameruner, in: Südwestdeut-
sche Rundfunkzeitung, 7. Jg., Nr. 49 (6. Dez. 1931), S. 6.

7	 Susanne Gehrmann, Afropolitanism and Afro/euro/peanism, S. 184.
8	 Miano, Eine Grenze bewohnen, S. 44.

afr0päische auseinandersetzung mit dem dt. kolonialismus

https://taz.de/Mirrianne-Mahn-ueber-Aktivismus/!5997482/
https://taz.de/Mirrianne-Mahn-ueber-Aktivismus/!5997482/


400 gianna zocco

einem Sportredakteur im Klubhaus einer hessischen Stadt. Der Redakteur 
möchte erfahren, warum Ekwe so ein guter Läufer ist, »aber noch mehr inter
essiert mich ihre Heimat und wie, mit welchen Plänen, sie unser altes Vaterland 
beehren wollen !«9 In dieser fiktiven Erzählkonstellation erzählt Ekwe nun von 
seinem Leben: von seiner Zeit in der Kaiserlichen Regierungsschule von Duala, 
von der Überfahrt auf der Eleonore Woermann und von seinem Leben in der 
hessischen Kleinstadt – einem Ort, den er zwar seine »zweite Heimat«10 nennt, 
an dem er jedoch auch Rassismuserfahrungen macht, die jenen von Issa im 
Hunsrück trotz der zeitlichen Distanz frappierend ähneln.

II.

Mir scheint, dass die Rahmenhandlung und das achronologische Erzählen bei 
Misipo, wie auch die Anlage als Generationenroman bei Mahn für ein spezi-
fisch afropäisches Erzählen vom deutschen Kolonialismus zentral sind. Denn 
diese literarischen Strukturen ermöglichen es, Vorformen einer afropäischen 
Identität bereits in der kolonialen Vergangenheit um 1900 zu verorten – und 
deren Nachwirkungen bis in die jeweilige erzählte Gegenwart (und darüber hin-
aus) über Verflechtungen der Zeitebenen sichtbar zu machen.

Betrachten wir aus dieser Perspektive zunächst Issa. In den ersten beiden 
Kapiteln begegnen wir zwei schwangeren Frauen: der Hauptfigur Issa Brink-
möller, die ungewollt von ihrem weißen, deutschen Freund schwanger ist; und 
ihrer erst elfjährigen Ururgroßmutter Enanga, die im Jahr 1903 im Haus der 
Deutschen arbeitet und dort von dem Deutschen »Sah Wilhelm« vergewaltigt 
und geschwängert wird. Das Kind, das sie gebiert, ist Issas Urgroßmutter Mari-
joh, »ein halb deutsches Kind«,11 dessen hellere Haut und grüne Augen sie oft 
zur Außenseiterin machen. Für Enangas Vater Keke ist die Schande über Mari-
johs Geburt sogar so groß, dass er seine Tochter und ihr Baby aus dem Dorf 
jagt: »Keke war davon überzeugt, dass das Blut seiner Ahnen durch das Blut der 
Weißen beschmutzt war und nur gereinigt werden könne, wenn er Enanga wie 
ein verfaulendes Bein behandelte und abschnitt.«12

	 9	 Dualla Misipo, Der Junge aus Duala. Ein Regierungsschüler erzählt, hg. von Jürg 
Schneider, Köln 2022, S. 49.

10	 Ebd., S. 47.
11	 Mirrianne Mahn, Issa, Hamburg 2024, S. 79.
12	 Ebd., S. 74.



401

Wie sich in diesem Zitat andeutet, verortet Issa ein verhängnisvoll-biologisti-
sches Denken in Konzepten von Blutreinheit in zwei Welten: in der der Koloni-
satoren, die aus dieser rassistischen Ideologie die Vorstellung ihrer Überlegen-
heit ableiten und darüber den Kolonialismus rechtfertigen; aber auch in der pa-
triarchalen Kultur der Bakweri, der sich Enanga und ihre Nachfahrinnen durch 
Mut und weibliche Solidarität widersetzen.

Zeigt sich schon in den gewaltvollen Umständen ihrer Zeugung, dass sie 
deutsche und kamerunische Wurzeln in sich trägt, so setzt sich dieses doppelte 
Erbe durch Marijohs Bildungserfahrungen im kolonisierten Kamerun fort. 
Marijoh besucht die deutsche Missionsschule und lernt dort fließend Deutsch 
und etwas Latein, außerdem wird sie eine ausgezeichnete Schachspielerin. Als 
»hervorragende Schülerin«13 träumt sie davon, Lehrerin zu werden – um damit 
etwas anzuregen, was sich auf Mahns eigene wie auch auf Misipos schriftstelle
rische Motivation übertragen lassen dürfte:

»Ich will den Mädchen und Jungen in Buea lesen und schreiben beibringen. 
Damit sie ihre eigenen Geschichten schreiben können. Geschichten über 
uns. Über unser Leben hier. Damit sie nicht nur Geschichten über Dinge le-
sen müssen, die sie nie kennen werden.«14

Die Perspektive, die sich aus dieser mit der Missionsschule verbundenen, positi-
ven Erfahrung ergibt, ist keine, die den Kolonialismus verharmlost: dazu wird 
viel zu ungeschönt von kolonialer Gewalt und Ausbeutung, wie auch vom Ein-
satz des Rohrstocks gegen die Schüler:innen berichtet. Es ist jedoch eine Per
spektive, die deutlich zeigt, dass die Kontinuitäten zwischen kolonialer Situa-
tion und der erzählten Gegenwart von 2006 auf zwei Ebenen liegen. Sie be
treffen einerseits das rassistische und patriarchale Denken, das Enanga und 
Marijoh um 1900 am Kamerunberg und Issa um 2000 in Hessen begegnet, aber 
ebenso eine Erfahrung von kultureller Hybridität und afrikanisch-europäischer 
Identität, die Figuren wie Marijoh und Issa Dinge aus beiden Welten – etwa 
Schachspielen und das Zubereiten von Fufu – wertschätzen lässt. Sinnbildlich 
kommt diese Hybridität im Roman in einem Trostlied in der Bakweri-Sprache 
zum Ausdruck, das von einer Generation an die nächste weitergegeben wird. Es 
ist ein Lied, das nicht nur jeder der fünf Frauen als Kind vorgesungen wird und 
das sie als Erwachsene selbst singen, sondern das auch Issas weißer, deutscher 
Stiefvater Jürgen übernimmt, als er die kleine Issa trösten will :

13	 Ebd., S. 125.
14	 Ebd., S. 214 – 215.

afr0päische auseinandersetzung mit dem dt. kolonialismus



402 gianna zocco

»Issa yami yoh, Issa yami yoh, dongegee, Issa yami yoh.« Seine Aussprache 
war eckig und klang fremd, aber Issa beruhigte sich bei der vertrauten Melo-
die. Jürgen sang eine ganze Weile weiter, und Ayudele starrte diesen Mann 
an, der ihrem Kind eine bessere Mutter war als sie selbst.15

III.

Auch im Jungen aus Duala ist das Thema des sowohl kamerunisch als auch 
deutsch Seins zentral. Wie bei Issa gilt auch hier, dass dieses Thema über zwei 
Dimensionen erzählt wird: einerseits (hauptsächlich) als kulturelle Hybridität, 
andererseits (andeutungsweise) über mixed-race Personen mit kamerunischen 
und deutschen Wurzeln. In den Kapiteln, die im kolonialen Kamerun spielen, 
steht der kulturelle Aspekt im Vordergrund.16 Erzähltechnisch wird Hybridität 
hier mit Misipos fragmentarischer Erzählweise verbunden, durch die zwei 
Lebenswelten nebeneinandergestellt werden: eine europäisierte und eine tradi
tionelle. Letztere ist vor allem mit Ekwes Großmutter verbunden, die ihrem 
Enkelsohn kamerunische Märchen und Legenden erzählt. Allein schon durch 
den Raum, den diese Erzählungen im Roman einnehmen, werden sie als über-
aus bedeutsam für Ekwes Identität dargestellt – und dienen darüber hinaus dem 
Unterlaufen des Stereotyps eines geschichts- und kulturlosen präkolonialen 
Afrikas.

Die europäisierte Lebenswelt ist hingegen mit dem kolonialen Bildungs
system und dem Lebensstil von Ekwes Eltern verbunden. Anders als in Issa ist 
das Setting hier ein urbanes und elitäres. Ekwe ist Schüler der Kaiserlichen Re-
gierungsschule von Duala und besucht damit eine Schulform, in der der Unter-
richt anders als in den Missionsschulen ausschließlich auf Deutsch stattfand 
und die hauptsächlich den Söhnen von mächtigen und wohlhabenden Familien 
vorbehalten war.17 Zusätzlich markiert der europäische Lebensstil seiner Eltern, 
der u. a. europäische Kleidung, christliche Gottesdienste und Gesellschafts-
abende umfasst, Ekwe als Angehörigen einer kamerunischen Oberschicht, die 

15	 Ebd., S. 282 – 283.
16	 Die einzige Ausnahme stellt eine nur knapp erwähnte Vergewaltigung eines kameru-

nischen Mädchens durch deutsche Matrosen dar, durch die die Zeugung von mixed-
race Personen zumindest angedeutet wird. Vgl. Dualla Misipo, Der Junge aus Duala, 
S. 91.

17	 Vgl. Suy Lan Hopman, Fiona Siegenthaler und Museum am Rothenbaum, Hey! 
Kennst Du Rudolf Duala Manga Bell? Hamburg 2021, S. 91.



403

ihre Söhne nach Abschluss der Regierungsschule oft zur weiteren Ausbildung 
nach Deutschland schickte.

In Misipos Schilderung des kolonialen Bildungssystems kommt Kritik am 
Kolonialismus mit einer Wertschätzung deutscher Kultur zusammen. Einerseits 
bringt der Roman durch Zitate u. a. aus Goethes Iphigenie und Schillers Lied 
von der Glocke seine Wertschätzung des deutschen Bildungskanons zum Aus-
druck. Andererseits spart Misipo nicht mit Kritik an den Vertretern der Kolo
nialmacht. Es wird u. a. beschrieben, wie regelmäßig die deutschen Lehrer 
Rohrstock und Nilpferdpeitsche gegen ihre Schüler einsetzen und wie ver-
schwenderisch der Lebensstil der Kolonialbeamten ist. Neben expliziter Kritik 
setzt Misipo hier Ironie als Stilmittel ein und arbeitet mit scharfen Kontrasten. 
Während die Schüler der Regierungsschule nach ihrem Wissen über mitteleuro-
päische Jahreszeiten und Germanenstämme befragt werden und den Rohrstock 
fürchten, wenn sie die Konjugation von »tun« nicht beherrschen, können ihre 
Lehrer kein einziges Wort Duala.

Ähnlich wie bei Issas Urgroßmutter Marijoh kommt in der Perspektive des 
wohl ungefähr gleichaltrigen Ekwe also einiges zusammen: Er erlebt den deut-
schen Kolonialismus als gewaltvoll und die ihn begleitende Ideologie als in sich 
widersprüchlich, erfährt aber gleichzeitig, dass Elemente aus beiden Welten 
seine Identität prägen. Ist seine Perspektive schon im kolonialen Kamerun 
ansatzweise afropäisch, so vertieft sich diese Hybridität, aber auch das Leiden 
an deren gesellschaftlicher Ablehnung, nach der Migration nach Deutschland. 
Das letzte Kapitel handelt von Misipos Verlobung mit der weißen deutschen 
Marianne – in der rassistischen Umgebung der sich abzeichnenden »Schwarze 
Schmach«-Kampagne, die sich gegen den Einsatz französischer Kolonialtruppen 
während der alliierten Rheinlandbesetzung richtete. Obwohl das Buch mit der 
Verlobung endet und die Möglichkeit von afrikanisch-europäischen Kindern 
nur angedeutet wird, kommt in den abschließenden, essayistischen Passagen 
eine zukunftsbezogene, gewissermaßen afropäische Vision zum Ausdruck. In 
seiner bevorstehenden Ehe sieht Ekwe eine Möglichkeit, »die tiefe Kluft, die 
zwischen den beiden Kontinenten klafft, zu überbrücken [zu] helfen,« da nur 
»auf einer menschlichen Ebene Afrika Europa nähergebracht werden kann.«18 
Die Konsequenz, die daraus gezogen wird, liest sich in ihrem Hinweis auf 
die Konstruiertheit rassistischer Denkweisen sehr modern: »Die Ehen zwischen 
andersgearteten Menschen aber bringen keine zusätzlichen Probleme mit sich, 

18	 Dualla Misipo, Der Junge aus Duala, S. 179.

afr0päische auseinandersetzung mit dem dt. kolonialismus



404 gianna zocco

wie es interpretiert wird. Die europäisch rassistisch eingestellte Mentalität 
schafft diese Probleme selbst.«19

Neben dieser Gemeinsamkeit sei aber auch darauf hingewiesen, dass beide 
Romane in anderer Hinsicht einiges trennt. Während Mahn eine explizit femi-
nistische, frauenzentrierte Perspektive auf den Kolonialismus wirft und damit 
auch die Auswirkungen patriarchaler Denkmuster in unterschiedlichen Kon
texten beleuchtet, wirkt Misipos Sicht auf Frauen eher konservativ-essentialis-
tisch. Er beschreibt ›die Frau‹ stereotypisierend als »immer ein bejahendes 
Wesen«20 und steht in dieser Hinsicht in Kontrast zu Mahn, die in vielen Re-
zensionen gerade für die Komplexität und Vielschichtigkeit ihrer weiblichen 
Figuren gelobt wird. Wie sich in den letzten Zitaten jedoch noch einmal zeigt, 
verbindet Issa und den Jungen aus Duala eine Perspektive, die die Gleichzeitig-
keit und Gleichwertigkeit afrikanischer und europäischer Elemente nicht nur 
betont, sondern die insbesondere die erlebte Realität einer solchen Hybridität 
schon zu Zeiten des deutschen Kolonialismus und trotz des gewaltvollen kolo-
nialen Systems herausarbeitet.

19	 Ebd., S. 184.
20	 Ebd.



NELSON MLAMBO

SKINNING THE SKUNK: REFLECTING RACE, DYSTOPIA,  
AND GERMANY-NAMIBIA ENTANGLEMENTS  

IN UAZUVARUA EWALD KATJIVENA’S  
»MAMA PENEE: TRANSCENDING THE GENOCIDE«1  

AND SCHLETTWEIN’S »AT THE TROPIC OF JACKAL«2

Introduction: Narratives as live artefacts

Namibian literature on German colonialism has served and continues to serve 
as a portent force that articulates the ›unsaid‹, the ›unsayable‹, and the ›yet to be 
said‹ myriad forms of a festering wound which presents the reader with para-
doxical spaces of the Southern African postcolony that is present-day Namibia.3 
Being forms of literary artefacts, stories have an uncanny agency that speaks to 
an audience that is both present and distant, and – equally so – present and fu-
ture.4 More so, as imaginative utterances, narratives are live artefacts, eschewing 
that which was, is, could be, and can be, and in this regard, my conception of 
Namibian literature about German colonialism is as an object of knowledge 
embodying the affective and the reflective, rendering these complexities more 
concrete, felt, real, and immediate. In this fold, therefore, I read Sylvia Schlett
wein’s story At the Tropic of Jackal and Uazuvarua Ewald Katjivena’s biographi-
cal account in Mama Penee: Transcending the Genocide as a paradoxical render-
ing of sensitive, enduring, and unresolved historical-present-future realities of 
Germany-Namibia encounters. As a ghost that refuses to be exorcized, my read-
ing of the texts can be accurately expressed by the saying »skinning the skunk«, 
which speaks of the bold nature of narratives as penetrative arrows that expose 
that which is whispered about and yet whose presence is enduring.

1	 Uazuvara Ewald Katjivena, Mama Penee: Transcending the Genocide, Windhoek 2020.
2	 Sylvia Schlettwein, At the Tropic of Jackal, in: Bullies, Beasts and Beauties, ed. by Syl-

via Schlettwein & Isabella Morris, Windhoek 2020, pp. 1 – 5.
3	 Nelson Mlambo & Colletta Kandemiri, Articulating the unsayables: An exploration of 

»visible voices« in Sifiso Nyathi’s The Other Presence, in: Journal of Arts and Humani-
ties, 4 (2015) No. 10, pp. 53 – 64.

4	 Terence Cave, Live artefacts: Literature in a cognitive environment, Oxford 2023.

© 2026 Nelson Mlambo, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83536069-022 | CC BY-NC-ND 4.0

https://doi.org/10.46500/83536069-022


406 nelson mlambo

As a story set in present-day and distant-future Namibia, what colours 
the imaginative artefact that is At the Tropic of Jackal is how it seeks to silence 
and resist resistance on complex issues haunting German-Namibian relations, 
particularly so with regards to the themes of race, history, and colonial lega-
cies,  which remain poignant subjects of exploration. At the Tropic of Jackal 
memorializes the horrendous annihilatory violence of the past and its lasting 
impacts, and, as such, the story delves into the violent and fraught history of 
German colonialism in Namibia, thereby offering a dystopian vision that fic-
tionalizes the legacies of race and colonial conflicts. Mama Penee: Transcending 
the Genocide does the same but with a distinctly more historically realistic ap-
proach through the mode of »faction« (fact and fiction), whereby the narrator/
biographer’s grandmother’s life story as a young girl, who witnesses her parents 
being killed by German soldiers, in part reads like dystopian fiction, yet it re
presents the narrative of an eye-witness-account. When she, at a very tender age, 
witnesses the brutal murder of her father and mother, who »were equipped only 
with calabashes for carrying water«, the impact is forceful: »She was in shock 
and wandered without direction or purpose, as if sleepwalking« (p. 16). These 
reflections in both narratives are indicative of the enduring sense of remem-
brance, one fictionalized and the other a true account that constitutes faction, 
which is rooted in the historical entanglements between the Germans and Na-
mibians.

This article, therefore, explores how Schlettwein, a young-generation white 
Namibian author, and Katjivena, a Herero and direct descendent of the geno-
cide, use dystopia, race, and the specific complexities of Germany-Namibian re-
lations to confront the historical and contemporary ramifications of colonial-
ism. Through her short story, Schlettwein not only critiques the imposition of 
racial hierarchies but also reflects on the psychological and cultural wounds left 
by centuries of exploitation and failure to take ownership of the historical in
justices whose reverberations still haunt the present. One can, therefore, argue 
that Schlettwein’s and Katjivena’s stories take as their cue the idea of Namibian 
literature on German colonialism as pragmatic utterances which demonstrate 
the essential fluidity and mobility of human cognition and its adaptiveness.5 My 
position in this article is that critical cultural forms are quasi-autonomous enti-
ties which speak of and speak to human experiences in context with profound 

5	 Nelson Mlambo, Postcolonial trauma, resilience and Afro-triumphalism: Some kinds 
of entanglements in Southern African literary artefacts. An Advanced Seminar pres-
entation at the Perforated Memory: Memorialisation and the genocide of the Nama 
and Herero in textual mnemoscapes on 18 November 2024, Stellenbosch University.



407race, dystopia, and germany-namibia entanglements

attunement to issues of relevance/relatability, thus calling for the prioritization 
of the practical and functional aspects of cultural expressions and their utility 
and autopoiesis within the Southern African context.6 In the quest to valorize 
researching ›historical-future‹ narratives, I further position encodings of society 
in Namibian literature as a form of Afro-dystopia, portraying fictional worlds 
which offer the reader moments of critical engagement with pertinent societal 
issues.7

The critical dystopian landscape of Mama Penee:  
Transcending the Genocide and At the Tropic of Jackal

The historical text, Mama Penee: Transcending the Genocide, can be understood 
in the present discussion, as a precursor to the short story by Schlettwein. The 
text, as a historical but live artefact, is a blunt, accurate, living, and pedagogical 
account whose renderings are indisputable. This is particularly the case in the 
way in which it is patterned in an indigenous form of storytelling, with the 
grandmother being a repository of history, culture, and chords of life. Katjivena 
recounts that when he went into exile in 1964, he asked his brothers to probe 
their grandmother to talk about the horrendous events characterized by ruth-
lessness, racism, repression, and genocide. It is from these »notes« that he also 
knits the current text that is available to the reader. The atrocities of life under 
German occupation as recounted over 106 pages read like a fictionalized horror 
movie, where, for example, after the brutal murder of the harmless man and 
woman who are simply fetching water, »The Germans – the killers – let out a 
cry of victory. They appeared happy with their actions« (Katjivena, 2020, p. 16).

Similarly, At the Tropic of Jackal is set in a dystopian ›historical-present-
future‹, where the historical wounds of colonialism remain festering. The geo-
graphical setting of the story is made clear in the opening line, that is, »Water 
Post Windhoek East« (Schlettwein, 2012, p. 1), and immediately arresting to the 
reader’s eye is the presence of two characters: Katja on one side and, on the 
other, »the young German in camouflage uniform, chewing biltong behind the 
electric fence …« (p. 1). The narrative unfolds in a speculative space where the 

6	 Nelson Mlambo, Narratives, identities, and the festering genocide wound: Some Post-
colonial provocations. A Keynote presentation at the Perforated Memory: Memoriali-
sation and the genocide of the Nama and Herero in textual mnemoscapes on 18 No-
vember 2024, Stellenbosch University.

7	 Volker Winterfeldt & Helen Vale, Encodings of society in Namibian literature, in: 
Journal of Namibian Studies, 9 (2011), pp. 85 – 108.



408 nelson mlambo

repercussions of German colonial rule in Namibia have not only persisted but 
have also deepened in their effects. This is particularly evidenced through the 
binary presentation of the two characters who are separated by the »electric 
fence«, a physical symbol of separateness – which evokes images of apart-ness 
(apartheid). Moreover, the author’s attention to detail and furtherance of these 
societal dichotomies is unmistakable, as on one side is the »young German sol-
dier« who is »chewing biltong«, a symbol of affluence and luxury. This is sharply 
contrasted with the state of Katja, whose »scalp burnt under the sun« and who 
»could feel blisters forming on her lips that became more and more sore with 
her licking« (p. 1). The visual imagery and descriptive language employed cer-
tainly impress the idea of a divided society where control, affluence, and author-
ity are the preserve of one race/cultural group on the one hand, and, on the 
other hand, misery and deprivation, as represented by Katja, point to oppressive 
regimes and their effects. This is further corroborated by numerous epithets of 
pain, suffering, and endurance, marked in the story not only by the fact of jux-
taposing male versus female characters: the author also evokes in the reader a 
heightened sense of fellow-feeling and empathy as »[Katja] could hardly see her 
hurting feet under her swollen belly where the baby kicked as though it was also 
getting impatient« (p. 1). The emotive atmosphere of the scene in this way fur-
thers the dystopian undertones of the story, where oppressive regimes are ex-
posed and how gender is a marker of the socio-political landscape. The preoccu-
pation with the past in this story that is set in the future can be inferred and 
correlates with Cave’s (2024) conception of relatability and one that corrobo-
rates Katjivena’s account.

The dystopia in Schlettwein’s story is steeped in the continuation of colonial 
racial ideologies. The conception of a dystopia as presented in the story can be 
understood as an extrapolation of the colonial period’s unchecked racism, where 
the state’s control over the Namibian populace is reinforced through racialized 
policies and the perpetuation of the colonial past. However, instead of being 
presented as mindless sub-humans, the oppressed are presented as questioning 
beings, as a rhetorical question is posed, presumably by Katja, »Why did it al-
ways have to take so long? Surely the Germans could find a more time-effective 
way to hand out the water rations?« (p. 1). This interrogative posturing by the 
marginalized can be understood with reference to the brutal colonial history 
marked by von Trotha’s extermination order of 1904 and the subsequent geno-
cide.8 This corroborates Baccolini’s idea of dystopian literature’s intricate rela-

	 8	 Nelson Mlambo, Colletta Kandemiri & Collen Sabao, Memorialising gender and 
childhood under the throes of von Trotha’s extermination order: Trauma, agency and 



409race, dystopia, and germany-namibia entanglements

tionship to history.9 Moreover, encapsulated in the words »always« and »surely« 
is also the idea that this has been ongoing for a long time and that this is some-
thing man-made and deliberate. Yet, the idea that water, a basic human need, is 
being rationed in this manner paints dystopian and apocalyptic visions of Ger-
many-Namibia encounters that are enduringly embedded in the daily lives of 
the people and clearly possess a historical rootedness which continues to shape 
the present and future. Equally, in Katjivena’s text there is more than ample ev-
idence of similar such consternations, which ironically, are symbolized by the 
name Jahohora, which is explained as meaning, »our village is depleted« (p.11). 
The impassioned recount of how his grandmother »was born at the time when 
land grabbers were selling our lands to other sneak-thieves who came to our 
country« (p. 5) serves to render the whole colonial period an absurdity – a 
unique form of dystopia which defies all logic. In this way, the dystopia reflects 
a deep fear of racial homogenization, a fear that goes beyond biology into the 
realm of identity and memory, and Katjivena’s and Schlettwein’s stories rein-
force Zeb et al.’s idea that »dystopian literature has developed into a potent 
prism that helps understand social concerns and political intricacies«.10

Fictionalization of race and identity

One of the most striking aspects of Katjivena’s and Schlettwein’s stories relates 
to the fictionalization of race, which goes beyond simply narrating the divisions 
of race during the colonial era. Katjivenas recurring use of the phrase »German 
settlers« in the text, contrasted with the repetition and foregrounding of ohange 
(peace), serve to build a dichotomous presentation of the two warring parties. 
While on the one hand »[the] German settlers were in the process of taking the 
land and the cattle from the Ovaherero,« and »[it] was becoming increasingly 
obvious that the Germans were not interested in peace or peaceful solutions« 

survival in Serebov’s Mama Namibia, in: Sub-Saharan Political cultures of deceit in 
language, literature, and the media, Volume II, ed. by Esther Mavengano and Isaac 
Mhute, Cham 2023, pp. 21 – 40.

	 9	 Raffaella Baccolini, A useful knowledge of the present is rooted in the past: Memory 
and historical reconciliation in Ursula K. Le Guin’s The Telling, in: Dark horizons: 
Science fiction and the dystopian imagination, ed. by Tom Moylan & Raffaella Bac-
colini, London 2003, pp. 113 – 134.

10	 Alam Zeb, Raoul G. Moldez. et al., Dystopian literature in the 21st century: Themes, 
trends and sociocultural reflections, in: Harf-o-sukhan 7 (2023) No. 4, pp. 77 – 86.



410 nelson mlambo

(p. 9), on the other, the Ovaherero lived under the peace mantra of ohange, es-
pecially enshrined in the wisdom that »[peace], like love, is active« (p. 6). Simi-
larly, Schlettwein imaginatively mirrors these sentiments. Her story employs a 
speculative lens that addresses the ongoing racial stratification and its conse-
quences in the lives of Namibians. This reimagining of race serves not only to 
critique the past but also to interrogate its contemporary paradoxical manifesta-
tions as illustrated through the relationship between Katja and Private Jörg Kill-
nitz (the ›young German soldier‹). They are both wounded on the same day and 
are subsequently hospitalized – »he was standing next to her German Protector-
ate Hospital bed« (p. 3) –, circumstances that are more telling than a superficial 
reading might suggest. Schlettwein’s story demonstrates that German colonial-
ism in Namibia cannot be understood in simplistic terms but as a complex web 
of conjunctions that go beyond the binaries of the oppressor and the oppressed, 
victim and the victimized. The emphasis by Private Jörg Killnitz speaks of myr-
iad senses of mutuality as marked by the phrase »our accident«, which is de-
monstrative of possible racial reconciliation. Indeed, he explains to Katja »… I 
made sure to get in the ambulance with you and that you were attended to. I’ve 
been checking on you regularly« (p. 3). One line of interpreting this is that the 
author presents to the reader not only moments of but the desirability of racial 
harmony as cords that bind the human race, and thus a possible common des-
tiny. However, from another perspective, this can be read as a parody of that 
very sentiment, as Private Jörg Killnitz’s actions can be regarded as condescend-
ing overtones of the white saviour mentality. The repetition of the personal pro-
noun »I« shows how he presents himself as the one who makes things happen, 
and yet, nevertheless, the humane side of his personality cannot be ignored. The 
author, therefore, simply projects the realities of life to demonstrate that the re-
sidual effects of Germany’s colonial enterprise in Africa have brought about 
complex human relations that refuse to be defined within previously given cate-
gories. What is evident, however, is that in the context of the story, race is de-
picted as a mutable and constructed entity. The characters in the story, espe-
cially Katja and Private Killnitz, wrestle with their identities in a society that de-
fines them based on arbitrary racial categories. Through this fictional narrative, 
Schlettwein offers a powerful critique of the racial constructs that were en-
trenched during the German colonial period. It is therefore interesting to draw 
parallels with Mama Penee’s descriptions and reflections on meetings with Ger-
man soldiers. She states clearly that she feels no gratitude towards the soldier 
who spared her life or to the soldier who gave her water. A German soldier 
»pressed the bottle (of water) to her chest but she didn’t react. She didn’t move 
and the water bottle fell at her feet« (p. 21). Her pride and dignity remain intact 



411race, dystopia, and germany-namibia entanglements

in spite of all that has happened to her, and she continues to grapple with what 
is happening to her and its senselessness: »I was in my country and I did noth-
ing to anyone to deserve to be threatened, or to be saved, or to be forced hungry 
and thirsty by invaders in my country who turned out to be deadly assailants« 
(pp. 21 – 22).

Both stories, therefore, engage with the idea that colonialism did not merely 
shape the physical structures of society but also crafted the very way that people 
saw and understood themselves. Katjivena and Schlettwein suggest that racial 
identity, rather than being a natural and unchangeable characteristic, is a so-
cially constructed tool of oppression and dominance, and yet also point to the 
possibilities of rainbow-ism, where there is racial harmony, though this can 
never be understood in simplistic ways. Schlettwein, by imagining a future 
where these racial divides are intensified, negotiated, and re-interpreted, ques-
tions the role that historical colonial ideologies continue to play in contempo-
rary racial dynamics in Namibia. In this re-imagined future which stretches 
ahead as far as »28 February 2070«, it is also evident that race becomes a tool 
not only for oppression but also for the perpetuation of trauma. Private Kill-
nitz’s struggle to assert his humanity against a backdrop of racial degradation 
mirrors the struggle of post-colonial societies to reconcile their histories with 
their present identities.

German-Namibian entanglements: The legacy of colonialism

It is undeniable that the history of German colonialism in Namibia, from 1884 
to 1915, was characterized by some of the most brutal episodes of colonial vio-
lence. Whilst Katjivena’s story, built around the African tradition of telling sto-
ries and passing on history from generation to generation (»I remembered what 
my mother had told me many times«), Schlettwein recreates these complexities 
with a creative poise that is equally profound. As he draws his text to an end, 
Katjivena dedicates Chapter 15, which is titled in the form of a rhetorical ques-
tion, to ask what freedom really means. The conciliatory tone is unmistakable as 
he quotes Mama Penee advising them thus:

The best would be if you can become so clever as to get the rest they still 
have, by using the rules they use in their own countries amongst themselves. 
Those whites who remain in the country and still have much power, maybe 
you could invite them to be partners to bring about the changes you want 
for your country. If you understand the rules of power, you can survive in the 



412 nelson mlambo

same way as you would if you swam in rough water and knew the unpredict-
ability of the currents. (p. 103)

These words could be read as a positive gesture that calls for rainbow-ism, 
a form of truth and reconciliation and progressiveness, and yet, it also raises the 
lingering question of justice. Truth and reconciliation without justice bring 
about the perpetuation of inequalities; for where there is no reparation, there 
cannot be true reconciliation, as discontent and mistrust may continue to brew 
– especially for those who may, justifiably, feel aggrieved.

Schlettwein’s story implicitly references these events, specifically through 
Granny Carla, thereby exploring the historical entanglements of the two na-
tions and the enduring effects of that violent legacy. The German colonial gov-
ernment, which was among the most aggressive in its pursuit of control over the 
indigenous populations, left a mark on Namibia’s political, social, and cultural 
life that remains visible to this day, and the story’s references to the years »2040« 
and »2070« are telling. This corroborates Zeb et al. that in dystopian fiction (as 
exemplified by this short story) »the author provides a forceful critique of cer-
tain aberrations in our current socio-political structure by drawing attention to 
their potentially horrific long-term effects« (p. 79). The story invokes these his-
torical entanglements, which are particularly clearly outlined by Katjivena, and 
they are employed by Schlettwein as the backdrop to the speculative world. The 
dystopia that Schlettwein portrays is not just a result of fictionalized imagina-
tion but also a direct reflection of the enduring consequences of these colonial 
relations. The presence of the German soldier who is featured in the »Allge-
meine Zeitung« newspaper under »Local News« in »2070« serves as a pointed 
commentary on how colonialism continues to reverberate in contemporary Na-
mibian society and perhaps ad infinitum.

Schlettwein further uses this historical entanglement to explore the psycho-
logical effects of colonial violence on both the colonized and the colonizers. The 
Namibian characters in the story – including even Inga, representative of a 
younger generation – are burdened by the trauma of their ancestors’ suffering, 
while the German characters are haunted by their complicity in that suffering. 
The perpetuation of celebrating colonial conquest is exemplified by the award-
ing of the »Medal of Honour from the Federal Republic of Germany« (p. 4), to 
which Inga retorts, »He’s mean, he doesn’t deserve a medal« (p. 4). The tension 
between these two groups forms the crux of the story’s dystopian vision, illus-
trating how the intergenerational transmission of trauma manifests in both in-
dividual and collective identities.



413race, dystopia, and germany-namibia entanglements

Conclusion: Fiction and life writing  
as a tool of critique and reflection

In conclusion, Katjivena’s and Schlettwein’s stories are powerful literary works 
that use historical fiction, life-writing, and dystopic imagination as lenses 
through which to view the complex entanglements of race, identity, and colo-
nial history. By fictionalizing history and the future, Katjivena and Schlettwein 
create a space where the unresolved issues of Germany-Namibian relations can 
be examined in a speculative context. The stories critique the ways in which co-
lonialism continues to affect contemporary race relations, showing how the leg-
acies of the past continue to shape societal structures, identities, and psycholog-
ical states.

Through the stories’ exploration of race, dystopia, and the enduring colonial 
entanglements between Germany and Namibia, Mama Penee: Transcending the 
Genocide and At the Tropic of Jackal underscore the importance of remember-
ing and confronting the past.11 They highlight how the colonial legacy is not 
merely a historical artefact but an ongoing process that shapes the present and 
future. In this sense, Katjivena’s and Schlettwein’s stories are not just works of 
faction and fiction, but a call to action, urging readers to engage with the pain-
ful histories of colonialism and to reckon with the ways those histories continue 
to shape global and national identities.

11	 Mlambo, Postcolonial Trauma.





SANDRA RICHTER

FRIEDRICH SCHILLER IN ZANZIBAR.  
ABDULRAZAK GURNAH’S »AFTERLIVES«

In Abdulrazak Gurnah’s novel Afterlives, an »Oberleutnant«, a high-ranking 
German officer from the occupying forces of the Reich stationed in East Africa, 
makes a bet with the other officers in his unit: he wants to teach German to an 
askari, an East African soldier from the so-called »Schutztruppe«, so well that he 
will be able to read Schiller.1 The Oberleutnant’s choice of Schiller is deliberate. 
Serious, slim, of medium height, carefully shaven, thin-lipped, with hard, steel-
blue eyes, the Oberleutnant wants to be feared, for only when he knows himself 
to be feared does he feel strong – and yet, he is also a hurt and disappointed 
man: »What is a man from the lovely little town of Marbach doing in this 
shithole? I was born into a military tradition and this is my duty.«2 Just like 
Schiller, Gurnah’s Oberleutnant comes from the German periphery and from a 
small town in which the less than well-to-do population lived, many of whom 
had a background in military service. Teaching Schiller to an askari seems to 
hold significance for the Oberleutnant: as a reminder to himself about his ori-
gins, as a way to overcome the East African reality and to progress backwards, to 
an inner and outer beauty.

Gurnah’s Oberleutnant lost his beloved brother Hermann when a fire broke 
out in the army barracks. Hermann was 18 years old, the same age as the hand-
some, intelligent, soft-natured askari Hamza – a character modelled after the 
stories of Gurnah’s so-called grandfather3 – whom the Oberleutnant chooses as 
his personal servant because Hamza reminds him of his brother. The Ober-
leutnant beats Hamza, embraces him, loves him in a sardonic, sarcastic way, 
thus destroying an illusion that Hamza shares with many askari: They admire 
the Germans who ended the slave trade, who bring education and order (or so 
the propaganda goes). The askari want to resemble them and even adopt Ger-
man names. In the colonial troops, however, they are anything but equal, even 
though they make up 90 % of the force.

1	 Abdulrazak Gurnah, Afterlives, London et al. 2020, p. 5.
2	 Gurnah, Afterlives, p. 85. – This article is based on my opening speech to Gurnah’s 

Schiller Address at the German Literature Archive Marbach, 2023, and the oral form 
was retained.

3	 Abdulrazak Gurnah, Schiller. Schiller Address, German Literature Archive Marbach, 
November 2023; https://www.youtube.com/watch?v=kvOZgcxVglM (10. 5. 2025).

© 2026 Sandra Richter, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83536069-023 | CC BY-NC-ND 4.0

https://www.youtube.com/watch?v=kvOZgcxVglM
https://doi.org/10.46500/83536069-023


416 sandra richter

»Exerzierplatz«, »schwein«, »schnapps«: The askari learn German words on 
the battleground.4 Only Hamza receives private lessons, learns quickly, speaks 
excellent German and is drawn into a more or less explicit sado-masochistic, 
homosexual relationship with the Oberleutnant. The troop has soon worn itself 
out, and a resentful, subordinate »Feldwebel«, a German from Hamza’s own 
unit, grievously injures Hamza.5

Disillusioned by the war, which he cynically calls a »Zivilisierungsmission« 
(»civilising mission«),6 the Oberleutnant takes Hamza to the German mission, 
leaves him in the care of the curative pastor and gives him Schiller’s Musenalma-
nach für das Jahr 1798 as a parting gift. Hamza reads in the evening, by lamp-
light, and enjoys leafing through the small book. The Almanac of 1798 brings 
together the results of the ›year of the ballad‹ 1797. Schiller himself, Goethe, 
Matthisson, August Wilhelm Schlegel – they all contributed their texts. Schil-
ler’s ballads are among his folkloric poems; they are intended to convey ideas of 
morality. Think of the Cranes of Ibycus: no one, they show, escapes divine jus-
tice, not even the poet Ibycus’s two murderers; the flock of cranes, which flies 
past at the moment of the killing and thus becomes an »eyewitness«, spies the 
murderers in the theatre that Ibycus intended to visit and leaves them to the fu-
ries’ cries of revenge. It is similar to the Ring of Polycrates, Schiller’s ballad that 
shows the tyrant Polycrates in all his hubris. He is captured by a satrap and cru-
cified. This Schiller does not proclaim joy and universalism. He wants justice, 
at any cost.

In the German mission, Hamza is confronted with even more German texts. 
The pastor’s easy-going wife gives him another German-language text: Heinrich 
Heine’s Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland. Heine 
praises Enlightenment thinking – Luther, Spinoza, Mendelssohn, Kant. Moti-
vated by the Jewish Enlightenment of the 19th century, the so-called Haskalah, 
Heine criticises the revolution, doubts that the upheaval will lead to better 
things, and praises – ironically – the clumsy Germans who are idealistically lag-
ging behind history.

By the time Hamza reads about this, however, the Germans have caught up 
with history, and their thinking does not prevent them from committing the 
worst of actions. On the contrary, in the Maji Maji War, the colonial troops 
massacre the indigenous population. Only at the end of the First World War do 
the scattered troops surrender. One of them, Ilyas, who is no less proficient in 
German than Hamza and a member of similar family networks, has not had 

4	 Gurnah, Afterlives, pp. 55, 56, 75.
5	 Gurnah, Afterlives, pp. 59, 200 f.
6	 Gurnah, Afterlives, p. 65.



417﻿

enough: despite the fighting and bloodshed, he travels to Germany out of ad-
miration for the culture of his warlords – and, years later, falls victim to the 
Shoah in the Sachsenhausen concentration camp.

Afterlives is many things at once, a finely spun novel in parallel stories, a 
novel about the ambivalent relationships between colonial masters and the colo-
nised and about the multiple injustices of German history, about broken fami-
lies, the abuse of girls and boys, even a love story about the affection among sur-
vivors. Furthermore, the novel is ›unique‹ in not only spanning from German 
colonial rule to National Socialism, but also in featuring a member of the next 
generation of the family who travels to Germany in order to study the fate of Il-
iyas, thereby demonstrating ways in which the family trauma could be con-
fronted and – maybe – overcome.7 Afterlives is extraordinary in another aspect, 
too: Building on Gurnah’s previous novel Paradise (1994), a postcolonial ›Bil-
dungsroman‹, which already depicts the cruelty of German colonialism,8 After-
lives engages with German literary and cultural heritage such that the novel 
could also be called meta-literature. The text explores the complex relationships 
between colonisers and the colonised through the lens of literature and with the 
help of literature.

In November 2023, Gurnah gave the Schiller Address at the German Litera-
ture Archive Marbach, focusing on his relationship to Schiller in general and his 
relevance for Afterlives in particular. Gurnah mentioned that he first encoun-
tered Schiller’s writing in 1964, after the revolution in Zanzibar that turned the 
country from an English colony into a communist partner state. The German 
Democratic Republic sent teachers and opened up a library; among its holdings 
was an edition of Schiller’s works in elegant grey binding with a golden spine.9 
In this edition, Gurnah said he found the poem Das Geheimnis / The secret, and 
this amazing encounter remained in his memory.

7	 Dirk Göttsche, German Colonialism in East Africa and its Aftermath in Abdulrazak 
Gurnah’s novels ›Paradise‹ and ›Afterlives‹ and in Contemporary German Literature, 
in: German Life and Letter 76 /2 (2023), pp. 269 – 284, here pp. 277, 279.

8	 Nina Berman, Yusuf ’s Choice: east African Agency during the German Colonial Period 
in Abdulrazak Gurnah’s Novel ›Paradise‹, in: English Studies in Africa 56 /1 (2013), 
pp. 41 – 64; Dirk Göttsche, Afrisian Prisms of Postcolonial Memory: German Colonial-
ism in East Africa and the Indian Ocean Universe in Contemporary Anglophone and 
German Literature, in: Postcolonialism Cross-Examined: Multidirectional Perspectives 
on Imperial and Colonial Pasts and the Neocolonial Present, ed. Monika Albrecht. 
London, New York 2020, pp. 217 – 238, here 219 – 224; Dirk Göttsche, German Coloni-
alism in East Africa and its Aftermath, pp. 270 f.

9	 It could have been the Cotta edition from 1930: Schillers Werke in sechzehn Bänden. 
Stuttgart 1930.



418 sandra richter

Hamza, having recuperated somewhat and escaped the colonial troops and 
the mission, wants to write a letter to Ilyas’s beautiful sister. Her brother has 
taught her to read and she asks Hamza for a poem. Unsure whether she is 
already taken, Hamza makes use of the first strophe of Schiller’s poem Das Ge-
heimnis to deliver his message of love unobtrusively, as a quotation from the 
Musenalmanach (in German and Kiswahili):

Sie konnte mir kein Wörtchen sagen,
Zu viele Lauscher waren wach,
Den Blick nur durft ich schüchtern fragen,
Und wohl verstand ich, was er sprach.10

The German form is simple: quatrefoil iamb, cross-rhymed with changing ca-
dence. Afiya, who is addressed as the quiet female character in the poem, un-
derstands Hamza immediately and falls into the arms of her lover, with Schiller 
disguised as her shy admirer. Schiller makes for a ›Postillon d’amour‹ – a mes-
senger of love, allowing lovers to recognise one another.

Admiring Silence is the telling title of another novel by Gurnah. When the 
expectations and differences of opinion are too great, only silence remains. Gur-
nah’s Afterlives succeeds in overcoming silence, also with the help of Schiller. In 
his earlier works and essays, Gurnah refers to seminal works such as John Keats’s 
On First Looking Into Chapman’s Homer as a piece of artistic revelation. He en-
gages with V. S. Naipaul’s The Mystic Masseur and with the works of James 
Baldwin because he recognises his own story in them. He looks up to Derek 
Walcott, among others, who captured the complicated relationship between 
coloniser and the colonised, and to Amitav Gosh, who impressively depicts the 
long history of Indian Ocean trade, to which the Europeans were only latecom-
ers. Like Gosh, Gurnah »lament[s] the loss, ›the dissolution of centuries of dia-
logue that had linked us‹.«11

Gurnah’s relationship to Schiller is more difficult even if he admires the man 
who, more than just a »great poet«, is »a symbol«.12 For Gurnah, it is the simple 
poem The Secret in particular, in which Schiller’s »lament against the materialist 
ascendancy in human life« and his »amicable melancholy« unfold.13 Hence the 
poem makes »the machinery of the narrative« of Afterlives work.14 Through the 

10	 Gurnah, Afterlives, p. 192.
11	 Abdulrazak Gurnah, Indian Ocean Journeys, in: A. G., Map Reading. The Nobel Lec-

ture and Other Writings, London et al. 2022, pp. 31 – 48, here p. 48.
12	 Gurnah, Schiller.
13	 Gurnah, Schiller.
14	 Gurnah, Schiller.



419﻿

reference to Schiller and the close link to his hometown Marbach, the German 
officer in Afterlives becomes a fully-fledged, ambivalent character, »a figure of 
silent inarticulate division«.15 On the one hand, he cannot emancipate himself 
from his duties; on the other hand, even this representative of the cruel German 
colonial rule appears as a sensitive character.

When Gurnah was awarded the Nobel Prize for Literature in 2021, he em-
phasised in his speech the special, unique revelatory possibilities of literature. It 
does not simply depict history, he said, but shifts the dominant perspectives, »so 
that both the ugliness and the virtue come through, and the human being ap-
pears out of the simplification and stereotype«16 – as Schiller might say, a »beau-
tiful semblance« (»schöner Schein«).17

The ugliness that Gurnah aims at exploring in Afterlives is due to German 
colonialism: a »myth«, as he writes, »a myth of implacability and cruelty«.18 
Schiller had given his voice to robbers and oppressed women, and beautifully 
expressed his views on justice and universal humanity – and it is exactly this 
universal humanity that is being called into question by German colonialism. 
On the one hand, Schiller and his works are exempt from this cruelty, on the 
other hand they symbolise a German literary heritage cultivated by the colonis-
ers. Consequently, Gurnah is careful when he includes Schiller in his work; 
there is no direct aemulatio or imitation of the poet’s writings. Schiller’s works 
are quoted and stand for themselves: Schiller’s universalism and his morals were 
deformed by his German admirers, the colonisers; the original intentions need 
to be unlocked anew, and it is up to the colonised to do so. Afterlives presents 
careful first steps in this direction.

Gurnah describes, as if in passing, what it means to grow up in a melting pot 
where Africans, Indians and Arabs meet, in the sultanate, in the colony under 
the Germans, under the British, in the republic. At the same time, Gurnah’s 
books depict the other side, Europe, as they are also set in a foggy, often arro-
gant England that confronts its migrants with mixed feelings, even if they show 
great enthusiasm for the Empire. Nevertheless, there is no turning back for 
Gurnah’s migrant protagonists; East Africa, despite its familiarity, has become 

15	 Gurnah, Schiller.
16	 Abdulrazak Gurnah, Writing. The 2021 Nobel Lecture in Literature, in: A. G., Map 

Reading. The Nobel Lecture and Other Writings, London et al. 2022, pp. 1 – 9, here 
p. 8.

17	 Friedrich Schiller, Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von 
Briefen, in: Schiller, Philosophische Schriften, Weimar 1962 (Schillers Werke. Natio-
nalausgabe 20. Bd., 1. Teil), Brief 26, 309 – 412, p. 400.

18	 Gurnah, Schiller.



420 sandra richter

alien to them. Diaspora, displacement, migration and homelessness have be-
come the human condition in Gurnah’s works.19

The experience of diaspora is one that Gurnah shares with Schiller, who had 
to flee Württemberg, the country in which he was born, and migrate to 
Sachsen-Weimar-Eisenach. Schiller, however, thrived in a more or less homoge-
neous and monolingual German society, and he did not even see the sea. 
Hence, while Schiller’s Diver is searching for a golden cup in an abstract sea in 
the European tradition of maritime writing, Gurnah’s ocean proves to be much 
wider and more current. Across this ocean come traders from Somalia, South 
Arabia and the West Indies, the coastal winds wash their ships ashore. The har-
bour of Dar es Salaam is a place of opportunity, difficult to control, and at the 
same time the setting of naval operations and the target of naval blockades. And 
from the boat at night, you can see one thing above all : the moonlit warehouses 
on the shore.

Gurnah does not celebrate Indian Ocean cosmopolitanism, rather it seems 
that everything seems to be negotiable here, in the space where the whole world 
meets.20 In contrast to this, Schiller’s humble Neckar Valley looks vastly more 
narrow, a lot smaller and morally more rigid, a difficult and serious heritage 
that did not allow Gurnah to invent humour as he does in other stories.21 In Af-
terlives, however, he manages to attain literary sovereignty over the colonial 
past. It is the characteristic contribution of the novel to both, the history of lit-
erature and the history of German colonialism, that it engages not only with the 
cruel past but also with the ambivalent feelings of all parties, thus countering 
phenomena described as »white supremacy«,22 avoiding the victimisation of his 
own people. Through the careful inclusion of Schiller (and Heine), Gurnah 
brings together seemingly incongruous perspectives, thus enabling dialogue in 
and across those cultures that are separated by a common but very different 
past.23

19	 Sean James Bosman, Rejection of Victimhood in Literature. By Abdulrazak Gurnah, 
Viet Thanh Nguyen, and Luis Alberto Urrea, Leiden, Boston 2021, p. 37.

20	 Berman, p. 54.
21	 Tina Steiner, Convivial Worlds. Writing Relation from Africa, London, New York 

2021, pp. 123 – 125.
22	 Henning Melber, The Long Shadow of German Colonialism. Amnesia, Denialism 

and Revisionism, London 2024, p. 110.
23	 Sally-Ann Murray, Locating Abdulrazak Gurnah: Margins, Mainstreams, Mobilities, 

in: Critical Perspectives on Abdulrazak Gurnah, eds. Tina Steiner, Maria Olaussen 
London, New York 2023, pp. 141 – 157, here p. 152.



MARBACHER VORTR ÄGE





MICHAIL SCHISCHKIN

SCHILLERREDE AM 10. NOVEMBER 2024.  
DIE FEDER IN DER WELTENUHR.  

VERSUCH ÜBER DEN RUSSISCHEN SCHILLER

»Das Zeitalter ist aufgeklärt […] – woran liegt es, dass wir 
noch immer Barbaren sind?«

Aus dem 8. Brief »Über die ästhetische Erziehung des Men-
schen«, Friedrich Schiller, 1795

Schiller wurde am 10. November 1898 in Mariental geboren. Seine entfernten 
Vorfahren kamen aus der Pfalz an die Wolga. Franz Schiller war Literaturpro-
fessor am Institut der Weltliteratur in Moskau. Der große deutsche Dichter war 
sein Lieblingsschriftsteller. Franz kannte alle Werke seines berühmten Namens-
vetters in der Originalsprache auswendig.

1933 veröffentlichte Franz Schiller seine Forschung »Der schöpferische Weg 
Friedrich Schillers in Verbindung mit seiner Ästhetik«. In der 2. Hälfte der 
1930er Jahre wurde in Moskau eine Sammlung der Werke Friedrich Schillers 
unter der Redaktion von Franz Schiller herausgegeben. Der Professor schrieb 
auch Einführungsartikel zu einzelnen Bänden dieser Ausgabe und zu einer 
Reihe von Büchern des großen Klassikers.

Das Ziel seines Lebens war, ein großes biografisches Buch über das Leben 
und Schaffen von Friedrich Schiller zu schreiben.

Im Herbst 1935 heiratete der Professor eine 15 Jahre jüngere Studentin. Im 
Juli 1936 bekamen sie eine Tochter, Flora. Am 23. Oktober 1938 wurde Franz 
Schiller in der Nacht verhaftet. Seine Frau und das Kind hat er nie mehr ge
sehen.

Schillers Frau war zum Zeitpunkt der Verhaftung ihres Mannes erst 25 Jahre 
alt. Sie wurde über Nacht mit einer zweijährigen Tochter im Arm ohne ihre 
wichtigste Stütze im Leben zurückgelassen. In ihrer Verzweiflung schrieb die 
»Frau eines Volksfeindes« Briefe an Stalin: »Ihnen, dem großen Menschen, dem 
Genie, erzähle ich in trockenen Worten, die aus dem Herzen geschnitten sind, 
die Tragödie meiner Familie.«

In den Unterlagen zum Spionage-Fall Nr. 20198 wurde Professor Schiller be-
schuldigt, an einer Verschwörung der Wolgadeutschen teilgenommen zu haben, 

© 2026 Michail Schischkin, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83536069-024 | CC BY-NC-ND 4.0

https://doi.org/10.46500/83536069-024


424 michail schischkin

da er in seinen Vorlesungen über deutsche Literatur und über Friedrich Schiller 
die Liebe zur deutschen Kultur und somit zu Nazideutschland propagiert habe.

Trotz Folter hat er nichts gestanden. Während gegen Schiller ermittelt 
wurde, wurde Jeschow, der oberste Henker des Landes, selbst verhaftet, ebenso 
wie diejenigen, die den Literaturprofessor gezwungen hatten, sich selbst das 
Urteil zu unterzeichnen. Es gab weder Beweise für die Verschwörung noch ein 
Geständnis des Angeklagten, Schiller hatte also Glück, dass er nur die Mindest-
strafe erhielt. Am 15. August 1939 beschloss der Sonderrat des Volkskommissa
riats für Innere Angelegenheiten der UdSSR: »Schiller F. P. wird wegen Betei
ligung an einer konterrevolutionären Organisation für FÜNF Jahre in einem 
Arbeitslager inhaftiert.«

Der Professor wurde nach Kolyma geschickt, wo er in den Minen arbeitete 
und an derselben Krankheit erkrankte, an der sein Idol starb und an der er 
selbst sterben würde.

Erst 1948 wurde er als Invalide befreit, durfte aber nicht nach Moskau zu-
rück. Die letzten Jahre seines Lebens verbrachte der Professor in einem Behin-
dertenheim in Krasnojarka bei Omsk. Unter unvorstellbaren Bedingungen ar-
beitete er dort am Buch seines Lebens, der Schiller-Biografie: Hunger, ständiger 
Lärm, betrunkene Skandale in einer überfüllten Station, schummriges Licht 
von einer Petroleumlampe. Heimbewohner und Personal hetzten ihn, weil er 
ein Deutscher war.

Die Briefe, die er bis zu seinem Tod 1955 von Sibirien nach Moskau schrieb, 
wurden veröffentlicht. Er schreibt, dass Friedrich Schiller auch in den schwie-
rigsten Jahren immer bei ihm war und ihm half, alle Nöte und Prüfungen zu 
überstehen. Schillers Buch über Schiller erschien erst nach dem Tod des Autors. 
Schiller über Schiller:

Freiheitsliebe, Vaterlandsliebe, Humanismus und unerschütterlicher Glaube 
an die unvermeidliche Ankunft der lichten Zukunft der Menschheit, wie sie 
in den Gedichten und Dramen Schillers zum Ausdruck kommen, haben im-
mer ein Echo in den Herzen der fortschrittlichen Menschen aller Nationen 
gefunden. Das freiheitsliebende Pathos seines Werkes ist verständlich und 
nah an den Massen, die die sozialistische Revolution gemacht haben.

Es stellt sich die Frage: Hat das freiheitsliebende Pathos Friedrich Schillers dazu 
beigetragen, den Gulag aufzubauen oder den Gulag zu überleben?

Freude trinken alle Wesen 
An den Brüsten der Natur, 
Alle Guten, alle Bösen 
Folgen ihrer Rosenspur.



425schillerrede am 10. november 2024

Seine erste Gedichtsammlung hat Friedrich Schiller 1782 in Sibirien veröffent-
licht. Auf dem Umschlag steht es: »Gedruckt in der Druckerei zu Tobolsk«. Die 
Erwähnung der fernen Stadt sollte offensichtlich Württemberg ironisch mit 
dem wilden Sibirien vergleichen oder das Gefühl des Dichters vermitteln, von 
seinem schwäbischen Vorgesetzten ins Exil geschickt worden zu sein. Dabei gab 
es in der Stadt Tobolsk damals überhaupt keine Druckerei. Aber das konnte 
sich der Dichter vielleicht gut vorstellen. Was er sich definitiv nicht vorstellen 
konnte, war, dass sein Name innerhalb kurzer Zeit zum Freiheitssymbol für das 
gesamte lesende Russland werden würde.

Jedenfalls erobert das russische Herz nicht der Autor des »Liedes von der 
Glocke«, sondern Schiller, der Rebell und Freiheitskämpfer. Vor allem das 
Stück »Die Räuber« hinterließ tiefe Spuren in den Köpfen mehrerer Generatio-
nen russischer Leser und Zuschauer.

Dostojewski schreibt im »Tagebuch eines Schriftstellers«: 

Im barbarischen Russland ist derselbe Schiller viel nationaler und viel hei-
matlicher für die russischen Barbaren als damals – in Frankreich, und auch 
später, in unserem Jahrhundert, in dem Schiller, ein französischer Staatsbür-
ger und »Freund der Menschheit«, in Frankreich nur den Literaturprofes
soren bekannt war, und nicht einmal allen, und auch denen nur wenig. Aber 
in unserem Land wurde er […] in die russische Seele aufgenommen, er 
hinterließ ein Stigma in ihr, er markierte fast eine Periode in der Geschichte 
unserer Entwicklung.

Tschernyschewski, einer der führenden Revolutionsvordenker: »Schillers Poesie 
scheint uns gleichsam angeboren. […] Ein Gefühl gerechter Dankbarkeit ver-
anlasst uns zu der Erkenntnis, dass unsere Gesellschaft diesem Deutschen mehr 
zu verdanken hat als jedem unserer Lyriker außer Puschkin.«

Alexander Herzen, der mit seiner Zeitschrift »Die Glocke« Russland zur Re-
volution gerufen hatte, nannte in seinen Memoiren »Gedachtes und Erlebtes« 
seine Studienjahre, in denen er nach hohen Idealen gesucht hatte, die »Schiller-
zeit«.

Herzens Glocke und Schillers Glocke sind krasse Homonyme, gleichnamige 
Wörter, sie klingen gleich, haben aber völlig unterschiedliche Bedeutungen. 
Der Schiller des »Liedes von der Glocke« und der Schiller der russischen Ju-
gend, die das Land leidenschaftlich auf die Revolution vorbereitete und die in 
seinem Schaffen nur das Pathos des Dienstes an der hohen Idee der Befreiung 
sah – das sind zwei verschiedene Schiller, so weit voneinander entfernt, dass sie 
nicht einmal Namensvettern sind.

Für seine Glocke nahm Herzen als Epigraph nur die ersten Worte, die 
auf Schillers Glocke standen: »Vivos voco!« (»die Lebenden rufe ich «) »Mor-



426 michail schischkin

tuos plango« und »Fulgura frango« (»die Toten beklage ich, die Blitze breche 
ich«) passten nicht ins Konzept. Schillers Glocke sollte mit ihrem Geläut 
Stürme, Orkane und Gewitter abwehren. Herzens Glocke hingegen rief den 
Sturm herbei.

»Das Lied von der Glocke« wurde zwar ins Russische übersetzt, wirkte je-
doch auf die Leser eher peinlich. Ein »russischer« Schiller konnte solche Worte 
nicht schreiben: »Wenn sich die Völker selbst befrein, / Da kann die Wohlfahrt 
nicht gedeihn.«

Diese Kurzenzyklopädie des philisterhaften »deutschen« Lebens konnte ihre 
Leser unter der »fortgeschrittenen« russischen Intelligenz nicht finden. Der Be-
standteil des deutschen Bildungskanons blieb sowohl vor der Revolution als 
auch in der Sowjetunion so gut wie unbekannt.

Schillers Inszenierungen im russischen Reich vor der Revolution wurden zu 
einem Akt des Widerstands gegen den Zarismus. Zum Beispiel während der 
Aufführung von »Wilhelm Tell« in Kiew im Revolutionsherbst 1905. Nach der 
Bemerkung des Freiheitskämpfers Fürst: »Das Werk ist angefangen!« – rief das 
Publikum: »Das stimmt!« Dann sagte Fürst: »Nicht vollendet.« Das Publikum 
antwortete: »Es wird ein Ende geben!« Die Aufführung endete mit einer Pro-
testkundgebung.

In den ersten Jahren nach der Revolution 1917 wurde Schiller in dieser Les-
art weiter aufgeführt, um die »Befreiung« von der Zarendiktatur zu feiern. Im 
sowjetischem Bürgerkriegsepos – der Romantrilogie »Der Leidensweg« – erzählt 
Alexej Tolstoi, wie Soldaten der Roten Armee in einer Kampfpause Schillers 
»Räuber« inszenierten. Doch im Laufe der Zeit verwandelte sich die Sowjet
republik in eine neue Diktatur, schlimmer als die zaristische, und Schillers 
»Tyrannenkampf«-Stücke verschwanden aus dem Repertoire.

Moskauer Deutsche schenkten Marbach eine Glocke zu Schillers 100. Ge-
burtstagsjubiläum. Sie sollte die Heimatstadt des Dichters vor historischem 
Unwetter schützen.

Keine Glocken vermochten Moskau zu schützen. Die missbrauchten Werke 
Schillers haben geholfen, den Gulag aufzubauen, und Schillers Werke haben 
geholfen, den Gulag zu überleben.

Duldet mutig, Millionen!
Duldet für die bessre Welt !
Droben überm Sternenzelt
Wird ein großer Gott belohnen.

Die Frage der revolutionären Umgestaltung der Gesellschaft war für Schiller 
eindeutig gelöst. Er hat aus der Erfahrung der Französischen Revolution ge



427schillerrede am 10. november 2024

sehen, was aus den wunderbarsten Ideen wird, wenn Menschen sich auf
machen, sie zu verwirklichen.

Der französische Konvent beschloss am 26. August 1792, herausragenden 
ausländischen Persönlichkeiten, die für die Freiheit kämpften, darunter auch 
Wissenschaftlern und Künstlern, die Staatsbürgerschaft der Republik zu ver
leihen. Die dem Konvent zur Genehmigung vorgelegte Liste enthielt unter an-
deren die Namen Kościuszko, Washington, Pestalozzi. Nach der Bekanntgabe 
der Liste meldete sich ein Mitglied des Konvents zu Wort und erklärte, dass die 
Liste unvollständig sei, da sie »Le sieur Gille, Publiciste allemand« nicht ent-
halte, der sich durch seine Werke die Ehre erworben habe, Bürger der Republik, 
»Citoyen français«, zu werden. Der Vorschlag wurde angenommen, und Schiller 
wurde ein Diplom ausgestellt, das ihm die Ehrenbürgerschaft der Französischen 
Republik verlieh. Diese von Danton unterzeichnete Urkunde wurde zusammen 
mit einem Übermittlungsschreiben des Innenministers Roland an »den deut-
schen Publizisten Schill« gesandt.

Die beiden berühmten revolutionären Persönlichkeiten, die Schillers Diplom 
unterzeichneten, wurden bald als »Feinde der Revolution« verurteilt. Bereits nach 
einigen Monaten musste Roland aus Paris flüchten. Als er am 10. November 
1793 von der Hinrichtung seiner Frau erfuhr, die in Paris geblieben war, tötete 
er sich mit seinem Stockdegen. Der Konvent stimmte einstimmig dafür, Dan-
ton als einen royalistischen Verschwörer anzuklagen. Er wurde am 5. April 1794 
guillotiniert, und als er mit einem Karren am Haus von Robespierre zur Richt-
stätte vorbeifuhr, rief er seine vielleicht berühmtesten Worte aus: »Robespierre, 
tu me suis ! Ta maison sera rasée ! On y sèmera du sel !« »Robespierre, du wirst 
mir folgen! Dein Haus wird dem Erdboden gleichgemacht ! Man wird dort Salz 
säen!« Und in der Tat folgte ihm Robespierre wenige Wochen später.

Unser Schuldbuch sei vernichtet !
Ausgesöhnt die ganze Welt !
Brüder – überm Sternenzelt
Richtet Gott, wie wir gerichtet.

Als die Nachricht vom bevorstehenden Prozess gegen Ludwig XVI. bekannt 
wurde, beschloss Schiller, nach Paris zu gehen, um als Anwalt des Königs zu 
fungieren. Er begann zu seiner Verteidigung eine Broschüre zu schreiben, hatte 
jedoch keine Zeit, diese zu beenden: Der König wurde hingerichtet. Dieser 
Mord stieß ihn derart ab, dass er keine französischen Zeitungen mehr las: »So 
ekeln diese elenden Schindersknechte mich an.«

Der große Tyrannenkämpfer, der den Tyrannen vor dem Gericht der Revo-
lution schützen wollte, passte in keiner Weise in das russische Weltbild.



428 michail schischkin

Das sind vielleicht die berühmtesten Worte Dostojewskis: »Wenn mir je-
mand bewiesen hätte, dass Christus außerhalb der Wahrheit steht, und wenn 
die Wahrheit tatsächlich außerhalb Christi stünde, so würde ich es vorziehen, 
bei Christus und nicht bei der Wahrheit zu bleiben.« Um den Schriftsteller zu 
paraphrasieren, können wir sagen, dass sich das russische Bewusstsein bei der 
Wahl zwischen der Wahrheit über Schiller und dem Mythos von Schiller dafür 
entschieden hat, beim Mythos von Schiller, dem Tyrannenkämpfer, zu bleiben.

Nicht nur in Russland wurden Schillers Name und seine Worte missbraucht. 
Jeder schuf Friedrich Schiller »nach seinem Bilde«. Auch in Deutschland nach 
seinem Tod. Hat er doch wie im Auftrag des Goebbels-Ministeriums geschrie-
ben: »Ans Vaterland, ans teure, schließ dich an!« Der Dichter wollte ja die Idee 
eines Nationalstaates fördern! Der Große deutsche Nationaldichter sei mit uns !

Laufet Brüder eure Bahn,
Freudig wie ein Held zum Siegen.

Goebbels nannte Schiller den »Dichter der deutschen Revolution« und den »be-
wundernswerten Gestalter deutscher Kraft«. Im Heft der Zeitschrift »Theater« 
für das Jahr 1938 lesen wir: »Adolf Hitler hat Schillers Wunschbild zur Wirk-
lichkeit werden lassen.« Der tote Dichter wurde eifrig von der nationaldeut-
schen Schilleristik vereinnahmt.

Es gab Dutzende von Attentatsversuchen auf Hitler. Der Widerstand gegen 
den Tyrannen berief sich logischerweise auch auf Schiller. Endlich verbannte 
Hitler durch einen persönlichen Befehl den »Schweizer Heckenschützen Tell« 
von den großdeutschen Bühnen. Über Nacht wurde der Nationalheld zum Na-
tionalfeind. Wie unerforschlich sind die Wege der Schilleristik !

Es versteht sich von selbst, dass das Drama »Wilhelm Tell« nie in Stalins 
Russland auf der Theaterbühne aufgeführt wurde, um keine unnötigen Assozia-
tionen zu wecken.

Leidenschaftliche Weltverbesserer, die zum Kampf um große Worte aufge
rufen haben, sind diesen Worten immer wieder zum Opfer gefallen. Die Mi-
randa-Warning der Geschichte lautet: »Anything you say can and will be used 
against you.«

Wer überzeugt ist, die einzige Wahrheit zu kennen, wird einer anderen 
solchen einzigen Wahrheit erliegen. Wer für Freiheit kämpft, dem werden an-
dere Freiheitskämpfer die Freiheit nehmen. Wer Patriotismus predigt, wird von 
einem Patrioten umgebracht.

Wurden große Worte erfunden, um missbraucht zu werden? Liberté, Égalité, 
Fraternité, Volk, Vaterland, Patriotismus, Revolution, Freiheit, Gott, Nächsten-
liebe? – Ideen werden zu Hyänen und treiben mit Entsetzen Scherz.



429schillerrede am 10. november 2024

Die Namen von Christus und der Gottesmutter wurden zu Kampfrufen auf 
vielen Schlachtfeldern der Menschheitsgeschichte. Der Völkermord der Kon-
quistadoren und Kolonisten an amerikanischen Ureinwohnern, diese »christ
liche Nächstenliebe« mit Schwert und Kugel, ist allgemein bekannt. Weniger 
bekannt ist der Völkermord der orthodoxen »Konquistadoren« in Sibirien an 
der einheimischen Bevölkerung. Die wahre, ungeschönte Geschichte der Kolo-
nisierung Sibiriens durch den russischen Staat wartet immer noch darauf, ge-
schrieben zu werden. Die »Nächstenliebe« der Christen kostete unzählige Leben 
sowohl in Europa als auch in der ganzen Welt. Das Gespenst des Kommunis-
mus hat noch mehr Menschen weltweit umgebracht. Die Ideen des National-
staates und des Patriotismus brachten unzählige Kriege hervor, und der sinnlose 
Kampf um Territorien geht auch im 21. Jahrhundert ununterbrochen weiter. 
Allein im vergangenen Jahrhundert wurden mehr Menschen in Kriegen und 
Revolutionen getötet, als in ganz Europa zur Zeit der Niederschrift der »Ode an 
die Freude« lebten.

Seid umschlungen, Millionen!
Diesen Kuss der ganzen Welt !

Eine Vorlage für einen Hollywood-Horrorblockbuster, wie Ideen Menschen in-
fizieren und zu Bestien machen, hat bereits Ionesco mit seinen »Nashörnern« 
geschrieben. Das Menschengeschlecht lebt schon seit Generationen in diesem 
Albtraum, die Ideen mögen jedes Mal anders heißen, aber das hohe Ziel ist das 
gleiche – die Menschheit zu befreien, das Vaterland gegen Feinde zu verteidi-
gen, für das Gute gegen das Böse zu kämpfen. Es scheint, dass meine Lands-
leute für diese Nashorn-Krankheit besonders anfällig sind.

Wenn man über Jahrhunderte hinweg Zar und Vaterland gedient hat, so ge-
hört einem der eigene Körper kaum, im Tausch dafür hat man ein Gefühl von 
Seelenfülle erhalten, die Gewissheit, ein rechtschaffenes und gottgefälliges Le-
ben zu führen. Das, was Besuchern aus dem Westen in Russland als Despotie 
und Sklaverei erschien, empfand man in Russland als selbstlose Beteiligung an 
einem gemeinsamen Kampf, in dem der Zar Vater und General ist, und alle an-
deren sind seine Kinder und Soldaten. Das fehlende Privatleben wurde von der 
Süße kompensiert, für das Vaterland und für den einzig gerechten Glauben zu 
sterben. Die räumliche und zeitliche Ausdehnung des Heiligen Russlands galt 
als Vorhof für das Seelenheil. Die allgemeine, kaum ins Bewusstsein vorgedrun-
gene Knechtschaft war für den Körper zwar bitter, für den Geist aber lebens-
spendend. Der Zar weiss es besser, warum wir töten und sterben müssen, und es 
wurde viel getötet und gestorben, doch im Bewusstsein des Volkes kam kein 
Funke Zweifel an der Heiligkeit der obersten Gebote auf.



430 michail schischkin

Doch auch die Kindheit einer Nation, die gegen die ganze »ungläubige« 
Welt kämpft, geht einmal zu Ende. Die Deutschen auf dem russischen Thron 
riefen die Freiheit aus, zunächst für den Adel (Peter III., geboren als Karl Peter 
Ulrich von Schleswig-Holstein-Gottorf, verkündete am 18. Februar 1762 das 
Manifest über die Befreiung des Adels vom obligatorischen Staatsdienst), ein 
Jahrhundert der Aufklärung später auch für die Allgemeinheit (Aufhebung der 
Leibeigenschaft 1861). Die Erprobung einer geschenkten, nicht erkämpften 
Freiheit begann. Der russische Mensch erhielt das Recht auf ein Privatleben, das 
er nie zuvor kennen gelernt hatte.

Der dienstgewohnten Seele wurde eine neue Frage auferlegt – wofür leben? 
Die ganz offensichtliche Antwort: Für sich, für die Kinder, für tägliche kleine 
Verrichtungen, die getan werden müssen, ohne über hohe Ideale nachzuden-
ken, ist für Russen ganz und gar nicht offensichtlich. Über die Seiten der russi-
schen Romane irrten, gejagt vom kyrillischen Alphabet, die sogenannten »über-
flüssigen Menschen« hinweg.

Das Privatleben – die Grundlage der westlichen Zivilisation schlechthin – 
wurde in Russland in Zweifel gezogen. Sich davon die Seele erfüllen zu lassen, 
erwies sich als ungehörig. Das genetische Gedächtnis verlangte nach gleichwer-
tigem Ersatz für den Dienst an Zaren, Gott und Vaterland. Das Leben als solches, 
ohne hohe Ideale, »in einem Häuschen mit Storch auf dem Dach«, das Dosto-
jewski zum russischen Symbol der westlichen Seelenlosigkeit gemacht hatte, 
wurde im vaterländischen Bewusstsein zum Inbegriff des Spießbürgertums.

Das neue hehre Ziel begann sehr schnell am Horizont aufzuscheinen. Den 
Jahrhunderte währenden heiligen messianischen Kampf, den das orthodoxe 
Russland gegen seine Feinde führte, gegen einen noch heiligeren und noch mes-
sianischeren Kampf einzutauschen: den Kampf für die Befreiung des Volkes 
und der ganzen Menschheit. Die nach Idealen dürstende russische Seele bekam 
wieder ein hohes Ziel, eine so wichtige Bestimmung, dass man für sie sein Le-
ben opfern konnte – die Revolution.

Große Worte in Schillers Stücken fielen in Russland wie Samen auf gut ge-
düngten Boden und brachten letztlich eine reiche blutige Ernte.

Hohe Ideen folgen aufeinander – die Natur verabscheut die Leere. Natura 
abhorret vacuum.

Für Tolstoi war Pascal einer der wichtigsten Autoren; er zitiert ihn in seinem 
»Lesekreis« ständig. Über das Ausmaß der Leere in der menschlichen Seele hat 
Blaise Pascal geschrieben, dass dieses Vakuum »gottförmig« sei. So groß ist dieses 
kosmische Loch in jedem von uns, dass es mit nichts außer mit Gott selbst zu 
füllen sei. Aber was ist, wenn Pascals Gott nur eine weitere schöne große Idee ist?

Nicht die Freude, Tochter aus Elysium, ist die Feder der menschlichen Wel-
tenuhr, sondern der Sog dieses grandiosen Vakuums.



431schillerrede am 10. november 2024

In der irdischen Natur gibt es keine Ideen. Wie außerirdische Kreaturen in 
Science-Fiction-Movies tauchen sie aus Pascals kosmischer Leere auf und drin-
gen in die menschlichen Seelen ein. Große Ideen leben in Menschen und ver-
mehren sich durch die schönsten Worte, aber sie ernähren sich von Hass, Blut 
und Tod. Bei der Umsetzung verlieren die wunderbarsten Ideen ihre verhüllen-
den Worte, und es stellt sich heraus, dass der Kampf um Ideale zu einem Kampf 
um Macht oder Reichtum wird. Ich fürchte, dass es in Russland keine einzige 
Idee mehr gibt, nicht einmal die schönste, die nicht verleumdet, missbraucht 
oder vergewaltigt wurde.

Die Idee jeder Diktatur ist die Unveränderlichkeit der vom Diktator geschaf-
fenen Welt. Das Leben soll stillstehen, keine Veränderungen sollen die regie-
rende Macht stören, geschweige denn bedrohen. Die Machthabenden brauchen 
keine Idealisten und Umstürzler, sondern hörige Sklaven.

Die Macht schützt sich vor großen Umwälzungsideen und vor leidenschaft
lichen »Weltverbessern« so gut sie kann. Der Überlebensinstinkt der bestehenden 
Ordnung setzt in diesem Kampf alle zur Verfügung stehenden Mittel ein, vor 
allem Erziehungsinstitute, die Schule. Dort werden jungen Leuten gesellschaft-
liche Werte und Verhaltensmuster eingeimpft. Besonders wichtig ist der Litera-
turunterricht. Wenn Freigeister in Büchern leben, muss alles getan werden, um 
bei Kindern Langeweile und Ekel vor der Literatur hervorzurufen. Vielleicht 
gilt das nicht nur für die russische Schule, und glücklicherweise gibt es immer 
Ausnahmen – Thomas Mann schrieb 1924: »Ich kann z. B. nicht sagen, dass 
Schiller, wie jedermann klagt, mir auf der Schule »verekelt« worden wäre«.

Das Wesen der schulischen Erziehung in meinem Land (und ich fürchte, 
nicht nur in Russland) ist das Einimpfen von Banalität, Zynismus, Konformis-
mus. Die Schule ertränkt hohe Ideale in der reinen jugendlichen Seele wie Kätz-
chen, solange sie noch klein sind. Die einzige »große« Idee, die in der russischen 
Schule zugelassen ist: Man muss das Vaterland und den Zaren lieben und bereit 
sein, sein Leben für die Mutter-Heimat (lies: das bestehende Regime) zu geben.

Wer kennt die Antwort auf die Frage der Fragen, was Gut und was Böse ist? 
Was macht eigentlich einen guten Lehrer in einer Diktatur (vielleicht auch 
nicht nur in einer Diktatur) aus? An sich sollte ein »guter« Lehrer diejenigen 
Eigenschaften in den Kindern wachrufen, die ihr Weiterkommen im Leben be-
fördern. Er wird sie nicht lehren, gegen den Strom zu schwimmen, wenn doch 
ganz andere Kenntnisse gefragt sind, Straßenverkehrsregeln in einem ganz kon-
kreten Leben. Wer auf die Gegenfahrbahn gerät, hat einen Unfall zu gewär
tigen. Er sollte schleunigst wenden und sich in den Strom der Fahrzeuge ein
reihen. Willst du etwas in diesem Leben erreichen, ordentlich verdienen, eine 
Familie versorgen, Kinder haben – so nur mit dem Strom, ohne sich und seine 
Nächsten für hohe Ideale zu opfern.



432 michail schischkin

Ein »schlechter« Lehrer hingegen wird die Kinder nach gefährlichen Regeln 
unterrichten: Da ist die Bewahrung der menschlichen Würde oberstes Gebot. 
Da wird die Literatur mit dem Streben nach hohen Idealen zu Hilfe eilen. Das 
führt allerdings bestenfalls an den Rand der Gesellschaft, schlimmstenfalls ins 
Gefängnis oder zum Selbstmord. Im heutigen Russland sind die Gefängnisse 
wieder gefüllt mit politischen Häftlingen. Unbeugsame Freiheitskämpfer, wie 
Alexei Navalny, die bereit sind, für ihre Ideale zu sterben, werden ermordet.

Seit mehr als 100 Jahren wird »Wilhelm Tell« auf russischen Theaterbühnen 
überhaupt nicht aufgeführt. Andere Stücke – »Kabale und Liebe«, »Don Car-
los«, »Die Verschwörung des Fiesco zu Genua« – wurden ab und zu inszeniert, 
aber nicht »Wilhelm Tell«. Auch früher wurde das vielleicht berühmteste Werk 
Schillers in stark gekürzter Form inszeniert, vor allem der fünfte Aufzug, der 
wichtigste für das Verständnis der Werkproblematik, wurde von »untaug
lichem« Material gesäubert.

Damit befindet sich Schiller übrigens in guter Gesellschaft. Unzählige Ver
filmungen und Theaterinszenierungen von »Anna Karenina« enden mit dem 
Tod der Heldin am Bahnhof im Rauch des Dampfzugs. Dabei entfaltet sich die 
Handlung des Romans über weitere 19 Kapitel, denn Tolstoi erzählt uns dort 
das Wichtigste. Anna versuchte, ihr Seelenloch mit einer alles verzehrenden Lei-
denschaft zu füllen, was zu ihrer Selbstzerstörung und der Tragödie ihrer Ange-
hörigen führte. Tolstoi bestraft sie brutal, indem er sie hinrichtet, ja vierteilt, 
und lässt den eigentlichen Protagonisten des Romans, Konstantin Levin, die 
»gottförmige« Leere mit der einzig passenden Form ausfüllen, nämlich Tolstois 
eigener Religion.

Die Weisheit eines Künstlers drückt sich in der Fähigkeit zur Veränderung 
aus. Schiller-Tyrannenkämpfer der »Räuber« und Schiller-Tyrannenkämpfer des 
»Wilhelm Tell« haben wenig miteinander zu tun. Der erste kennt die Tyrannei 
eines rebellierenden Volkes gegen das Individuum noch nicht, der zweite will 
die Menschheit der Zukunft davor warnen.

Durch das russische Prisma gesehen, handelt »Wilhelm Tell« von der durch-
greifenden Obsession der Revolutionäre: dem Zarenmord. Es wurde übersehen, 
dass sich Schillers Stück mit den Grundlagen eines Rechtsstaats auseinander-
setzt.

Die Botschaft des reifen Schiller, sein Testament im letzten veröffentlichten 
Werk, lautet: Das Volk hat ein Recht auf Verteidigung gegen Tyrannen von 
außen und auf sozialen Frieden im Innern.

»Die Tyrannei« in Schillers »Wilhelm Tell« wird zum Synonym der »Fremd-
herrschaft«. Napoleons Besatzung war die Hebamme nationaler Gefühle unter 
den Schweizern, Deutschen und anderen Völkern Europas. Das eigentliche 
Thema des Stücks ist jedoch nicht der Kampf gegen die Fremdherrschaft, son-



433schillerrede am 10. november 2024

dern der Versuch zu verstehen, wie, nach welchen Prinzipien die Gesellschaft 
selbst, befreit von der Tyrannei der Eroberer, strukturiert sein soll.

Auch in einem Rechtsstaat wird es immer Leute geben, die mit bestimmten 
Gesetzen unzufrieden sind. Sie streiken, protestieren, versuchen durch die Wah-
len die Gesetzgeber und damit die »schlechten« Gesetze zu ändern. Aber solange 
ein »schlechtes Gesetz« ein gültiges Gesetz bleibt, gilt es, dem Gesetz zu folgen. 
So funktioniert es.

Der Hut des Gesetzgebers und -vollstreckers ist im Drama »Wilhelm Tell« 
ein Symbol für Ordnung, Konvention, Regeln, die uns zwar unangenehm sein 
mögen, doch dem alltäglichen Leben zugrunde liegen und ein Privatleben und 
ein normales Funktionieren einer Gesellschaft überhaupt erst möglich machen. 
Wir erweisen diesem Hut zum Beispiel durch Steuerzahlen unsere Reverenz. 
Der Held des Stücks verstösst gegen das Gesetz, aber offenbar ganz unabsicht-
lich, er wird sich seiner Verfehlung erst bewusst, als ihn der Vogt Gessler darauf 
aufmerksam macht.

Tell zu Gessler:

Verzeiht mir, lieber Herr ! Aus Unbedacht,
Nicht aus Verachtung Eurer ist’s geschehn,
Wär ich besonnen, hieß ich nicht der Tell,
Ich bitt um Gnad, es soll nicht mehr begegnen.

Der Schweizer Nationalheld rechtfertigt sich damit, dass sein Name auf Schwy-
zerdütsch »Einfältiger, Tor« bedeutet. Er ist bereit, für seine, wenn auch unbe-
wusste Gesetzverletzung die Strafe auf sich zu nehmen, das heisst, freiwillig für 
die Erhaltung der Ordnung die Bestrafung anzunehmen. Seine Bereitschaft, auf 
den eigenen Sohn zu schiessen, ist sein freier Entscheid für die Konvention, die 
Bereitschaft, existierende Regeln zu respektieren. Aus dem unsicheren und ge-
fährlichen Raum des versehentlichen Vertragsbruchs möchte er über den Weg 
der Busse wieder in den Rahmen des Gesetzes zurückkehren. Freiheit wird hier 
verstanden als ein bewusstes Sich-Fügen oder Einfügen in Regeln. In diesem 
Sinn ist Tell, der gehorsam den Befehl ausführt, auf sein eigenes Kind zu schie-
ßen, wahrlich ein Freiheitsheld.

Das Thema des Vaters, der die Hand gegen seinen Sohn erhebt, kommt in 
der Weltkultur bereits vor: Abraham und Isaak. Doch dort ist es Gottes Wort, 
das den Vater führt, hier ist es das eines Beamten.

Die Kehrseite der Medaille, diese Unterordnung unter die Ordnung, be
deutet ein Gefangensein, was Dürrenmatt zu seiner tiefgründigen Metapher der 
Schweiz als Gefängnis bewog. »Jeder Gefangene beweist, indem er sein eigener 
Wärter ist, seine Freiheit«, das ist wohl eine der zutreffendsten Definitionen 
von Demokratie, die nur als Resultat von Selbstbeschränkung und Selbst



434 michail schischkin

kontrolle existieren kann. Eine von innen befolgte und nicht von außen auf
oktroyierte Kontrolle.

Der verbohrte und arrogante Befehl Gesslers, Tell solle auf das eigene Kind 
schießen, wäre vielleicht der geeignetste Moment, sich gegen die herrschende 
Ordnung aufzulehnen. (An dieser Stelle würde jeder von uns, der Kinder hat, 
sich widersetzen, wie gesetzeshörig er oder sie auch sein mag.) Aber Tells Ziel ist 
es gerade, die Regeln aufrechtzuerhalten. Den Machthabenden den Gehorsam 
zu verweigern, das Gesetz zu brechen, das ist eine Grenze, die der Held Schillers 
nicht übertreten kann. Gott ist auf seiner Seite, der Pfeil durchbohrt den Apfel, 
die Richtigkeit seiner die Gesetze befolgenden Lebenseinstellung ist erwiesen. 
Er hat seine Schuld gesühnt und ist innerhalb des Rahmens der bestehenden 
Regeln geblieben.

Es ist Gessler, der mit der Konvention bricht. Er hält sein Wort nicht und 
gibt Befehl, den regeltreuen Schweizer erneut gefangen zu nehmen. Der Vogt, 
dessen Wort Gesetz ist, bricht sein eigenes Gesetz. Das Verbrechen gegen die 
Ordnung begeht ein ausländischer Tyrann, dafür soll er bestraft werden. Der 
Mord an Gessler bedeutet die Befreiung von der fremden Herrschaft und 
Wiederherstellung der Regeln und der Ordnung. Aus Schillers Sicht ist das also 
ein gerechter Mord. Dabei bleibt das Verbrechen gegen die Menschlichkeit ein 
moralisches Verbrechen. Tell ist sich dessen bewusst und schwört, seine Waffe 
nicht mehr zu benutzen. Für Schiller ist der ideale Held also Tell ohne seine 
Armbrust, die zum eigentlichen Tell-Symbol wurde.

Die für das Verständnis des Stücks wichtigste Szene aus dem 5. Aufzug blieb 
dem russischen Zuschauer verborgen. Ein anderer Tyrannenmörder, der bei sei-
nem »Kollegen« Zuflucht sucht und auf sein Verständnis hofft, wird von Tell 
entschieden verurteilt und abgewiesen, weil er aus Machtgier ein Vergehen ge-
gen den sozialen Frieden, gegen die bestehende Weltordnung begangen hat.

Schiller hat »Wilhelm Tell« nicht als einen Aufruf zu einem bewaffneten Auf-
stand gegen die soziale Ordnung geschrieben, sondern als Initiationsmythos der 
kommenden Menschheit der Vernunft. Nachdem das Volksbewusstsein die 
Kindheit der Urgewalten durchgemacht hat, betritt es nun das Erwachsenen
alter, den Abschnitt eines reiferen Verständnisses der Notwendigkeit von Kon-
ventionen, der freiwilligen Unterwerfung unter zwar vielleicht unangenehme, 
aber doch existentielle Regeln und Gesetze. Der Mythos feiert die freiwillige 
Unterwerfung unter die Konvention und die Bestrafung ihrer Verneinung.

Das Pathos der Tyrannenbekämpfung richtet sich auf die Befreiung von aus-
ländischen Eroberern. Der soziale Friede innerhalb einer Gesellschaft hingegen 
soll nach Schiller ausschliesslich auf friedliche Weise verwirklicht werden, und 
dies ist nur auf einem hohen moralischen und ethischen Entwicklungsniveau 
ihrer Mitglieder möglich. Schiller entwirft Bilder von solchen idealen Bürgern, 



435schillerrede am 10. november 2024

die erkennen, dass nur die Freiheit aller und die Achtung des Gesetzes die 
Grundlage für ein menschenwürdiges Dasein bilden. Nach der Schreckensherr-
schaft der sozialen Revolution beschwört er wieder dieselben Werte: Freiheit, 
Gleichheit, Brüderlichkeit, sieht jedoch ein, dass er diese gesellschaftlichen Ide-
ale nur auf der Bühne verwirklichen kann. Das Stück endet mit Schillers »Be-
freiung« der Menschheit:

Rudenz: Und frei erklär ich alle meine Knechte.
Indem die Musik von neuem rasch einfällt, fällt der Vorhang.

So wird mit dem Federstrich eines Dichters der soziale Frieden auf Erden ge-
schaffen. Das ist aber die falsche Feder für die Weltenuhr und es gibt keinen 
Vorhang, der fallen könnte.

Deine Zauber binden wieder,
Was der Mode Schwert getheilt;
Bettler werden Fürstenbrüder,
Wo dein sanfter Flügel weilt.

Schon im »Wallenstein« bringt Schiller diesen Gedanken deutlich zum Ausdruck: 
Alle hehren Ideen enden in schmutzigen Machtspielen, bei denen der Gewinn von 
heute nicht den Sieg von morgen garantiert. Der Künstler sieht voraus, wie die 
glorreichen Siege des großen Napoleon, der den Völkern Europas Freiheit bringen 
wollte, enden werden. Die Napoleonischen Kriege brachten Hunderttausenden 
den Tod – wofür? Damit Historiker die Ergebnisse von Schlachten zählen kön-
nen – wie viele wurden getötet, wie viele verwundet, wie viele Kanonen wurden 
erbeutet? Jetzt, zwei Jahrhunderte später, erwies sich die einzige Bedeutung vom 
blutigen Austerlitz als die berühmte Szene in Tolstois Roman, in der der ver-
wundete Prinz Andrei den kleinen Napoleon und den riesigen Himmel sieht.

Das Rätsel der menschlichen Natur: Warum kommt das Böse von Men-
schen, die Gutes tun wollen?

In dem Stück aus der russischen Geschichte »Demetrius«, an dem Schiller 
vor seinem Tod arbeitete und das er nicht vollenden konnte, enthüllt er die 
Mechanismen, wie der Glaube eines Menschen an seine Auserwähltheit, der 
Welt Gutes zu bringen, von den Mächten des Bösen genutzt wird.

Helden der menschlichen Geschichte können glauben, dass sie für das Ge-
rechte kämpfen, aber sie werden immer am Eigennutz, an Selbstsucht, Habgier, 
Intrigen, Neid, Ehrgeiz, Machtgerangel scheitern.

Demetrius denkt, dass er der rechtmäßige Erbe des russischen Throns ist, der 
Sohn von Iwan dem Schrecklichen, Zarewitsch Dmitri, der auf Geheiß vom 
Usurpator Boris Godunow ermordet werden sollte, aber auf wundersame Weise 
gerettet wurde.



436 michail schischkin

Demetrius wird vom Glauben an die Wahrheit seiner Rechte am russischen 
Thron durchdrungen und ist fest davon überzeugt, dass er auserwählt ist, sein 
Land vom Tyrannen zu befreien.

Demetrius. Die schöne Freiheit, die ich [hier gefunden]
Will ich verpflanzen [in mein Vaterland]
Ich will aus Sklaven [freie] Menschen machen,
Ich will nicht herrschen über Sklavenseelen.

Ein Mustertext für alle russischen Regimegegner, die Unterstützung im Westen 
suchen.

In seinem letzten Werk wollte Schiller uns, seinen Lesern, auch nach zwei Jahr-
hunderten vermitteln, dass die Gewissheit, im Besitz der Wahrheit zu sein, immer 
Selbstbetrug ist. Diejenigen, die glauben, in »höherem Auftrag« grosse Taten zu 
tun, werden immer von denjenigen missbraucht, die in eigener Sache handeln.

Der Kampf von Demetrius gegen den russischen Zaren wird nur durch die 
Unterstützung der Kräfte möglich, für die dieser Feldzug kein Befreiungskrieg 
ist, sondern ein Raubüberfall. Demetrius wird zur Geisel der Szlachta, des pol-
nischen Landadels, der gegen Moskau zieht, um seine Gier zu befriedigen.

Schillers Demetrius zieht in seinen »heiligen« Krieg, um das Gesetz wieder-
herzustellen und sein Heimatland vom Despoten zu befreien.

Die verwirrte Bevölkerung weiß nicht, welchem Zaren sie gehorchen soll, die 
Smuta oder Zeit der Wirren beginnt. Schiller lässt Boris Godunow Gift neh-
men, so wird Demetrius’ Weg zum Zarenthron für die Theaterhandlung be-
schleunigt. Der Dramatiker bereitet seinem Helden eine Katastrophe von der 
anderen Seite vor: Ein Zeuge des Todes von Zarewitsch Dmitri erscheint.

Vom legitimen Thronfolger »in höherem Auftrag« wird nun Demetrius zum 
Betrüger, der sich als der ermordete Zarewitsch ausgibt. Sein Selbsterhaltungs-
trieb sagt ihm, was zu tun ist. Er lässt den Zeugen seiner »Nicht-Auserwählt-
heit« töten und wird somit zu einem gemeinen Mörder »in eigener Sache«. De-
metrius und sein polnisches Heer besetzen Moskau, aber er selbst ist nun ein 
unrechtmäßiger Usurpator und sein Ziel ist die Machterhaltung um jeden Preis.

Der Glaube an die eigene Auserwähltheit und an den Besitz der Wahrheit ist 
immer Selbsttäuschung.

Die polnischen »Befreier« beginnen mit Plünderungen und Raubüberfällen 
in der russischen Hauptstadt. Demetrius, der ihre Marionette ist, konnte wäh-
rend seines Feldzugs nicht auf sie verzichten, und er kann sie nicht loswerden, 
nachdem er Zar geworden ist.

Ein Tyrann und Mörder auf dem Thron wurde durch einen noch größeren 
Tyrannen und Mörder ersetzt, umgeben von tobenden, plündernden Auslän-



437schillerrede am 10. november 2024

dern. Die »Befreiung« vom Tyrannen brachte der Bevölkerung noch größeres 
Unheil.

Ich frage mich, ob Schiller das russische Sprichwort kannte: »Man kann 
einem schlechten Zaren nicht den Tod wünschen.« Die Zeitgenossen hassten 
Nikolaus II. als »Würger der Freiheit«, »grausamen Henker«, aber zu Stalins Zei-
ten erinnerte man sich an das zaristische Russland als ein verlorenes Paradies.

Nun, im 21. Jahrhundert, hat die russische Geschichte eine weitere Runde 
hinter sich und ist wieder an demselben Punkt angelangt. Wieder haben wir 
einen Usurpator und Kindermörder auf dem Thron, wieder muss die gebeutelte 
Bevölkerung der Macht huldigen und schweigen. Diese Überlebensstrategie hat 
Puschkin in seinem historischen Drama »Boris Godunow« (der russische Dich-
ter bearbeitete den gleichen historischen Stoff wie Schiller) in der letzten Zeile 
präzise formuliert: »Das Volk schweigt«. Die Diktatur will erneut die Zeit an-
halten und wehrt sich gegen die Zukunft mit einer erprobten Waffe: mit einem 
Krieg. In Putins Russland lief jahraus, jahrein Brainwashing nach dem bewähr-
ten Rezept: Man nehme große Worte und erschaffe Feinde. Der Überfall auf 
die Ukraine wurde auch mit dem Verweis auf das »Volk« und die »Heimat« ge-
heiligt. »Wir schützen unsere russische geistige Zivilisation gegen westliche 
Kriegstreiber, die uns hassen und vernichten wollen, wir retten die Zukunft un-
serer Kultur und unserer Kinder, wir retten Puschkin, wir müssen unsere Frei-
heit verteidigen«.

Wieder werden Ideen zu Hyänen und treiben mit Entsetzen Scherz.
Die Macht ruft die Bevölkerung auf, Opfer zu bringen. Die Kinder der 

Machthabenden gehen dabei nicht an die Front.
Die Opposition stellte sich mit friedlichen Protesten gegen das Regime. Das 

Resultat: Jetzt gibt es keine Opposition mehr im Land. Verhaftet, ermordet, 
vertrieben, zum Schweigen gebracht.

Die Gewalt des Regimes wird unausweichlich zur Entstehung einer anderen, 
radikalen Opposition führen, die bereit ist, zu den Waffen zu greifen. Das Land 
steht am Rande einer neuen russischen Smuta, der neuen Zeit der Wirre.

Nach vierhundert Jahren steht Russland vor gleichen ungelösten Problemen. 
Wie kämpft man gegen den Usurpator? Was ist in diesem Kampf erlaubt und 
was nicht?

Schiller scheint die Antwort zu kennen und legt sie dem polnischen König in 
den Mund:

König. Die besten Waffen wird dir Russland geben,
Dein bester Schirm ist deines Volkes Herz.
Russland wird nur durch Russland überwunden.



438 michail schischkin

Jahrhunderte vergehen, aber Russland wird durch niemanden überwunden, 
auch nicht durch sich selbst.

Ich sehe Franz Schiller, über sein Manuskript gekrümmt, im Schummerlicht 
einer Petroleumlampe sitzen. Ich frage mich, welches Buch über Friedrich Schil-
ler Franz Schiller heute schreiben würde, und überlege, wie ich meine Schiller-
rede 2024 beenden soll.

Vielleicht mit den letzten Worten seiner Ode an die Freude?

Eine heitre Abschiedsstunde !
Süßen Schlaf im Leichentuch!
Brüder – einen sanften Spruch
Aus des Todtenrichters Munde!

Und gerade wurden in den Nachrichten Bilder aus der Ukraine gezeigt. Eine 
russische Rakete schlug nachts in ein Treibstofflager ein. Der Treibstoff ergoss 
sich wie ein brennender Fluss durch eine nahe gelegene Straße mit Holzhäu-
sern. Eine Familie wurde bei lebendigem Leib verbrannt. Zwei junge Eltern und 
ihre drei Kinder. Buben im Alter von 7 und 4 Jahren und ein Mädchen, ein 
zehn Monate alter Säugling. Der Vater und der älteste Sohn wurden im Flur 
gefunden, die Frau und zwei weitere Kinder im Badezimmer. Die Mutter 
wiegte die Kinder in ihren Armen.

Friedrich Schiller konnte nicht ahnen, dass zwei Jahrhunderte nach seinem 
Tod ein brutaler Krieg in Europa toben wird.

Friedrich Schiller konnte aber auch nicht ahnen, dass zwei Jahrhunderte 
nach seinem Tod seine »Ode an die Freude« zur Hymne des vereinten Europas 
werden würde.

Ja, die besten Ideen der Menschheit werden immer missbraucht und ver
gewaltigt, aber keine Diktatur, kein Regime, kein Terror könnte den Grund
gedanken von Freiheit und Menschenwürde eliminieren, endgültig austilgen, 
begraben. Diese Ideen werden mit jeder Generation neu auferstehen und zum 
Kampf für Freiheit und Menschenwürde aufrufen.

Die Feder in der Weltenuhr ist unser Bedürfnis und unser Wille, in Würde 
zu leben.

Von uns, Europäern des 21. Jahrhundes, hängt ab, ob wir diesen Kampf für 
Freiheit und Menschenwürde gewinnen werden und ob Schillers heiteres Ge-
dicht, das uns vereint, auch weiter die Zukunft Europas bestimmen wird.



DEUTSCHE SCHILLERGESELLSCHAFT





ANSCHRIFTEN

Prof. Dr. Roland Berbig, Möllenseestraße 12, 12587 Berlin-Friedrichshagen

Prof. Dr. Nina Birkner, Friedrich-Schiller-Universität Jena, Institut für Germa-
nistische Literaturwissenschaft, Fommannsches Anwesen, Fürstengraben 18, 
07743 Jena

Prof. Dr. Astrid Böger, Universität Hamburg, Fachbereich Sprache, Literatur, 
Medien II, Institut für Anglistik und Amerikanistik, Von-Melle-Park 6, 20146 
Hamburg

Apl. Prof. Dr. Julia Bohnengel, Universität Heidelberg IDF, Plöck 55, 69117 
Heidelberg

Apl. Prof. Dr. Annette Bühler-Dietrich, Universität Stuttgart, Institut für Lite-
raturwissenschaft, Keplerstr. 17, 70174 Stuttgart

Prof. Dr. Arne Klawitter, Waseda University, German Department, Toyama 
1 – 24 – 1, Shinjuku-ku, 162 – 8644 Tokyo, Japan

Gabriel Kombasséré, Friedrich Schlegel Graduiertenschule, Habelschwerdter 
Allee 45, JK 33 /105, 14195 Berlin

Prof. Dr. Charlotte Kurbjuhn, Humboldt-Universität zu Berlin, Institut für 
deutsche Literatur, Dorotheenstr. 24, 10099 Berlin

Dr. Matthias Mansky, Paris Lodron Universität Salzburg. Fachbereich Germa-
nistik, Erzabt-Klotz-Straße 1, 5020 Salzburg

Prof. Nelson Mlambo, Department of Communication and Languages, NUST, 
13 Jackson Kaujeua Street, Private Bag 13388, Windhoek, Namibia

PD Dr. Jeannie Moser, TU Berlin, Fachgebiet Literaturwissenschaft, Straße des 
17. Juni 135, 10623 Berlin

Prof. Dr. Alexander Nebrig, Lehrstuhl für Neuere Deutsche Literaturwissen-
schaft, Institut für Germanistik, Philosophische Fakultät, Heinrich-Heine-Uni-
versität Düsseldorf, Universitätsstraße 1, 40225 Düsseldorf



442 anschriften

Dr. Joanna Nowotny, Schweizerisches Literaturarchiv SLA, Eidgenössisches De-
partement des Innern EDI, Bundesamt für Kultur BAK, Schweizerische Natio-
nalbibliothek NB, Hallwylstrasse 15, CH-3003 Bern

Andreas Platthaus, F. A. Z-Feuilleton, Pariser Str. 1, 60486 Frankfurt am Main

Prof. Dr. Sandra Richter, Deutsches Literaturarchiv Marbach, Postfach 1162, 
71666 Marbach am Neckar

Sylvia Schlettwein, Faculty of Humanities and Education, University of Nami-
bia, Private Bag 13301, 340 Mandume Ndemufayo Ave, Pionierspark, Wind-
hoek, Namibia

Prof. Dr. Monika Schmitz-Emans Ruhr-Universität Bochum, Fakultät für Philo-
logie, Komparatistik, Universitätsstr. 15044780 Bochum

Mikhail Shishkin, Laufenstrasse 154, 4245 Kleinlützel

PD Dr. Andreas Stuhlmann, Universität Hamburg, Institut für Medien und 
Kommunikation, Von-Melle-Park 6, 20146 Hamburg

Dr. Klaus Tezokeng, c/o Private Handelsschule Stendal, Hallstraße 42 – 46, 
39576 Hansestadt Stendal

PhD Lynn L. Wolff, Department of Linguistics, Languages, and Cultures, Mi-
chigan State University, 619 Red Cedar Road, East Lansing, MI 48824-1027, 
USA

Dr. Fidèle Yameogo, Département d’études Germaniques / UFR-LAC, Univer-
sité Joseph Ki-Zerbo, 03BP 7021 Ouagadougou 03

Dr. Yvonne Zimmermann, Universität Stuttgart, Institut für Literaturwissen-
schaft, NDL I, Keplerstr. 17, 70174 Stuttgart

Dr. Gianna Zocco, Principal Investigator des ERC-Starting Grant Projekts 
»Black Narratives of Transcultural Appropriation«, Leibniz-Zentrum für Litera-
tur- und Kulturforschung, Pariser Str. 1, 10719 Berlin



IMPRESSUM

JAHRBUCH DER DEUTSCHEN SCHILLERGESELLSCHAFT  
INTERNATIONALES ORGAN FÜR NEUERE DEUTSCHE LITERATUR

Das Jahrbuch der Deutschen Schillergesellschaft ist ein literaturwissenschaft
liches Periodikum, das vorwiegend Beiträge zur Literatur von der Aufklärung 
bis zur Gegenwart veröffentlicht, die in deutscher Sprache verfasst ist oder 
einen Bezug zu Deutschland aufweist. Diese Fokussierung entspricht den Sam-
melgebieten des Deutschen Literaturarchivs Marbach, das von der Deutschen 
Schillergesellschaft e. V. getragen wird. Arbeiten zu Schiller sind besonders will-
kommen, bilden aber nur einen Teil des Spektrums. Neben den literaturge-
schichtlichen Schwerpunkten gilt ein verstärktes Interesse der Geschichte der 
Germanistik (der sich auch die Marbacher Arbeitsstelle für philologische Wis-
senschaftsforschung widmet). Ab dem Jahrbuch 2020 lädt das Kapitel Die Lite-
ratur und ihre Medien dazu ein, über Träger, Darbietungsweise und Vermitt-
lungsformen von Literatur nachzudenken. Mit dem Jahrbuch 2021 kehrte die 
Tradition der Diskussionen zurück. Gastherausgeber betreuen ein mit den Her-
ausgebern abgestimmtes Thema, wählen die Beiträger hierzu aus und geben ak-
tuellen Forschungsperspektiven eine Plattform. Im Blog des Deutschen Litera-
turarchivs Marbach können die Diskussionen nach Erscheinen des Jahrbuchs 
für weitere Interessierte geöffnet und weitergeführt werden (https://blog.dla-
marbach.de/category/ereignis-und-gespraech/). Darüber hinaus bleibt es ein An-
liegen des Jahrbuchs der Deutschen Schillergesellschaft, wichtige unveröffent-
lichte Texte und Dokumente aus Archiven vorzustellen.

Herausgeber

Prof. Dr. Elisabeth Décultot, Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg, Ger-
manistisches Institut, Ludwig-Wucherer-Straße 2, 06099 Halle (Saale) – Prof. 
Dr. Alexander Honold, Universität Basel, Deutsches Seminar, Nadelberg 4, 
4051 Basel, Schweiz  – Prof. Dr. B. Venkat Mani, University of Wisconsin-
Madison, Institute for German, Nordic, and Slavic+, 858 Van Hise Hall, 
1220 Linden Dr, Madison, WI 53706, USA – Prof. Dr. Steffen Martus, Hum-
boldt-Universität zu Berlin, Institut für deutsche Literatur, Unter den Linden 6, 
10099 Berlin – Prof. Dr. Sandra Richter, Deutsches Literaturarchiv Marbach, 
Schillerhöhe 8 – 10, 71672 Marbach am Neckar.

https://blog.dla-marbach.de/category/ereignis-und-gespraech/
https://blog.dla-marbach.de/category/ereignis-und-gespraech/


444 impressum

Redaktion

Magdalena Schanz, Deutsches Literaturarchiv Marbach, Schillerhöhe 8 – 10, 
71672 Marbach am Neckar / Anschrift für Briefpost Postfach 1162, 71666 Mar-
bach am Neckar / Tel. +49 (0) 7144 848 – 149 / Fax +49 (0) 7144 848 – 191 / 
E-Mail jahrbuch@dla-marbach.de  / Internet https://www.dla-marbach.de/
ueber-uns/traegerverein-dsg/jahrbuch/.

Allgemeine Hinweise

Redaktionsschluss für Jg. 70 /2026: 1. Februar 2026. Das Jahrbuch der Deutschen 
Schillergesellschaft umfasst in der Regel circa 500 bis 550 Seiten und erscheint 
jeweils im Dezember des laufenden Jahres. Es ist zum Preis von €  29,90 
über den Buchhandel zu beziehen; für Mitglieder der Deutschen Schillergesell-
schaft e. V. (Postfach 1162, 71666 Marbach am Neckar) ist – bei entsprechender 
Mitgliedsvariante – der Bezugspreis im Mitgliedsbeitrag enthalten.

Mit dem Jahrgang 2021 erscheint das Jahrbuch der Deutschen Schillergesell-
schaft parallel zur Printausgabe auch im Open Access. Damit wird die Sichtbar-
keit und internationale Reichweite der Beiträge erhöht und eine schnellere und 
nachhaltigere Nutzbarkeit ermöglicht.

Hinweise zu Manuskript-Einsendungen

Alle Beiträge werden von der Redaktion anonymisiert an die Herausgeber wei-
tergegeben; über die Aufnahme in das Jahrbuch entscheiden alle Herausgeber 
gemeinsam. Auszüge aus dem Merkblatt für die Mitarbeiter des Jahrbuchs der 
Deutschen Schillergesellschaft (kann bei der Redaktion angefordert werden): In 
das Jahrbuch werden nur Originalbeiträge aufgenommen, die nicht gleichzeitig 
anderen Organen des In- oder Auslandes angeboten werden. Für unaufgefor-
dert Eingesandtes kann keine Haftung übernommen werden. Der Abdruck von 
Dissertationen oder Teilen von solchen ist grundsätzlich ausgeschlossen. Jeder 
Verfasser erhält 1 Belegexemplar kostenlos.

Das Manuskript ist per E-Mail oder CD (Word-Format) einzureichen. Der 
Umfang des gedruckten Beitrags sollte in der Regel bis zu 25 (maximal 30) Sei-
ten (67.000 bis maximal 81.000 Zeichen) umfassen. Sind Abbildungen ge-
wünscht, sollten die reprofähigen, digitalisierten Vorlagen (300 dpi), die Quellen-
angaben und Bildunterschriften sowie die Abdruckgenehmigungen einschließ-
lich der Genehmigung zur Veröffentlichung im Open Access) bis Ende März 
in der Redaktion vorliegen (eventuell entstehende Kosten für Sonderwünsche 

mailto:jahrbuch%40dla-marbach.de?subject=
https://www.dla-marbach.de/ueber-uns/traegerverein-dsg/jahrbuch/
https://www.dla-marbach.de/ueber-uns/traegerverein-dsg/jahrbuch/


445impressum

und/oder für Rechte gehen zu Lasten des Beiträgers). Änderungen, vor allem bei 
Rechtschreibung, Interpunktion, Literaturangaben, Lesarten oder Abkürzungen, 
behält sich die Redaktion aus Gründen der Einheitlichkeit vor. Geschlechts
spezifische Formulierungen werden begrüßt. 

Open Access

Das Jahrbuch und die Beiträge erscheinen parallel zur Print-Ausgabe unter der 
CC-Lizenz CC BY-NC-ND 4.0 im Open Access. Diese Lizenz erlaubt, dass die 
Beiträge heruntergeladen und in unveränderter Form weiterverbreitet werden 
dürfen. Dabei dürfen sie nur unter der Bedingung weitergegeben werden, dass 
der Urheber genannt wird. Die Beiträge dürfen nicht kommerziell verwendet 
werden. Sie werden mit einem DOI (Digital Object Identifier) versehen und 
sind über die Website des Wallstein Verlags (www.wallstein-verlag.de) abrufbar. 
Zudem werden die Beiträge an Bibliotheken und Open-Access-Verzeichnisse 
distribuiert, sodass sie über die gängigen Repositorien und Verzeichnisse – wie 
zum Beispiel über das DOAB oder OAPEN Library – auffindbar sind und von 
Bibliotheken in ihre elektronischen Kataloge aufgenommen werden können.

Rechtliche Hinweise

Mit Übernahme eines Beitrags zur Veröffentlichung durch die Herausgeber 
erwirbt der Verlag das ausschließliche Verlagsrecht und das alleinige Recht zur 
kommerziellen Vervielfältigung in gedruckter Form sowie das entsprechend der 
CC-Lizenz CC BY-NC-ND 4.0 nicht-ausschließliche Recht zur Vervielfältigung 
und Verbreitung in digitaler Form im Open Access.

Internet

Aktuelle Informationen zur Deutschen Schillergesellschaft, zum Schiller-Natio-
nalmuseum, zum Literaturmuseum der Moderne und zum Deutschen Literatur
archiv sind zu finden unter der Adresse https://www.dla-marbach.de/.

http://www.wallstein-verlag.de
https://www.dla-marbach.de/

	Umschlag
	Titel
	Impressum
	Inhalt
	Aufsätze
	Arne Klawitter: »… so gut, als Lenz und Göthe«. Abraham Kutters »Der Büchsenmacher« (1775) im Schnittfeld von Wissen, Begehren und Macht
	Julia Bohnengel: Der Bräutigam als Puppe: Zu einer frühen Theaterrede August von Kotzebues (1778)
	Nina Birkner: »die Gesetze der Welt sind Würfelspiel worden« – Narzisstische Modi der Konfliktverarbeitung in Schillers »Die Räuber«
	Alexander Nebrig: Goethes Kritik der Redeszene und das Ende der Bühne in »Wilhelm Meisters Lehrjahre«
	Matthias Mansky: Der »Eigenthümlichkeit dieses großen Meisterwerks« verpflichtet, »dem Auge wohlgefällig«. Karl Franz Grüners Bearbeitung von Schillers »Wilhelm Tell«
	Joanna Nowotny: »Ich ›musste‹ an die Öffentlichkeit appellieren.« Polemik und Philologie am Beispiel Jonas Fränkels und der Debatte rund um Carl Spittelers Nachlass
	Roland Berbig: Hinübergehen in die Ostzone. Ingeborg Bachmann und die DDR
	Yvonne Zimmermann: Autosoziobiographie – Zu den Grenzen eines Gattungsbegriffs
	Charlotte Kurbjuhn: Zur Auftragsliteratur in der Gegenwart
	Jeannie Moser: Bildpolitik | Bündnis | Blickregime. Weibliche Macht in Rourkes »Mary Queen of Scots« und Schillers »Maria Stuart«

	Die Literatur und ihre Medien. »Fürs Archiv oder auch nicht…«? Comics und Literatur(archive)
	Anna Kinder: »Fürs Archiv oder auch nicht…?« Comics und Literatur(archive)
	Andreas Platthaus: Was Comics im Literaturarchiv zu suchen haben
	Astrid Böger: Wortlose Graphic Novels
	Monika Schmitz-Emans: Literarisches in grafischen Inszenierungen: Zu Nicolas Mahlers Literaturcomics
	Lynn L. Wolff: Drawing on and Drawing out Holocaust Testimony
	Andreas Stuhlmann: Vorüberlegungen zu einer integrativen Sammlungsstrategie des DLA für Comics und Graphic Novels

	Auseinandersetzungen mit dem deutschen Kolonialismus in den zeitgenössischen Literaturen Afrikas
	Annette Bühler-Dietrich/Sylvia Schlettwein: Auseinandersetzungen mit dem deutschen Kolonialismus in den zeitgenössischen Literaturen Afrikas
	Klaus Tezokeng: »Unsere Generation ist aufgerufen, ihm das Licht der Zivilisation zu bringen.« Überlegungen zur deutsch-kamerunischen Kolonialgeschichte am Beispiel von »Kamerun oder der Belltownaufruhr« (2014) und »der Junge aus Duala« (1973)
	Fidèle Yameogo: Ironische (Selbst-)Betrachtungsweisen: Frankreich, Deutschland und die Menschen von Soba in Ahmadou Kouroumas »Monnè, outrages et défis«
	Gabriel Kombasséré: Die Auseinandersetzung mit dem deutschen Kolonialismus in der Literatur in Togo: Erinnern und Vergessen einer performativen Geschichte
	Gianna Zocco: Afropäische Auseinandersetzungen mit dem deutschen Kolonialismus: Die deutsch-kamerunische Erfahrung aus der Perspektive von Mirrianne Mahn und Dualla Misipo
	Nelson Mlambo: Skinning the skunk: Reflecting Race, Dystopia, and Germany-Namibia Entanglements in Uazuvarua Ewald Katjivena’s »Mama Penee: Transcending the Genocide« Schlettwein’s »At the Tropic of Jackal«
	Sandra Richter: Friedrich Schiller in Zanzibar. Abdulrazak Gurnah's »Afterlives«

	Marbacher Vorträge
	Michail Schischkin: Schillerrede am 10. November 2024. Die Feder in der Weltenuhr. Versuch über den russischen Schiller

	Deutsche Schillergesellschaft
	Anschriften
	Impressum




