
GIANNA ZOCCO

AFROPÄISCHE AUSEINANDERSETZUNGEN  
MIT DEM DEUTSCHEN KOLONIALISMUS:  

DIE DEUTSCH-KAMERUNISCHE ERFAHRUNG  
AUS DER PERSPEKTIVE VON MIRRIANNE MAHN  

UND DUALLA MISIPO1

Obwohl sie ein Altersunterschied von 88 Jahren trennt, haben Mirrianne Mahn 
(*1989) und Dualla Misipo (1901 – 1973) einiges gemeinsam. Erstens in biografi-
scher Hinsicht: Sie sind beide in Kamerun geboren – Mahn in der Zeit der Un-
abhängigkeit; Misipo, als Kamerun noch deutsche Kolonie war. Einen großen 
Teil ihrer Kindheit und Jugend haben beide dennoch in Deutschland verbracht 
– und zwar in der hessischen Provinz. Mahn wuchs im Hunsrück auf und lebt 
heute in Frankfurt am Main; Misipo kam 1913 nach seiner Schulzeit in der Kai-
serlichen Regierungsschule von Duala zunächst in die Kleinstadt Herborn, ging 
dort zur Schule und lebte bei weißen deutschen Pflegeeltern. Anfang der 1920er 
Jahre zog er wie Mahn nach Frankfurt und lebte dort bis 1937, als er mit seiner 
weißen deutschen Frau und seinem Sohn vor den Nationalsozialisten nach Paris 
floh.

Zweitens betreffen die Parallelen aber auch die schriftstellerische Tätigkeit 
der beiden. Mahns 2024 erschienener Roman Issa und Misipos erstmals 1973 
veröffentlichter, aber teilweise schon in den 1920er und 30er Jahren geschriebe-
ner Roman Der Junge aus Duala gehören zu den wenigen Texten, in denen aus 
Schwarzer Perspektive und in deutscher Sprache u. a. vom deutschen Kolonia-
lismus in Kamerun erzählt wird.2 Zum einen sind es sich daraus ergebende 

1	 Dieser Artikel ist im Rahmen eines Projekts entstanden, das von der Europäischen 
Union gefördert wird (ERC-STG, AFROPEA, Grant agreement no. 101075842). Die ge-
äußerten Ansichten und Meinungen sind jedoch ausschließlich die der Autorin und 
spiegeln nicht unbedingt die der Europäischen Union oder der ERCEA wider. Weder 
die Europäische Union noch die ERCEA können hierfür haftbar gemacht werden.

2	 Der Junge aus Duala wurde erstmals 1973 beim Verlag Kraus Reprint in der von Jan-
heinz Jahn herausgegebenen Reihe »The Black Experience« publiziert – und zwar in 
Form eines mit Schreibmaschine geschriebenen und mit Korrekturen versehenen Typo-
skripts. 2022 erschien eine von Jürg Schneider herausgegebene Neuausgabe beim Rüdi-
ger Köppe Verlag, die im Moment aber leider schon wieder vergriffen ist. Einige Infor-

© 2026 Gianna Zocco, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83536069-021 | CC BY-NC-ND 4.0

https://doi.org/10.46500/83536069-021


398 gianna zocco

Themen und Motive, die die beiden Romane gemeinsam haben. Dazu zählen 
beispielsweise der deutsche Eisenbahnbau in Kamerun, das koloniale Bildungs-
system, sexuelle Gewalt durch weiße Europäer, Zwangsenteignungen und ko
loniale Beutezüge sowie die Ermordung von Rudolf Duala Manga Bell. Zum 
anderen verbindet die zwei Werke das, was ich hier tentativ ihre afropäische Per-
spektive auf den deutschen Kolonialismus nennen möchte.

I.

Mit dem ursprünglich in den 1990ern geprägten und insbesondere von Léonora 
Miano und Johny Pitts konzeptionell erweiterten Begriff des Afropäischen wird 
eine Identität und eine Haltung verbunden, die Schwarzsein und Europäisch-
Sein auf eine selbstverständliche Weise zusammendenkt. Im Begriff steckt eine 
»potent gesture to claim to belong to Europe and to valorize the African ele-
ments of one’s culture at the same time.«3 Entsprechend schreibt der Schwarze 
Brite Pitts über das ›Kofferwort‹ des Afropäischen, dass es ihn dazu angeregt 
habe, »mich selbst als komplett und ohne Bindestrich«4 zu begreifen. Ähnlich 
betont die zeitweise in Frankreich lebende Kamerunerin Miano, die nicht sich 
selbst, sondern nur in Europa aufgewachsene (und zumeist geborene) Personen 
mit subsaharischen Wurzeln als Afropäer:innen versteht, dass der Begriff es 
Schwarzen Europäer:innen ermögliche, sich dem Zwang zu verweigern,

[…] zwischen ihren subsaharischen bzw. karibischen und ihren europäischen 
Anteilen wählen zu müssen. Sie wollen beide Anteile in sich tragen, sie 
in  Ehren halten, sich zwischen ihnen hin- und hertreiben lassen, sie ver
mischen, ohne sie zu hierarchisieren. Sie fühlen sich in diesem Dazwischen 

mationen zu den Umständen der Publikation des Buches sind in Schneiders Einfüh-
rung zu finden. In der Zeitschrift literatur für leser:innen erscheint demnächst ein von 
Sandra Folie und mir herausgegebenes Themenheft zum Jungen aus Duala. In unserer 
Einleitung stellen wir den aktuellen Stand unserer Forschungen zu den Publikations-
umständen und zur Erstausgabe des Buches genauer dar. Sandra Folie und Gianna 
Zocco: Der Junge aus Duala zur Einführung: Entstehung, Genre, ästhetische Verfah-
ren, in: literatur für leser:innen (Themenheft: Dualla Misipo: Der Junge aus Duala. 
Literaturwissenschaftliche Perspektiven auf ein frühes Werk der Schwarzen deutschen 
Literatur), 2025 (im Erscheinen).

3	 Susanne Gehrmann, Afropolitanism and Afro/euro/peanism. New Cultural Concepts 
and Identity Politics in the Era of Globalization, in: Ibadan Journal of Humanities, 
26 /2 (2016), S. 177 – 191, hier S. 187.

4	 Johny Pitts, Afropäisch. Eine Reise durch das schwarze Europa. Übersetzt von Helmut 
Dierlamm, Berlin 2020, S. 15.



399

wohl, vollständig, verwirklicht. Was einmal ein trennender Ort war, haben 
sie zu einem Raum der Begegnung gemacht, wo die Welten, die sie aus
machen, einander ohne zu rivalisieren berühren.5

Mir ist nicht bekannt, ob Mahn sich als Afropäerin identifiziert und wie sich 
Misipo zu dem Konzept positioniert hätte.6 Jedoch steht im Zentrum ihrer bei-
der Werke eine Erfahrung, die der Afropäischen nahekommt: die einer erleb-
ten, hybriden Zugehörigkeit zu mehreren Welten im Kontext einer Umgebung, 
die solche Mehrfachzugehörigkeiten für nicht erstrebenswert oder generell un-
möglich hält.

Im Unterschied zu insbesondere Mianos Konzeption, die neben dem Identi-
tätskonzept des Afropäischen auch die Vorstellung eines räumlich gedachten 
Afropeas im Sinne eines (noch) utopischen, zukünftigen Ortes etabliert hat,7 
lässt sich das afropäische Moment bei Mahn und Misipo jedoch insbesondere 
über die Verbindung zwischen Vergangenheit und erzählter Gegenwart greifen. 
Für Miano ist Afropea ein immaterieller, innerer Ort, »wo Traditionen, Erinne-
rungen und Kulturen, deren Verwahrende sie [d. i. die Afropäer:innen] sind, 
gleichwertig ineinander aufgehen« und der den Blick auf »das Europa von mor-
gen, dessen Geschichte in diesem Moment geschrieben wird«,8 richtet. In Issa 
und im Jungen aus Duala wird hingegen in eine Vergangenheit geblickt, die 
sich als afropäischer erweist als üblicherweise angenommen.

In Issa gelingt diese afropäische Perspektive auf die koloniale Vergangenheit 
durch die Anlage des Buchs als Generationenroman, der aus der Sicht von fünf 
Frauen erzählt wird: Issas im Jahr 2006 angesiedelte Erfahrungen werden mit 
den Erzählungen ihrer Mutter, Großmutter, Urgroßmutter und Ururgroßmut-
ter verbunden. Zwar nicht über fünf Generationen, jedoch ebenfalls über eine 
Rahmenhandlung konzipiert ist auch der Junge aus Duala. In der fiktiven Ge-
genwart der 1920er Jahre hat der Protagonist Ekwe Njembele bei einem Wett-
rennen soeben einen neuen Rekord aufgestellt und sitzt nun gemeinsam mit 

5	 Léonora Miano, Eine Grenze bewohnen – Erinnerung dekolonisieren. Übersetzt von 
Lisa Wegener, Hiddensee 2020, S. 41 – 42.

6	 In einem Interview hat Mahn betont, dass sie sich als »durch und durch deutsch« ver-
stehe. Siehe Shirin Sojitrawalla, »Ich sehe mich auch als Täterin«, 23. 3. 2024, https://taz.
de/Mirrianne-Mahn-ueber-Aktivismus/!5997482/ (19. 3. 2025). Misipo spricht in seinen 
journalistischen Publikationen von sich selbst meist als »Afrikaner«, hat in einem 
frühen Zeitungsartikel aber auch bereits die hybride Identitätsbezeichnung »Deutsch-
Kameruner« geprägt. Siehe Dualla Misipo, Die Deutsch-Kameruner, in: Südwestdeut-
sche Rundfunkzeitung, 7. Jg., Nr. 49 (6. Dez. 1931), S. 6.

7	 Susanne Gehrmann, Afropolitanism and Afro/euro/peanism, S. 184.
8	 Miano, Eine Grenze bewohnen, S. 44.

afr0päische auseinandersetzung mit dem dt. kolonialismus

https://taz.de/Mirrianne-Mahn-ueber-Aktivismus/!5997482/
https://taz.de/Mirrianne-Mahn-ueber-Aktivismus/!5997482/


400 gianna zocco

einem Sportredakteur im Klubhaus einer hessischen Stadt. Der Redakteur 
möchte erfahren, warum Ekwe so ein guter Läufer ist, »aber noch mehr inter
essiert mich ihre Heimat und wie, mit welchen Plänen, sie unser altes Vaterland 
beehren wollen !«9 In dieser fiktiven Erzählkonstellation erzählt Ekwe nun von 
seinem Leben: von seiner Zeit in der Kaiserlichen Regierungsschule von Duala, 
von der Überfahrt auf der Eleonore Woermann und von seinem Leben in der 
hessischen Kleinstadt – einem Ort, den er zwar seine »zweite Heimat«10 nennt, 
an dem er jedoch auch Rassismuserfahrungen macht, die jenen von Issa im 
Hunsrück trotz der zeitlichen Distanz frappierend ähneln.

II.

Mir scheint, dass die Rahmenhandlung und das achronologische Erzählen bei 
Misipo, wie auch die Anlage als Generationenroman bei Mahn für ein spezi-
fisch afropäisches Erzählen vom deutschen Kolonialismus zentral sind. Denn 
diese literarischen Strukturen ermöglichen es, Vorformen einer afropäischen 
Identität bereits in der kolonialen Vergangenheit um 1900 zu verorten – und 
deren Nachwirkungen bis in die jeweilige erzählte Gegenwart (und darüber hin-
aus) über Verflechtungen der Zeitebenen sichtbar zu machen.

Betrachten wir aus dieser Perspektive zunächst Issa. In den ersten beiden 
Kapiteln begegnen wir zwei schwangeren Frauen: der Hauptfigur Issa Brink-
möller, die ungewollt von ihrem weißen, deutschen Freund schwanger ist; und 
ihrer erst elfjährigen Ururgroßmutter Enanga, die im Jahr 1903 im Haus der 
Deutschen arbeitet und dort von dem Deutschen »Sah Wilhelm« vergewaltigt 
und geschwängert wird. Das Kind, das sie gebiert, ist Issas Urgroßmutter Mari-
joh, »ein halb deutsches Kind«,11 dessen hellere Haut und grüne Augen sie oft 
zur Außenseiterin machen. Für Enangas Vater Keke ist die Schande über Mari-
johs Geburt sogar so groß, dass er seine Tochter und ihr Baby aus dem Dorf 
jagt: »Keke war davon überzeugt, dass das Blut seiner Ahnen durch das Blut der 
Weißen beschmutzt war und nur gereinigt werden könne, wenn er Enanga wie 
ein verfaulendes Bein behandelte und abschnitt.«12

	 9	 Dualla Misipo, Der Junge aus Duala. Ein Regierungsschüler erzählt, hg. von Jürg 
Schneider, Köln 2022, S. 49.

10	 Ebd., S. 47.
11	 Mirrianne Mahn, Issa, Hamburg 2024, S. 79.
12	 Ebd., S. 74.



401

Wie sich in diesem Zitat andeutet, verortet Issa ein verhängnisvoll-biologisti-
sches Denken in Konzepten von Blutreinheit in zwei Welten: in der der Koloni-
satoren, die aus dieser rassistischen Ideologie die Vorstellung ihrer Überlegen-
heit ableiten und darüber den Kolonialismus rechtfertigen; aber auch in der pa-
triarchalen Kultur der Bakweri, der sich Enanga und ihre Nachfahrinnen durch 
Mut und weibliche Solidarität widersetzen.

Zeigt sich schon in den gewaltvollen Umständen ihrer Zeugung, dass sie 
deutsche und kamerunische Wurzeln in sich trägt, so setzt sich dieses doppelte 
Erbe durch Marijohs Bildungserfahrungen im kolonisierten Kamerun fort. 
Marijoh besucht die deutsche Missionsschule und lernt dort fließend Deutsch 
und etwas Latein, außerdem wird sie eine ausgezeichnete Schachspielerin. Als 
»hervorragende Schülerin«13 träumt sie davon, Lehrerin zu werden – um damit 
etwas anzuregen, was sich auf Mahns eigene wie auch auf Misipos schriftstelle
rische Motivation übertragen lassen dürfte:

»Ich will den Mädchen und Jungen in Buea lesen und schreiben beibringen. 
Damit sie ihre eigenen Geschichten schreiben können. Geschichten über 
uns. Über unser Leben hier. Damit sie nicht nur Geschichten über Dinge le-
sen müssen, die sie nie kennen werden.«14

Die Perspektive, die sich aus dieser mit der Missionsschule verbundenen, positi-
ven Erfahrung ergibt, ist keine, die den Kolonialismus verharmlost: dazu wird 
viel zu ungeschönt von kolonialer Gewalt und Ausbeutung, wie auch vom Ein-
satz des Rohrstocks gegen die Schüler:innen berichtet. Es ist jedoch eine Per
spektive, die deutlich zeigt, dass die Kontinuitäten zwischen kolonialer Situa-
tion und der erzählten Gegenwart von 2006 auf zwei Ebenen liegen. Sie be
treffen einerseits das rassistische und patriarchale Denken, das Enanga und 
Marijoh um 1900 am Kamerunberg und Issa um 2000 in Hessen begegnet, aber 
ebenso eine Erfahrung von kultureller Hybridität und afrikanisch-europäischer 
Identität, die Figuren wie Marijoh und Issa Dinge aus beiden Welten – etwa 
Schachspielen und das Zubereiten von Fufu – wertschätzen lässt. Sinnbildlich 
kommt diese Hybridität im Roman in einem Trostlied in der Bakweri-Sprache 
zum Ausdruck, das von einer Generation an die nächste weitergegeben wird. Es 
ist ein Lied, das nicht nur jeder der fünf Frauen als Kind vorgesungen wird und 
das sie als Erwachsene selbst singen, sondern das auch Issas weißer, deutscher 
Stiefvater Jürgen übernimmt, als er die kleine Issa trösten will :

13	 Ebd., S. 125.
14	 Ebd., S. 214 – 215.

afr0päische auseinandersetzung mit dem dt. kolonialismus



402 gianna zocco

»Issa yami yoh, Issa yami yoh, dongegee, Issa yami yoh.« Seine Aussprache 
war eckig und klang fremd, aber Issa beruhigte sich bei der vertrauten Melo-
die. Jürgen sang eine ganze Weile weiter, und Ayudele starrte diesen Mann 
an, der ihrem Kind eine bessere Mutter war als sie selbst.15

III.

Auch im Jungen aus Duala ist das Thema des sowohl kamerunisch als auch 
deutsch Seins zentral. Wie bei Issa gilt auch hier, dass dieses Thema über zwei 
Dimensionen erzählt wird: einerseits (hauptsächlich) als kulturelle Hybridität, 
andererseits (andeutungsweise) über mixed-race Personen mit kamerunischen 
und deutschen Wurzeln. In den Kapiteln, die im kolonialen Kamerun spielen, 
steht der kulturelle Aspekt im Vordergrund.16 Erzähltechnisch wird Hybridität 
hier mit Misipos fragmentarischer Erzählweise verbunden, durch die zwei 
Lebenswelten nebeneinandergestellt werden: eine europäisierte und eine tradi
tionelle. Letztere ist vor allem mit Ekwes Großmutter verbunden, die ihrem 
Enkelsohn kamerunische Märchen und Legenden erzählt. Allein schon durch 
den Raum, den diese Erzählungen im Roman einnehmen, werden sie als über-
aus bedeutsam für Ekwes Identität dargestellt – und dienen darüber hinaus dem 
Unterlaufen des Stereotyps eines geschichts- und kulturlosen präkolonialen 
Afrikas.

Die europäisierte Lebenswelt ist hingegen mit dem kolonialen Bildungs
system und dem Lebensstil von Ekwes Eltern verbunden. Anders als in Issa ist 
das Setting hier ein urbanes und elitäres. Ekwe ist Schüler der Kaiserlichen Re-
gierungsschule von Duala und besucht damit eine Schulform, in der der Unter-
richt anders als in den Missionsschulen ausschließlich auf Deutsch stattfand 
und die hauptsächlich den Söhnen von mächtigen und wohlhabenden Familien 
vorbehalten war.17 Zusätzlich markiert der europäische Lebensstil seiner Eltern, 
der u. a. europäische Kleidung, christliche Gottesdienste und Gesellschafts-
abende umfasst, Ekwe als Angehörigen einer kamerunischen Oberschicht, die 

15	 Ebd., S. 282 – 283.
16	 Die einzige Ausnahme stellt eine nur knapp erwähnte Vergewaltigung eines kameru-

nischen Mädchens durch deutsche Matrosen dar, durch die die Zeugung von mixed-
race Personen zumindest angedeutet wird. Vgl. Dualla Misipo, Der Junge aus Duala, 
S. 91.

17	 Vgl. Suy Lan Hopman, Fiona Siegenthaler und Museum am Rothenbaum, Hey! 
Kennst Du Rudolf Duala Manga Bell? Hamburg 2021, S. 91.



403

ihre Söhne nach Abschluss der Regierungsschule oft zur weiteren Ausbildung 
nach Deutschland schickte.

In Misipos Schilderung des kolonialen Bildungssystems kommt Kritik am 
Kolonialismus mit einer Wertschätzung deutscher Kultur zusammen. Einerseits 
bringt der Roman durch Zitate u. a. aus Goethes Iphigenie und Schillers Lied 
von der Glocke seine Wertschätzung des deutschen Bildungskanons zum Aus-
druck. Andererseits spart Misipo nicht mit Kritik an den Vertretern der Kolo
nialmacht. Es wird u. a. beschrieben, wie regelmäßig die deutschen Lehrer 
Rohrstock und Nilpferdpeitsche gegen ihre Schüler einsetzen und wie ver-
schwenderisch der Lebensstil der Kolonialbeamten ist. Neben expliziter Kritik 
setzt Misipo hier Ironie als Stilmittel ein und arbeitet mit scharfen Kontrasten. 
Während die Schüler der Regierungsschule nach ihrem Wissen über mitteleuro-
päische Jahreszeiten und Germanenstämme befragt werden und den Rohrstock 
fürchten, wenn sie die Konjugation von »tun« nicht beherrschen, können ihre 
Lehrer kein einziges Wort Duala.

Ähnlich wie bei Issas Urgroßmutter Marijoh kommt in der Perspektive des 
wohl ungefähr gleichaltrigen Ekwe also einiges zusammen: Er erlebt den deut-
schen Kolonialismus als gewaltvoll und die ihn begleitende Ideologie als in sich 
widersprüchlich, erfährt aber gleichzeitig, dass Elemente aus beiden Welten 
seine Identität prägen. Ist seine Perspektive schon im kolonialen Kamerun 
ansatzweise afropäisch, so vertieft sich diese Hybridität, aber auch das Leiden 
an deren gesellschaftlicher Ablehnung, nach der Migration nach Deutschland. 
Das letzte Kapitel handelt von Misipos Verlobung mit der weißen deutschen 
Marianne – in der rassistischen Umgebung der sich abzeichnenden »Schwarze 
Schmach«-Kampagne, die sich gegen den Einsatz französischer Kolonialtruppen 
während der alliierten Rheinlandbesetzung richtete. Obwohl das Buch mit der 
Verlobung endet und die Möglichkeit von afrikanisch-europäischen Kindern 
nur angedeutet wird, kommt in den abschließenden, essayistischen Passagen 
eine zukunftsbezogene, gewissermaßen afropäische Vision zum Ausdruck. In 
seiner bevorstehenden Ehe sieht Ekwe eine Möglichkeit, »die tiefe Kluft, die 
zwischen den beiden Kontinenten klafft, zu überbrücken [zu] helfen,« da nur 
»auf einer menschlichen Ebene Afrika Europa nähergebracht werden kann.«18 
Die Konsequenz, die daraus gezogen wird, liest sich in ihrem Hinweis auf 
die Konstruiertheit rassistischer Denkweisen sehr modern: »Die Ehen zwischen 
andersgearteten Menschen aber bringen keine zusätzlichen Probleme mit sich, 

18	 Dualla Misipo, Der Junge aus Duala, S. 179.

afr0päische auseinandersetzung mit dem dt. kolonialismus



404 gianna zocco

wie es interpretiert wird. Die europäisch rassistisch eingestellte Mentalität 
schafft diese Probleme selbst.«19

Neben dieser Gemeinsamkeit sei aber auch darauf hingewiesen, dass beide 
Romane in anderer Hinsicht einiges trennt. Während Mahn eine explizit femi-
nistische, frauenzentrierte Perspektive auf den Kolonialismus wirft und damit 
auch die Auswirkungen patriarchaler Denkmuster in unterschiedlichen Kon
texten beleuchtet, wirkt Misipos Sicht auf Frauen eher konservativ-essentialis-
tisch. Er beschreibt ›die Frau‹ stereotypisierend als »immer ein bejahendes 
Wesen«20 und steht in dieser Hinsicht in Kontrast zu Mahn, die in vielen Re-
zensionen gerade für die Komplexität und Vielschichtigkeit ihrer weiblichen 
Figuren gelobt wird. Wie sich in den letzten Zitaten jedoch noch einmal zeigt, 
verbindet Issa und den Jungen aus Duala eine Perspektive, die die Gleichzeitig-
keit und Gleichwertigkeit afrikanischer und europäischer Elemente nicht nur 
betont, sondern die insbesondere die erlebte Realität einer solchen Hybridität 
schon zu Zeiten des deutschen Kolonialismus und trotz des gewaltvollen kolo-
nialen Systems herausarbeitet.

19	 Ebd., S. 184.
20	 Ebd.


