
KLAUS TEZOKENG

»UNSERE GENERATION IST AUFGERUFEN,  
IHM DAS LICHT DER ZIVILISATION ZU BRINGEN.«  

ÜBERLEGUNGEN ZUR DEUTSCH-KAMERUNISCHEN  
KOLONIALGESCHICHTE AM BEISPIEL VON  

»KAMERUN ODER DER BELLTOWNAUFRUHR« (2014)  
UND »DER JUNGE AUS DUALA« (1973)

Vorbemerkungen

»Die deutsche Kolonialgeschichte ist noch nicht zu Ende«,1 sie ist Gegenstand 
interdisziplinärer Abhandlungen und gerät verstärkt in den Mittelpunkt des 
öffentlichen Interesses, etwa bezüglich der Rückgabe von kolonialem Raubgut 
sowie angesichts der Ansprüche auf »Wiedergutmachung für die verheerenden 
Folgen des Sklavenhandels und der kolonialen Plünderung«2 und auf Entschä-
digung für den Völkermord an den Herero und Nama im damaligen Deutsch-
Südwestafrika.3 Auch in der (Erzähl-)Literatur erhält das Thema erneut Auf-
merksamkeit, wobei festzustellen ist, dass neben den üblichen westlichen Dis-
kursen auch Stimmen von ehemals Kolonisierten, die Schlaglichter auf die Viel-
fältigkeit von Kolonialerfahrungen werfen, zunehmend Beachtung finden.

Der vorliegende Beitrag, der die deutsch-kamerunische Kolonialgeschichte 
fokussiert, ist in dieser Konstellation angesiedelt. Die Romane Kamerun oder 
der Belltownaufruhr (2014) von Josef Fischer und Der Schüler aus Duala (1973) 
von Dualla Misipo gelten als Fallstudien, um literarische Verarbeitungsmodi 
des Kolonialerlebnisses auszuloten. Sie bilden jeweils eine andere Perspektive ab 
und geraten trotzdem in ein dialogisches Verhältnis, was ich in diesem Beitrag 
auf der Diskursebene erschließe. Ich gehe von der Literatur als Umschlagplatz 
diskursiver Artikulationen aus, um eine Verschiebung tradierter Festlegungen 
bzw. Neuperspektivierungen von rassistisch-stereotypen Bildern des kolonialen 
Subalternsubjekts aufzuzeigen.

1	 Winfried Speitkamp, Deutsche Kolonialgeschichte, Stuttgart 2005, S. 9.
2	 Bartholomäus Grill, Wir Herrenmenschen. Unser rassistisches Erbe: Eine Reise in die 

deutsche Kolonialgeschichte, München 2019, S. 271.
3	 Vgl. Winfried Speitkamp, Deutsche Kolonialgeschichte, S. 9.

© 2026 Klaus Tezokeng, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83536069-018 | CC BY-NC-ND 4.0

https://doi.org/10.46500/83536069-018


378 klaus tezokeng

Kamerun oder der Belltownaufruhr als Matrix kolonialer Diskurse

Fischers Roman erzählt die Geschichte des Bremer Kaufmanns Roland Terbo-
ven, der 1893 ins deutsche Schutzgebiet Kamerun einreist und sich in eine ein-
heimische verwitwete Fürstentochter namens Solombe’ verliebt. Dabei wird die 
deutsche Kolonialzeit in Kamerun als Kulisse verwendet, um die Grausam
keiten des damaligen Kolonialregimes kritisch zu reflektieren. Die Geschichte, 
in der Fakt und Fiktion eng miteinander verzahnt sind, wird »fast aus der Sicht 
eines ›weißen Mannes‹ erzählt«.4

Die dichotome Gegenüberstellung von Eigenem und Anderem prägt den 
Text in besonderem Maße. Die Kopräsenz deutscher Schutztruppen und Han-
delsunternehmen spiegelt dabei die Expansions- und Selbstbehauptungsbestre-
bungen Deutschlands im Kontext der »globalen Konkurrenz der Nationen«5 
wider. Bereits zu Beginn wird ein asymmetrisches Machtverhältnis offengelegt, 
das sich als kennzeichnend für das gesamte Werk erweist und die Grundlage für 
die Unterwerfung der einheimischen Bevölkerung bildet: »Afrika ! Der Konti-
nent unserer Bestimmung! […] Der dunkle Kontinent, so nennt man ihn auch. 
Und unsere Generation ist aufgerufen, ihm das Licht der Zivilisation zu brin-
gen. Ist das nicht großartig?«,6 so eine Romanfigur an Roland gewandt. Diese 
Worte haben eine pejorative Konnotation und kontrastieren – wie Frantz Fa-
non formuliert – »das Schwarze als Symbol der Finsternis, der abyssischen Tie-
fen, und das Weiße als Verkörperung der Zivilisation und des feenhaften para-
diesischen Lichts.«7 Ferner wird dieser Dualismus in das stereotype Argument 
eingebettet, Schwarze seien nicht nur faul und bildungsunfähig, sondern auch 
durch Gedankenlosigkeit und Pflichtvergessenheit charakterisiert8 und somit 
»fernab jeglicher Zivilisation«9 zu verorten. Es gehe der Kolonialherrschaft 
bzw. den »Besten deutschen Blutes«10 dementsprechend darum, den Afrikanern 
»wenigstens etwas Anstand und Sitte beizubringen«11 und sie somit auf eine 
»höhere Kulturstufe«12 zu heben. Dieser Diskurs wird in perfekter Analogie zu 

	 4	 Josef Fischer, Kamerun oder der Belltownaufruhr (im Folgenden zitiert: KB), Bors-
dorf 2014, S. 199.

	 5	 Winfried Speitkamp, Deutsche Kolonialgeschichte, S. 17.
	 6	 KB, S. 12.
	 7	 Frantz Fanon, Peau noire masques blancs, Paris 1952, S. 163.
	 8	 KB, S. 26; 31 f.; 66.
	 9	 KB, S. 94.
10	 KB, S. 90.
11	 Ebd.
12	 Bartholomäus Grill, Wir Herrenmenschen. Unser rassistisches Erbe: Eine Reise in die 

deutsche Kolonialgeschichte, S. 261.



379zur deutsch-kamerunischen kolonialgeschichte

ethnologischen und sozialdarwinistischen Positionen des 19. Jahrhunderts ent-
faltet, welche Schwarze als »chronisch unerwachsene Menschen«13 auf der »tiefs-
ten Stufe der Minderwertigkeit, auf der Stufe des Untermenschlichen«14 abge-
stempelt und dadurch Fundamente für die Unterwerfung anderer Völker und 
die Eroberung überseeischer Territorien gelegt haben. Folglich wird der Koloni-
alismus im Text als gerechtfertigte Maßnahme, sogar als eine zu erfüllende »hei-
lige Mission am deutschen Volk, an Kaiser und Vaterland«15 dargestellt.

Diese Machtasymmetrie und die damit verbundene subalterne Subjektkon
figuration kulminiert im Roman in der Affäre zwischen Solombe’ und Roland, 
wobei erstere als Objekt männlich-kolonialen Begehrens semantisiert wird. Ro-
land bewundert etwa die »schlanke Gestalt und das stolz erhobene Haupt«16 der 
Fürstentochter, und vergleicht sie mit anderen Einheimischen: Ihre »Gesichts-
züge [waren] viel feiner als die der meisten […], die er bisher gesehen hatte. Die 
Nase schmal, die Lippen voll, aber nicht wulstig, die Augen groß und aus-
drucksvoll. Das Kraushaar […] betonte die edle Kopfform.«17 So wird Solombe’ 
auf ihren ›edlen‹ Körper reduziert und anschließend als Verkörperung einer frei-
zügigen bzw. »animalische[n] Sexualität«18 inszeniert. Roland stellt verblüfft fest, 
in Afrika sei keine Spur von Prüderie zu finden, im Gegensatz zu seiner eigenen 
Schicht, dem gehobenen Bürgertum: »Freude am Sex war keineswegs verpönt 
[…]. […] Wenn Solombe’ sich ihm hingab, dann tat sie das ganz ohne Scheu 
und mit erstaunlicher Experimentierfreude.«19 Dieser Topos verfestigt rassisti-
sche Diskurse, denen das Weibliche eine neue Dimension verleiht, denn es hat 
sich in der Kolonialgeschichte vor allem die »angebliche Superpotenz« des schwar-
zen Mannes20 durchgesetzt. Festzuhalten ist jedenfalls, dass solche Fixierungen 
stereotype Bilder des bzw. der ›edlen Wilden‹ verstetigen. Im Fall von Solombe’ 
wird dadurch eine vielschichtige Belastung sichtbar, die von der Hinrichtung 
ihres Mannes über das Fetischisieren durch Roland bis hin zu ihrer Verschlep-
pung in die Sklaverei reicht. Sie fungiert damit als das dem deutschen Kolonia-
lismus in vollem Umfang ausgesetzte subalterne Wesen schlechthin. Dennoch 

13	 Helmut Fritz, Negerköpfe, Mohrenküsse. Der Wilde im Alltag, in: Wir und die Wil-
den. Einblicke in eine kannibalische Beziehung, hg. von Thomas Theye, Hamburg 
1985, S. 132 – 143, hier S. 133.

14	 Bartholomäus Grill, Wir Herrenmenschen. Unser rassistisches Erbe: Eine Reise in die 
deutsche Kolonialgeschichte, S. 260.

15	 KB, S. 12.
16	 KB, S. 83.
17	 KB, S. 83.
18	 KB, S. 128.
19	 KB, S. 86.
20	 Helmut Fritz, Negerköpfe, Mohrenküsse. Der Wilde im Alltag, S. 138.



380 klaus tezokeng

ist der Roman sehr ambivalent, was die Sklaverei anbelangt. Einerseits gehört 
der Kampf dagegen zu den Aufgaben, die sich europäische Kolonialmächte auf 
die Fahne geschrieben hatten. So erbietet sich z. B. die deutsche Schutztruppe, 
»Sklaven gegen eine erhebliche Summe Goldes freizukaufen.«21 Andererseits sol-
len diese in der Residenz des Gouverneurs Zwangsarbeit verrichten bzw. »fast 
ein ganzes Jahr umsonst dienen«.22 Das Schicksal von Solombe’, die »als Hilfs-
kraft für die Schutztruppe zwangsverpflichtet [war]«,23 verdeutlicht die o. g. fa-
cettenreiche Unterwerfung des Kolonialsubjektes ganz besonders.

Trotz der eingangs erwähnten ›weißen‹ Perspektive übt der Roman eine 
scharfe Kritik am deutschen Kolonialismus in Kamerun. Einerseits werden 
Ambivalenzen in kolonialen Denkmustern aufgezeigt, andererseits wird die 
Widerstandsfähigkeit der Einheimischen betont. So legt der Text die Dis
krepanz zwischen dem gepredigten Evangelium und seiner pragmatischen Um-
setzung offen, etwa bezüglich der Annahme, dass »vor Gott alle Menschen 
gleich [seien]«,24 was die Einheimischen nicht erfahren und daher enttäuscht 
hinterfragen. Hinzu kommt die Verblüffung deutscher Romanfiguren über 
die Schönheit kamerunischen Kunsthandwerks.25 Dabei tritt an die Stelle des 
primitiven bzw. unzivilisierten Subjekts nun die Symbolik des pointierten 
Kunstschaffens, was auf der Diskursebene als Gegenplatzierung betrachtet 
werden kann. Letztlich stellt der Roman Einheimische als widerstandsfähige 
Wesen dar, die nicht nur die nachgiebige Politik ihrer Oberhäupter gegenüber 
den Kolonialmächten in Frage stellen, sondern sich auch zusammenschließen, 
um die Durchsetzungsanstrengungen dieser Mächte zu vereiteln. Obwohl der 
deutsche Gouverneur im Romanfinale eine gewaltsame Meuterei einheimischer 
Verbünde nur knapp übersteht, wird er aus seiner Residenz – als physischem 
Machtsymbol – vertrieben; er findet Zuflucht im Königreich Bell. Dabei bietet 
eine abwechselnd auktoriale und personale Erzählperspektive den subalternen 
Einheimischen eine wichtige Stimme sowie pragmatisches Agens: »Tötet die 
Weißen!«,26 so der kampfbereite Trupp, dessen Aufstand Roland für »wirklich 
bis ins Kleinste vorbereitet und geplant«27 hält. Dies wiederum verleiht dem 
Text Konturen des historischen Afrikaromans, welcher fernab der hartnäckigen 
Stereotype der Rückständigkeit und Hilfslosigkeit »den afrikanischen Wider-

21	 KB, S. 56.
22	 KB, S. 57.
23	 KB, S. 98.
24	 KB, S. 72.
25	 KB, S. 104 f.
26	 Dualla Misipo, Der Junge aus Duala. Ein Regierungsschüler erzählt, hg. von Jürg 

Schneider, Köln 2022, S. 158 (im Folgenden zitiert: JD).
27	 Ebd.



381zur deutsch-kamerunischen kolonialgeschichte

stand gegen den Kolonialismus würdigt.«28 Dennoch wirft der Roman am Bei-
spiel des Königs Bell auch die Frage nach der Teilhabe von Einheimischen am 
Kolonialismus auf, etwa in Form der Unterstützung diverser Armeen oder der 
Vermittlungsarbeit im Sklavenhandel.

Der Junge aus Duala und die Umstellung des Machtdispositivs

Dualla Misipo wurde am 4. Juni 1901 in Douala, der Hauptstadt der damaligen 
deutschen Kolonie Kamerun (1884 – 1916), geboren. Er besuchte die örtliche 
deutsche Regierungsschule und reiste 1913 in Begleitung eines Regierungsbeam-
ten nach Deutschland, wo er anschließend Schulen in Herborn und Gießen be-
suchte. Mitte der 1920er Jahre ging er eine Liebesbeziehung mit Luise Dutine, 
einer deutschen Postbeamtentochter, ein. Die Beziehung war jedoch wegen ex-
pliziter »Zweifel der Familie an der Zukunftsfähigkeit einer Verbindung zwi-
schen einem schwarzen Mann und einer weißen Frau«29 nicht erwünscht. 1937 
floh das Paar wegen rassistischer Anfeindungen nach Paris und betrat erst ein 
Jahrzehnt nach Kriegsende wieder deutschen Boden.30

Dieses Schicksal liegt Misipos Roman Der Junge aus Duala zugrunde, wel-
cher 1973 in Form einer Mischung aus Autobiografie, Ethnografie und Sach-
buch veröffentlicht wurde.31 Das Buch sei »ein rares Selbstzeugnis eines Afrika-
ners, […] in welchem der Autor, ohne Verbitterung, aber klar und authentisch, 
seine Erfahrung von Rassismus und Fremdsein, in Kamerun und in Deutsch-
land, reflektiert.«32 Im Mittelpunkt der Geschichte steht ein Turnier, bei dem 
ein Kameruner namens Njembele in einem 100-Meter-Lauf – gegen alle Erwar-
tungen – sensationell triumphiert, einen neuen Rekord aufstellt und somit 
große Medienaufmerksamkeit erlangt. Zentral für die Handlung ist neben 
dieser sportlichen Leistung auch die Auseinandersetzung mit Traumata der 
Kolonialzeit. Die Erzählung entwickelt sich anachron, sodass ständig zwischen 
Njembeles herausragendem Sieg und seiner Reise nach Deutschland, begleitet 
von seinem damaligen Lehrer, hin- und hergewechselt wird.

Der autodiegetische Erzähler Njembele reflektiert seine eigenen Erfahrungen 
mit dem Kolonialismus und hinterfragt dabei insbesondere die Instrumentali-
sierung von Bildung, die damals als Faktor und Vehikel rassistischer Konstrukte 

28	 Dirk Göttsche, Der Neue Historische Afrika-Roman: Kolonialismus aus Postkolo
nialer Sicht. German Life and Letters 56 (2003), S. 261 – 280 hier S. 265.

29	 JD, S. 12.
30	 JD, Klappentext
31	 JD, S. 11.
32	 JD, Klappentext.



382 klaus tezokeng

fungierte. Die Erzählinstanz fokussiert u. a. die Marginalisierung schwarzafrika-
nischer Kinder im Bildungssystem der Apartheid in Südafrika, sodass der Be-
such einer deutschen Regierungsschule Njembele als Privileg erscheint.33 Den-
noch birgt dies die unterschwellige Gefahr, dass genau dort die Unterwerfung 
des Eigenen einsetzt. So werden Kinder in europäischen Schulen »von Grund 
auf so unterrichtet, dass der Europäer das ›überlegenste und gottähnlichste We-
sen‹ aller Individuen darstellt und geboren ist, die Afrikaner in jeder Hinsicht zu 
beherrschen und über sie zu gebieten.«34 Dabei ironisiert auch dieser Roman die 
deutsche Missionsarbeit, denn es wird genauso wie in Kamerun oder der Bell-
townaufruhr gepredigt: »[a]lle Menschen sind Gottesgeschöpfe und vor ihm 
gleich !«,35 was allerdings im Handeln nicht erkennbar ist.

Der Roman apostrophiert zahlreiche tradierte Afrika-Stereotype, welche u. a. 
eine vermeintlich ausgeprägte Promiskuität samt der damit verbundenen Verbrei-
tung von sexuellen Krankheiten36 sowie das Projizieren des gesamten Kontinents 
als minderwertig, ›ungeistig‹37 und ›kannibalisch‹38 einschließen. Dies schafft – 
diskursiv gesehen – eine wichtige Deutungshoheit: Der Junge aus Duala ent-
puppt sich als interdiskursive Schnittstelle, wo historische und literarische Dis-
kurse aufeinandertreffen, allerdings nicht in Gestalt einer Kontinuität, sondern 
mitunter auch im Modus einer Verschiebung. Zwei Beispiele, die diese Neuper-
spektivierung offenlegen, sind der Triumph von Njembele und eine anschei-
nend banale Frage seines deutschen Nachbarn. Erstens geraten Njembeles Leis-
tung und die rassistische Vorstellung von schwarzen Menschen als minderwer-
tig in Widerspruch, was eurozentrische Dominanzansprüche auf den Prüfstand 
stellt. Dies erschüttert zugleich die Substanz des Schwarzen, von dem historisch 
angenommen wurde, er sei »zu doof, um sich in der Zivilisation zu behaupten«,39 
weswegen seine Bemühungen stets erfolglos bleiben würden. Popularisiert wurde 
dieser im kollektiven Bewusstsein des 19. Jahrhunderts präsente Diskurs insbe-
sondere durch Reiseberichte von Frank Green, David Livingstone und Morton 
Stanley, deren Leitideen später in Gedichtsammlungen wie Hans Magnus 
Enzensbergers Allerleirauh: viele schöne Kinderreime (1961) lebhaftes Echo fan-
den und in Kinderliedern wie Zehn kleine Negerlein leicht auffindbar sind.40 

33	 JD, S. 61.
34	 Ebd.
35	 JD, S. 148.
36	 JD, S. 146.
37	 JD, S. 114.
38	 JD, S. 169.
39	 Helmut Fritz, Negerköpfe, Mohrenküsse. Der Wilde im Alltag, S. 136.
40	 Ebd.; Hans Magnus Enzensberger (Hg.), Allerleirauh: viele schöne Kinderreime, 

Frankfurt a. M. 1961.



383zur deutsch-kamerunischen kolonialgeschichte

Dass Njembele aus den konstruierten abyssischen Tiefen (Fanon) heraus an die 
Spitze seiner Disziplin gelangt, fungiert in Bezug auf diese abwertende Einstel-
lung als ein Gegendiskurs, der dem subalternen Subjekt politische Stimme und 
Handlungsmacht verleiht.

Auf die Frage des Nachbarn, ob es in Afrika »viele wilde Menschen [gibt]«,41 
antwortet Njembele zweitens ironisch:

Ich dachte eher von einem zivilisierten und kultivierten Volk etwas lernen zu 
können. Wenn aber ein Europäer von einem ›Wilden‹ wissenschaftliche Be-
lehrungen haben möchte, so ist mir unklar, wer der Bessere ist und für wen 
es eine Schmach darstellt, für den Weißen oder für den Schwarzen!42

Auf diese Weise stellt der Roman die Ignoranz-Metaphorik kolonialer Dis-
kurse  um. Nicht der Einheimische, sondern die vermeintliche ›Krone der 
Schöpfung‹43 soll nun »aus der Finsternis des Unwissens erlöst werden«.44 
Neben dieser Ironie lässt sich der Roman abschließend auf zweierlei Art deuten: 
Auf der einen Seite fungiert er als Plädoyer für ein unentbehrliches Korrektiv 
des verfälschten Afrikabildes und als Versuch, auf einer menschlichen Ebene 
Afrika und Europa näherzubringen.45 So bittet Njembele die Mutter seiner 
Freundin Marianne um Beihilfe, was erstere im Romanfinale gutheißt. Dies hat 
den metonymischen Effekt, dass sich der Text – im Hinblick auf Misipos um-
strittene Liebesbeziehung – von der Segregationslogik der Entstehungszeit dis-
tanziert und sich somit als ästhetischer Bruch mit der Realität entpuppt. Auf 
der anderen Seite ist die Aufhebung von Fehlhaltungen gegenüber schwarzen 
Menschen an eine unabdingbare Auseinandersetzung mit den überlieferten 
Traumata gekoppelt. Der Junge aus Duala – und dies gilt zum Teil auch für 
Kamerun oder der Belltownaufruhr – stellt sich dementsprechend als Archivgut 
mit Konservierungs- bzw. Schutzfunktion46 heraus. Beide Romane kommen 
einem Erinnerungsprozess zugute, in dem die Kolonialgeschichte ständig re-ak-
tualisiert wird, Vergangenheit und Gegenwart unvermeidbar ineinanderfließen, 
und Zugänge zu anderen Perspektiven auf die Vergangenheit bzw. zu anderen 
Vergangenheiten ermöglicht werden.

41	 JD, S. 175.
42	 JD, S. 176.
43	 Bartholomäus Grill, Wir Herrenmenschen. Unser rassistisches Erbe: Eine Reise durch 

die deutsche Kolonialgeschichte, S. 261.
44	 Ebd., S. 258.
45	 JD, S. 179.
46	 Aleida Assmann, Archive im Wandel der Mediengeschichte, in: Archivologie. Theo-

rien des Archivs in Wissenschaft, Medien und Künste, hg. Von Knut Ebeling, Stephan 
Günzel, Berlin 2009, S. 165 – 175, hier S. 171 – 173.


