JEANNIE MOSER

BILDPOLITIK | BUNDNIS | BLICKREGIME.
WEIBLICHE MACHT IN ROURKES P MARY QUEEN OF SCOTS«
UND SCHILLERS »MARIA STUART«

Video et taceo.
Ich sehe und schweige.”

Elisabeth I. sagte sich, dafd sie, wenn sie heiraten sollte,
Kénigin von England sein wiirde. Allein hingegen wire
sie sowohl Kénig als auch Konigin.?

Abstract

Ende 2018 kommt mit Mary Queen of Scots ein Film in die Kinos, der sich mit dem Ver-
hiltnis zweier Kéniginnen sowie deren jeweiligem Umgang mit Macht auseinandersetzt:
Mary Stuart und Elizabeth I. Regisseurin Josie Rourke stof3t bei ihren Recherchen auf
Friedrich Schillers Trauerspiel Maria Stuart, dem sie laut Interview den grofiten Einfluss
auf ihr Projekt zuschreibt. Besonders fasziniert sie jene Szene, in der sich die beiden Kéni-
ginnen begegnen. Rourke iibernimmt diese Begegnung als dramatischen Héhepunkt ihres
Films. Die nachfolgenden Uberlegungen widmen sich den Interferenzen, Parallelen und
Differenzen zwischen Drama und Film. Im Zentrum stehen dabei Fragen nach Biindnis-
sen und ihrer Inszenierung, Bildpolitiken, Genderrollen und deren Uberschreitung sowie
konkurrierende Anspriiche auf Alleinherrschaft. Dass der Film eine weibliche und das
Drama eine ménnliche Perspektive auf die Kéniginnen vorschligt, sensibilisiert fiir unter-
schiedliche Blickachsen und &ffnet als Problemhorizont das Blickregime selbst: Welche
Macht erméglicht es, welche setzt es ins Licht, welche macht es unsichtbar?

In 2018, Mary Queen of Scozs is released in cinemas — a film that explores the relationship
between two queens and their respective approaches to power: Mary Stuart and Elizabeth I.
During her research, director Josie Rourke comes across Friedrich Schiller’s tragedy Maria
Stuart, which, according to an interview, she cites as the most significant influence on her
cinematic project. She is particularly fascinated by the scene in which the two queens —
contrary to historical fact — meet face to face. Rourke adopts this encounter as the dra-
matic climax of her film. The following reflections focus on the interferences, parallels,
and divergences between the drama and the film. Central themes include alliances, image
politics, gender roles and their transgression, as well as competing claims to sovereign
power. The fact that the film proposes a female perspective on the queens, while the drama

1 Motto, das der historischen Elizabeth I zugeschrieben wird.
2 Harriet Rubin, Machiavelli fiir Frauen. Strategie und Taktik im Kampf der Geschlech-
ter, Frankfurt/Main 2000, S. 14.

© 2026 Jeannie Moser, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83536069-010 | CC BY-NC-ND 4.0


https://doi.org/10.46500/83536069-010

248 JEANNIE MOSER

offers a male one, draws attention to differing lines of sight — and opens up the broader
problem of the visual regime itself: What kind of power enables the visual regime and
brings it into the light, and what power renders it invisible?

Ende 2018 kommt mit Mary Queen of Scots ein Film in die Kinos, der sich mit
dem Verhiltnis zweier Kéniginnen sowie deren jeweiligem Umgang mit Macht
auseinandersetzt: Mary Stuart und Elizabeth I. Regisseurin Josie Rourke stof3t
bei ihren Recherchen auf Friedrich Schillers Trauerspiel Maria Stuart. Mit
einem weiblichen Blick schaut sie Anfang des 21. Jahrhunderts auf ein Drama,
das von 1800 aus mit einem minnlichen Blick auf die machtpolitische Rivalitit
zweier Frauen im 16. Jahrhundert schaut. In einem Interview schreibt Rourke
Schillers Drama grofiten Einfluss auf ihr Projekt zu. Besonders fasziniert sie
jene Szene, in der sich die beiden Kéniginnen — entgegen den historischen Fak-
ten — begegnen.? Rourke iibernimmt das fiktive Treffen und macht es ebenfalls
zum dramatischen Hohepunkt ihres Films. Sie lisst es aber 1568 stattfinden,
nach Marys Flucht aus Schottland. Und anders als bei Schiller geht es im Ge-
sprach nicht um Unrecht und um Begnadigung. Sondern energisch dringt es
auf die Frage der Méoglichkeit eines Frauenbiindnisses gegen minnliche Domi-
nanz. Der Film springt vom entzweienden Treffen der Koniginnen iiber 19 Jahre
hinweg zum Ende, an dem Elizabeth das Todesurteil unterschreibt und Mary
hingerichtet wird. Die Handlung von Schillers Drama setzt da tiberhaupt erst
ein: im Jahr 1587, drei Tage bevor das Todesurteil vollstreckt wird.

Die Interferenzen, Parallelen und Differenzen zwischen Drama und Film
dienen den nachfolgenden Uberlegungen der Schwerpunktsetzung. Akzente lie-
gen auf Biindnissen und ihrer Inszenierung, auf Bildpolitiken, Genderrollen
und deren Uberschreitung sowie auf konkurrierenden Anspriichen auf Allein-
herrschaft. Dass der Film eine weibliche und das Drama eine minnliche Per-
spektive auf die Koniginnen vorschligt, sensibilisiert fiir unterschiedliche Blick-
achsen und &ffnet als Problemhorizont das Blickregime selbst: Welche Macht
ermdglicht es, welche setzt es ins Licht, welche verdunkelt es, welche macht es
unsichtbar?

3 Vgl. Josie Rourke, Ebensoviel Leidenschaft wie Rivalitit, Interview, Deutschlandfunk
Kultur Online Archiv (12.1.2019).



249

Die Macht der (Vor-)Bilder

Der Film Mary Queen of Scots wirft einen programmatisch feministischen
Blick auf zwei Kéniginnen in einer von politisch-religiésen Unruhen gebeutel-
ten frithneuzeitlichen Welt. Dieser Blick stof3t auf eine Historiografie bzw. Fil-
mografie, die bereits auf Bildpolitiken bezogen ist und auf Quellen reagiert, die
spezifisch codierte Selbst- und Fremdinszenierungen sind. Immer nimlich ko-
existiert mit einer Konigin ein Image von ihr. Im elisabethanischen England
wird die Gestaltung dieses Images Staatskunst. Es bekommt disziplinierende
Wirkung, dirigiert die Wahrnehmung der Monarchin, ihres Hofs und ihrer
Gefolgschaft. Es absorbiert und verstirkt gesellschaftliche Normen iiber Ge-
schlecht, Macht und Ordnung. Die (Selbst-) Darstellung in Gedichten, Briefen
und Protokollen von Reden, in Portraits oder auf Miinzen ist wesentlich Sym-
bolpolitik. Und Macht bedeutet, das Bild zu kontrollieren, mit dem die Kéni-
gin zur Erscheinung kommt und in die (Nach-)Welt gebracht wird. Es ist bis-
weilen propagandistisches Instrument, um ein Volk, konkurrierende oder aus-
lindische Michte von ihrer Stirke zu iiberzeugen. Die politische Ikonographie
sichert eine Regentschaft, legitimiert ihre Ziele und Manéver, autorisiert weib-
liche Macht in einer minnlich dominierten Welt.# Die Macht eines solchen Bil-
des wirkt noch iiber Jahrhunderte hinaus: im kulturellen Bildarchiv, im kollek-
tiven Gedichtnis.

Am berithmtesten ist Elizabeths I. Stilisierung als Virgin Queen, die die Ko-
nigin {bernatiirlich erscheinen lisst. Die Jungfriulichkeit des body politics ist
Zeichen moralischer Uberlegenheit und gottlicher Legitimation. Christlich und
mythologisch codierte Attribute dienen dazu, ein glorifiziertes Image der Rein-
heit, Gerechtigkeit und des Triumphes zu gewinnen. Zu Lebzeiten ist Mary
Stuart weniger erfolgreich in der Inszenierung ihres Bildes. Mit ihrem Tod aber
gelingt ihr die nachhaltige Kultivierung als Opfer. Der Moment ihrer Hinrich-
tung im bernsteinfarbenen Kleid erbringt ein 6ffentlichkeitswirksames Bild, das
wiederum der englischen Konigin langfristig schadet.’ Schon eine deutsche
Flugschrift von 1587/1588 mit dem Titel Execution oder Todt Marien Stuarts
hinterldsst Botschaften, Warnungen, ein politisches Programm und vollzieht
fiir die Nachwelt die Verwandlung zur katholischen Mirtyrerin nach. Wenn-

4 Vgl. fiir den Absatz Sarah Gristwood, The Queen as Artist: Elizabeth Tudor and Mary
Stuart, in: Authorizing Early Modern European Women: From Biography to Bio-
fiction, hg. von James Fitzmaurice, Naomi Miller und Sara Stehen, Amsterdam 2021,
S. 101-114; Louis Montrose, Idols of the Queen: Policy, Gender, and the Picturing of
Elizabeth I, in: Representations 68 (1999), S. 108—161.

5 Vgl. Sarah Gristwood, The Queen as Artist, 107.



250 JEANNIE MOSER

gleich die Flugschrift die Rechtmifigkeit der Hinrichtung anerkennt, wird sie
aufmerksamkeitsdkonomisch tendenzids, indem sie die Enthauptung als grau-
samen Akt schildert und detailgenau der Inszenierung einer sich dem Schicksal
fiigenden Kénigin folgt, die fiir Gott den Tod erduldet.®

Filme schépfen aus dem iiber Jahrhunderte gewachsenen Assoziationspool,
greifen auf solche (Vor-)Bilder zuriick, interpretieren sie und generieren ihrer-
seits neue. Sie animieren, erhellen und verzerren Figuren der Geschichte, be-
einflussen in der Gegenwart die Bewertung ihrer Handlungen, Motive und
Ambitionen. Die beiden Kéniginnen sind Stoff fiir zahlreiche Adaptionen. Sie
schwanken zwischen dem Bemiihen um historische Genauigkeit, feministischer
Revision, romantischer Dramatik, iippiger Inszenierung, publikumswirksamer
Psychologie. Auch sie prozessieren Vorstellungen von Macht, Weiblichkeit und
Rivalitit. Mary Stuart und Elizabeth I. erscheinen mal als Ikonen der Stirke,
mal als Opfer. Gemeinsam ist vielen die asymmetrische Darstellung ihrer Regie-
rungstiichtigkeit. John Fords Mary of Scotland (1936) iiber Charles Jarrotts
Mary, Queen of Scots (1971) bis hin zu Serien wie Elizabeth R. (1971), Elizabeth
1 (2005) und Reign (2013—2017) stellen die schottische Kénigin in den Schatten
der englischen, selbst dann, wenn sie Sympathietrigerin ist. Elizabeth I. wird
bisweilen despektierlich als machiavellistisch versierte Taktikerin portritiert.
Shekhar Kapurs Elizabeth (1998) hebt indessen positiv auf ihre politische Stirke
ab. Am Ende des Films kommt es zum symbolischen Akt, in dem Cate Blan-
chett ihr langes blondes Haar — Zeichen von Attraktivitit und sexueller Aktivi-
tit — abschneidet, um jene Transformation nachzuerzihlen, aus der die my-
thisch unberiihr- und unbezwingbare Virgin Queen hervorgeht. In Elizabeth:
The Golden Age (2007) ist sie sogar mit kosmischer Kraft ausgestattet: Mit
flammender Rede mobilisiert sie ihre Truppen und beschwort gleichsam jene
Stiirme herauf, die die spanische Armada vernichten. Wie bereits Elizabeth R
schenkt auch dieser Film Mary Stuart kaum Aufmerksamkeit. Gegenspieler ist
Philipp II., die schottische Kénigin — intrigant und ideologisch iiberzeichnet —
kaum mehr als eine Schachfigur im Konflikt mit dem katholischen Herrscher
des spanischen Globalimperiums. Dennoch sind sich die beiden Kéniginnen im
Kino bereits mehrfach begegnet. Thre filmischen Begegnungen tragen zur Tra-
dierung des Bildes von Maria Stuart als verletzlicher, sinnlich-reizvoller Frau
bei, im Gegensatz zu einer verminnlichten englischen Kénigin, die der schotti-
schen Rivalin ihre Schénheit neidet. Thren Konflikt trivialisieren, emotionalisie-
ren und privatisieren sie. 1936 eskaliert das Treffen wie schon bei Schiller als

6 O.A., Execution oder Todt Marien Stuarts, Magdeburg 1588 [Digitalisat Bayrische
Staatsbibliothek].



251

Wettstreit der Weiblichkeit: Kathrin Hepburn als Mary reprisentiert das femi-
nine Ideal der 1930er Jahre, Florence Eldridge gibt Elizabeth eine minnliche
Korpersprache und muss sich von ihrer Konkurrentin vorwerfen lassen, »you
are not even a womanc. In Mary, Queen of Scots (1971) fithrt der verbale Schlag-
abtausch zur Inhaftierung von Mary.” Die Schiller-Forschung hat registriert,
wie unangebracht jegliche Hoffnung auf eine positive Wendung durch eine sol-
che Begegnung ist, weil schon seine Maria auf eine politisch kalkulierte Hass-
rede aus ist, die der symbolischen Verletzung, der Demiitigung, Desavouierung
und letztlich der Ausschaltung der Gegnerin gilt.?

An solchen Bildern der (Film- und Literatur-)Geschichte arbeitet sich Rourke
ab. Erklirtermaflen ist der Film eine Stellungnahme zu einer stereotypen Bild-
politik, mit der Mary Stuart sakralisiert, sentimentalisiert oder sexualisiert und
durchwegs fiir machtpolitisch inkompetent erklirt wird. Er bezieht Position ge-
gen ihre Darstellungen als naive femme fatale, die nicht zum Regieren geeignet
ist. Drehbuchautor Beau Willimon, schon fiir House of Cards mit (Machia-
vellis) Mechaniken der Macht befasst, betont dahingehend die hilfreiche Zu-
sammenarbeit mit dem Historiker John Guy. Fiir den Film zentral ist dessen
Argument, Mary Stuart sei politisch weitaus kliiger gewesen als gemeinhin
behauptet. Weil sie an den Hofen Frankreichs aufwichst, sei sie als Monarchin
sogar erfahrener als die englische Kénigin. Die sei nicht von Anfang an eine
entschlossene Herrscherin gewesen, habe ihre Regentschaft unsicher begonnen
und vermutlich vieles erst von der schottischen Kénigin gelernt. Der Film tritt
nun an, die Kéniginnen machtpragmatisch gleichzustellen, die Heilige, die
Hure und das herrische Monster zu vergessen und beide Frauen als komplexe
Figuren darzustellen. Keine Klischees méchte er zitieren, sondern Monarchin-
nen, die ein Volk verkérpern, vor allem aber zwei junge Frauen, die ein intensi-
ves Leben leben. Der Fokus liegt weniger auf ihrer Feindschaft als auf ihrer bei-
der Ringen mit Macht, mit Geschlechterrollen und gegenseitiger Abhingigkeit.
Deswegen auch sei Schillers Drama eine so grofle Inspiration gewesen. Sein
Treffen zeige, so Rourke, wie verzweifelt sich die beiden brauchten, wie sie sich

7 Vgl. fiir den Absatz und siche weiterfithrend Tudors and Stuarts on Film. Historical
Perspectives, hg. von Susan Doran und Thomas S. Freeman, Basingstoke/New York
2009; darin besonders Susan Doran, From Hatfield to Hollywood. Elizabeth I on Film,
S. 88-105, hier S. 98; sowie die Beitriige von Judith Richards, Christopher Haigh, John
Guy, Will Coster und Vivienne Westbrook, S. 106—177; sowie Sarah Gristwood, The
Queen as Artist, 108—112, hier S. 112.

8 Vgl. Uta Degner, Maria Stuarts hate speech. Zum Kalkiil verletzender Rede auf der
Biihne der Politik, in: Schillers Theaterpraxis, hg. von Stefanie Hundehege und Peter-
André Alt, Bd. 2, Berlin/Boston 2019, 138—160.



252 JEANNIE MOSER

gegenseitig ihre Fantasien einverleibten, in klarem Bewusstsein fiir die Be-
deutung der anderen. Es gibe ebenso viel Leidenschaft wie Rivalitit, so viel
Schwesternliebe wie Hass.?

Verwandtschaft und Korrespondenz

Der Film interessiert sich fiir die Verwandtschaft und fiir die Korrespondenz
der Koéniginnen — im doppelten Sinn beider Worte. Briefe spielen als Medien
der Selbstinszenierung und politischen Kommunikation, des manipulierten,
verdeckten und zugleich kontrollierten Nachrichtenverkehrs immer schon eine
grofle Rolle. Allen voran weckt zeitgendssisch die mitunter in Geheimschrift
verfasste Post von Mary Stuart die Neugier des Kryptologen Francis Walsing-
ham, der ein Spionagenetz unterhilt und den britischen Geheimdienst begriin-
det. Seine Beweisfithrung, die an zweifelhaften Schriftstiicken hingt und ohne
Originaldokumente auskommen muss, wird in Schillers Drama gleich mit der
Eréffnungsszene angezweifelt, wie tiberhaupt der Verdacht gegen Schrift als int-
rigantes und korrumpierbares Medium prozessiert wird.”® Fiir die Nachwelt
bleiben die Briefe historische Dokumente. Wenn auch fragwiirdig, sind sie
Quellen fiir Charakterstudien, Spekulationen {iber Handlungsprogramme und
Anlass fiir Image-Revisionen. Kiirzlich dechiffrierte Briefe von Mary Stuart
etwa lassen ein neues Bild der Kénigin entstehen, statt der verklirten Mirtyre-
rin wird eine hyperaktive politische Netzwerkerin gesehen.™ Fiir Rourkes Film
sind die Briefe, die die beiden Frauen aneinander schreiben, in zweierlei Hin-
sicht von Gewicht: Aus ihrer Korrespondenz wird zum einen ein Bewusstsein
der Verwandtschaft abgeleitet, zum anderen lisst sie ein Treffen wahrscheinlich
erscheinen. Wenn nicht der intensive Briefwechsel fiir sich schon als Indiz ge-
wertet wird, dass die eine im Leben der anderen stets prisent ist.

Mary Stuarts aus der Gefangenschaft tiberlieferte Briefe enthalten Fehlerein-
gestindnisse, Rechtfertigungen und Bitten um Verstindnis. Die Verfasserin
mischt Komplimente, Beschwerden und Warnungen. Es finden sich Behaup-

9 Vgl fiir den Absatz Josie Rourke, Ebensoviel Leidenschaft wie Rivalitit; Matt Grobar,
Beau Willimon Rewrites The Narrative Of sMary Queen Of Scots,« As Well As His
Own, Interview, Deadline (8.1.2019); Beau Willimon walks in the shoes of history
with Mary Queen of Scots, Interview, Behind The Lens Online (17.11.2018).

10 Siehe Torsten Hahn, Das schwarze Unternechmen. Zur Funktion der Verschwérung
bei Friedrich Schiller und Heinrich von Kleist, Heidelberg 2008, S. 220-234.

11 Johann Grolle, So knackten ein Pianist, ein Ingenieur und ein Astrophysiker die Ge-
heimpost von Maria Stuart, Spiegel Online (8.2.2023)



253

tungen der engen Freundschaft, ebenso die Beschwichtigung, Elizabeth I. miisse
sich nicht fiirchten vor einem Treffen von Frau zu Frau, »for I am no enchanter,
but your sister and natural cousin«. 1586 schreibt sie ein letztes Mal von »our
consanguinity [...] the dignity we both held, and our sex in common.«** Fiir
Willimon driicken die Briefe Verletzlichkeit und Zugewandtheit aus. Unter der
nur allzu kurrenten gegenderten Primisse eines weiblichen Politikstils, der
friedvoller und kooperativer sei, erkennt er in ihnen den Wunsch nach einem
harmonischen Zusammenleben, allen voran, eine direkte Verbindung herzustel-
len. Guy ist es, der diesen Wunsch historiografisch deckt. Der Moglichkeit
eines Treffens widmet er ein ganzes Kapitel seiner Mary Stuart-Biografie:
A Meeting Between Sisters. Er recherchiert, wie es 1562 beinahe dazu gekommen
wire.™ Sechs Jahre nach Abschluss seines Buches tauchen Briefe auf, durch die
Guy erneut bestitigt sicht, dass Elizabeth 1. trotz politischer Spannungen noch
anderthalb Jahre vor der Hinrichtung einen persénlichen Austausch erwigt und
einen Versdhnungsappell an die »Schwester« richtet. Auch wenn es nicht statt-
gefunden hitte, so die dem Film unterlegte These, wire es keineswegs unwahr-
scheinlich gewesen.”

Schwestern im Geiste: Mary Queen of Scots von Josie Rourke

Die Erzihlung des Films setzt 1561 ein, als die 18-jihrige Witwe von Francois II.
nach Schottland zuriickkehrt und Anspriiche auf den englischen Thron stellt.
Zu tun bekommt Mary es mit ihrem in Schottland gut vernetzten Halbbruder,
Earl of Moray, der ihr die Fithrung weder zutraut noch abtreten will, mit kon-
kurrierenden Adelsfamilien sowie der Misogynie nicht nur des protestantischen
Klerus, der einer Frau und Katholikin nicht unwidersprochen zu folgen bereit

12 Vgl. Agnes Strickland, Letters of Mary, Queen of Scots, Binde I und II, London 1848,
S.75, 90 (1), S. 200—205 (II), zitiert bei Sarah Gristwood, The Queen as Artist, 105 f.

13 Vgl. Matt Grobar, Beau Willimon Rewrites.

14 John Guy, Queen of Scots. The True Life of Mary Queen of Scots (Tie-In), EBook,
Boston/New York 2018, S. 137-155.

15 Aussagekriftig sei ein Brief von 1584: She »appeals to her Scottish ssister< queen,
woman to woman. She recollects the deep affection she had once held towards Mary,
deplores the strife and jealousy that had divided them, and ends by saying that should
Mary seek a last-minute reconciliation, she should send her one of her secretaries to
London so they could resume the conversation. My point is that although we know a
meeting between the two queens never actually took place, the possibility was still
alive.« John Guy, Mary, Queen of Scots: The real history behind the film, Interview,
HistoryExtra Online (6.9.2019).



254 JEANNIE MOSER

ist. In erster Linie interessiert sich der Film fiir die K6niginnen als Frauen in
einer minnlich dominierten Welt. Konzipiert sind sie als Figuren, die Gegen-
positionen besetzen: Elizabeth sitzt auf dem englischen Thron, Mary bean-
sprucht ihn. Mary heiratet drei Mal, wobei sie sich ein Mal dazu entscheidet,
gebirt ein Kind. Elizabeth entscheidet sich gegen beides. Gleichzeitig bemiiht
sich der Film darum, ihre Wesensverwandtschaft zu exponieren und ihre
Systemstellen zu symmetrisieren. Dafiir nutzt er mitunter formale Mittel. Er
schneidet Sequenzen aufeinander, in denen die Kéniginnen mit den immer-
gleichen Erwartungen in einem patriarchal geordneten System konfrontiert
werden: zu heiraten und Erben zu gebiren, die Macht zu teilen oder gleich ganz
abzutreten. Durch die Montage springen Dialoge hin und her zwischen den
Héfen in Schottland und England. Der Schnitt erzeugt Resonanz zwischen den
Koniginnen: Was der einen widerfihrt, gilt fiir die andere, betrifft sie, der
Schnitt macht sie zu Schwestern im Geiste.'®

Thre dynastisch-genealogische Rivalitit ist insofern mehr ein Anlass, der den
Film die Frage nach der Méglichkeit weiblicher Herrschaft an sich stellen lisst.
Unablissig adressieren die Koniginnen diese Frage, indem sie sich in Stellung zu
minnlicher Regierungspraxis bringen. Etwa wenn Elizabeth, als Mary ihr Mord
als Mittel des Machterhalts zutraut, entgegnet: »I am not my father.« Oder
wenn Elizabeth ihre Berater anweist, ihre Verschworungsspiele ohne sie zu spie-
len. Kontroversen mit den Hofminnern, die den Koniginnen Macht streitig
machen wollen, ziehen sich als roter Faden durch den Film. Statt deren Emp-
fehlungen zu folgen, bietet Mary zum Beispiel Elizabeth zuallererst ein Abkom-
men an, das den Frauen erlauben wiirde, an den Routinen der minnlichen Vor-
fahren und Berater vorbeizuregieren: Mary iiberldsst den Thron Elizabeth,
wenn diese ihr zusagt, dass sie ihn nach ihrem Tod besteigen kann. Elizabeth
folgt hier ihrem Berater und macht Marys Heirat mit ihrem Giinstling und Ge-
liebten Robert Dudley, Earl of Leicester, zur Bedingung, um Einfluss auf den
zukiinftigen Thronfolger zu haben. Aber selbst wenn die Kéniginnen ab und an
Strategicempfehlungen wie diese annehmen, sind sie vorwiegend beratungs-
resistent. Die Hofminner lamentieren, nicht gehort zu werden und den Launen
von Frauen folgen zu miissen, die sich von Leidenschaften leiten lassen.

Tatsichlich sind es auch leidenschaftliche Kéniginnen. Der Film macht Lei-
denschaften aber nicht grundsitzlich zum Problem. Sie kénnen ganz im Sinne

16 Margot Robby, die die Elizabeth spielt, hat dieses Interesse in eine Schauspieltechnik
tibersetzt und sich in jeder Szene gefragt: »Was wiirde Mary machen? [...] Inwiefern
wire ihre Vorgehensweise anders als meine?« Vgl. Josie Rourke, Ebensoviel Leiden-
schaft wie Rivalitit.



255

Machiavellis einkalkuliert werden, sind nicht die Kehrseite politischer Rationa-
litdt. Besonders die Figur der Mary beansprucht wie selbstverstindlich ihre Ko-
existenz. Ein Moment des verdichteten Betrugs ist dafiir beispielhaft: Mary hat
sich fiir die Heirat mit dem nicht standesgemiflen Lord Henry Darnley ent-
schieden, weil dieser Mann sie anzieht und sexuell zu befriedigen versteht. Da-
ran, dass die Heirat libidinés motiviert und die grof8e Liebe einer jungen Frau
im Spiel ist, ldsst die Inszenierung keinen Zweifel. Als sie dieser Mann gleich in
der Hochzeitsnacht mit ihrem engen Vertrauten Rizzio betriigt, reagiert Mary
abgeklirt. »Rise and prepare yourself«, fordert sie Darnley in aller Knappheit
auf, »Elizabeth has funded a rebellion.«7 Der Film zieht in dieser Szene den Be-
trug von nicht weniger als vier Personen zusammen: von Ehemann und Privat-
sekretir, die miteinander im Bett liegen, von Elizabeth, die einen Aufstand an-
gezettelt hat, dessen Kriegsgetrommel im Hintergrund zu héren ist, sowie von
ihrem Halbbruder, der diesen Aufstand anfiihrt, weil er weif, wie verschiedene
Interessen in Koalitionen zu synergetisieren sind. Statt sich wie eine Furie zu
gebirden, zieht Mary aus dem vierfachen Betrug Schliisse. Dem sich bei ihr
entschuldigenden Giinstling Rizzio entgegnet sie: »I cannot fault you for suc-
cumbing to his charms, as I did. But we must be more careful now.«® Und um
einiges weitreichender: Ein Erbe muss her, um Macht zu manifestieren.

faith

Die beiden Kéniginnen sind gefiihls- und problembewusst, agieren prononciert
und sachlich. Kaum etwas bleibt unausgesprochen. Umso iiberraschender ist es,
dass am cineastischen Hohepunkt, an dem sich die beiden Kéniginnen von An-
gesicht zu Angesicht begegnen, plétzlich von Vertrauen gesprochen wird: Ver-
trauen, das, auch wenn sich die Forschung dariiber uneins ist, ob es sich um
einen Affekt, eine Rationalitit, eine Praxis oder Mischform aus allem handelt,
notwendig wird, um in einer Situation handeln zu kénnen, die ungewiss und
komplex, die unsicher, offen, die nicht einzuschitzen ist." Mary hat inzwischen
einen Sohn geboren, der den schottischen und englischen Thron besteigen
wird. Wieder hat sie Elizabeth ein Angebot gemacht, diesmal: die Patenschaft
fiir ihn zu tibernehmen. Thre Macht ist mit der Schwangerschaft so gewachsen,

17 Josie Rourke, Mary Queen of Scots, UK: Universal Pictures 2018, Szene 9 (0:50:05).

18 Ebd., Szene 9 (0:51:30).

19 Sieche fiir die exorbitante Forschung zum Vertrauen exemplarisch Niklas Luhmann,
Vertrauen. Ein Mechanismus der Reduktion sozialer Komplexitit, Stuttgart 2009.



256 JEANNIE MOSER

dass sich protestantischer Klerus und verprellte Adlige (darunter ihr katholi-
scher Schwiegervater) verschwéren. Darnley wird getdtet, die unmittelbare
Zwangsheirat mit dem Earl of Bothwell nutzen die Verschworer, um gegen sie
zu hetzen. Marys Halbbruder iibernimmt die Regierungsgeschifte, Schutz bie-
tet er ihr unter der Bedingung, dass sie abdankt. Sie tiberldsst ihm den Sohn
und zukiinftigen Kénig und entscheidet sich selbst zur Flucht nach England.
Im Versteck in einer Waldhiitte kommt es zum geheimen Treffen mit Elizabeth,
wo sie die Frage stellt: »How did it come to this?«

Mary: I should have stayed true to your love. I should have followed your
example and never married.

Errzasers: Then you would have no son.

Mary: Whose mother is without a crown. Whose own throne is usurped by
his uncle.

Er1zaBETH: You must have faith. Your brother will keep his word.

Mary: I have no faith. I have only faith in you. You would let them show the
world that a queen can so easily be forsworn? Answer me sister!

Evrzasera: To war with Scotland and betray my own clergy on a Catholic’s
behalf. No, I cannot. You know I cannot.

Mary: Did you come so far at such a risk only to refuse me? [...] [ will kneel
before you if I must.

Evrzasera: It would make no difference. You are safe here in England.
That’s all T can offer.?°

Worum geht es mit dem Vertrauen an dieser Stelle? Wenn das Wort fille, wird
kein epistemologisches Programm angefordert, das Ungewissheiten koordiniert.
Weder soll mit Vertrauen ein Graben des Nichtwissens {ibersprungen werden,
noch braucht es mehr Information. Die Interessen sind kommuniziert, die
moglichen Spielziige iiberschaubar. Wenn Mary ihrem Bruder nicht vertraut,
dann weif$ sie, warum: Seine Interessen decken sich schlichtweg nicht mit ih-
ren. Wenn sie sagt, sie vertraue einzig Elizabeth, artikuliert sich vielmehr ein
neuerliches Angebot mit einem klar strategischen Interesse: Sie will mit ihr koa-
lieren. Im Grunde geht es nicht darum, zu vertrauen, sondern darum, zum Aus-
druck zu bringen, dass die Wahl auf Elizabeth gefallen ist, um sich mit ihr ver-
eint gegen die minnliche Dominanz aufzustellen. Nicht trust oder confidence
ist das Wort, das mitten in den Konfessionskriegen des 16. Jahrhunderts ge-
braucht wird, wihrend derer sich mitunter die anglikanische Kirche institutio-
nalisiert — sondern faizh. Der Begriff wird im Sinne von Gottesglauben benutzt.

20 Josie Rourke, Mary Queen of Scots, Szene 18 (1:42:55).



257

Zur Allianz mit Gott und der Allianz mit Minnern tritt im Film als weitere,
aber unmégliche Option eine matrimoniale Allianz zweier Frauen hinzu: zwi-
schen Mary — die sich den Namen mit der jungfriulichen Mutter Gottes teilt —
und der jungfriulichen Kénigin — The Virgin Queen.

(Ehe-)Biindnis und gender trouble

Es ist alles andere als ein trivialer Zufall zu werten, dass mit fzizh das Vokabular
des Ehegeliibdes bemiiht wird: 7 promise to be a faithful and true wife; I pro-
mise to be faithful to you till death do us part. Uber den Begriff faith exponiert
der Film die ganze Brisanz der kulturellen Zuschreibung und unaufhérlichen
Reproduktion von Geschlechterrollen, die Judith Butler 1990 auf den Begriff
gender trouble gebracht hat.” Uber den Begriff fzith ist dieses Problem auf eine
seiner Facetten hin zugespitzt: dass zwischen zwei Kéniginnen das politische
Ehebiindnis, hier speziell die Rekonziliationsheirat, nicht in Frage kommt. Und
von dieser Szene bekommt eine viel frithere Szene Gewicht, die alles enthilt,
was in der Begegnung der Kéniginnen in der Waldhiitte andeutungsweise zur
Verhandlung steht und schon einmal in einen Begriindungszusammenhang ge-
bracht worden ist: Gott und Gottes Wille, Geschlechterrollen und die Subver-
sion der Geschlechtsidentitit, durch Heirat zu akkumulierende, aber auch zu
teilende und am Ende gefihrdete Macht. En detail buchstabiert diese Szene
aus, was auf dem Spiel steht — und die Kéniginnen in der Waldhiitte nochmals
miteinander durchspielen.

Die frithere Szene zeigt, wie der einflussreichste Berater, der Staatssekretir
und erste Minister William Cecil, Lord Burghley, Elizabeth damit konfrontiert,
weder Gemahl noch Kind zu haben und bald ein Alter zu erreichen, in dem sie
nicht mehr gebiren kénne. Der Dialog greift einen Umstand auf, fiir den die
Forschung zahlreiche Erklirungen gefunden hat. Sie reichen von der strate-
gischen Offenhaltung diplomatischer Optionen, der Transzendenz des biologi-
schen Geschlechts tiber das offentlichkeitswirksame Bild der Virgin Queen, der
Diagnose pathologischer Unentschiedenheit iiber die psychologisch begriindete
Aversion gegen die Ehe aufgrund von Traumatisierung bis hin zum Wunsch
nach Selbstbestimmung und Alleinherrschaft. Erwihnt sei hier nur kurz eine
niichternere Antwort auf die Frage, warum die historische Elizabeth I. nicht
heiratet. Sie lautet: weil kein Anwirter kompatibel ist. Elizabeth I., so Susan

21 Das Buch Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Identity erscheint 1991
unter dem deutschen Titel Das Unbehagen der Geschlechter bei Suhrkamp.



258 JEANNIE MOSER

Doran, priift immer wieder ernsthaft Kandidaten fiir ein Ehebiindnis, muss
allerdings eine hochkomplexe héfische Gemengelage beriicksichtigen: religidse,
finanzielle, innen- und auflenpolitische Interessen, interne Rivalititen und Pa-
tronageambitionen, schliefSlich die 6ffentliche Meinung. Schlichtweg keiner
der Aspiranten ist fiir alle akzeptabel, keiner erhilt volle Zustimmung. Statt fiir
divide et impera entscheidet sich die Konigin fiir einen Politikstil des Konsens,
fiir den regierungspragmatische Griinde sprechen. Die Kénigin weify wie
Machiavelli, dass die grofite Gefahr im Inneren lauert: die Unzufriedenen, die
Verprellten des Hofstaats. Im Film aber geht die Bedrohung vom Machthunger
aus. Die Mdglichkeit seiner Ziigelung durch einen weniger filmtauglichen
Ehevertrag, wie er im 16. Jahrhundert Usus ist, vernachlissigt er.** So erwidert
Elizabeth Lord Burghley:

ELrzasers: You understand that I cannot.

WiLLiam CeciL: Will not. And do I understand? No more than I understand
God.

ErizaBetH: It is my choice. God would have a woman be a wife and a
mother.

WirLiam CEeciL: So you defy his will.

Errzasera: No. I choose to be a man. And marriage is dangerous. Such a
man as I might marry, finding himself disappointed.

WirLiam Cecir: He would conspire.

ELizaseTH: No prince’s revenues be so great that they satisfy the insatiable
ambition of men.

WiLLiam Ceciv: This I understand.

Evrzasern: Which is why you are the closest thing I shall ever have to a
wife.?

Der Genderwechsel wird humoristisch iiberspielt, William Cecil kontert mit
dem Witz: »I shant mention your proposal to Lord Dudley«, um Elizabeth
dann in ein minnliches Wir einzubeziehen: »This world is a brutal place. We
men must be wiser, mustn’t we?« Das scheint das richtige kommunikative Ma-
ndver gewesen zu sein, denn nun bittet ihn Elizabeth um Rat. Er lautet: einen
Aufstand anzuzetteln. Die beiden >weiseren< Minner beschlieflen unausgespro-

22 Vgl. Susan Doran, Why Did Elizabeth Not Marry?, in: Dissing Elizabeth: Negative
Representations of Gloriana, hg. von Julia M. Walker, Durham 1998, S. 30—59; Ilona
Bell: Elizabeth I: The Voice of a Monarch, New York 20710, S. 117-143.

23 Josie Rourke, Mary Queen of Scots, Szene 9 (0:44:44).



259

chen, Betrug an Mary zu begehen — von dem Elizabeth nichts weiter wissen zu
wollen befiehlt. Der Auftrag selbst ist stumm.

Von dieser Szene aus ist die Szene mit Mary in der Waldhiitte noch einmal
vollig anders zu sehen: Mary macht Elizabeth einen Antrag — diese lehnt ab.
Der Film prozessiert den in der Forschung kursierenden Aspekt einer amouro-
sen Rhetorik in der iiberlieferten Korrespondenz der Koniginnen. Mary Stuart
schreibt von der geliebten natiirlichen Schwester, in den frithen Tagen ihrer
schottischen Herrschaft schicken sich die beiden Portraits und Juwelen, tau-
schen leidenschaftliche Verse aus. Fiir Guy dhnelt das dem koketten Auftake
einer héfischen Beziehung und er berichtet, dass Mary Stuart die Idee einer
Heirat scherzhaft dufSert. Elizabeth I. wiederum habe sich eine ménage & trois
vorgestellt, Mary Stuart und Robert Dudley wiirden heiraten und alle an ihrem
Hof leben.?* Der Film aber macht anderes daraus. Elizabeth lehnt ab, obwohl
ihr gender crossing keine Schwierigkeiten bereitet. Der Film stellt iiber Mary
unablissig die Frage nach der Moglichkeit politischer Biindnisse von Frauen,
um dynastische und konfessionelle Konflikte zu beenden. Erst im Vokabular
der (Rekonziliations-)Heirat, um dann weitere Varianten zu formulieren. Denn
Mary will mehr als eine Verwandtschaft im Geiste. Wenn Elizabeth gut begriin-
det ablehnt, ein Heer gegen Schottland aufzustellen, lisst Mary nicht davon ab,
sie zum Kampfbiindnis bewegen zu wollen: Sie mahnt gemeinsame imaginire
Feinde an — immer schon veritabler Grund fiir Biindnisse —, probiert weitere
Verwandtschaftsbezichungen aus, um an familiale Ressourcen zu kommen, ad-
ressiert Elizabeth als Patin des zukiinftigen Kénigs, als Schwester, appelliert an
Empathie und die femininen Energien der sisterhood, markiert common grounds:

Mary: I have been abandoned by so many. [ am utterly alone.

ErL1zaBETH: As am I. Alone.

Mary: Then be my sister. Be my boy’s Godmother. Together we could con-
quer all of those who doubt us. Do not play into their hands. Our enmity
is precisely what they hope for. I know your heart has more within it than
the men who counsel you.

Er1zaBeTH: [ am more man than a woman now. The throne has made me so.
But I have no enmity with you.

24 Vgl. John Guy, My Heart is My Own. The Life of Mary Queen of Scots, EBook, Lon-
don 2012, S. 146, 175. Sarah Gristwood nimmt Guys Argument auf, der schreibt:
»By the spring of 1562, Mary was eagerly making plans for the forthcoming meeting.
All suitors for her hand were politely rejected, and if the topic of marriage was broa-
ched she would joke she would have no one else but Elizabeth.«



260 JEANNIE MOSER

Mary: Except to seed rebellion and deceive me, time and time again.

ErizaserH: If you still seek my protection, you would do well to watch your
words.

Mary: I will not be scolded by my inferior.

ErizaserH: Your inferior?

Mary: I am a Stuart.”

Auch wenn dieser Dialog anriihrend inszeniert ist, sich die beiden unter Trinen
ihrer Liebe und Bewunderung versichern, den Neid gestehen, den Schénheit,
Mut und Mutterschaft erweckt haben, oder auf Uberlegenheit beharren: Die
Schwesternschaft ist wie schon die politische Heirat schlicht kein attraktives
Angebot fiir eine Kénigin, die gewihlt hat, ein Mann zu sein, der die ganze
Macht fiir sich haben und alleine herrschen will.

Alleinherrschaft

Mary gegeniiber nimmt Elizabeth ihre Wahl, ein Mann zu sein, zuriick. Sie
viktimisiert sich, erklirt sich zur durch Umstinde Geschidigten. Damit ist die
triviale, aber gingige These der Virilisierung durch Macht aufgerufen, der eine
Beschidigung vorausgeht, die wiederum emotionale Degeneration zur Folge
hat. Programmatisch gilt der Film der Untersuchung, welchen Preis Frauen fiir
Macht zahlen und welche Opfer sie bringen miissen.?® Es kann hier allerdings
eine Lesart vorgeschlagen werden, durch die der Film {iber seine eigene Inten-
tion hinausgeht. Dafiir ist besonders eines wichtig: Elizabeth formuliert diese
These im Angesicht von Mary, die ihre Ablehnungsgriinde nicht anzuerkennen
bereit ist. Die These kénnte an dieser Stelle also auch strategisch eingesetzt sein.
Denn Mary weifd hier etwas nicht, was die Zuschauerinnen und Zuschauer sehr
wohl wissen: dass der Thron, von dem die Rede ist, das Privileg des gender cros-
sing enthilt genauso wie das, als Mann auf dem Thron die uzter loneliness zu
wihlen und die Macht schlichtweg nicht zu teilen. Auch wenn Rourkes Mary
Queen of Scots immer wieder das Angebot macht, das historiografische und
cineastische Klischee aufzunehmen und zu erneuern, das in Elizabeth die kluge,
aber tragische Frauenfigur sieht, die ihre Weiblichkeit ihrem Staat geopfert hat,
lasst sich mit dem Film ernst nehmen, dass eine Frau partout allein herrschen
will und dafiir auf matrimoniale und andere Biindnisse verzichtet. Ernst neh-

25 Josie Rourke, Mary Queen of Scots, Szene 18 (1:47:40).
26 Vgl. Josie Rourke, Ebensoviel Leidenschaft wie Rivalitit.



261

men lisst sich, dass sich diese Frau absolut willentlich zur absoluten Macht ent-
schlieft.

Zweifelsohne problematisiert der Film die Moglichkeiten und Risiken von
Biindnissen und zeigt, was in Verhandlungsdynamiken zu bedenken ist. Dafiir
hat er Mary als eine Konigin aufgebaut, die ein Biindnis gegen minnliche Do-
minanz gegeniiber ihren eigenen Machtambitionen — zumindest dem Anschein
nach — priorisiert; Elizabeth hingegen als eine Kénigin, die Macht mit nieman-
dem teilen will. Selbst nicht mit Mary — weder als Ehemann noch als Patin oder
Schwester. Und hier nun wire, die beiden Szenen tibereinandergelegt, Entschei-
dendes zu erginzen, das hinausweist iiber die an sich nicht grundfalsche zahl-
reich geduflerte Kritik, wie auch iiber die eigene Behauptung des Films, dass
weibliche Politik durch grausame Minner verunméglicht wird:*” gerade nicht
mit Mary. Denn Mary wiirde sich nie unterordnen. Das wird in dem Moment
deutlich, in dem sie Elizabeth zu ihrer Untergebenen (inferior) erklire und klar-
stellt, eine Stuart zu sein. Sie nennt ihren Namen, womit sie die Beschneidung
der faktischen dynastischen Kéniginnenwiirde im Filmtitel korrigiert und ihre
Ranghéhe restauriert. Und mit ihrem Ehrgeiz und Machthunger (insatiable am-
bition) wiirden sie genauso wie die Minner die Zugestindnisse (prince’s revenues)
nicht zufriedenstellen (sazisfy), die Elizabeth zu machen bereit ist. Nichts, kein
Vertrag, so die Aussage des Films, konnte die Gefahr bannen, die von ihr ausgeht.

Es bleibt also nur noch, die Bedingungen zu formulieren, um am Leben zu
bleiben. Erneut setzt sich Mary auf die Systemstelle der Ehefrau, wenn sie Eliza-
beth damit reizt, dass durch ihre Adern das gleiche Blut fliefit wie das ihres Vaters,
des Ehefrauen-, Mutter- und Kéniginnenmérders Henry VIII. Dem begegnet
Elizabeth mit einer klaren Verabredung: Solange sie ihre Feinde nicht pro-
voziert, hat Mary nichts zu fiirchten. Und Mary formuliert gerade heraus: »If I
seek to help your enemies, »tis only because you pushed me to their arms. And
should you murder me, remember you murder your sister and you murder your
Queen.« Wieder ist die Zukunft prizise modelliert. Und so ist am Ende des Films
Elizabeth zu sehen, wie sie fulminant aufgemacht durch die prichtigen Ginge
ihres Palasts geht. Thr Gesicht ist weif$ tiberschminkt, verborgen hinter der hart-
nickig tradierten und filmisch viel zitierten Ceruse-Maske der gepanzerten, der
sterilen Frau — selbst wenn diese vermutlich auf Straffengeschwitz zuriickgeht,
den eine feindlich gesinnte Quelle aufgegriffen hat.*® Zu héren ist ein an Mary

27 Vgl. exemplarisch Kathleen Hildebrand, Maria Stuarr im Kino — Wie grausam die
Minner sind, in: Siiddeutsche Zeitung (20.1.2019).
28 Vgl. Sarah Gristwood, The Queen as Artist, 110.



262 JEANNIE MOSER

adressierter innerer Monolog. »Sister, lautet ihre Anrede an Mary, ihre Schwes-
ter im Geiste — die fiir immer eine Schwester nur im Geiste bleiben wird:

Evidence has been presented to me written in your hand. It shows that you
have conspired with Catholic forces against my life. Whether these letters are
in your hand or not, I must act. [...] Believe me when I tell you how it aches
me to bear such a burden, ordering to death the only other woman who
knows what it means to rule as a queen in this land.*

Dass Mary die einzige Frau ist, die weifS, was es heifSt, als Konigin iiber ein
Land zu herrschen, heifit fiir Elizabeth lingst nicht, mit dieser Frau die Macht
tiber das Land zu teilen. Unmittelbar setzt sie zur Handlung tiber: 7 must act.
Und so zeigt sie die nichste Einstellung, wie sie inmitten zahlreicher minnli-
cher Minister — darunter dem Ideal der Ehefrau am nichsten kommend: Lord
Burghley — Marys Todesurteil unterschreibt.

Kénig und Kénigin im ménnlichen Blickregime:
Friedrich Schillers Maria Stuart

Schon Schillers im Juni 1800 uraufgefithrtes Drama Maria Stuart leitet Elisabeths
Unterschrift, die den Vollzug des Todesurteils anordnet, aus dem Treffen her. Es
reflektiert sie jedoch im Hinblick auf ihre hofpolitischen, juristischen und me-
dialen Bedingungen. Es prozessiert dynastische Legitimation, stumme Auftrige,
Kéniginnen und ihre Berater, die Einsamkeit respektive Unabhingigkeit einer
Herrscherin sowie Anrufungen als Schwester. Biindnisse werden in unterschied-
lichen Konstellationen dargelegt, ausprobiert und auf ihre neuralgischen Punkte
hin vorgefiihrt. »Wie man mit seinen Feinden Frieden macht«,° so die Frage
Elisabeths an Maria, und welche Biindnisse ein Mittel sein koénnen, den Arg-
wohn verstummen zu lassen, darum kreist das Stiick. Derweil sucht es nach
Alternativen zur Matrimonialpolitik, die von 1800 aus unzeitgemifd aussieht:
Uber die beiden Kéniginnen mit ihrer dynastisch-genealogischen Rivalitit zeigt
sich die Ideenlosigkeit einer sich konsolidierenden Moderne gegeniiber einer Si-
tuation der umstrittenen politischen Legitimitit, die sich aus der Franzésischen
Revolution ergibt.

29 Josie Rourke, Mary Queen of Scots, Szene 19 (1:52:00).

30 Friedrich Schiller, Maria Stuart, in: Simtliche Werke in § Binden, hg. von Peter-An-
dré Alt, Albert Meier und Wolfgang Riedel, Miinchen 2004, Bd. 2: Dramen, S. 549~
686, S. 625 (I1/4).



263

Die Frage, wie einander misstrauende Feinde in vertrauende Freunde umge-
wandelt werden kénnen, betrifft im Stiick sowohl die makropolitische Lage von
Schottland und England mit ihrer explosiven Konfessionalisierungsgeschichte
als auch mikropolitische Lagen am Hof, wo iiber Biindnisse der Kéniginnen
mit ihren Beratern sowie sich anbietenden Befreiern und Verschworern ent-
schieden werden muss: namentlich Maria und Mortimer, Maria und Leicester,
Elisabeth und Burleigh, Elisabeth und Mortimer, Mortimer und Leicester. Im
Vergleich zum Film fille auf, wie sehr Schiller die Entscheidung als solche inter-
essiert und wie stark er auf ihre Gefihrlichkeit abhebt. Eingegangen kann sich
ein Biindnis als vorgetiuschtes erweisen. Es ist unter einem Vorwand zum
Schein angebahnt worden, gehort aber zum strategischen Instrumentarium der
Intrige eines anderen Verschworungsbiindnisses — so das Biindnis von Morti-
mer, der Maria befreien will, mit Elisabeth. Das nicht eingegangene Biindnis
wiederum liuft Gefahr, ein anderes Biindnis zu motivieren — so das Biindnis,
das Leicester mit Maria und den Verschworern eingeht, weil Elisabeth den
Bund der Ehe mit ihm ausgeschlagen hat. Vom Ende her gesehen gibt es im
Stiick aber ohnehin nur unhaltbare Biindnisse, Biindnisse von kurzer Dauer.
Und ganz im Widerspruch zu ihrer Inszenierung als riskante Wagestiicke sind
die Biindnisse nicht handlungsbestimmend, geradezu folgenlos.* Die Bedeu-
tung eines jeden noch so gewagten Biindnisses verliert sich in der Serie von
Biindnissen. Und das Herz des Stiicks ist ohnedies das Biindnis, das nicht ist:
Zwischen Maria und Elisabeth gibt es keines. Im Folgenden wird es darum ge-
hen, woran das Biindnis in Schillers minnlich perspektiviertem Drama schei-
tert, warum es in einer patriarchal geordneten und von Minnern beobachteten
Welt keine Versshnung, keine Allianz der Kéniginnen gibt.

Personalunion | Regierungsgeschift | Biirgerweib

Bevor es im III. Akt zur Begegnung der Koniginnen kommt, klirt das Stiick
ihre jeweiligen Vorstellungen matrimonialer Biindnispolitik. Im Gesprich mit
Burleigh, der als Gesandter des Gerichts gekommen ist, um das Urteil zu ver-
kiinden, das Maria als legitimes Organ nicht anerkennt, imaginiert Maria eine
Vermihlung von Schottland und England. Deren ewige Feindschaft soll durch
eine Personalunion versohnt werden. Der mit der Franzdsischen Revolution

31 Siche zum Begriff des Wagestiickes Cornelia Zumbusch, Wagestiicke. Risiko und
Vorsorge in Schillers Wallenstein, in: Literatur als Wagnis, hg. von Monika Schmitz-
Emans, Berlin 2013, S. 350-372.



264 JEANNIE MOSER

zeitgendssisch hochaktuelle Bruderbund wird kurz erwihnt, dann aber lenkt
Maria in die Sprache der Rekonziliationsheirat ein. Anders als im Film ist es bei
Schiller Maria, die Burleigh ihre Vorstellungen einer solchen Alleinherrschaft
darlegt — ganz ohne Hochzeit und Gatten:

Und nicht erléschen wird der Haf3, bis endlich
Ein Parlament sie briiderlich vereint,
Ein Szepter waltet durch die ganze Insel.
BurLeiGH. Und eine Stuart sollte dieses Gliick
Dem Reich gewihren?
Maria. Warum soll ichs leugnen?
Ja ich gestehs, daff ich die Hoffnung nihree,
Zwei edle Nationen unterm Schatten
Des Olbaums frei und frohlich zu vereinen.
[...] ihre lange Eifersucht
Der alten Zwietracht ungliickselge Glut
Hofft ich auf ewge Tage zu ersticken,
Und wie mein Ahnherr Richmond die zwei Rosen
Zusammenband nach blutgem Streit, die Kronen
Schottland und England friedlich zu vermihlen.3

Fiir Elisabeth wiederum ist Matrimonialpolitik ein geschiftsférmiges Mittel ge-
gen den binationalen Argwohn. Sie duflert sich dazu anlisslich franzésischer
Brautwerbung:

Es schwinde

Der Argwohn zwischen beiden Nationen,
Und ein vertraulich Band umschlinge fortan
Die Kronen Frankreich und Britannien!33

Elisabeth symmetrisiert und synonymisiert Argwohn und Feindschaft auf der
einen Seite, Vertrauen und Freundschaft auf der anderen Seite auf eine Art, die
sich durch das gesamte Stiick zieht. Auch besteht sie auf einen Verpflichtungs-
zusammenhang: dass Freundschaft gemeinsame Feinde bedeutet. Als der fran-
zosische Gesandte Aubespine, der im heimlichen Bund mit den Verschwérern
ist, vorschligt, Maria in den Bund mit einzubeziehen, unterbricht Elisabeth

schon den Gedanken:

32 Friedrich Schiller, Maria Stuart, S. 576 f. (I/7).
33 Ebd., S. 589 (I/2).



265

ErisaBeTH. Nicht weiter, Graf! Vermengen wir
Nicht zwei ganz unvereinbare Geschifte.
Wenn Frankreich ernstlich meinen Bund verlangt,
Muf§ es auch meine Sorgen mit mir teilen,
und meiner Feinde Freund nicht sein —34

Als Aubespine daraufhin seine Motivation von einem politischen Geschift auf
ein humanistisches Anliegen umzustellen versucht und einwendet, die Ehre der
Menschlichkeit verlange, die kénigliche Witwe Frankreichs in dem neuen Bund
nicht zu vergessen, weist ihn Elisabeth zurecht: »Frankreich erfiillt die Freun-
despflicht, mir wird / Verstattet sein, als Kénigin zu handeln«.3 Damit be-
schlieflt sie das Gesprich mit den franzésischen Unterhindlern. Dass es nicht
um Zuneigung im wértlichen Sinn geht, bringt eine kérperliche Geste zum
Ausdruck — und mit dieser endet der II. Akt: »Sie neigt sich gegen die franzo-
sischen Herrn, welche sich mit den iibrigen Lords ehrfurchtsvoll entfernen.
Elisabeth erinnert an die Konditionen des Ehebunds, der nichts anderes als
ein Regierungsgeschift ist, das dem Volk die Zukunft sichert. Der Preis dafiir
ist hoch. Das hat sie zuvor deutlich dargelegt vor buchstiblich versammelter
Mannschaft: den franzésischen Gesandten Aubespine und Bellievre, den Lords
Davison, Kent, Leicester, Shrewsberry, Burleigh und noch »andern franzisischen
und englischen Herren«. Diesem Volk nimlich hat sie die »jungfriuliche Koni-
gin« abzutreten, die sie sein will: »Mein Wunsch wars immer, unvermihlt zu
sterben.«3® Doch die Untertanen nehmen sie nicht aus den Gesetzen der Kor-
perpolitik aus. Diese beruft sich auf eine géttliche Ordnung der Natur und ihre
Pflichten, aus sex macht sie gender. So steigt das Volk auf zum Gebieter:

Er zeigt mir dadurch an, daf§ ich ihm nur

Ein Weib bin, und ich meinte doch, regiert

Zu haben, wie ein Mann und wie ein Kénig, [...]
Doch eine Konigin, die ihre Tage

Nicht ungeniitzt in miiliger Beschauung
Verbringt, die unverdrossen, unermiidet,

Die schwerste aller Pflichten iibt, die sollte

Von dem Naturzweck ausgenommen sein,

Der eine Hiilfte des Geschlechts des Menschen
Der andern unterwiirfig macht -7

34 Ebd.
35 Ebd.
36 Ebd., S. 587 (11/2).
37 Ebd.



266 JEANNIE MOSER

Schillers Maria Stuart exponiert den Wunsch, allein und wie ein Mann zu herr-
schen. Doing gender aber liuft ins Leere, Legitimitit durch Leistung ist der Frau
verwehrt. Sogar die Kénigin muss sich unterwerfen. Sie wird zum »gemeinen
Biirgerweibes, ihr »Ring macht Ehen« und »Ringe sinds, die eine Kette machen«.®
Das Volk lisst die Subversion patriarchaler Identititspolitik nicht zu. Und so ist
es eine Zumutung, fiir das kiinftige Wohl dieses Volkes sorgen zu miissen. Das
Ehebiindnis einzugehen — »Ja, ich gesteh es unverhohlenc, sagt die Konigin zu
den Herren und iibrigen Lords —, hat nur einen Grund: »Wenn es sein mufd —
wenn ichs nicht indern kann.«3

Das hat weniger mit Kilte zu tun, wie sie die Geschichtsschreibung der his-
torischen Elizabeth I. beimessen mag oder wie sie das Stiick konsolidiert, indem
die Regie solche Kilte der dramatischen Figur mehrfach anweist oder sie zum
Gegenstand von Figurenrede macht. Es ist vielmehr eine realistische Einschit-
zung der geschlechterpolitischen Lage, die das Drama hellsichtig kritisiert —
auch wenn es die Kénigin nicht aus dem Unbehagen der Geschlechter heraus-
fithren wird. Dass einer der »Herren« nun gerade an eine Ehre der Menschlich-
keit appelliert, erscheint vor diesem Hintergrund zynisch und fiir die geschifts-
tiichtige Kénigin nicht der Verhandlung wert.

Der Pfeil des Konigs

Auch in Schillers Drama gibt es ein gender crossing. Maria vollzieht es als Sprech-
akt. Das gender crossing ist der Pfeil, den sie als letztes rhetorisches Manéver, als
letzte Attacke am Kulminationspunkt des Schlagabtauschs gegen Elisabeth ab-
schiefft und der das affektiv eskalierte Gesprich im Herzen des Dramas ab-
schlief$t. Seine Flugbahn folgt einem impulsiven poetologischen Programm, in-
formiert durch der »Leiden brennendes Gefiihl«.# Er lautet:

Der Thron von England ist durch einen Bastard
Entweiht, der Briten edelherzig Volk

Durch eine listge Gauklerin betrogen.

— Regierte Recht, so liget 747 vor mir

Im Staube jetzt, denn ich bin Euer Konig.

Was geht diesem Pfeil voraus?

38 Ebd., S.588 (1I/2).
39 Ebd.
40 Ebd., S.619 (111/3).



267

Der Pfeil bringt das Treffen im III. Akt zum Absch(l)uss, auf das Maria bei
Schiller jahrelang gewartet hat. Anders als das Gericht von Minnern, die sie als
»meinesgleichen« nicht erkennen, imaginiert Maria Elisabeth als eine, die ihr
entspricht:

Maria. Elisabeth ist meines Stammes,
Meines Geschlechts und Ranges — Ihr allein, der Schwester,
Der Konigin, der Frau kann ich mich 6ffnen.*

In der Schwester des I. Aktes steckt das phantasmagorische und empfindsame
Bild der vertrauten Schwester genauso wie die Behauptung der Statusgleichen,
die im III. Akt das Begegnungsszenario, das im besten Fall ein Szenario der Un-
terwerfung und Begnadigung sein kann — schliefllich ist das Todesurteil schon
gefille — in eines der Rivalitit umwandeln wird.+*

»Wie ich sie rithren wollte und bewegen, jedenfalls hat Maria vorbereitet.#
Nun, da das Treffen von Leicester eingefidelt zustande kommy, ldsst Schiller
das flectere et movere-Programm Marias eskalieren und, so Juliane Vogel, in
einer paradigmatischen Szene des Doppelfurors und der entfesselten Leiden-
schaft aufgehen, in der eine rasende Dimonin ihrem Double begegnet. In der
»grofen Szene« werden die Grenzen der traditionellen Affektregie tiberschrit-
ten: »Zwei dramaturgische Energien, eine feudale und eine biirgerliche, vereini-
gen sich, um eine neue und erweiterte Spielart weiblichen Rachezorns, um aus
der Kollision der Krifte die furiose folie a deux zu entwickeln.«* Marias Pro-
gnose lautet schnell: »Nie ist zwischen uns Versshnung!«# Die Kampfansage
verlegt die Regie anfangs ins Innere und weist an: »Maria rafft sich zusammen
und will auf Elisabeth zugehen, steht aber auf halbem Weg schaudernd still,
ihre Gebérden driicken den beftigsten Kampf aus.«4®

In der Ambivalenz von empfindsamer Schwesternschaft und Machtanspruch
ruft Maria zuerst noch (versiumte) Biindnisvarianten auf, die aus einer »Fremd-
lingin« eine Freundin gemacht hitten, oder als Erbin eine Verwandte, die
den genealogischen Méglichkeiten zufolge eine Tochter, Cousine, Nichte sein
koénnte:

41 Ebd., S.556 (I/2).

42 Vgl. Juliane Vogel, Die Furie und das Gesetz. Zur Dramaturgie der »grofien Szene« in
der Tragodie des 19. Jahrhunderts, Freiburg 2002, S. 222 f.

43 Friedrich Schiller, Maria Stuart, S. 619 (111/3).

44 Juliane Vogel: Die Furie und das Gesetz, S. 216, vgl. S. 211, S. 217 ff.

45 Friedrich Schiller: Maria Stuart, S. 620 (I11/3).

46 Ebd., S. 622 (11l/4).



268 JEANNIE MOSER

ELisaBETH. [...] Gewalt nur ist die einzge Sicherheit,
Kein Biindnis ist mit dem Geziicht der Schlangen.
Maria. O das ist Euer traurig finstrer Argwohn!
Thr habt mich stets als eine Feindin nur
Und Fremdlingin betrachtet. Hittet Thr
Zu Eurer Erbin mich erklirt, wie mir
Gebiihrt, so hitten Dankbarkeit und Liebe
Euch eine treue Freundin und Verwandte
In mir erhalten.4”

Schiller zeigt die Kéniginnen in einer von Minnern dominierten Welt, die
weibliche Souverinitit permanent infrage stellen. Anders als bei Mary Queen of
Scots aber, wo beider Verhiltnisse zu diesen Minnern durch Distanz und Unge-
horsam bestimmt sind, und gerade diese die Inszenierung der Schwesternschaft
im Geiste begriinden, pflegen bei Schiller die Kéniginnen unterschiedlichen
Umgang mit Minnern, der, so die These, ihr politisches Biindnis ausschliefit.
Der beriihmte Schlagabtausch, der nun folgt, kann gelesen werden als die Kri-
tik an einer Macht, die sich auf Biindnisse mit Minnern einlisst und sich von
ihnen abhingig macht, als Kritik an einer Frau, die ihre Stirke nicht aus sich,
sondern aus den Minnern — und speziell: ihrem Blick — bezieht. Er beginnt da-
mit, dass Elisabeth im Biindnis mit einer zur Erbin erklirten Maria verrite-
rische Fallstricke sieht, schlaue Verstrickung in Marias »Buhlernetze«. Maria
dagegen sagt Elisabeth eine Regentschaft in Frieden zu:

MariA. [...] Jedwedem Anspruch auf dies Reich entsag ich.
Ach, meines Geistes Schwingen sind gelihmt,
Nicht Grofle lockt mich mehr — Thr habts erreicht,
Ich bin nur noch der Schatten der Maria.
Gebrochen ist in langer Kerkerschmach
Der edle Mut — Ihr habt das Auferste an mir
Getan, habt mich zerstort in meiner Bliite! [...]
Denn wenn Thr jetzt nicht segenbringend, herrlich,
Wie eine Gottheit von mir scheidet — Schwester!
Nicht um dies ganze reiche Eiland, nicht
Um alle Linder, die das Meer umfaft,
Moécht ich vor Euch so stehn, wie Thr vor mir!
EvrisaBetH. Bekennt Thr endlich Euch fiir iiberwunden?
Ists aus mit Euren Rinken? Ist kein Morder

47 Ebd., S.625 (11l/4).



269

Mehr unterwegs? Will kein Abenteurer
Fiir Euch die traurge Ritterschaft mehr wagen?
— Ja, es ist aus, Lady Maria. Ihr verfiihrt
Mir keinen mehr. Die Welt hat andre Sorgen.
Es liistet keinen, Euer — vierter Mann
Zu werden, denn Ihr totet Eure Freier,
Wie Eure Minner!
Maria (auffahrend). Schwester! Schwester!
O Gott! Gott! Gib mir Mifligung!

ELISABETH (sieht sie lange mit einem Blick stolzer Verachtung an).
Das also sind die Reizungen, Lord Leicester,
Die ungestraft kein Mann erblickt, daneben
Kein andres Weib sich wagen darf zu stellen!
Fiirwahr! Der Ruhm war wohlfeil zu erlangen:
Es kostet nichts, die allgemeine Schonheit
Zu sein, als die gemeine sein fiir alle!

Magria. Das ist zuviel 148

Mit dieser Szene belegt Michael Gamper, dass Maria eine personliche Macht
verkorpert, die unabhingig von der Verfiigung iiber institutionelle Macht ist:
Diese geht aus einem spezifisch weiblichen, von Erotik und Mitleidserzeugung
geprigten Charisma hervor. Durch die Absage an politische Gréfle kann Maria
»edle Wiirde« und eine moralische wie dsthetische innere Grofle gewinnen, die
sie im und durch den Tod ihre Rivalin besiegen ldsst, die am Ende des Dramas
von allen verlassen allein zuriickbleibt. Vor der Gerichtsbarkeit der Biithne habe
Elisabeth den Prozess verloren.4

Tatsichlich mindert Elisabeth durch das Spiel mit den Worten »allgemeine
Schénheit« und »gemeine« »fiir alle« das Kapital der Schonheit, dem Maria ihr
Charisma verdankt. Und indem sie von Freiern und wohlfeil zu erlangendem
Ruhm spricht, macht sie aus Marias Agitationsraum einen der Prostitution —
und das »ist zuviell« Was Maria jedoch schon zuvor auffahren, Mifligung ein-
biifflen und Elisabeth im Modus des entriisteten Appells als Schwester anrufen
lsst, ist die Vorhaltung, ihre Macht nur auf dieses erotische Charisma griinden
zu kénnen, also auf minnliche Unterstiitzung angewiesen zu sein: Auch wenn
sie die Minner respektive Freier umbringen mag, hingt sie laut Elisabeth von
ihnen ab. Den Anspruch auf das Reich ist sie nicht aus eigener Kraft zu stellen

48 Ebd., S.626f. (I11/4).
49 Vgl. Michael Gamper, Der grofle Mann. Geschichte eines politischen Phantasmas,
Gottingen 2016, S. 138, 141.



270 JEANNIE MOSER

in der Lage. Nur deswegen entsagt sie, »es ist aus«, weil da keine Minner mehr
sind, ohne Minner muss sich Maria fiir iiberwunden bekennen. Zerstort in ih-
rer Bliite ist sie machtlos gegen Elisabeth, die auf institutionelle Macht setzt.
Diese Vorhaltung ist es, die den Dialog affektiv steigert: Schillers Regie ldsst
Maria vor Zorn glithen, dann wortgewaltig Elisabeth der Dissimulation ihrer
Lust und Kérperlichkeit und schliefSlich des miitterlichen Erbes der Unehren-
haftigkeit bezichtigen.

Unzihlige Male hat Maria die Schwesternschaft beschworen, von »Meines-
gleichen« gesprochen in Stamm, Geschlecht und Rang, von Schwester, Kénigin,
Frau.5® Auch Elisabeth hat zu Beginn des Treffens die »schwerbeleidigte Koni-
gin« vergessen, ist heruntergestiegen, um die »fromme Pflicht der Schwester zu
erfiillen«. Und noch im Gesprich hat Maria zwar den Statusunterschied in der
monarchischen Ordnung symmetrisiert, das aber iiber die Statusgleichheit in
der patriarchalen Ordnung: Im Appell an common grounds lisst Schiller sie sa-
gen: »Denn ich bin eine Kénigin wie Thr.«<" Die Vorhaltung jedoch, sich nur
tiber korperliche Reize den Minnern gegeniiber behauptet zu haben und der
Rivalin gegeniiber tiber die Macht der Minner, lisst jede sisterhood vergessen,
laut Shrewsbury aufler sich geraten, rasen.s* Den »langverhaltnen Groll« bittet
Maria nun: »leg auf die Zunge mir / Den giftgen Pfeil —«

Mit diesem Pfeil kontert sie die »wiitenden Blicke«, die Elisabeth auf sie
»schiefSt«, der es die Sprache verschlagen hat. Delirium der einen und Stumm-
heit der anderen bewirken, dass beide Frauen keine sprachmichtigen Indivi-
duen mehr sind: »Im Moment der Exaltation schligt der Widerstreit der Worte
in einen Schufiwechsel der Blicke um, duellieren sich die bewaffneten Augen in
einem doppelten tddlichen Spiegelblick. Der Rest der Szene verliert sich im
Imaginiren.«? Die Forschung hat bislang vor allem die Bastardisierung im Pfeil
gesehen.* Es ist jedoch der Pfeil des gender crossing, der Durchschlagskraft
zeigt, indem er Leistung und tagtigliche Monarchen-performance in einem ein-
zigen performativen Sprechakt ausléscht. Hinausjagt Maria: »ich bin Euer
Kénig.«* Dass die minnliche Form nicht zufillig gewihle sein und Gewicht be-

so Friedrich Schiller, Maria Stuart, S. 556 (I/2).

st Ebd., S. 623 (11l/4).

s2 Vgl ebd., S. 628 (I11/4).

53 Juliane Vogel: Die Furie und das Gesetz, S. 225.

s4 Vgl. exemplarisch, weil explizit Arthur Henkel: Wie Schiller die Kéniginnen reden
lasst, in: Schiller und die hofische Welt, hg. von Achim Aurnhammer, Klaus Manger
und Friedrich Strack, Tiibingen 1990, S. 398—406, S. 399 f.

55 Dass Maria sich in ménnlicher Form auf den Thron setzt, liest Vogel nicht als cross
gendering, sondern als Absage an ihr Geschlecht, als unsexing: Maria stof8e in der Dy-
namik der hyperbolischen Rede das Merkmal der Weiblichkeit ab. Vgl. Juliane Vogel:



271

kommen kénnte — im Sinne von Judith Butler: matters —, ist dadurch vorberei-

tet, dass zum einen der Pfeil als toxischer angekiindigt worden ist, zum anderen,

dass Schiller Maria zuvor gendersensibel sprechen hat lassen: Er hat ihr etwa das

Wort »Fremdlingin« in den Mund gelegt.s® Und so ist es dieser Pfeilschuss, der

Elisabeth, die doch nur meinte, regiert zu haben wie ein Mann und wie ein

Kénig,”” nun zu Fall bringt: die Regieanweisung ldsst sie »schnell« abgehen

und — mit unklarem doppeltem grammatikalischem Bezug: »die Lords folgen

ibr in der hichsten Bestiirzungc.

Male gaze und Eisesblick

Der Pfeilschuss lisst Maria einen Sieg feiern:

Nach Jahren der Erniedrigung, der Leiden,
Ein Augenblick der Rache, des Triumphs!

Wie Bergeslasten fillts von meinem Herzen,
Das Messer stiefd ich in der Feindin Brust. [...]
Vor Leicesters Augen hab ich sie erniedrigt!

Er sah es, er bezeugte meinen Sieg!

Wie ich sie niederschlug von ihrer Hohe,

Er stand dabei, mich stirkte seine Nihe!s?

Es ist nicht unwesentlich, dass das Treffen der Koniginnen anders als im Film

in Gegenwart und damit unter >Aufsicht« von Minnern stattfindet: Paulet,

Shrewsbury, Leicester.” Zumal mit diesem Treffen die Erwartung eines spezi-

56

57
58

59

Die Furie und das Gesetz, S. 226. Lenz wiederum sicht im Kénig einen Hinweis dar-
auf, dass Herrschertum nur minnlich zu denken ist. Jelinek fithre immer wieder auf,
»dass weibliche Machtstellungen im Patriarchat unméglich sind: Eine richtige, auch
handelnde Kénigin kann es also nicht geben. Sie muss ménnlich werden.« Anna Lenz:
»Die Welt glaubt nicht an die Gerechtigkeit des Weibes, sobald ein Weib das Opfer
wird«. Geschichtstheater als Literaturgeschichtstheater. Elfriede Jelineks Ulrike Maria
Stuart, Jahrbuch der Deutschen Schillergesellschaft 66 (2022), S. 271-303.

Bei Adelung ist nur die minnliche Form des Fremdlings zu finden. Vgl. Johann
Christoph Adelung, Grammatisch-Kritisches Wérterbuch der Hochdeutschen Mund-
art, Bd. 2, Sp. 278. Im Wiarterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm (Bd. 4, Sp. 131)
findet sich die Fremdlingin, als Beispiel wird neben Maria Stuart Johann Heinrich
Voss' Ubersetzung von Ovids Metamorphosen von 1798 genannt.

Vgl. Friedrich Schiller, Maria Stuart, S. 587 (Il/2).

Friedrich Schiller, Maria Stuart, S. 628 (IIl/5).

Es ist nicht klar ersichtlich, wer noch bei dem Treffen zugegen ist, da einer Regie-
anweisung zu entnehmen ist, dass Talbot das Gefolge wegschickt.



272 JEANNIE MOSER

fisch weiblichen Blicks verbunden gewesen ist, der sich vom minnlichen unter-
scheidet: So etwa vom Auge von einem »Gericht von Minnern« und seinem
forensischen Blick, in dem sich Maria im I. Akt nicht erkennen kann.®

Wesentlich ist die Aufsicht der Minner weniger dahingehend, dass der unter
minnlichem Blick errungene Sieg fiir Maria seinen Wert steigert. Schiller tri-
vialisiert den Konflikt der Koniginnen und ldsst sie um einen Mann konkur-
rieren, entsprechend widmet Maria den Kampfgegenstand zur Gunst Leicesters
um, was wiederum Elisabeths Vorhaltung, Maria beziehe Stirke aus diesem
minnlichen Blick, bekriftigen wiirde. Ebenso wenig ist die Aufsicht der Min-
ner dahingehend wesentlich, als dass es Zeugenschaft braucht, um aus der Szene
tiberhaupt eine Szene zu machen, die ein »anderes< Gerichtsverfahren oder ein
Zweikampf sein konnte. Dass das Treffen vor den Augen von Minnern stattfin-
det und von ihnen betrachtet wird, bringt vielmehr in Erinnerung, dass die
Szene wie das gesamte Drama minnlich perspektiviert ist. Es ist ein minnlich
konstruierter Konflikt, in dessen Zentrum der weibliche Kérper steht. Und aus
diesem Konflikt gehen letztlich beide als politikunfihige Frauen hervor, die
nicht in der Lage sind, sich — und damit auch andere — zu beherrschen.®
Das von vornherein, denn mit groffen Gebirden ldsst Schiller sie eine Szene
der Entscheidung spielen, ohne sie mit politischer oder diskursiver Autoritit
ausgestattet zu haben: »Ihrer Rede, ihren Charakteren, ihrem Geschlecht, ihrem
politischen Rang werden systematisch jene Eigenschaften und Kompetenzen
entzogen, die zu geschichtsmichtigem Handeln [...] befihigen wiirden.«®?
Stattdessen ist Schiller daran gelegen, sexuell attraktiv codierte Frauenkérper
auf der Bithne zu sehen und weist Iffland an, fiir Elisabeth eine Schauspielerin
auszuwihlen, die Liebhaberinnen zu spielen pflegt, damit sie noch libidindse
Anspriiche stellen diirfe. Beide Koniginnen werden verjiingt, Maria solle nicht
dlter als 25, Elisabeth nicht ilter als 30 Jahre alt sein.®

Dass Schénheit, Reiz und sexuelle Attraktivitit iiberhaupt explosiver Kampf-
gegenstand werden konnen, geht auf einen male gaze zuriick, wie ihn Laura

60 Friedrich Schiller, Maria Stuart, S. 556 (I/2).

61 Siehe den Seitenblick bei Eva Horn, Die Grof3e Frau. Weibliches Charisma in Schil-
lers Jungfrau von Orleans und Fritz Langs Metropolis, in: Grofle. Zur Medien- und
Konzeptgeschichte personaler Macht im langen 19. Jahrhundert, hg. von Michael
Gamper und Ingrid Kleeberg, Ziirich 2015, S. 193-216, S. 201.

62 Juliane Vogel, Die Furie und das Gesetz, S. 231.

63 So Schiller in einem Brief an Iffland vom 22.6.1799. Vgl. Friedrich Schiller, Maria
Stuart, S. 1260 (Kommentarteil). Und in einem Brief an Goethe vom 18. Juni 1799
schreibt Schiller: »Meine Maria [...], ich will sie immer als ein physisches Wesen hal-
ten.« Friedrich Schiller, Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hg. von Wilhelm
Vollmer, Stuttgart 1881 [Digitalisat, Cornell University], Bd. 1, S. 168.



273

Mulvey 1975 filmtheoretisch entwickelt hat. Mit diesem Begriff beschreibt sie
einen Blick, der eine weibliche Protagonistin zum minnlich dominierten eroti-
schen Objekt der Begierde macht. Der aktive minnliche Betrachter ist intra-
fiktional wie auf der Ebene der Rezeption gleichzeitig zu finden; er ist von der
patriarchalen Geschlechterordnung strukturiert, genauso wie er diese festige.®*
Zur minnlichen Projektion gehort, dass das Motiv weiblicher Rivalitit nur im
Geschlecht situiert und eine sexuell aktive Frau nur Freier haben kann, was sich
in der despektierlichen Rede Goethes zuspitzt, der laut Wilhelm Grimm gesagt
haben soll: »Mich soll nur wundern, was das Publikum sagen wird, wenn die
beiden Huren zusammenkommen und sich ihre Aventuren vorwerfen.« Zur
minnlichen Projektion gehért, dass der weibliche Kérper von Gewicht und
Schénheit ein hohes Gut ist — und dass eine Frau sie einer anderen neiden muss.
Entsprechend fallen Interpretationen aus, die die Rivalitit der Koniginnen als
personlichen Konflikt und Elisabeths Todesurteil von Eifersucht auf Marias
erotische Attraktivitit her motiviert sehen.®® Auflerdem gehért zur minnlichen
Projektion, dass Schonheit in Widerspruch zu Urteilsvermégen, Meinungs-
stirke und Regierungsgeschick gesetzt wird. Der male gaze reicht hinein in De-
batten der Gegenwart, die sich darum drehen, ob erotisches Kapital eingesetzt
werden diirfe im Kampf gegen patriarchale Macht oder ob es ihm widerspreche,
gar ihn verunmégliche. Er reicht in die antifeministische Frage, ob Feministin-
nen schén und sexuell attraktiv oder schéne und sexuell attraktive Frauen klug
sein kénnen. Und er reicht in die misogyne Gegenunterstellung, Feministinnen
seien sexuell unattraktiv und wiirden sich gegen Sexismus nur aus Neid weh-
ren.” Von den Debatten der Gegenwart aus gesehen, lisst das Stiick die Kéni-
ginnen schon diesen Konflikt mit austragen und ihr Biindnis verhindern.

An Elisabeth zeigt das Drama ein starkes Problembewusstsein gegeniiber den
Hirten der Geschlechterrollen, schligt aber keine emanzipatorischen Antwor-
ten vor: Weibliche Herrschaft ist nur auf Kosten des erotisch-sexualisierten
Frauseins zu erkliren, die im Drama in die Hohe getrieben werden. Nicht als
souverine Alleingingerin, sondern als eine einsame Macht, die von »traurig

64 Laura Mulveys Essay Visual Pleasure and Narrative Cinema erscheint erstmals 1975 in
der Zeitschrift Screen, auf Deutsch 1994 im von Liliane Weissberg herausgegebenen
Band Weiblichkeit und Maskerade.

65 Das Zitat findet sich bei Arthur Henkel, Wie Schiller die Kéniginnen reden lisst,
S. g400f.

66 Vgl. exemplarisch Thomas Diecks, »Schuldige Unschuld«: Schillers Maria Stuart vor
dem Hintergrund barocker Dramatisierungen des Stoffes, in: Schiller und die héfi-
sche Welt, S.233-246, S. 241 f.

67 Vgl. zur akeuellen Debatte um schéne Feministinnen Margarete Stokowski, Die
doppelte Zumutung, Spiegel Online (18.12.2018).



274 JEANNIE MOSER

finstre[m] Argwohn« regiert wird, der kein Biindnis zuldsst, weil er nur Feindin
und »Fremdlingin« sieht. Vorstellbar ist eine Regentin nur handlungsunfihig
und iiberfordert, als eine, die sich ihre Macht nicht auszuiiben getraut. Im Ge-
gensatz zum bildpolitischen Erbe der historischen Elizabeth I., deren Charisma
tiberliefert ist, die militdrische Erfolge feiern kann, indem sie die spanische Ar-
mada in einem See- wie Informations- und Kommunikationskrieg schligt und
England zur GrofSmacht aufsteigen l4sst, o8 zeigt Schiller eine zaudernde Koni-
gin, die iiber stumme Auftrige regiert und sich den Anforderungen des kalten
Amts fiigt. Am Ende lisst Schiller sie allein auf der Bithne stehen als minnliches
Zerrbild der Weiblichkeit, als ein die vermeintlich >natiirliche« Disposition ihres
Geschlechts pervertierendes Wesen.® Elisabeth wird nicht befreit, sondern an
die Geschlechterordnung des 18. Jahrhunderts gefesselt, und sie wird drama-
tisch diszipliniert. In der Forschung spricht Kari Lokke davon, Schiller bestrafe
am Ende Elisabeth fiir ihren Freiheitsdrang mit Isolation, Gert Sautermeister
davon, Elisabeth biifle mit dreifacher Schwichung — der politischen, morali-
schen und menschlichen —, weil sich drei Minner von ihr abwendeten: Lord
Burleigh als Reprisentant der Staatsrison, Shrewsbury als Anwalt der Humani-
tit sowie der Liebhaber Leicester. Aus dem Konflikt, den die Schiller-Forschung
zu einem zwischen einer klugen, pragmatischen, maskulinen Realistin und einer
erhabenen, mirtyrerischen, femininen Idealistin erklirt, geht Maria als Siege-
rin, als (verbiirgerlichte) Konigin der Herzen hervor.7°

Schiller zieht dafiir alle Register. Das Drama tut alles, um aus einer weib-
lichen Figur, die sich als aggressive Sprachschiitzin gezeigt hat und mit dem
Pfeil des Kénigs erklirt hat, nicht Objekt des minnlichen Blickes zu sein, eine
zu machen, die sich diesem wieder voll und ganz fiigt. Das Drama tut alles, um
Maria fiir den politischen Machtverzicht zu entschidigen und fiir die Riickkehr
ins minnliche Blickregime zu belohnen. Schiller inszeniert einen moralisch-
isthetischen Sieg iiber die Konkurrentin. Dieser Sieg ist gleichzeitig einer des
Spirituellen tiber die Lust des Fleisches, mit Lokki: »Paradoxically, Schiller
seems to be suggesting that the woman who transcends her sensuality and

68 Siche zu den Kryptographen und Kryptoanalytikern, die den Seeadmirilen zur Seite
springen, Torsten Hahn, Das schwarze Unternehmen, S. 221 f.

69 Vgl. Bernd Leistner, »Ich habe deinen edlern Teil nicht retten kénnen.« Zu Schillers
Trauerspiel Maria Stuart, in: Zeitschrift fiir Germanistik 2/2 (1981), S.166-181,
S.174.

70 Vgl. Kari Lokki, Schiller’s Maria Stuart: The Historical Sublime and the Aesthetics of
Gender, in: Monatshefte 82/2 (1990), S. 123—141, S. 124, 135 f.; Gert Sautermeister,
Maria Stuart. Asthetik, Seelenkunde, historisch-gesellschaftlicher Ort, in: Schillers
Dramen. Neue Interpretationen, hg. von Walter Hinderer, Stuttgart 1979, S. 174—
216, S.179f.



275

sexuality has a potential for sublimity perhaps unavailable to men.«”* Marias
kérperliche Passion erscheint am Ende sublimiert als christliche Passion: Im
letzten Akt ist sie zu einer gelduterten, ideell bereinigten Heiligen erhoht, weifd
und festlich gekleidet tritt sie auf, mit Agnus Dei, Rosenkranz und Kruzifix,
Diadem im Haar und schwarzem Schleier.”> Schiller lisst auf der Biihne eine
Braut Jesu erscheinen, in der sich die dsthetische Wirkung des Katholizismus’
und die der Frau — deren gemeinsamen Nenner Mortimer »Sinne Reiz« genannt
hat — so steigern, dass ihr der Mann ihres Begehrens nur noch gegeniibertreten
kann, »ohne die Augen aufzuschlagen«.” Dramatisiert wird eine Imagination
von Weiblichkeit, die um 1800 ein Gemeinplatz ist und exemplarisch von Kant
formuliert lautet, dass die Frau allein durch ihren sinnlichen Reiz grofie Gewalt
iiber das andere Geschlecht ausiiben kann.”* Zur Auffithrung kommt der Sieg
in einem detailliert choreografierten Blickwechsel:

(in diesem Augenblick begegnet ihr Auge dem Grafen Leicester, der bei ihrem
Aufbruch unwillkiirlich aufgefabren, und nach ihr hingesehen. — Bei diesem
Anblick zittert Maria, die Knie versagen ihy, sie ist im Begriff hinzusinken,
da ergreift sie Graf Leicester, und empfiingt sie in seinen Armen. Sie sieht ihn
eine Zeitlang ernst und schweigend an, er kann ihren Blick nicht aushalten,
endlich spricht sie)

Ihr haltet Wort, Graf Leicester — Ihr verspracht

Mit Eurem Arm, aus dem Kerker mich

Zu fiihren, und Ihr leihet mir ihn jetzt!
(Er steht wie vernichtet.)’s

Der Mann steht wie vernichtet, Maria geht aus der Szene souverin, im Sinne
ihres Sprachpfeils als Konig hervor — das allerdings nur innerhalb des minnli-
chen Blickregimes. Und insofern kénnte der Konflike der Kéniginnen, der
Vollstreckungsbefehl und Marias Hinrichtung noch anders gesechen werden:
Maria kontert mit dem Pfeilschuss des Konigs die »wiitenden Blicke«, die die
laut Regieanweisung vor Zorn sprachlose Elisabeth auf sie schiefit, nachdem sie
sie attackiert hat und — und das ist sicherlich nicht unerheblich — der Berater

71 Kari Lokki, Schiller’s Maria Stuart, S. 130.

72 Vgl. die Regicanweisung in Friedrich Schiller, Maria Stuart, S. 666 (V/6). Leistner (Ich
habe deinen edlern Teil nicht retten kénnen, S. 173) spricht von der Wiedergewin-
nung von GrofSe und schoner Sittlichkeit im Zeichen echter Religiositit.

73 Friedrich Schiller, Maria Stuart, S. 675 (V/9).

74 Immanuel Kant, Beobachtungen iiber das Gefiihl des Schonen und Erhabenen in:
Simtliche Werke IV, hg. von Karl Rosenkranz und Friedrich Wilhelm Schubert, Leip-
zig 1838 [Digitalisat Bayrische Staatsbibliothek], S. 428 f.

75 Friedrich Schiller, Maria Stuart, S. 677 (V/9).



276 JEANNIE MOSER

Shrewsbury »zwischen beide Koniginnen« getreten ist und vorauseilend inter-
veniert hat, Maria aus der Verantwortung fiir alles nun Kommende zu ent-
lassen: »O sie ist aufler sich! / Verzeih der Rasenden, der schwer Gereizten !«7¢
Maria aber schief$t. Sie erklirt sich zum minnlichen Souverin, den der male
gaze nicht treffen und entmachten kann, um sich unmittelbar darauf wieder
in genau diesen Blick zu stellen und von ihm zu profitieren. Die Geschlechter-
ordnung mit ihrem male gaze-Regime hat Maria nur als rhetorisches Manover
torpediert, um die andere Frau zu treffen. Das kann — von Elisabeth aus ge-
sehen — das eigentliche Vergehen sein.

Regieanweisungen und die Figur der Maria verfolgen das gemeinsame Inter-
esse, den Blick der Kénigin zu bezeichnen, und gehen dafiir ein Biindnis ein:
In ihrem Zusammenschluss fixiert Elisabeth mit den Augen, wird ihr Blick
zu einem finsteren, strengen, bitterkalten: »Wenn Ihr mich anschaut mit dem
Eisesblick«, sagt Maria schon zu Anfang des Treffens.”” Vom male gaze kann
jedoch iibersehen werden, dass Elisabeth weniger mit Kilte zu tun, ein kom-
pliziertes Verhiltnis zur Lust oder zum Schénheitsregime hat, als vielmehr ein
solches rhetorisches Manover registriert — und bestraft. Elisabeth primiert die
Frau nicht, die dem Anschein nach auf institutionelle Macht verzichtet, zumal
sie mitnichten davon ausgehen kann, dass Maria wirklich verzichtet. Maria hat
sich laut Regieanweisung vor ihr niedergeworfen, sich ihr zutraulich genihert,
mit schmeichelndem Ton gesprochen und eine Sprache beschworen, die das
Herz der Kénigin rithren kann, bis zum Schluss aber unmissverstindlich ihren
Machtanspruch argumentiert.”® Und so sorgt Elisabeths Politik der Stummbheit
dafiir, dass ihr Vollstreckungsbefehl die Form eines unaufhaltbaren Pfeils an-
nimmt:

— Ist es geschehen? Ist es nichs? — Mir graut

Vor beidem, und ich wage nicht zu fragen!

Graf Leicester zeigt sich nicht, auch Burleigh nicht,
Die ich ernannt, das Urteil zu vollstrecken.

Sind sie von London abgereist — Dann ists
Geschehn, der Pfeil ist abgedriicke, er fliegt,

Er trifft, er hat getroffen, gilts mein Reich,

Ich kann ihn nicht mehr halten — Wer ist da?7?

76 Ebd., S. 628 (111/4).
77 Ebd., S. 623, (Il/4).
78 Vgl. ebd., S. 621628, (111/4).
79 Ebd., S.680 (V/11).



277

Der Page meldet, dass die Lords »nicht« in London sind. Der Pfeil trifft, hat
in Fotheringhay getroffen. Elisabeths Politik der Stummbeit hat dafiir gesorgt,
dass Maria hingerichtet und mit ihr am Ende das Todesurteil am erotischen
Charisma vollstreckt wird, das von einem male gaze hervorgebracht wird. Und
so wird, was bislang keine Beachtung gefunden hat und die dramatischen
Minnerfantasien unterliuft, auch ein Mann einsam auf der Biihne stehen und
bestraft werden, so muss Leicester »alleine zuriickbleibend« in Marias Zimmer
beklagen: »Ich kann, ich kann das Schreckliche nicht schauen«, und, als sich
aus diesem nicht entflichen lisst: »Muf§ ich anhoren, was mir anzuschauen
graut?«®°

Aus dem Augenwinkel

Rourkes Film bemiiht sich um eine feministische Bildpolitik, die Klischees und
Mythen vermeidet. Ganz entziechen aber kann er sich bestimmten Tradierungs-
dynamiken nicht: Wenn auch abgeschwicht, reproduziert er die Frontstellung
einer erotisch-charismatischen und einer institutionellen, durch Virilisierung
erkauften, einsamen Macht. Er zitiert den Neid auf Schonheit und sinnlichen
Reiz herbei, den Schiller als Konfliktstoff etabliert, wenn er Mary als unge-
schminkte, natiirliche Schonheit auftreten ldsst, wihrend sich die gekiinstelte
Elizabeth hinter ihrer starren Maske versteckt. Zudem projiziert der Film neue
fragwiirdige weibliche Eigenschaften auf die Kéniginnen. So etwa die weh-
miitige Eifersucht auf Mutterschaft. Als hitte sie mehr Gewicht als fiir einen
Konig, als wire Kinderlosigkeit ein personliches und kein dynastisches Problem
des 16. Jahrhunderts, das die Erbfolge verkompliziert. Ahnlich anachronistisch
unterlegen Rourke und Willimon den tiberlieferten Briefen eine empfindsame
und glaubwiirdige Herzensschrift, die erst im 18. Jahrhundert erfunden werden
wird. Oder sie lassen auflen vor, dass die amourdse Rhetorik Schmeichelei und
die Appelle an Schwesternschaft in der Korrespondenz der Kéniginnen Teil
einer Inszenierung sein konnte, die auf ein bestimmtes Image abzielt.

Der Film fokussiert wie das Drama die Kéniginnen als Frauen. Er beleuchtet
ihre geschlechterpolitische Lage, thematisiert die Friktionen von biologischem
Korper und dem body politics. Dabei riicken zuweilen die regierungstiichtigen
Koniginnen aus dem Blick, die er eigentdich ins Rampenlicht setzen will. Die
Analyse der Machtverhiltnisse, die Frauen viktimisieren, geht zulasten der Dar-

8o Ebd., S.679 (V/10).



278 JEANNIE MOSER

stellung strategisch agierender Antagonistinnen, die Allianzen machtpragma-
tisch abwigen, weil sie vertraut sind mit den Vorteilen und alltiglichen Risiken
von Biindnissen. Der Film tendiert dazu, vergessen zu machen, dass sich Frauen
nicht verbiinden miissen, weil sie Frauen sind, selbst wenn Minnerallianzen
chauvinistische Praxis sind. Der Film setzt weibliche Empathie voraus, imagi-
niert einen kooperativen, friedvollen Politikstil fiir Frauen und projiziert auf ihr
Biindnis ein potenziell solidarisches Projekt.

Dass es aber zu keinem kommt, hat Griinde, die seine eigenen Vorannahmen
durchkreuzen: Gegen ein Biindnis sprechen unvereinbare Interessen. Ohnehin
fragwiirdige common grounds konnen nicht tiber Marys unstillbarer Macht-
hunger hinwegtiuschen. In Schillers Drama wiederum gibt es keine Allianz,
weil Maria, die aggressive Sprachschiitzin, ihre Macht von Minnern bezieht,
weil sie von ihrem Blick profitiert, weil sie im Bund ist mit dem male gaze. Im
Film findet das Treffen ohne Aufsicht der Minner statt. Dafiir wird das Blick-
regime selbst zum Thema gemacht. Der Film inszeniert den cineastischen Blick
durch einen Spalt und durch Tiicher durchbrochene Sichtachsen. Der Dialog der
Kéniginnen wiederum bringt das Begehren zur Sprache, die andere zu sehen,
oder aber, das eigene Bild zu kontrollieren und im besten Licht in Erscheinung
zu treten. In derselben Szene verhandeln Film und Drama Momente des gender
crossing. Rourkes Elizabeth und Schillers Maria behaupten sich als Kénig und
tiberschreiten die misogyn gesetzten Grenzen weiblicher Handlungsmacht. Und
so sind — vielleicht nur aus dem Augenwinkel — doch zwei Kéniginnen zu sehen,
die schlicht und ergreifend den Anspruch auf ein und dasselbe Reich erheben:
nicht tragisch, nicht zaudernd, nicht ohnmichtig, gescheitert oder monstrés,
sondern mit dem Selbstbewusstsein einer weiblichen Souverinitit, die sagt:
I must act — mit all den Konsequenzen, die das mit sich bringt.



