
MATTHIAS MANSKY

DER »EIGENTHÜMLICHKEIT DIESES GROSSEN MEISTERWERKS« 
VERPFLICHTET, »DEM AUGE WOHLGEFÄLLIG«.  

KARL FRANZ GRÜNERS BEARBEITUNG  
VON SCHILLERS »WILHELM TELL«1

Abstracts

Die frühe österreichische Schiller-Rezeption wurde während der Dichterfeiern des 19. Jahr-
hunderts oftmals als ignorant und mangelhaft dargestellt, wofür man neben der Zensur 
vor allem die Aufführungsgeschichte von Schillers Dramen an den Wiener Bühnen verant-
wortlich machte. Der vorliegende Beitrag bemüht sich um eine Revision dieser Vorbehalte, 
die sich noch in neueren wissenschaftlichen Darstellungen erhalten haben, indem er die 
theatrale Rezeption Schillers in Wien als facettenreiche Auseinandersetzung mit dem spä-
teren deutsch(-österreichisch)en Klassiker auffasst, die dessen Popularität nachhaltig beför-
derte. Ein gutes Beispiel hierfür stellt Karl Franz Grüners erfolgreiche Adaption von Schil-
lers Wilhelm Tell für das Theater an der Wien von 1810 dar. An ihr können nicht nur die 
Anpassungen an die zeitgenössischen Theaterkonventionen und Zensurvorgaben rekon
struiert werden, sondern Grüners Bearbeitung lässt in Zeiten der Napoleonischen Kriege 
auf eine interessante dramaturgische Umakzentuierung schließen, die eine divergierende 
Wahrnehmung während der Aufführungssituation evozierte.

The early Austrian reception of Schiller was often portrayed as ignorant and inadequate, 
especially during the poet celebrations in the 19th century. At that time, censorship and the 
performance history of Schiller’s dramas on the Viennese stages were held responsible. This 
article sets out to challenge these misconceptions, which persist in recent scholarly ac-
counts, by examining the theatrical reception of Schiller in Vienna as a multifaceted ex
ploration of the later German (Austrian) classic, which fostered his enduring popularity. 
A prime example of this is Karl Franz Grüner’s highly successful adaptation of Schiller’s 
Wilhelm Tell for the Theater an der Wien in 1810. On the one hand, it can be used to re-
construct contemporary theatre conventions and censorship requirements. On the other 
hand, Grüner’s staging of Schiller’s play also suggests an interesting dramaturgical reinter-
pretation in times of the Napoleonic Wars, which evoked a divergent perception during 
the performance.

1	 Teile des vorliegenden Artikels wurden durch ein Erwin-Schrödinger-Stipendium des 
Austrian Science Fund (FWF) gefördert. Forschungsprojekt: Österreichs Schiller. In
szenierung und Perspektivenwandel einer Rezeptionssteuerung im 19. Jahrhundert, 
Grant-DOI10.55776/J4174.

© 2026 Matthias Mansky, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83536069-005 | CC BY-NC-ND 4.0

https://doi.org/10.46500/83536069-005


100 matthias mansky

1. Österreich und Schiller: ein Missverständnis?

Die Stilisierung Friedrich Schillers zur Leitfigur einer deutschen Kulturnation 
führte bei der Wiener Schillerfeier 1859 zu einer kritischen Auseinandersetzung 
mit dem Verhältnis Österreichs zum deutschen Klassiker. In Wien deckte sich 
die euphorische Indienstnahme Schillers in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhun-
derts nur bedingt mit der Bühnenpräsenz seiner Werke zu Lebzeiten. Zwar wa-
ren Schillers Dramen dem Wiener Publikum in gedruckter Form zugänglich,2 
dennoch wurden bis zu seinem Tod lediglich Die Jungfrau von Orleans und 
Die Verschwörung des Fiesko zu Genua im Burgtheater vorgestellt.3 Zu ver-
mehrten Aufführungen Schiller’scher Dramen auf den Wiener Bühnen kam es 
erst zwischen 1807 und 1814, was auf eine zwischenzeitliche Lockerung der Zen-
sur und ein allmähliches Interesse für Schiller als ›Freiheitsdichter‹ zurück
zuführen ist.4 Die anfängliche Ignoranz bedurfte anlässlich der Feierlichkeiten 
in der zweiten Jahrhunderthälfte einer Rechtfertigung. Und so bemühte sich 
etwa das Komiteemitglied der Wiener Schillerfeier 1859 Ludwig August Frankl 
in einem Artikel zu Schiller und Österreich, den Constantin von Wurzbach in 
seiner Festgabe abdruckte, das anfängliche Missverhältnis Österreichs zu Schil-
ler ein wenig zurechtzurücken. Frankl resümiert, dass man sich in der Habs
burgermonarchie »erst langsam« an die »kolossalen Dimensionen« der Werke 
Schillers »heranbilden musste«, bevor sich dieser in den letzten Dekaden zum 
»bevorzugte[n] Liebling« der »grossen Massen der österreichischen Völker«5 
entwickelt habe. Frankl, der auch bei der Errichtung des bereits 1859 geplanten, 
allerdings erst 1876 realisierten Wiener Schillerdenkmals federführend war, griff 
die Beziehung Österreichs zu Schiller später im Feuilleton der Neuen Freien 

2	 Vgl. Norbert Oellers, Zur Schillerrezeption in Österreich um 1800, in: Die österreichi-
sche Literatur. Ihr Profil an der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert, hg. von Walter 
Zeman, Graz 1979, S. 18 – 37. Karl Glossy, Schiller und Österreich. Mit Benützung un-
gedruckter Briefe und Aktenstücke, in: Kleinere Schriften, Wien und Leipzig 1918, 
S. 18 – 37, hier S. 18.

3	 Vgl. Franz Hadamowsky, Schiller auf der Wiener Bühne 1783 – 1959, Wien 1959.
4	 Vgl. Ilija Dürhammer, »Glauben Sie etwan ih wass nit wer der Schiller is?« Friedrich 

Schiller im Wiener Biedermeier und bei der Zentenarfeier 1859, in: Götterfunken. 
Friedrich Schiller zwischen Antike und Moderne. Bd. 2., hg. von Siegrid Düll, Hildes-
heim, Zürich und New York 2007, S. 131 – 156, hier S. 132. Annemarie Stauss, Schau-
spiel und Nationale Frage. Kostümstil und Aufführungspraxis im Burgtheater der 
Schreyvogel- und Laubezeit, Tübingen 2011, S. 90 – 92.

5	 Ludwig August Frankl, Schiller und Österreich, in: Das Schiller-Buch. Festgabe zur 
ersten Säcular-Feier von Schiller’s Geburt, hg. von Constantin von Wurzbach, Wien 
1859, S. 205 – 206, hier S. 206.



101grüners bearbeitung von schillers »wilhelm tell«

Presse erneut auf. Dem ästhetischen Verständnis der vorhergegangenen Genera-
tionen stellt er bei dieser Gelegenheit abermals kein sonderlich gutes Zeugnis 
aus, denn »Altösterreich« habe »der Sünden genug gegen Schiller begangen.«6 
Exemplarisch hierfür dienen ihm die frühen Wiener Raubdrucke der Schil
ler’schen Werke, bevor 1812 die erste rechtmäßige Ausgabe bei Cotta erschienen 
war. Den Umgang der österreichischen Bücherzensur mit Schiller bezeichnet er 
als »ganz anständig« und regelrecht »freisinnig«, konnten dessen Werke doch 
»ohne alle Weglassung, ohne Veränderung«7 abgedruckt und gelesen werden. 
Demgegenüber fällt Frankls Resümee über die frühen Aufführungen von Schil-
lers Dramen am Hofburgtheater weitaus kritischer aus. Besonders die frühen 
für die Wiener Bühnen »eingerichteten« Adaptionen bekräftigen seinen Unmut 
und seine Feststellung, dass man in Wien für Schillers Dichtung lange nicht be-
reit gewesen wäre:

»Eingerichtet«! verrenkt, verkürzt, auf die Tortur gespannt, verstümmelt und 
zerrissen hätte es heißen sollen. Sie liegen uns vor, diese »Einrichtungen«. 
Wir wissen nicht, ob mehr aus Scham, oder mehr aus Zorn uns das Blut ins 
Gesicht schießt ! Welch ein tiefer, unsterblich mächtiger Gehalt muß, wenn 
es noch dieses Beweises bedürfte, in den Dramen Schiller’s liegen, wenn sie, 
trotz der frevelhaften Verstümmelung, noch auf das Publikum wirken konn-
ten! Ein geistvoller zeitgenössischer Gelehrter theilte uns übrigens mit, daß 
die ersten Vorführungen Schiller’scher Dramen durchaus nicht jenen zün-
denden, lärmenden Applaus wachgerufen haben, wie ihn später tief unter ih-
nen stehende Producte gefunden. »Natürlich«, erklärte er diesen Umstand, 
»Schiller’s Conceptionen, sein Gedankenreichthum, die erhabene Sprache 
waren dem Publicum neu, sie trafen es unvorbereitet. Der Dichter griff der 
Bildung voraus und erzog sich allmählich seine Zuhörer […].«8

Die Irritationen über die unzureichende ›Klassikerpflege‹ des frühen Burgthea-
ters, die seinem symbolträchtigen Mythos als führende Bühne im deutschspra-
chigen Raum so gar nicht zu Gesichte stand, ist in späteren literatur- und thea-
terhistorischen Schriften erhalten geblieben. So haben Literaturhistoriker wie 
Karl Glossy stets den bildungsbürgerlichen Zeigefinger erhoben, wenn es um 
die Vernachlässigung Schillers und Goethes im Wien des 18. und frühen 

6	 Ludwig August Frankl, Schiller in Österreich. Drei Zeitungsausschnitte aus der Neuen 
Freien Presse. Goethe- und Schillerarchiv, GSA 83 /1332,1, Sammlungen zu Schillers 
Leben, Werk und Nachwirkung, o. S.

7	 Ebd., o. S.
8	 Ebd., o. S.



102 matthias mansky

19. Jahrhunderts ging.9 Indessen hat sich der Germanist und spätere Rektor der 
Deutschen Universität Prag August Sauer im Jubiläumsjahr 1905 etwas behut
samer zu den frühen Wiener Aufführungen der Dramen Schillers geäußert:

Die Geschichte der Einbürgerung von Schillers Dramen auf den österreichi-
schen, besonders den Wiener Bühnen […] ist in der Tat eine Leidensge-
schichte. Aber es ist nicht eigentlich die literarische Rückständigkeit Öster-
reichs, die die Schuld davon trägt – gestanden ja sogar die Zensoren selber 
ein, daß sie die Stücke ums Leben gern auf der Bühne sähen – sondern sitt
liche, religiöse und vor allem politische Bedenken waren es, die immer wie-
der gegen die Werke des größten deutschen Dramatikers ins Feld geführt 
wurden. Die Jugendstücke verletzten die Sittlichkeit, der protestantische 
Dichter verstieß unzählige Male gegen die Heiligkeit der katholischen Kir-
che; der Vorkämpfer der Freiheit war den reaktionären Machthabern überall 
verdächtig. Dazu kam aber, daß Schiller in dreien seiner Stücke Auflehnung 
und Abfall vom Hause Habsburg zur Darstellung gebracht hatte […]. Wenn 
man Schillers Werke rein stofflich betrachtet, so mochte man in stocköster-
reichischen Kreisen etwas wie antiösterreichischen Geist darin wittern.10

Während die bisherige Forschung davon ausging, dass die Wiener Theater zur 
österreichischen Schiller-Rezeption im 19. Jahrhundert einen eher bescheidenen 
Beitrag geliefert hätten, wofür man oftmals »mangelnde Schauspieler-Qualitä-
ten« oder ein »übliche[s] Schiller-Desinteresse«11 verantwortlich machte, be-
müht sich der vorliegende Beitrag um eine Revision dieser vermeintlich un-
rühmlichen Aufnahme. Obgleich die Intentionen des Dichters in der Wiener 
Bühnenpraxis nur bedingt im Fokus standen, argumentierte Wendelin Schmidt-
Dengler 2005 etwas überspitzt, aber nicht ganz zu Unrecht, dass Schiller »seine 
nachhaltigste Wirkung« wohl »über die Wiener Bühne«12 erzielen konnte. Tat-
sächlich verdeutlicht die Aufführungsgeschichte der Schiller’schen Dramen in 

	 9	 Vgl. Karl Glossy, Das Burgtheater unter seinem Gründer Kaiser Joseph II., Wien, 
Leipzig 1926, S. 44.

10	 August Sauer, Schiller in Österreich, in: August Sauers Gesammelte Schriften. Bd. 1: 
Probleme und Gestalten, mit einem Vorwort von Hedda Sauer hg. von Otto Pouzar, 
Stuttgart 1933, S. 72 – 82, hier S. 77 f.

11	 Norbert Oellers, Zur Schillerrezeption in Österreich um 1800, S. 692.
12	 Wendelin Schmidt-Dengler, Was Weimar begann, vollendet Wien, in: Die Furche, 

5. Mai 2005, S. 21 – 22, hier S. 21. Vgl. ebd., S. 21: »Nicht in dem, was Schiller gesagt 
hatte, sondern in dem, wie er es gesagt hatte, fanden die politischen Anschauungen, 
und nicht zuletzt die nationale Begeisterung ihre Stütze. In den Aufführungen des 
Burgtheaters konnte man sich über ein Jahrhundert die Emotion holen, um seine 
Meinung auch mit Emphase vertreten zu können.«



103grüners bearbeitung von schillers »wilhelm tell«

Wien eine facettenreiche theatrale Auseinandersetzung mit der späteren Ga
lionsfigur des deutsch(-österreichisch)en Bürgertums, die bisher innerhalb der 
Forschung eher stiefmütterlich behandelt wurde. Ein gutes Beispiel, mit dem 
sich der vorliegende Artikel eingehender befassen will, stellt Karl Franz Grüners 
Bearbeitung von Schillers Wilhelm Tell für das Theater an der Wien von 1810 
dar. Grüner, der zu Beginn seiner Karriere die Zusammenarbeit von Goethe 
und Schiller in Weimar miterlebt hatte, war zu diesem Zeitpunkt als Schauspie-
ler und Regisseur an dieser Vorstadtbühne tätig. An seiner Adaption lässt sich 
nicht nur eine von lokalen und institutionellen Bedingungen geprägte kultu-
relle ›Umcodierung‹,13 sondern auch eine inszenatorische Strategie nachvollzie-
hen, durch die Schillers Drama während der Napoleonischen Kriege eine ef-
fektvolle und wohl auch propagandistische Wirkung beim Wiener Publikum 
erzielen sollte.

2. Das Theater an der Wien als ›Probebühne‹  
für frühe Schiller-Inszenierungen

Es mag auf den ersten Blick überraschen, dass die erste Wiener Aufführung von 
Schillers Wilhelm Tell 1810 nicht etwa im Burgtheater, sondern an einer Vor-
stadtbühne stattfand, gelten diese doch bis heute in literaturhistorischen Dar-
stellungen als Antipoden der ›hohen Kunst‹. In den ersten beiden Dekaden des 
19. Jahrhunderts fungierte hingegen besonders das Theater an der Wien durch 
die zeitweilige Überschneidung von Direktion und Verwaltung als regelrechte 
›Probebühne‹ des Burgtheaters. Die Bühne wurde seit 1807 ebenso wie das 
Burgtheater und das Kärntnertortheater von einer Gesellschaft von ›Kavalieren‹ 
geleitet, zu denen Josef Fürst von Lobkowitz, Nikolaus Fürst Esterházy, Hiero-
nymus Graf Lodron, Josef Fürst von Schwarzenberg, Ferdinand Graf Pálffy, 
Franz Graf Esterházy, Ritter vom Goldenen Vlies, Franz Graf Esterházy, Ste-
phan Graf Zichy und Nikolaus Graf Esterházy zählten.14 Das Hofdekret vom 
23. Jänner 1807 bewilligte der sogenannten ›Kavaliersdirektion‹ »die Aufführung 
aller deutschen Sprechstücke, deutschen Opern jeder Art, musikalischer Akade-
mien und Pantomimen mit dem Beisatz, jährlich einmal eine Vorstellung zu-

13	 Vgl. hierzu in anderem Zusammenhang: Franz M. Eybl, Die Lessing-Rezeption im 
Wien des 18. Jahrhunderts als kulturelle Umcodierung, in: Lessing Yearbook XXXII 
(2000), S. 141 – 153.

14	 Vgl. in der Folge: Anton Bauer, 150 Jahre Theater an der Wien, Zürich, Leipzig und 
Wien 1952 S. 79 – 91.



104 matthias mansky

gunsten der Wohltätigkeitsanstalten zu geben«.15 Dramen und Singspiele in 
fremder Sprache waren hingegen ebenso untersagt wie Ballette oder Bälle. Pálffy 
war fortan für das Schauspiel, Lobkowitz für die Oper und Zichy für das Bal-
lett im Kärntnertortheater und die Ökonomie verantwortlich. Lodron leitete 
die ›Äußere Regie‹ von allen drei Theatern.16 Wirklich »aktiv« wurden von den 
»Departmentchefs«17 nur Lobkowitz und Pálffy, wobei der eine als »künstlerisch 
feinere« und »vorsichtigere Natur«, der andere als »Theater-Entrepreneur gro-
ßen Stils«18 wirkte. Das Theater an der Wien wurde von Zeitgenossen als das 
»größte und schönste Theater im deutschsprachigen Raum«19 gehandelt. Galten 
die Vorstadtbühnen als eine »Domäne der Mittelschicht«,20 so setzte sich das 
Publikum des Theaters an der Wien Anfang des 19. Jahrhunderts nicht nur aus 
den »höheren und mittleren Ständen« zusammen, sondern umfasste bisweilen 
auch die »niederen«21 sozialen Schichten, die, wie der kaiserliche Kämmerer 
Joseph Thaddäus von Sumerau in einem Dekret von 1806 erläutert, an den Vor-
stellungen regen Anteil nahmen.22 Sie bildeten den Großteil des sogenannten 
›Sonntagspublikums‹, dem »durch die billigen Eintrittspreise das Vergnügen, 
wöchentlich wenigstens einmal das Theater zu besuchen«,23 ermöglicht wurde.24 
Johann Pezzl schildert dieses in seiner Neuen Skizze von Wien folgendermaßen:

Vor allem aber haben die Schauspielhäuser ihr Publicum: die Hoftheater ha-
ben das ihrige, das Theater an der Wien hat das seinige, der Kasperl hat das 
seinige, auch das Theater in der Josephstadt hat das seinige

Auch dieses Publicum ist nicht immer das nähmliche: ein anderes an Wo-
chentagen, und ganz ein anderes an Sonntagen und Feyertagen.

15	 Ebd., S. 79.
16	 Vgl. ebd., S. 79. Franz Hadamowsky, Wien. Theatergeschichte. Von den Anfängen bis 

zum Ende des Ersten Weltkriegs, Wien 1988, S. 309.
17	 Franz Hadamowsky, Wien. Theatergeschichte, S. 309.
18	 Oscar Teuber, Alexander von Weilen, Das K. K. Hofburgtheater seit seiner Begrün-

dung (Die Theater Wiens, 2. Bd., 2. Halbband, 1. Teil), Wien 1903, S. 164.
19	 Marion Linhardt, Kontrolle – Prestige – Vergnügen. Profile einer Sozialgeschichte des 

Wiener Theaters 1700 – 2010, Graz 2012, S. 21.
20	 Ebd., S. 25.
21	 Karl Glossy, Zur Geschichte der Theater Wiens I (1801 bis 1820), in: Jahrbuch der 

Grillparzer-Gesellschaft 25 (1915), S. 1 – 334, hier S. 89.
22	 Vgl. Linhardt, Kontrolle – Prestige – Vergnügen, S. 33.
23	 Friedrich Kaiser, Unter fünfzehn Theater-Direktoren. Bunte Bilder aus der Wiener 

Bühnenwelt, Wien 1870, S. 16.
24	 Vgl. Johann Hüttner, Literarische Parodie und Wiener Vorstadtpublikum vor Nestroy, 

in: Maske und Kothurn 18 (1972), 1 – 2, S. 99 – 139, hier S. 105 f.



105grüners bearbeitung von schillers »wilhelm tell«

Auffallend ist der Abstand, wenn man an diesen Tagen in die besseren 
Theater geht.  – Da wird gewaltig geräuspert und geschneuzt, da werden 
noch häufiger Thränen aus den Augen gewischt, wenn die Vorstellung rüh-
rend oder tragisch ist; da ertönt ein hellschallendes anhaltendes Gelächter; 
ein betäubendes Beyfallklatschen, wenn das Schaustück komisch ist.

An solchen Tagen gehen nämlich die geringeren Bürgersleute, die kleine-
ren Beamten und Hausofficiere, und mancherley Menschenclassen hinein, 
für die das Theater nicht bloßer Conversations-Platz oder Asyl gegen die 
Langeweile ist, wie für das reichere Publicum, sondern wirklicher Genuß 
und hinreißende Täuschung, ohne viele Bekanntschaft mit dem ästhetischen 
Werthe der Stücke.

Auch benützen die Herren Schauspielunternehmer diesen Umstand: die 
geben an solchen Tagen gewöhnlich Sachen, so recht viel zu schauen ist, 
oder gräßliche Ritterstücke, wundersame Zauberstücke, auch Lustspiele mit 
hoch-derben Späßchen durchspickt.

Diese Spielwerke, welche das Publicum der Wochentage mit Achselzuc-
ken und Naserümpfen aufnimmt, geben an Sonntagen ein köstliches Schau-
gericht für das Publicum des Tages.25

Der Dramatiker Friedrich Kaiser berichtet später in seiner Autobiografie über 
die zweite und dritte Galerie der »Minderbemittelten«, die oben, im sogenann-
ten »Olymp« saßen, sich »wenig Zwang anthaten«, und »sich’s bei drückender 
Hitze in Hemdärmeln bequem machten«: »[I]n den Zwischenakten ertönten in 
den Höhen die Rufe: ›Frisches Bier – geselchte Würstel !‹, während im Parterre 
die Austräger des Zuckerbäckers, ›Numero‹ genannt, mit dem Federbusche auf 
dem Cylinderhute und den Tassen in der Hand, eben so laut ihr: ›Punsch, Li-
monade, Gefrorenes !‹ ausriefen, und doch vor dem Gesurre, welches im ganzen 
Hause herrschte, kaum gehört werden konnten.«26 Dennoch konzediert auch er 
diesem Publikum seine Qualitäten, da sobald »der Vorhang in die Höhe ging«, 
sich eine »lautlose Stille« breitgemacht hätte, die »wohl mehr Respekt vor der 
Kunst verräth, als die ohrenbetäubenden Zurufe und die geworfenen Kränze, 
mit welchen man jetzt so verschwenderisch ist.«27 Nicht zuletzt an diesen Tagen 
waren, wie Ferdinand Ritter von Seyfried betont, »Ritterstücke mit Turnieren, 
Einzügen, Evolutionen und Gefechten«, bei denen »der hölzerne Boden vom 
Pferdegetrappel erdröhnte« äußerst gefragt, und die Direktion verstand es, die-

25	 Johann Pezzl, Neue Skizze von Wien, Bd. 1, Wien 1805, S. 130 – 132.
26	 Friedrich Kaiser, Unter fünfzehn Theater-Direktoren, S. 16 f.
27	 Ebd., S. 17.



106 matthias mansky

sem Bedürfnis mit einer »Masse von derlei Ritter- und Spectakelkomödien«28 
nachzukommen. Zu den Kassenschlagern wie Kaspar der Thorringer, Agnes 
Bernauer, Graf Waltron, Timur der Tatar-Chan oder Die Räuber in den Ab-
ruzzen, in denen mitunter Mitglieder der Kunstreitergesellschaft auf der Bühne 
erschienen, zählt Seyfried übrigens auch Goethes Götz von Berlichingen und 
Schillers Die Räuber (vgl. Abb. 1)

Obwohl das Burgtheater, das Kärntnertortheater und das Theater an der 
Wien wirtschaftlich streng voneinander getrennt waren, wechselten im künst
lerischen Bereich, auch nachdem Pálffy 1813 die alleinige Leitung übernommen 
hatte, bis 1817 sowohl Inszenierungen als auch Darsteller zwischen den drei 
Bühnen.29 Dementsprechend enthielten die Verträge der Hofschauspielerinnen 
und Hofschauspieler auch eine Spielverpflichtung für das Theater an der 
Wien.30 Der bekannte Heldendarsteller Heinrich Anschütz äußert sich später zu 
dieser Sonderstellung, die das Theater an der Wien gegenüber den anderen Vor-
stadtbühnen genoss:

Das Theater an der Wien nahm damals einen hohen künstlerischen Rang 
ein. Von einer Gesellschaft von Kavalieren geleitet, besaß es einen Kreis 
wahrhaft ausgezeichneter Mitglieder […]. Die gewöhnliche Sphäre dieser 
Bühne war zwar das Spektakel[-] und Ausstattungsstück; […] aber auch die 
modernen französischen Effect- und Schauerdramen wurden daselbst virtuos 
ausgeführt. Das Institut verschloß sich übrigens auch dem höheren und klas-
sischen Drama nicht, namentlich bei Gastspielen. Diese ehrenvolle Stellung 
des Theaters an der Wien erwarb demselben sogar die Begünstigung, daß die 
Mitglieder des Hofburgtheaters zur Mitwirkung eingeladen werden durften 
und daher öfters an der Wien gastierten.31

Spektakelstück und ›Klassiker‹ standen sich somit keineswegs diametral gegen-
über, sondern bildeten eine ästhetische, auf den gegenwärtigen Publikumsge-
schmack und den jeweiligen Trend abgestimmte Symbiose, was sich auch auf 
die Aufführungen der Dramen Schillers auswirkte. Diese galten den obrigkeit
lichen Behörden politisch anfangs »als fremd und gefährlich«,32 sodass ihre »An-

28	 Ferdinand Ritter von Seyfried, Rückschau in das Theaterleben Wiens seit den letzten 
fünfzig Jahren, Wien 1864, S. 225.

29	 Vgl. Franz Hadamowsky, Wien. Theatergeschichte, S. 308.
30	 Vgl. ebd., S. 308.
31	 Heinrich Anschütz, Erinnerungen aus dessen Leben und Wirken, Leipzig 1866, 

S. 164.
32	 Johann Hüttner, Vorstadttheater auf dem Weg zur Unterhaltungsindustrie. Produk-

tions- und Konsumverhalten im Umgang mit dem Fremden, in: Exotica. Konsum 



107grüners bearbeitung von schillers »wilhelm tell«

passung an einheimische Theaterkonventionen«,33 bei denen die Zensur eine 
große Rolle spielte, die Quintessenz einer theatralen Rezeptionsgeschichte in 
der ersten Jahrhunderthälfte darstellte.

Auch die Aufführungsbewilligung von Schillers Wilhelm Tell gestaltete sich 
äußerst schwierig, handelt das Stück doch bekanntlich vom Schweizer Freiheits-
kampf gegen das Erzhaus Österreich und vom Mord am habsburgischen König 

und Inszenierung des Fremden im 19. Jahrhundert, hg. von Hans-Peter Bayerdörfer 
und Eckhardt Hellmuth, Münster 2003, S. 81 – 102, hier S. 81.

33	 Ebd., S. 81.

Abb. 1



108 matthias mansky

Albrecht. Obgleich die kurzfristige Lockerung der Zensur um 1808 der Direk-
tion des Theaters an der Wien in die Karten spielte, äußerte der Vizepräsident 
der obersten Polizei- und Zensurhofstelle Franz von Hager vorerst noch Beden-
ken. Hager goutiert in seiner Beurteilung des eingereichten Zensurmanuskripts, 
dass die »bekannte und rein historisch verarbeitete Handlung« so adaptiert 
wurde, dass »Österreich gar nicht erwähnt wird«, wodurch »kein Schatten auf 
den Kaiser« falle, und dennoch »viele der schönsten Stellen von Schiller beibe
halten«34 werden konnten. Ebenso ließe sich gegen den Inhalt des Dramas 
nichts einwenden, da man »das Gefühl auf eigene Kraft gegen Unterdrückung« 
vorzugehen, »gegenwärtig« nicht genug »aufregen«35 könne und bereits eine 
Vielzahl an Stücken mit ähnlicher Tendenz in den Theatern aufgeführt wurde. 
Dennoch müsse man aber berücksichtigen, dass in dem Stück »abermals von 
einem Lande die Rede sei, das für Österreich verloren ging«.36

Hagers Einschätzung ist in mehrfacher Hinsicht bemerkenswert. Sie verrät 
neben einem prinzipiellen Interesse an einer Aufführung des Schiller’schen Dra-
mas, dass es sich in der vorliegenden Bearbeitung auch für eine patriotische 
Stimmung im Theater bestens funktionalisieren ließe. War die Zensur bei den 
früheren Vorstellungen von Die Verschwörung des Fiesko oder Johanna d’Arc 
im Burgtheater behutsamer vorgegangen, indem man die Stücke trotz ihrer 
durchwegs staatsaffirmativen Inszenierungen aus Rücksicht auf politische Zeit-
umstände immer wieder aus dem Repertoire verbannte,37 so erwiesen sich die 
Vorstadtbühnen infolge der französischen Besatzung als geeignete Orte zur pro-
pagandistischen Einflussnahme. Hager verfasste sein Gutachten am 12. Dezem-
ber 1809, also kurz nachdem die französischen Truppen die Stadt verlassen hat-
ten und Kaiser Franz II./I. wieder nach Wien zurückkehrte. Klemens Wenzel 
von Metternich erklärt am 6. Jänner 1810, dass er prinzipiell »keinen Anstand« 
an Hagers »Meinung« nehme, betont allerdings, dass »die neuesten Ereignisse in 
Tirol« es notwendig machen, zum jetzigen Zeitpunkt »noch sorgfältig alles 
zu  vermeiden, was zu gewissen peinlichen Rückerinnerungen Anlaß geben 

34	 Karl Glossy, Zur Geschichte der Theater Wiens I, S. 116.
35	 Ebd., S. 116.
36	 Ebd., S. 116.
37	 Eine Studie zu einer theatralen Rezeptionsgeschichte Schillers in Österreich befindet 

sich derzeit in Vorbereitung. Sie stellt eine starke Erweiterung meines durch den FWF 
(Austrian Science Fund) geförderten Erwin-Schrödinger-Projekts dar, das sich in ers-
ter Linie mit den Schillerfeiern in der zweiten Jahrhunderthälfte auseinandersetzte. 
Vgl. Matthias Mansky, »Österreichs« Schiller. Formen und Aspekte einer theatralen 
Rezeptionsgeschichte 1787 – 1905. Habilitationsschrift [in Vorbereitung].



109grüners bearbeitung von schillers »wilhelm tell«

könnte«.38 Dennoch kommt er zu dem Schluss, dass »die Beweggründe in eini-
ger Zeit von selbst wegfallen« werden und man danach »dem Wunsch des 
Theaters«39 entsprechen könne. Dies bedeutete eine zeitverzögerte Zulassung 
und so gelang es Pálffy schlussendlich, eine Aufführung von Schillers Wilhelm 
Tell durchzusetzen.

3. Karl Franz Grüner (1776 – 1845)  
als Bindeglied zwischen Weimar und Wien

Die besagte Bearbeitung lieferte Karl Franz Grüner, der im Hinblick auf seine 
Biografie und Karriere als frühes Bindeglied zwischen der Weimarer und Wie-
ner Theaterpraxis angesehen werden kann. Grüner wurde 1776 als Ferenc Akáts 
im ungarischen Baromlak (ungar. Kisbaromlak, heute Branovo in der Slowakei) 
geboren.40 Er stammte aus einer ungarischen Adelsfamilie und diente nach dem 
Tod seiner Mutter unter Graf Vincenz von Kolowrat in den Napoleonischen 
Kriegen.41 In der Schlacht bei Ostrach am 21. März 1799, in der die Koalitions-
armee unter Erzherzog Karl die französischen Truppen Jean Jourdans besiegte, 
wurde Grüner verwundet und in das Augsburger Lazarett gebracht. Nach seiner 
Genesung erhielt er seinen Abschied, heiratete seine Pflegerin, die Witwe eines 
gefallenen Hauptmanns, und ging mit ihr zurück nach Ungarn. 1801 reiste Grü-
ner mit seinem Freund, dem Grafen Johann Karl Esterházy, erstmals nach Wei-
mar und machte dort Bekanntschaft mit Christoph Martin Wieland und Carl 
August Böttiger.42 Neben seiner Leidenschaft für das Theater waren es ein Jahr 
später permanente Geldsorgen, die ihn dazu veranlassten, Schauspieler zu wer-
den. In einem Brief an Böttiger bringt er folgerichtig seine »heiße Begierde« für 
das Theater zum Ausdruck und betont, dass sich seine »Empfindungen und in-
nigen Gefühle«, seine »Grundsätze von Moralischer Unabhängigkeit«, »Freyheit 
des Geistes« sowie sein »Hang zur Thätigkeit« und zu »mühsamen Arbeiten« für 

38	 Karl Glossy, Zur Geschichte der Theater Wiens I, S. 116.
39	 Ebd., S. 116.
40	 Zu Grüners Biografie vgl. in der Folge v. a. Theodor Thienemann, Goethes ungari-

scher Schüler, in: Ungarische Rundschau VI, Heft 3 /4 (1915), S. 814 – 847. Antal 
Szántay: Warum Akáts Grüner wurde? Metamorphose, Theater und Freundschaft in 
der Goethezeit, in: Ungarn-Jahrbuch. Zeitschrift für interdisziplinäre Hungarologie 
33 (2016 /17), S. 153 – 200.

41	 Vgl. Theodor Thienemann, Goethes ungarischer Schüler, S. 825.
42	 Vgl. Antal Szántay, Warum Akáts Grüner wurde?, S. 166.



110 matthias mansky

den Beruf des Schauspielers bestens eignen würden. Daher bittet er um Ver-
mittlung an das Weimarer Hoftheater oder an die Nationalschaubühne in Ber-
lin, denn: »nur Berlin und Weimar ist meine Losung; indem ich nie gesonnen 
bin[,] mich an herumziehende Banden zu schließen[,] um da sowohl meiner 
Bildung nur eine schiefe Richtung zu geben, als meinen moralischen Charakter 
dem gänzlichen Untergang auszusetzen«.43 Das Theater ist für ihn ein »freyer 
Zufluchtsort« seiner Gefühle, der ihm die Möglichkeit bietet, »zur Veredelung 
der Menschheit«44 etwas beizutragen. Nachdem Böttiger Grüner in seinen The-
aterangelegenheiten nicht weiterhelfen konnte, wandte sich dieser direkt an 
Goethe und bat um die Aufnahme als »Volonteur« oder »Schüler«45 im Weima-
rer Hoftheater. Goethe beantwortete das Ansuchen prompt und positiv. Grüner 
trat seine Reise nach Weimar an und legte für seinen neuen Stand den Namen 
Akáts ab. Von nun an zählte er zusammen mit Pius Alexander Wolff zu den per-
sönlichen Schauspielschülern Goethes, denen sich später auch der von Schiller 
empfohlene Friedrich August Grimmer anschloss. Goethe nutzte diese Gele-
genheit zu einer neuerlichen theoretischen Auseinandersetzung mit der Schau-
spielkunst. Und so ist später aus den Notizen der beiden Neuankömmlinge, die 
Goethe als Dramatische Übungen mit Wolff und Grüner kopieren ließ, nach 
gründlicher Überarbeitung Johann Peter Eckermanns bekanntlich die Gram-
matik der Schauspielkunst entstanden.46 Goethe führte seine beiden Schüler 
schnell in die intellektuellen Kreise Weimars ein, sodass Grüner Zeuge von des-
sen später Zusammenarbeit mit Schiller wurde. In der Jungfrau von Orleans 
trat er bald als schwarzer Ritter auf, bei der Uraufführung des Wilhelm Tell ver-
körperte er sogar den Geßler.47 Goethes Tagebuch lässt zudem darauf schließen, 
dass sein Schauspielschüler auch in seinen Tischgesellschaften oftmals vertreten 
war.48 Dennoch beendete Grüner nach kurzer Zeit sein Engagement. Die ge-
ringe Gage und das Gefühl, in Weimar »standesgemäß zurückgestuft« zu wer-
den, obwohl man ihn bei seinem ersten Besuch in Begleitung des ungarischen 
Aristokraten Esterházy »wie einen Ehrengast behandelt«49 hatte, waren die Aus-

43	 Brief Grüners an Böttiger vom 16. Februar 1802, zitiert nach: Theodor Thienemann, 
Goethes ungarischer Schüler, S. 827.

44	 Ebd., S. 828.
45	 Brief Grüners an Böttiger vom 2. August 1802, zitiert nach: ebd., S. 829.
46	 Vgl. ebd., S. 834.
47	 Vgl. Gertrud Rudloff-Hille, Schiller auf der deutschen Bühne seiner Zeit, Berlin und 

Weimar 1969. S. 165.
48	 Vgl. Theodor Thienemann, Goethes ungarischer Schüler, S. 836.
49	 Antal Szántay, Warum Akáts Grüner wurde?, S. 186.



111grüners bearbeitung von schillers »wilhelm tell«

löser für seine Entscheidung. Ebenso dürfte er seine neue Anstellung am kur-
fürstlichen Hof- und Nationaltheater in München bereits in der Tasche gehabt 
habe.50 Mit dieser neuen Position war Grüners »Metamorphose« endgültig ab-
geschlossen:

Der Edelmann aus Ungarn, Ferenc Akáts von Baromlak, der beim Militär in 
den antirevolutionären Kriegen keine Karriere machen konnte, sein kleines 
Familiengut vertat und auch seine Aristokratenfreunde verlor, wurde erfolg-
reicher Hofschauspieler und Dramatiker in Deutschland, der unter dem Na-
men Franz Grüner mit der geistigen und politischen Elite verkehrte, in Goe-
thes Kreis Aufnahme fand und von deutschen Fürsten, sogar von dem König 
und der Königin von Schweden auf der Bühne Beifall erntete. Im Theater 
fand er den standesgemäßen Beruf und das Lebensziel.51

1807 wurde Grüner an das Theater an der Wien als Heldendarsteller und Regis-
seur verpflichtet und verstand es schnell, sich in die gängige Bühnenpraxis zu 
fügen. Allgemeine Beliebtheit erlangte er vor allem in den populären Ritterdra-
men und den sogenannten ›Rosskomödien‹.52 Seyfried akzentuiert später das 
außerordentliche Talent Grüners für derartige Spektakelstücke, da dieser nicht 
nur über ein »kraftvoll[es] und markig[es] Organ« verfügte, sondern auch als 
»Capitalreiter«53 glänzte. Ein markanter Aufführungsmoment,54 bei dem Grü-
ner auf einem Schimmel auf der Bühne »zu toll« einher galoppierte, sein Pferd 
nicht mehr kontrollieren konnte und »mit diesem plötzlich im Orchester 
stand«, bewirkte die »polizeilich vorgeschriebene Maßregel«, dass fortan bei 
dem »Erscheinen von Pferden auf der Bühne stets ganz vorne längs der vollen 
Breite derselben« eine »starke Schnur«55 gespannt werden musste. Dies habe 
sich, so Seyfried, danach bewährt, egal wie viel Rosse sich auf der Bühne herum-
tummelten. Dass Grüner die in Weimar erlernten Grundsätze nicht komplett 
über Bord geworfen haben dürfte, zeigt hingegen die Autobiografie des späte-
ren Politikers und Literaturhistoriografen Georg Gottfried Gervinus, der ihn 

50	 Vgl. ebd., S. 186.
51	 Ebd., S. 187.
52	 Vgl. Theodor Thienemann, Goethes ungarischer Schüler, S. 840.
53	 Ferdinand Ritter von Seyfried, Rückschau in das Theaterleben Wiens seit den letzten 

fünfzig Jahren, S. 226.
54	 Zum Begriff des »markanten Moments« während einer Aufführung vgl. Jens Roselt, 

Phänomenologie des Theaters, München 2008, S. 46 f.
55	 Ferdinand Ritter von Seyfried, Rückschau in das Theaterleben Wiens seit den letzten 

fünfzig Jahren, S. 227.



112 matthias mansky

am Höhepunkt seiner Karriere als Theaterdirektor in Darmstadt kennenlernte. 
Der junge Gervinus, der sich in dessen Tochter Therese verliebte, plante kurzer-
hand, sich selbst unter der Leitung Grüners der Schauspielkunst zu widmen, ein 
Vorhaben, dem seine Eltern allerdings einen Strich durch die Rechnung mach-
ten. Über Grüner vermerkt er später, dass sich dieser »so in Weise und Wesen 
seines verehrten Meisters« Goethe »eingelebt« hatte, dass jeder, der diesen nicht 
persönlich kannte, »sich in vielen Beziehungen an seinem Schüler eine Vorstel-
lung von dem Dichter bilden konnte«:

Grüner’s ganze Persönlichkeit war von einer imponirenden, überlegenen Art; 
der Ausdruck seines Gesichtes […] war von einer martialischen Kraft, Festig-
keit und Sicherheit; und so war sein Urtheil überallhin bestimmt, klar und 
scharf umrissen, seine Menschenkenntniß so tief wie weit, seine Natur für 
eindringlichen Ernst so wohl gestimmt wie für den heitersten Humor. Von 
dem verschwenderischen häuslichen Leben des verschuldeten Mannes gin-
gen in der Stadt viele mythische Erzählungen um, die ihm die sittliche Gunst 
des Publicums entzogen; seine ästhetische Gunst erzwang der geniale Künst-
ler gleichwohl, so oft er auftrat. Sein Spiel war ganz Kraft und gesunde Na-
tur; ihn lesen zu hören, einfach und ohne jede theatralische Manier, war ein 
Genuß ohne Gleichen. Sein Galotti und Paul Werner, sein Wallenstein und 
Tell, sein Götz und Alba, sein Brutus, sein König in Leben ein Traum, sein 
Doge im Fiesco u. a. waren Meisterstücke der Bühnenkunst; und so selbst 
viele Rollen aus Dramen geringen Werthes: sein Friedrich II. in Töpfer’s Ta-
gesbefehl sollte den Großherzog, der den alten Fritz gesehen hatte, so leben-
dig an den großen Todten erinnert haben, daß er erschüttert das Theater ver-
ließ. […] Seine Leseproben waren die eigentliche Schule seiner Truppe, in 
deren Mitte sich Mitglieder fanden, die literarisch und gesellig fein gebildet, 
fern von den leidigen Eitelkeiten des Standes, in ihren häuslichen Verhältnis-
sen geordnet, in ihrem Berufe von ächtem Kunstsinne beseelt, fleißig, eifrig, 
eifersuchtslos genug waren, dialogische und trilogische Scenenproben für 
sich zu halten: auf diesen Wege gelangte man zu einem Zusammenspiel, das 
ich nur auf einer englischen Bühne später wieder gesehen habe.56

Auch Goethe verfolgte die Karriere seines einstigen Schülers mit Wohlwollen. 
So heißt es in einem Brief an Carl Friedrich Zelter: »Daß Grüner in Wien sich 
zum mächtigen Schauspieler, ja zum Director aufgeschwungen, zeigt, daß auch 

56	 Georg Gottfried Gervinus, G. G. Gervinus Leben. Von ihm selbst, Leipzig 1893, 
S. 91 f.



113grüners bearbeitung von schillers »wilhelm tell«

er an einem gewissen Fundamente gehalten habe.«57 Ebenso ließ es sich Grüner 
nicht nehmen, seinem vormaligen Lehrer 1815 zur Verleihung des Österrei-
chisch-kaiserlichen Leopold-Ordens zu gratulieren.58

5. Grüners Bearbeitung von Schillers Tell  
im Kontext der Napoleonischen Kriege

Aus einer »Nachricht« an das Publikum, die Grüner seiner Adaption von Goe-
thes Götz von Berlichingen für das Theater an der Wien voranstellte, lässt sich 
ein gewisser Leitfaden seiner Bearbeitungspraxis ablesen. Grüner gibt hier an, 
dass er sich, nachdem er von der »hohen Direktion«59 beauftragt wurde, Goe-
thes Drama für eine Inszenierung einzurichten, an drei Vorsätze hielt: Erstens 
sollte die »Eigenthümlichkeit dieses großen Meisterwerks« beibehalten werden, 
zweitens musste er alles eliminieren, »was Einer Hochlöbl. k. k. Censur anstößig 
seyn könnte«, und drittens »[a]lles hinzusetzen, was dem Auge wohlgefällig seyn 
kann«.60 Dem poetischen Wert eines Dramas gerecht zu werden und zugleich 
dem prüfenden Auge des Zensors, der Bühnenpraxis des Theaters und der Er-
wartungshaltung des Publikums zu entsprechen, waren also die großen Heraus-
forderungen, die es bei der Bearbeitung eines Stücks zu beachten galt. Und 
auch vor der Kritik musste man auf der Hut sein, wie Grüners Nachsatz zeigt: 
»Sollte ich gegen diesen Vorsatz vielleicht gefehlt haben, so nehme man die Ver-
sicherung, es sey wider meinen bessern Willen geschehen, und ich erbiethe 
mich für alles Rechenschaft zu geben, und jeden Fehler zu verbessern.«61 Die-
selbe Vorgehensweise wandte Grüner wohl auch bei seiner Adaption von Schil-
lers Wilhelm Tell an, die nach endgültiger Freigabe durch die Zensur am 
30. Mai 1810 aufgeführt werden konnte. Anlässlich der Vorstellung, in der er 
selbst die Hauptrolle spielte, berichtete man im Sammler:

Endlich wurde am 30. May Schiller’s lang erwarteter dramatischer Schwa-
nengesang: Wilhelm Tell, für das k. k. priv. Theater an der Wien von Hrn. 

57	 Brief Goethes an Zelter vom 3. Mai 1816. Ludwig Geiger (Hg.): Briefwechsel zwi-
schen Goethe und Zelter in den Jahren 1799 bis 1832, Bd. 1: 1799 – 1818, Leipzig 
1902, S. 459.

58	 Vgl. Theodor Thienemann, Goethes ungarischer Schüler, S. 842.
59	 Götz von Berlichingen mit der eisernen Hand. Ein Schauspiel in fünf Aufzügen, ein-

gerichtet für das k. k. priv. Theater an der Wien von Franz Grüner, Wien 1809, S. 2.
60	 Ebd., S. 2.
61	 Ebd., S. 2.



114 matthias mansky

Grüner bearbeitet, gegeben. Die Direction sparte nichts, um diese Vorstel-
lung so anziehend als möglich zu machen. Die Musik von Herrn Gyrowetz, 
ungemein schöne Decorationen von den Herren Sachhetti und Gail, wo
runter vorzüglich die Ansicht des Vierwaldtstädter-Sees [sic !] täuschend die 
Natur nachahmte, und ganz neue, von Herrn v. Stubenrauch angegebene 
Costüme übertrafen alles, was man in dieser Hinsicht wünschen konnte. 
Was die Bearbeitung betrifft, hat Hr. Grüner alles, was auf Österreich in den 
ersten vier Acten unmittelbar anspielt, wie billig, weggelassen, und das Stück 
mit Geßler’s Tode geschlossen, so daß der ganze fünfte Act wegfällt. Um die 
Hauptpersonen zuletzt noch zusammen zu bringen, erscheinen, nachdem 
der Leichnam fortgeschafft worden, freylich wie aus den Wolken gefallen, 
Tell’s Gattinn mit ihrem Vater und Kindern, Ulrich von Rudenz und die 
Bruneckinn, freuen sich über die errungene Freyheit, und der Vorhang 
fällt. – Was die Aufführung betrifft, so spielt Hr. Grüner seinen Tell in der 
bekannten Manier des Abällino, Caspar Thoringer u. s. w. Das übrige Perso-
nale that sein Möglichstes, um wenigstens nichts zu verderben. Vorzüglich 
verdienen die Herren Ochsenheimer als Geßler, Witter als Attinghausen, 
Schmidtmann als Walther Fürst, Demmer d. J. als Arnold von Melchthal, 
und die kleine Jeanette Demmer, die als Walther Tell mit vieler Unbefangen-
heit spielte, eine Erwähnung.62

Während der Rezensent Musik, Bühnenbild, Dekoration und Kostüm über-
schwänglich lobt, moniert er Grüners Bearbeitung und dessen Darstellungs-
weise im Stile der Räuber- und Ritterstücke. Deshalb wurde die Besprechung 
bisher innerhalb der Forschung auch als Beweis für eine abermalige »Verbal
hornung«63 Schillers in Wien aufgefasst. Demgegenüber lässt sich in der Her-
vorhebung der eliminierten historischen Österreich-Bezüge und der kaiser
kritischen Stellen eine nicht zu unterschätzende Strategie erkennen. Durch die 
Erwähnung dessen, was der Adaption und Inszenierung zum Opfer fallen 

62	 Der Sammler 67, 5. Juni 1810, S. 278.
63	 Eugen Kilian, Schillers Tell in den Wiener Bearbeitungen von Grüner und Schreyvo-

gel, in: Studien zur vergleichenden Literaturgeschichte (1905), S. 277 – 289, hier 
S. 286. Kilian betont allerdings, dass diese »Verballhornung« der zeitgenössischen Zen-
sur zuzuschreiben wäre: »Die Verstümmelung des Stückes durch Grüner, die in erster 
Reihe den ganzen fünften Akt und dann vor allem die Rütli- und die erste Atting
hausenszene trafen, fallen natürlich nicht so sehr der Person des Bearbeiters, als den 
Zensurverhältnissen, unter deren Druck er arbeitete, zur Last. Daß das Stück über-
haupt gegeben werden durfte, hatte Graf Palffy dem Fürsten Metternich nur mit 
Mühe abgerungen.« (Ebd., S. 283.)



115grüners bearbeitung von schillers »wilhelm tell«

musste, ruft der Rezensent seinen Leserinnen und Lesern gerade diese Bezüge 
erneut in Erinnerung bzw. informiert das unkundige Publikum darüber, was 
ihm bei der Aufführung von Schillers Wilhelm Tell im Theater an der Wien 
vorenthalten wird. Zukünftige Zuschauerinnen und Zuschauer werden nach 
der Lektüre dieser Rezension vermutlich eine andere Wahrnehmung der Auf-
führung entwickelt haben, indem ihr Blick nun eventuell gerade auf das fokus-
sierte, was die Adaption verschwieg. Indem die Kritik auf Stellen verweist, die, 
wenn sie Grüner nicht entfernt hätte, ohnehin dem Rotstift des Zensors 
zum Opfer gefallen wären, lässt sich zwischen den Zeilen auch eine indirekte 
Kritik an den obrigkeitlichen Überwachungsmechanismen herauslesen. Für 
diese musste stellvertretend der Bearbeiter Grüner herhalten, denn eine offene 
Missbilligung der Zensur hätte keinesfalls publiziert werden dürfen. Am Ende 
stellt sich somit die berechtigte Frage, wer nun eigentlich größeren Anteil an der 
bemängelten ›Verstümmelung‹ des verehrten Dichters Schiller hatte: Grüner 
oder die Zensur?

Eine wichtige Rolle im Inszenierungsprozess spielte die Ausstattung von 
Bühne und Kostüm, für die das Theater an der Wien zu dieser Zeit berühmt 
war. Schildert die Rezension im Sammler unter der ausdrücklichen Namens-
nennung der beiden Theatermaler Lorenzo Sacchetti und Matthias Gail die vor-
treffliche Ansicht des Vierwaldstätter Sees, die die Natur täuschend nachahmte, 
so lassen auch die Kostümentwürfe Philipp von Stubenrauchs, mit denen sich 
Annemarie Stauss eingehend auseinandergesetzt hat, auf eine Anknüpfung an 
die Darstellungsweisen der historischen Schweiz und seiner Bewohner in der 
ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts schließen.64 Neben ihrer historisch-regiona-
len Gestaltung weist die Kostümierung nicht zuletzt eine dramaturgische und 
charakterisierende Funktion auf, die Schillers Dramentext nachkommt. Dies 
zeigt sich besonders im Kontrast des Freiherrn von Attinghausen und seines 
Neffen Rudenz. Während Attinghausen in Schillers Schauspiel als väterlicher 
und fürsorglicher Landesherr erscheint, der »politisch vorausschauend aber 
auch tatkräftig seine Landleute schützt und leitet«,65 lässt sich Rudenz anfangs 
aufgrund seiner Zuneigung zu Bertha von Bruneck von den höfischen Sitten 
des Habsburger Hofes blenden. Die Kupferstiche der Figurinen Stubenrauchs, 
die sich im Wiener Theatermuseum erhalten haben, berücksichtigen diese 
Handlungselemente. Attinghausen trägt hier ein »geschlitztes Barett und ein 
vorne durchgehend zugenesteltes Wams« mit »Schlitzverzierungen«.66 Hinzu 

64	 Vgl. Annemarie Stauss, Theater und Nationale Frage, S. 135 – 153.
65	 Ebd., S. 141.
66	 Ebd., S. 140.



116 matthias mansky

kommt »eine knielange pelzverbrämte Schaube«, ein Mantel, der »vom ge
hobenen Bürgertum getragen wurde und in dieser Form und in Verbindung 
mit dem Barett als typisch für die Zeit der Humanisten und Luthers gilt« (vgl. 
Abb. 2).67 Zeigt sich Attinghausen in Schillers Stück zu Beginn vom Verhalten 
seines Neffen, das sich in dessen Kleidung widerspiegelt, irritiert, da Rudenz die 
»Pfauenfeder« stolz »zur Schau«68 trägt, so hat Stubenrauch dieses Detail im 

67	 Ebd., S. 140.
68	 Friedrich Schiller, Wilhelm Tell. Schauspiel, in: Sämtliche Werke in 5 Bänden, auf der 

Grundlage der Textedition von Herbert G. Göpfert hg. von Peter-André Alt, Albert 

Abb. 2



117grüners bearbeitung von schillers »wilhelm tell«

Kostüm berücksichtigt (vgl. Abb. 3). Im Gegensatz zum »schlicht und in ge-
deckten Farben« gekleideten Attinghausen erscheint Rudenz »nahezu lächerlich 
aufgeputzt«,69 wobei sein »Barett mit Pfauenfedern«70 als jene modische Anbie-
derung an die Habsburger anzusehen ist, die in Schillers Dramentext explizit er-
wähnt wird. Die Kostümierung Tells entspricht hingegen durchwegs seiner 

Meier und Wolfgang Riedel, Bd. II, hg. von Peter André Alt, München 2004, 
S. 913 – 1029, hier S. 943.

69	 Annemarie Stauss, Theater und Nationale Frage, S. 141.
70	 Ebd., S. 143.

Abb. 3



118 matthias mansky

Charakterisierung als Jäger und ›Naturmensch‹. Sie stand bereits zu diesem 
Zeitpunkt in einer gewissen »Darstellungstradition«71 und zeichnete sich durch 
eine körperbetonte Kleidung und die Schlitzmode des 16. Jahrhunderts aus 
(vgl. Abb. 4).

Von Grüners Bearbeitung hat sich ein Manuskript in den Beständen des 
Wiener Theatermuseums erhalten. Joseph Schreyvogel redigierte es später für 
die Erstaufführung von Schillers Drama im Burgtheater.72 Grüner hat in Schil-
lers Textgestaltung nur minimal eingegriffen, was auf das zeitgenössische Ver-
ständnis von Regie und Inszenierung hindeutet, wonach das ›In-die-Szene-set-
zen‹ anfangs noch im Dienste des Autors und seines Dramentextes stand und 
dessen performative Hervorbringung auf der Bühne unterstützte.73 Seine Adap-
tion weist neben dramaturgischen Straffungen von Dialogen und Szenen vor 
allem zensurbedingte Überarbeitungen auf. So hat er  – wie sowohl Hager in 
seinem Zensurgutachten als auch der Rezensent im Sammler betonen – alle his-
torischen Anspielungen auf das habsburgische Kaiserhaus vorsorglich vermie-
den. Selbst die »bloße Nennung Österreichs« und »des Kaisers oder des Königs« 
wurde größtenteils »umgangen«,74 indem an diesen Stellen durchwegs von den 
Vögten, dem Landvogt oder Geßler selbst die Rede ist. Hierdurch wird das 
ambivalente Bild des habsburgischen Kaisers in Schillers Drama nivelliert, da 
nun ausschließlich die Landvögte die Verantwortung für die politische Willkür 
und Unterdrückung tragen. Zusätzlich hat Grüner jene Sequenzen, wo von 
›Tyrannei‹ gesprochen wird, entfernt, oder Worte wie »Tyrannen«,75 »Tyran
nenjoche«76 und »Tyrannenmacht«77 durch Alternativen wie »Landvögte« (4/II), 
»Willkürsjoche« (13/I) oder »solche Willkür« (4/II) ersetzt. Dasselbe gilt für den 
Freiheitsdrang der Eidgenossen, der merklich abgeschwächt wurde, sodass etwa 
das Gespräch Stauffachers mit dem Pfeifer von Luzern, der Bericht Konrad 
Hunns über seine Rheinfelder Sendung oder der Schlussteil von Stauffachers 

71	 Ebd., S. 148.
72	 Wilhelm Tell. Schauspiel in 5 Aufzügen von Friedrich v. Schiller, Bibliothek des Wie-

ner Theatermuseums, Signatur: M 63909. Das Manuskript verfügt über keine Pagi-
nierung. Zitate werden in der Folge durch die Angabe von Szene und Akt ausgewie-
sen. Für Hilfestellungen bei der Suche nach dem Theatermanuskript danke ich der 
Leiterin der Bibliothek des Theatermuseums Mag.a Claudia Mayerhofer sehr herzlich.

73	 Vgl. Jens Roselt, Regie im Theater – Theorien, Konzepte, Modelle, in: Regie im The-
ater. Geschichte – Theorie – Praxis, hg. von Jens Roselt, Berlin 2015, S. 9 – 73.

74	 Eugen Kilian, Schillers Tell in der Wiener Bearbeitung von Grüner und Schreyvogel, 
S. 280.

75	 Friedrich Schiller, Wilhelm Tell, S. 965.
76	 Ebd., S. 938.
77	 Ebd., S. 959.



119grüners bearbeitung von schillers »wilhelm tell«

Ansprache über die »ewgen Rechte«78 auf dem Rütli eliminiert wurden.79 
Wenig überraschend wird auch Attinghausens Zukunftsvision einer sozialen 
Gleichheit auf den gemeinschaftlichen Sieg gegen die Vögte reduziert. Dass 
eine Figur wie der Pfarrer Rösselmann in Rücksicht auf Kirche und Religion 
überhaupt aus dem Textbuch verschwinden musste, fällt nicht weiter ins Ge-
wicht, da zumindest ein Teil seiner Sprecheinsätze anderen Figuren zugeschrie-

78	 Ebd., S. 959.
79	 Vgl. hierzu ausführlicher: Eugen Kilian, Schillers Tell in der Wiener Bearbeitung von 

Grüner und Schreyvogel, S. 282 f.

Abb. 4



120 matthias mansky

ben wurde. Auffällig ist hingegen, dass sich in vereinzelten Fällen die Berufung 
auf den Kaiser im Spieltext erhalten hat, woraus sich eine gewisse Inkonsequenz 
im Bearbeitungsprozess ableiten lässt. Bleibt der Kaiser nahezu aus dem gesam-
ten Spielbuch penibel verbannt, so beschließt man auch bei Grüner die Zins-
pflicht gegenüber »Oest’reich« zu leisten und erhofft sich durch eine unblutige 
Revolution ein versöhnliches Einlenken des »Kaiser[s]« (3/II). Ebenso beruft 
sich Rudenz gegenüber Geßler weiterhin auf des »Königs Ehre«, die ihm heilig 
ist und dass es nicht dessen Willen sein kann, »solche Grausamkeit« (4/III) an 
seinem Volk zu verüben. Ein augenscheinliches Beispiel für eine eher wider-
sprüchliche Beibehaltung des Kaisers im Spieltext stellt Geßlers Erläuterung sei-
nes Auftrags gegenüber Stüssi dar. Diese erscheint zwar stark gekürzt, kann den 
Monarchen allerdings nicht vollends entlasten, wodurch sich die Frage auf-
drängt, warum Grüner hier nicht konsequenter vorgegangen ist:

Schiller:
Sagt was Ihr wollt, ich bin des Kaisers Diener
Und muss drauf denken, wie ich ihm gefalle.
Er hat mich nicht ins Land geschickt, dem Volk
Zu schmeicheln und ihm sanft zu tun – Gehorsam
Erwartet er, der Streit ist, ob der Bauer
Soll Herr sein in dem Lande oder der Kaiser.80

Grüner:
Sagt was Ihr wollt, ich bin des Kaisers Diener
Er hat mich nicht in’s Land geschickt, dem Volk
Zu schmeicheln und ihm sanft zu thun; Gehorsam
Erwartet er.  (1/V)

Bezüglich Grüners Eliminierung der historischen Bezüge hält Klaus Heyde-
mann fest, dass das Stück hierdurch eigentlich nichts von seiner politischen Di-
mension eingebüßt habe, da »Willkür und Schikane der Machtausübenden, 
Mündigkeit des Einzelnen, Widerstandsrecht u. ä.« nicht »an Brisanz, sondern 
höchstens an jenem Relief« verlieren, das »das Problem in Schwebe hält und den 
aufmerksamen Zuschauer nachdenklich macht«.81 Auch wenn die aus Zensur-

80	 Friedrich Schiller, Wilhelm Tell, S. 1008.
81	 Klaus Heydemann, Zweimal Tell in Wien. Zur Rezeption des Schillerschen Schau-

spiels und der Oper Rossinis, in: Beiträge zu Komparatistik und Sozialgeschichte der 
Literatur. Festschrift für Alberto Martino, hg. von Norbert Bachleitner, Alfred Noe 
und Hans-Gert Roloff, Amsterdam und Atlanta 1997, S. 25 – 77, hier S. 36.



121grüners bearbeitung von schillers »wilhelm tell«

gründen notwendigen Eingriffe Grüners den politischen Handlungsstrang um 
Aspekte des rechtsphilosophischen und sozialutopischen Diskurses reduzieren, 
ändert dies tatsächlich wenig an der Aktualität des Schiller’schen Stoffes, der 
durch die anhaltenden Koalitionskriege und die Besetzung Wiens durch die 
Franzosen vielmehr eine neue Dimension der Wahrnehmung des Freiheits-
kampfes im Theater hervorrief. Heinrich Anschütz schildert in seinen Erinne-
rungen die eigentümliche Atmosphäre in den deutschen Theatern während der 
Napoleonischen Kriege, die die Zuschauerinnen und Zuschauer jede sich ir-
gendwie anbietende Szene im Augenblick ihrer Darstellung auf die zeitgenössi-
sche Situation beziehen und bejubeln ließ. Besonders für das Jahr 1813, in dem 
es nach der kaiserlichen Kriegserklärung an Frankreich zur Koalition zwischen 
Preußen, Russland und Österreich kam, konstatiert er eine anwachsende patrio-
tische Stimmung, die sich Abend für Abend im Theater breitmachte und für 
ein politisch aufgeladenes, kollektives Wir-Gefühl sorgte:

Niemand war darüber in Zweifel, daß Preußen und Rußland allein zuletzt 
doch vielleicht unterlegen wären, Österreich aber verdoppelte nicht nur die 
Macht der Verbündeten, es verdreifachte dieselbe, weil nun seinem gewichti-
gen Beispiele der Rheinbund nachfolgte.

Auf Napoleons großsprechende Drohung: »Der erste französische Mar-
schall, der in Berlin einrückt, ist König von Preußen!« antworteten Friedrich 
Wilhelms Heldenheere mit den Tagen von Großbeeren, Katzbach, Kulm, 
Dennewitz und Wartenburg, bis endlich auf Leipzigs Feldern der Übermut 
des Eroberers so tödlich heimgesucht wurde, daß er sich moralisch und poli-
tisch nicht wieder erholte.

Der Siegesjubel, der mit jeder Schlacht von einem Ende Deutschlands 
zum anderen erscholl, blieb nicht ohne Einfluß auf das Theater. Eine immer 
erregtere Stimmung machte sich in einer fast feierlichen Wechselwirkung 
zwischen Publikum und Schauspielern geltend. Vaterländische Dramen wur-
den begehrt und mit besonderer Vorliebe dargestellt. Jede Stelle, die sich mit 
Recht oder Unrecht auf die Tagesereignisse beziehen ließ, erregte stürmische 
Demonstrationen, die sich im Schillerschen »Tell« und in Kleists »Prinzen 
von Homburg« bis zu bacchantischem Taumel gipfelten.82

Das Schicksal der Schweizer, ihr behutsames Abwiegen eines Aufstandes, ihre 
Formierung einer kollektiven Identität und ihr Gemeinschaftsschwur, schließ-

82	 Heinrich Anschütz, Erinnerungen aus dessen Leben und Wirken. Nach eigenhändi-
gen Aufzeichnungen und mündlichen Mitteilungen, Leipzig 1866, S. 122.



122 matthias mansky

lich ihre erfolgreiche Abwehr und Vertreibung der Invasoren ließen sich vom 
Publikum nahtlos auf die äußere Bedrohung und die gegenwärtigen Zeitum-
stände übertragen. Die an Schaueffekten reiche Adaption, die man in den 
folgenden Jahren erfolgreich im Theater an der Wien aufführte, konvergierte 
somit mit Formen eines patriotischen Selbstbewusstseins und einer antinapo
leonischen Stimmung. Das Vorstadttheater fungierte als öffentliches Forum für 
staatlich tolerierte Gemeinschaftserfahrungen und Wir-Erlebnisse, die von ob-
rigkeitlicher Seite – wie der Zensurakt zu Schillers Tell nahelegt – sogar geför-
dert wurden. Appelle wie Attinghausens »Seyd einig – einig – einig –« (2/IV) 
konnten somit nicht zuletzt aufgrund des ausgesparten historischen Kontexts in 
der Aufführungssituation zwischen Bühne und Zuschauerraum schnell eine 
neue Bedeutungsebene entwickeln.

Die Eliminierung des fünften Akts und der Paricida-Szene stellt den massivs-
ten Eingriff Grüners in Schillers Schauspiel dar. Schiller selbst, dem Goethes 
Hilfsregisseur Anton Genast nachsagt, dass er mit den Theatermanuskripten 
seiner eigenen Stücke ziemlich schonungslos umging, sodass man ihn bisweilen 
»förmlich in den Arm fallen« musste, »um ihn in seiner chirurgischen Arbeit zu 
hemmen«,83 hatte ihn 1804 anlässlich einer Aufführung zu Ehren der russischen 
Kaisertochter Maria Pawlowna auf ähnliche Weise entfernt. Die Prinzessin war 
zuvor mit dem weimarischen Erbprinzen Carl Friedrich von Sachsen-Weimar-
Eisenach in St. Petersburg verheiratet worden. Da ihr Vater Zar Paul I. von 
Russland 1801 einem Attentat zum Opfer fiel, war eine Streichung des Aufzugs, 
die man später wieder rückgängig machte, unumgänglich.84 Grüner zieht in 
seiner Bearbeitung die Eroberung der Burgen vor, wodurch es zu einer Um
akzentuierung der Schiller’schen Dramaturgie kommt. Die Einschränkungen 
des politischen Handlungsstrangs verlagern das Stück in Richtung Tell-Ge-
schichte. Durch die Vorverlegung des sich abseits der Bühne abspielenden Frei-
heitskampfes entwickelt sich die Ermordung Geßlers zum spannungsgeladenen, 
dramatischen Showdown des schweizerischen Freiheitskampfes. Auch bei Grü-
ner stürzt Rudenz nach dem Tod seines Onkels Attinghausen auf die Bühne 
und zerstört das Tableau der Trauernden. An seiner Seite folgt ihm allerdings 
Melchthal, der in der Wiener Adaption damit erst verspätet die Szene betritt. 
Während sich Rudenz seinem Schmerz hingibt, befragt Walter Fürst Melchthal 
sogleich nach Neuigkeiten:

83	 Eduard Genast, Aus dem Tagebuche eines alten Schauspielers, 1. Teil, 2. Auflage, 
Leipzig 1862, S. 147.

84	 Vgl. Gertrud Rudloff-Hille, Schiller auf der deutschen Bühne seiner Zeit, S. 165.



123grüners bearbeitung von schillers »wilhelm tell«

Fürst (zu Melchthal, der indessen beÿ Seite kniend still für den Todten 
gebethet und nun herzu tritt).
O, sprecht doch, Melchthal ! Bringt Ihr gute Kunde?
Sagt, sind die Lande alle rein vom Feind?

Melchthal (umarmt ihn).
Rein ist der Boden. Freut Euch, alter Vater !
In diesem Augenblicke, da wir reden,
Ist nur Ein Vogt mehr in der Schweitzer Land,
Doch bald ist dieser auch dem Ziele nah.

Fürst.
O sprecht, wie wurdet Ihr der Burgen mächtig?

Melchthal.
Der Rudenz war es, der das Sarner Schloß
Mit männlich kühner Wagethat gewann.
Den Roßberg hatt’ ich Nachts zuvor erstiegen.

Fürst.
Hat sich der Landenberger Euch nicht widersetzt?

Melchthal.
Nicht lag’s an mir, daß er das Licht der Augen
Davon trug, er, der den Vater mir geblendet.
Nach jagt’ ich ihm, erreicht’ ihn auf der Flucht,
Und riß ihn zu den Füßen meines Vaters.
Geschwungen über ihn war schon das Schwert,
Von der Barmherzigkeit des blinden Greises
Erhielt er flehend das Geschenk des Lebens.
Urpfede schwur er, nie zurück zu kehren,
Er wird sie halten, unsern Arm hat er
Gefühlt.

Fürst.
Wohl Euch, daß Ihr den reinen Sieg

Mit Blute nicht geschändet. Dennoch ist
Nicht Alles wie wir gehofft, vollendet;
Vom Geßler fürcht’ ich schweren Widerstand.

Melchthal.
Wir eilen ungesäumt ihm nach gen Küßnacht,
Mit frohem Muth erwarten uns die Brüder.
Auf wenig Augenblicke nur folgt’ ich
Hierher dem Rudenz.



124 matthias mansky

Rudenz (erhebt sich).
Trauert um den Freund,

Den Vater Aller, doch verzaget nicht !
Nicht bloß sein Erbe ist mir zugefallen;
Es steigt sein Herz, sein Geist auf mich herab,
Und leisten soll euch meine frische Jugend,
Was euch sein greises Alter schuldig blieb. –
Ehrwürd’ger Vater, gebt mir Eure Hand!
Gebt mir die Eurige ! Melchthal, auch Ihr !
Empfanget meinen Schwur und mein Gelübde !

Stauffacher.
Seÿd einig, war das letzte Wort des Vaters.
Gedenket dessen.

Melchthal.
Hier ist meine Hand!

Des Bauern Handschlag, edler Herr, ist auch
Ein Manneswort !

Rudenz.
Ich ehr’ es und mein Schwert soll es beschützen.

Melchthal.
Der Arm, Herr Freÿherr, der die harte Erde
Sich unterwirft und ihren Schooß befruchtet,
Kann auch des Mannes Brust beschützen.

Rudenz.
Ihr

Sollt meine Brust, ich will die Eure schützen,
So sind wir Einer durch den Andern stark.
Des Landes Vätern zähl’ ich mich jetzt beÿ,
Und meine erste Pflicht ist, euch zu schirmen.

Fürst.
Der Erde diesen theuren Staub zu geben
Ist Eure nächste Pflicht und heiligste.

Rudenz (mit Feuer).
Wenn wir das Land befreÿt, dann legen wir
Den frischen Kranz des Sieges ihm auf die Bahre.
Indeß bewaffnet und zum Werk bereit,
Erwartet ihr der Berge Feuerzeichen;
Denn schneller, als ein Botensegel fliegt,
Soll euch die Bothschaft unser’s Sieg’s erreichen,



125grüners bearbeitung von schillers »wilhelm tell«

Und seht ihr leuchten die willkomm’nen Flammen,
Dann auf die Feinde stürzt wie Wetters Strahl,
Und brecht den Bau der Tÿranney zusammen.

(Er und Melchthal eilen ab. Die Uebrigen gruppiren sich um die Leiche.)
(Der Vorhang fällt.)  (5/IV)

Der hier in aller Ausführlichkeit wiedergegebene Passus besteht aus einem Kon-
glomerat von Schillers zweiter Szene des vierten Aufzugs und dem ersten Auf-
tritt des fünften Akts, in dem die Landvögte besiegt sind und auch Geßler be-
reits dem Attentat erlegen ist. Grüner hat sie mit kleineren Ergänzungen zusam-
mengeflickt. Rudenz’ Bekenntnis zu seinem Volk sowie sein Entschluss, sich am 
Befreiungskampf zu beteiligen, hat abseits der Bühne stattgefunden. Eventuell 
waren hierfür neben der Überzeugungsarbeit Berthas seine Anwesenheit beim 
Apfelschuss Tells und die verbale Auseinandersetzung mit Geßler ausschlag
gebend. Der Spieltext lässt dies offen. Andererseits wird der von seiner Liebe zu 
Bertha geprägte Wankelmut Rudenz’ durch Grüners Textrevision deutlich redu-
ziert, weil es nun auch keine Entführung der Geliebten für sein beherztes Ein-
greifen mehr braucht. Still und heimlich werden hierdurch die in Schillers 
Drama angelegten sozialen Konflikte revoziert, da Rudenz sich von Melchthal 
nicht mehr vorhalten lassen muss, dass er »den Landmann nichts geachtet«85 
hätte. Die bei Schiller nicht zuletzt auf Attinghausens Aufforderung zur Einig-
keit rekurrierende Versöhnung der beiden hat sich scheinbar im gemeinsamen 
Kampf für das Vaterland vollzogen. Die neuerliche Versicherung ihrer Verbun-
denheit durch die Geste des Handschlags dient somit lediglich dem Ansporn, 
die Revolution zu vollenden und schlussendlich den gefährlichsten aller Land-
vögte, Geßler, aus dem Weg zu räumen. Dies bedeutet allerdings auch, dass die 
gesellschaftliche Hierarchie unangetastet bleibt und sozialutopische Züge in der 
Wiener Inszenierung gezielt unterbunden werden.

Die neuen dramaturgischen Voraussetzungen bewirken nicht zuletzt einen 
Perspektivenwechsel auf Tells Attentat, das nun im Hinblick auf ein politisches 
Happy End weitaus brisanter anmutet. Während Tell auch in Grüners Fassung 
keine wirkliche Kenntnis von den Plänen der Eidgenossen hat, verschiebt sich 
zumindest der Blick des Publikums auf seine Konfrontation mit Geßler. Grüner 
behält den theatral aufgeladenen und von Selbstzweifeln geplagten Reflexions-
monolog Tells nahezu wortwörtlich bei, dennoch ändert sich die Erwartungs-
haltung der Zuschauerinnen und Zuschauer, die durch die Informationen 
Melchthals und Rudenz’ nicht nur das private Schicksal Tells vor Augen haben, 

85	 Friedrich Schiller, Wilhelm Tell, S. 1000.



126 matthias mansky

sondern mit einem politischen Showdown rechnen, durch den der begonnene 
Aufstand erfolgreich beendet wird. Tell erweist sich somit nicht mehr wie bei 
Schiller als Vater, der aus Notwehr handelt, sondern mutiert zunehmend zum 
Freiheitskämpfer, dem der letzte Schlag gegen die Tyrannenherrschaft obliegt, 
wenngleich dieser weiterhin dem Schutz seiner Familie dient. Bühnenhandlung 
und Wahrnehmung klaffen somit auseinander. Dass Grüner bei der Gestaltung 
der Szene in Küssnacht abermals visuelle Effekte einsetzt, dürfte den bühnen-
räumlichen Möglichkeiten und der Ausstattung des Theaters an der Wien ge-
schuldet sein. Während bereits Schiller an dieser Stelle auf ein gezieltes Ablen-
kungsmanöver setzt, indem er die Einfühlung des Publikums nicht nur durch 
die sprunghaften Gedankengänge Tells, sondern vor allem durch den Hoch-
zeitszug und die resolute Bäuerin Armgart unterbindet,86 erweitert Grüner die-
ses um weitere Schauelemente, wenn er Wanderer »nach und nach über die 
Scene« gehen lässt, »wie sie Tell nennt« und dadurch die aufgezählten Personen 
vom »sorgenvolle[n] Kaufmann« bis zum »Säumer mit dem schwerbelad’nen 
Roß« (1/V) tatsächlich auftreten lässt. Der abschweifende Blick der Zuschaue-
rinnen und Zuschauer fokussiert damit erst in jenem Moment wieder auf Tell, 
in dem er seinen endgültigen Entschluss zum Mord fasst. Danach erscheint 
Geßler »zu Pferde« (5/V) auf der Bühne, sodass seine »drückende Macht« in der 
»Konfrontation mit Tell ins Extrem geführt« wird und der »Kontrast zwischen 
dem unverdorbenen Volk und dem brutalen Tyrannen«87 erneut zur Geltung 
kommt.88 Schaueffekte, die teilweise das Handlungsgeschehen semiotisch aufla-
den oder Elemente des Monologs visualisieren, ein von seinen Emotionen und 
Selbstzweifeln getriebener Protagonist, der sich zum Mord am tyrannischen In-
vasor entschließt  – im zeitgenössischen Kontext verfügte dieses Finale in der 
Aufführungssituation über ein enormes Interaktionspotential zwischen Bühne 
und Zuschauerraum.

Das Ende des Stücks ereignet sich daraufhin einigermaßen abrupt. Nach 
Tells Schuss erscheinen auf allen Bergen »bewaffnete Bauern« (9/V) und Grüner 

86	 Vgl. hierzu ausführlicher: Peter Utz, Die ausgehöhlte Gasse. Stationen der Wirkungs-
geschichte von Schillers »Wilhelm Tell«, Königsstein / Ts. 1984, S. 7 – 18.

87	 Annemarie Stauss, Schauspiel und Nationale Frage, S. 145.
88	 Auch der Schauspieler Anschütz muss später dem Auftritt Geßlers zu Pferd eine im-

posante Wirkung konzedieren, obgleich er sich gegen das Erscheinen von Pferden auf 
der Bühne ausspricht, da sie die Aufmerksamkeit des Publikums ablenken würden. 
Vgl. Heinrich Anschütz, Erinnerungen, S. 271: »Es liegt etwas Gewaltiges in der Idee, 
den brutalen Tyrannen als Centauren unter seiner Umgebung und unter dem harmlo-
sen Hirtenvolke einzuführen.«



127grüners bearbeitung von schillers »wilhelm tell«

inszeniert eine abschließende Massenszene. In dieser wird nicht nur dem nun-
mehrigen Helden Tell gehuldigt, sondern auch die Schuldfrage sowie Rudenz’ 
Freilassung seiner Knechte als Realisierung der sozialutopischen Imaginationen 
klammheimlich revoziert:

Achter Auftritt.

Vorige. Auf allen Höhen sammeln sich bewaffnete Bauern. Walther Fürst führt 
Hedwig an der Hand. Tell mit seinen zweÿ Söhnen. Stauffacher. Melchthal. 
Baumgarten und mehr wie 40 Landleute (alle bewaffnet.) Weiber und Kinder, 
worunter Ruodi und Jennÿ sich befinden und Alle, die im Rütli geschworen, 
stürzen heraus, Tell in ihrer Mitte habend.

Die Auftretenden.
Das Land ist freÿ, ist freÿ !

Hedwig.
O Tell ! Tell ! (Sie tritt zurück und läßt seine Hand aus.)

Tell.
Was erschreckt dich, liebes Weib?

Hedwig.
Wie – wie kommst du mir wieder? – Diese Hand –
Darf ich sie fassen? – Diese Hand – O Gott !

Tell (herzlich und muthig).
Hat euch gesichert und das Land gerettet,
Sie hat der Kinder liebes Haupt vertheidigt,
Des Herdes Heiligthum beschützt, das Schrecklichste,
Das Letzte von dem Euren abgewendet,
Ich darf sie freÿ hinauf zum Himmel heben.

Neunter Auftritt.

Vorige. Rudenz und Bertha; von mehreren Bauern und Bäuerinnen begleitet. 
(Rudenz umarmt den Tell, Bertha[,] Hedwig und Tells Kinder.)

Bertha (tritt in die Mitte des Volkes.)
Landleute ! Tell ! Genossen! Nehmt mich auf
Zu euern Bund, die erste Glückliche,
Die Schutz gefunden in der Guten Land.
Wollt ihr als Eure Bürgerinn mich schützen?

Landleute.
Das wollen wir mit Gut und Blut !



128 matthias mansky

Bertha.
Wohlan!

So reich’ ich diesem Jüngling meine Rechte,
Die freÿe Schweitzerinn dem freÿen Mann.

(Sie reicht Rudenz die Hand, welcher sie auf die Stirne küßt.)
Stauffacher (indem er Tell beÿ der Hand nimmt.)

O, rufet Heil dem Retter von uns Allen !
Alle.

Es lebe Tell, der Schütze und Erretter !
(Die Hochzeitmusik fällt drein, man hört wiederhohlt tumultarisch 
ausrufen: »Es lebe !« Alle gemeine Bewegung und Gruppen.)
(Der Vorhang fällt.)  (8, 9/V)

Die Rechtfertigung Tells gegenüber Hedwig fällt bei Grüner wortreicher aus, 
indem er sie um den Schutz »des Herdes Heiligthum[s]«, also der Gemahlin 
selbst, und das unausgesprochene »Schrecklichste« und »Letzte« (8/V) erweitert, 
das der Familie durch Geßler in näherer Zukunft widerfahren wäre. Obgleich 
Grüner die Schuldfrage beibehält, scheint sie dadurch in gewisser Hinsicht ge-
löst und ad acta gelegt. Die inszenatorische Gestaltung als Massenszene, bei der 
neben den Hauptfiguren der Eidgenossen, die alle plötzlich in der hohlen Gasse 
erscheinen, immerhin vierzig weitere bewaffnete »Landleute« (9/V) auf der 
Bühne positioniert werden, verrät eine gewisse Spezialisierung Grüners für der-
artige »Volks-Scenen«,89 deren Anordnung und Gruppierungen er später auch 
in seiner Kunst der Scenik, einer der frühesten deutschsprachigen Schriften zu 
Regie und Inszenierung, theoretisch präzisierte.90

6. Fazit: Schillers Dramaturgie als Spielraum  
für die Wiener Adaptionen

Grüners Bearbeitung lässt auf theaterpraktisch erprobte Intentionen schließen, 
die nicht nur seine genaue Kenntnis der lokalen Produktionsbedingungen, son-
dern auch seine Weimarer Erfahrungen widerspiegeln. Schillers Wilhelm Tell 
sollte sich im Theater an der Wien zu einem durchschlagenden Erfolg entwi-

89	 Karl Franz Grüner, Kunst der Scenik in ästhetischer und ökonomischer Hinsicht the-
oretisch, praktisch und mit Plänen, wie auch als Beispiel des Verfassers durch eine 
ganz scenirte Oper »Iphigenia in Tauris« erläutert, Wien 1841, S. 89 – 100.

90	 Vgl. Jens Roselt, Der Regisseur als Feldherr – Franz Grüner, in: Regie im Theater. Ge-
schichte – Theorie – Praxis, hg. von Jens Roselt, Berlin 2015, S. 99 – 104



129grüners bearbeitung von schillers »wilhelm tell«

ckeln, indem das Stück bis 1863 immerhin 100 Mal aufgeführt wurde.91 Auch 
nachdem Carl Carl (recte Karl Andreas von Bernbrunn) 1827 das Theater an der 
Wien übernahm, wo er bald ein erstklassiges Possen-Ensemble um seine Starko-
miker Wenzel Scholz und Johann Nestroy formierte, orientierte man sich bei 
Vorstellungen von Schillers Schauspiel weiterhin an Grüners Bearbeitung.92 
Dass die Schiller’sche Dramatik bei Aufführungen an den Wiener Vorstadtbüh-
nen weiterhin der Bühnenpraxis angepasst wurde, zeigt ein späterer markanter 
Aufführungsmoment, den Friedrich Kaiser an einer Stelle seiner Autobiografie 
indigniert schildert. Demnach habe Carl bei einer Vorstellung von Wilhelm Tell 
im Theater an der Wien, bei der der Heldendarsteller Wilhelm Kunst die 
Hauptfigur spielte, die Nebenrollen der beiden Söldner Leuthold und Frieß-
hardt mit Nestroy und Scholz besetzt. Diese standen somit als Wächter des Hu-
tes auf der Bühne, dem die Bewohner von Uri in Schillers Drama ihre Reverenz 
erweisen müssen. Allerdings wäre diese Darstellung durch eine Improvisation 
Nestroys sabotiert worden:

Der Ton, in welchem Nestroy-Leuthold auf die Frage: weshalb Tell festge-
nommen worden sei? die Antwort gab: »Weil er dem Hute nicht die Reve-
renz bezeigt«, und die oft absichtlich am unpassendsten Platze angebrachte, 
stets von einem ganz eigenthümlichen, verschmitzten Augenzwinkern beglei-
tete Wiederholung dieser Worte entzückte wirklich jenes sogenannte »bes-
sere« Publikum; ja, als am Schlusse des Aktes Tell, nachdem er den Apfel 
vom Haupte seines Kindes geschossen, von den Waffenknechten ergriffen, 
auf Stauffacher’s Frage: »Tell, sag’ ich Eurem Weibe nichts von Euch?« den 
Knaben an die Brust ziehend, antworten sollte: »Der Knab’ ist unverletzt, 
mir wird Gott helfen«, und Nestroy diese Rede mit seinem: »Sagt ihr, daß 
er dem Hut nicht Reverenz bezeigt« unterbrach, da wollte dieses »bessere« 
Publikum fast vor Lachen bersten, und nach dem Fallen des Vorhanges 
wurde nicht Kunst, welcher den Tell in wahrhaft ergreifender Weise darge-
stellt hatte, sondern Nestroy stürmisch hervorgerufen.93

91	 Vgl. Anton Bauer, 150 Jahre Theater an der Wien, S. 288.
92	 Vgl. hierzu etwa den in den Beständen des Wiener Theatermuseums erhaltenen Thea-

terzettel vom 24. Juni 1833, wo es anlässlich eines Gastauftritts von Ferdinand Eßlair 
heißt: »Wilhelm Tell. Schauspiel in 5 Aufzügen, von Schiller. Für diese Bühne einge-
richtet von Franz Grüner. Die hierzu verfertigte Musik ist von Herrn Gorowetz, k. k. 
Hof-Kapellmeister.« Der Theaterzettel ist im Spielbuch (Signatur: W50) eingeklebt. 
Grüner war zu diesem Zeitpunkt Intendant des Stadttheaters in Frankfurt am Main.

93	 Friedrich Kaiser, Unter fünfzehn Theater-Direktoren, S. 30 f.



130 matthias mansky

Obgleich das Theater an der Wien im frühen 19. Jahrhundert in Bezug auf 
Schiller als eine Art Probebühne des Burgtheaters fungierte, hatten die Dramen 
des deutschen Dichters an den Unterhaltungstheatern einen schweren Stand. 
Im Gegensatz zum Burgtheater waren hier Gattungen wie die Posse oder die Pa-
rodie vorherrschend und entsprachen dem allgemeinen Publikumsgeschmack. 
Demnach verwundert es wenig, dass im Theater an der Wien besonders jene 
Stücke Schillers zur Geltung kamen, die an populäre Trends wie das Ritter- oder 
Räuberdrama gemahnten und dementsprechend inszeniert wurden.94 Auch 
Nestroys Improvisation, so wie sie sein Konkurrent Kaiser schildert, diente 
wohl weniger der literarischen Kritik oder gar einer öffentlichen Sabotage des 
klassischen Werks, sondern entsprach vielmehr der damaligen Theaterpraxis der 
Vorstadtbühnen, in der sich das zahlende Publikum nicht damit begnügen 
wollte, Lieblinge wie Nestroy oder Scholz in unwichtigen Nebenrollen zu 
sehen. Diesbezüglich verstand es Carl durch seine Rollenbesetzung der bereits 
bei Schiller etwas unbeholfen agierenden Söldner, der ›Hut-Szene‹ eine andere 
Akzentuierung zu verleihen und Nestroy reizte diese im Sinne der Komik weiter 
aus. Dies macht bereits einen wichtigen Aspekt der theatralen Schiller-Rezep-
tion augenscheinlich: Auch wenn sich Inszenierungen der Autorenintention 
querstellten, war es dennoch die Dramaturgie der Schiller’schen Stücke, die den 
Spielraum für derartige inszenatorische und schauspielerische Uminterpreta
tionen eröffnete. Dass Schillers Wilhelm Tell mit enormer Verspätung 1824 
doch noch im Repertoire des Burgtheaters landete, war schlussendlich den Be-
mühungen des Hoftheatersekretärs Friedrich Schreyvogel geschuldet.95

94	 Vgl. Johann Hüttner, Sensationsstücke und Alt-Wiener Volkstheater, in: Maske und 
Kothurn 21 (1975), 4, S. 263 – 281.

95	 Zu Schreyvogels Reformierung des Burgtheater-Repertoires vgl. Elisabeth Buxbaum, 
Joseph Schreyvogel. Der Aufklärer im Beamtenrock, Wien 1995, S. 155 – 219.


