ALEXANDER NEBRIG

GOETHES KRITIK DER REDESZENE UND
DAS ENDE DER BUHNE IN »WILHELM MEISTERS LEHRJAHRE«

Abstracts

In Goethes Wilhelm Meisters Lehriahre (1795/96) gibt es zahlreiche Redeszenen, die weder
zusammenhingend untersucht noch in Bezug zur Theaterthematik des Romans gesetzt
wurden. Dabei wire ein solcher Schritt naheliegend, da beide Kiinste, Rhetorik und Thea-
ter, ihren Fluchtpunkt im Konzept der Biihne (skené) haben, Redende schauspielerische
Fihigkeiten vorweisen miissen und zumindest das klassische Theater affektrhetorisch
funktioniert. Eng verbunden mit der Abkehr des Protagonisten vom Theater, so die These,
sind Szenen, in denen sich Wilhelms oft scheiternder Anspruch nach sffentlicher Wirkung
ausdriickt. Diesen Anspruch gibt er genauso wie seine Theaterlaufbahn auf und wird Mit-
glied des Geheimbundes der Turmgesellschaft. Die biithnenkritische Einstellung vermittelt
Goethe iiber die Redeszenen, genauer: iiber ihr Scheitern, denn sie zeigen oftmals Wilhelm
Meister, wie er sein Publikum verfehlt, andere Ziele erreicht als beabsichtigt oder die Rede
nur plant, aber nicht ausfiihrt.

There are numerous speech scenes in Goethe’s Wilhelm Meister’s Apprenticeship (1795/96)
that have neither been examined in a coherent manner nor related to the novel’s theatre
theme. Such a step would be obvious, since both arts, rhetoric and theatre, have their van-
ishing point in the concept of the stage (skené), speakers must demonstrate acting skills,
and at least classical theatre functions affectively. Closely linked to the protagonist’s turn-
ing away from the theatre are scenes in which Wilhelm’s often failing aspiration for public
impact is expressed. He gives up this ambition as well as his theatre career and becomes a
member of the secret Tower Society. Goethe conveys his critical attitude towards the stage
through the speech scenes, or more precisely, through their failure, as they often show Wil-
helm Meister failing his audience, achieving different goals than intended or only planning
the speech but not carrying it out.

Ein wichtiges Argument dafiir, den Bildungsroman Wilhelm Meisters Lebriahre
(1795/96) hinsichtlich seiner Redeszenen® zu untersuchen, ist sein Gegenstand.

1 Unter Redeszene verstehe ich eine Situation, in der jemand das Wort auf einer Biihne
vor Publikum ergreift, um ein Handlungsziel zu erreichen oder seine Meinung mono-
logisch zu bekunden. Die Bithne kann selbst geschaffen und das Publikum imaginir
sein. Nicht gemeint sind Gespriche. In der Forschung sind die Redeszenen des Wil-
helm Meister noch nicht zusammenhingend untersucht worden, zum Kommunikati-
onsverhalten s. Barbara M. Henke, »Sie lieflen einen Hasen nach dem andern lau-
fen ...«. Beobachtungen zum Sprachverhalten der Figuren in Goethes Romanen,
Frankfurt a. M. 1983, bes. S.74—90. — Fiir Anregungen danke ich den Studierenden
meines Seminars zur Redeszene vom Sommer 2022 sowie Dr. Martin Bartelmus.

© 2026 Alexander Nebrig, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83536069-004 | CC BY-NC-ND 4.0


https://doi.org/10.46500/83536069-004

74 ALEXANDER NEBRIG

Dem Theaterroman, darin dem Anton Reiser (1785) vergleichbar, ist das histrio-
nische Moment latent.? Die Biihne liefert Szenen, lisst iiber Szenen nach-
denken, bringt ihre Schauspieler — histriones — dazu, sich auch auf8erhalb der
eigentlichen Bretterbiithne Bithnen zu schaffen und rednerisch zu agieren. Die
Welt wird sozusagen zur Bithne. Fiir die Darstellung des Bildungsgangs seines
Helden Wilhelm Meister iibernimmt Goethe diesen Ansatz jedoch nur, um ihn
zu {iberwinden — auch diese autonomieisthetische Einsicht verbindet ihn mit
dem Verfasser des Anton Reiser Karl Philipp Moritz.

Wilhelm redet gern und ist auch sprachbegabt, bleibt aber aufgrund seines
schwachen Vermégens, Publikum und Situation richtig einzuschitzen, ein
schlechter Redner. Seine Reden sind ironisch gebrochen? und laufen mit weni-
gen Ausnahmen ins Leere, weil Wilhelm sein Publikum verfehlt oder falsch ein-
schitzt — ein Problem, das Jiirgen Habermas auch in Bezug auf Wilhelms Biih-
nenverhalten registriert.# Wilhelms Scheitern ist in seinem Sendungsbewusst-
sein begriindet. Dass er sich zum Biithnenmann berufen fiihlt, verleitet ihn
dazu, Redebiihnen dort zu schaffen, wo sie niemand braucht. Dass Goethe
durchaus zwischen Szenen unterscheidet, die ein Missverhiltnis zwischen Re-
denden und ihrem Publikum aufweisen, und solchen, in denen beide Seiten
notwendig aufeinander bezogen sind oder sich sogar wechselseitig hervorbrin-
gen, zeige ich anhand des Kapitels 114 (1). Die Harmonie gelingt zu dem Preis,
dass sich Wilhelm seiner Biihnenhaftigkeit nicht bewusst ist, er also vor Publi-
kum natiirlich agiert und redet, ganz ohne als kiinstlich diskreditierte Hilfsmit-
tel wie innere Berufung und Sendungswillen. Vor diesem kontrastiven Hinter-
grund, der Goethes autonomieisthetisches Handlungsideal sichtbar macht,
werden die Szenen von Wilhelms Scheitern (2, 3) und die Uberwindung seines
rhetorisch-histrionischen Auftrittsdranges (4) plausibel. Im Fazit méchte ich
ausgehend von Wilhelm Meisters Redeszenen die Redeszene als literaturwissen-
schaftliche Analysekategorie kurz erortern (5).

2 Im Unterschied zu diesem werden jedoch Bithne und Kanzel nicht parallelisiert, ja
Goethe verzichtet komplett auf die fiir Anton Reiser initiale Erfahrung christlicher Be-
redsamkeit.

3 Das hat neben Albrecht Koschorke, Identifikation und Ironie. Zur Zeitform des Erzih-
lens in Goethes Wilhelm Meister, in: Claudia Breger und Fritz Breithaupt (Hg.), Em-
pathie und Erzihlung, Freiburg 2010, S. 173—185, bereits bemerket Friedrich Schlegel,
Ueber Goethe’s Meister, in: Athenaeum 1/2 (1798), S. 147—178, etwa S. 158 oder 165.

4 Jiirgen Habermas (Strukturwandel der Offentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kate-
gorie der biirgerlichen Gesellschaft, Frankfurt a.M. 1990 [zuerst 1962], S.69) sicht
den Grund fiir Wilhelms Scheitern auf der Bithne (»Offentlichkeitsersatz« [Haber-
mas]) und vor der Offentlichkeit darin, dass er noch ein Vertreter der alten, die absolu-
tistische Herrschaft reprisentierenden Offentlichkeit sei und nicht wahrnehme, bereits
vor der neuen biirgerlichen Offentlichkeit aufzutreten.



75

1. Goethes Ideal der natiirlichen Biihne

Goethe reflektiert sein rhetorisches Ideal in einer Szene, die Wilhelms Zivil-
courage und damit seine moralische Integritit offenbart — ohne, dass sich Wil-
helm der Szenerie seines Einsatzes bewusst ist. Gemeint ist die Szene 114, in der
Wilhelm der kleinen Mignon zur Seite springt, als sie vom Leiter der Seiltinzer-
truppe in aller Offentlichkeit brutal »mit einem Peitschenstiel geschlagen
wird. Goethe hat die Szenerie vorbereitet und geniigend Volk versammelt, das
der Redeszene zuschauen und Wilhelms mutigen Auftritt bewundern kann.
Das Midchen Mignon hitte vor »dem Publiko«® einen Fiertanz auffiihren sol-
len.” Bevor Wilhelm seinen Gegner »bei der Kehle® greift und ihm mit einem
Kampf von Mann zu Mann droht, beschreibt Goethe Wilhelms sich gerade erst
bildende Bithne: »Auf dem Platze hatten sich viele Zuschauer eingefunden,
doch war unsern Freunden, als sie ausstiegen, ein Getiimmel merkwiirdig, das
eine grofle Anzahl Menschen nach dem Tore des Gasthofes, in welchem Wil-
helm eingekehrt war, hingezogen hatte.«® Wilhelms Neugier wird geweckt und
er dringt sich »durchs Volk«.” Ausdriicklich wolle er sehen, »was es sei«,” d.h.
was genau das Volk beschaut. Als er die gewaltsame Ungerechtigkeit erkennt,
geht er von der Betrachtung in die Aktion tiber und greift als Einziger ins Ge-
schehen ein. Das Volk schaut zu, ist der Resonanzraum fiir sein ereignisvolles
Handeln und schafft fiir die implizierte Leserschaft eine Projektionsfliche: Wir
bewundern mit dem Volk zugleich Wilhelms Mut. Der von Wilhelm Angegrif-
fene ist tiberrascht und wehrt sich verbal, indem er das Kind verflucht. Dann
hat Wilhelm seinen Auftritt. Er ruft: »[D]u sollst nicht eher dieses Geschopf
weder sehen noch beriihren, bis du vor Gericht Rechenschaft gibst, wo du es
gestohlen hast; ich werde dich aufs duflerste treiben; du sollst mir nicht
entgehen.« Fiir eine Rede ist die Passage zu kurz, jedoch spricht der Erzihler
ausdriicklich von einer solchen, die Wilhelm ohne kiinstliche Berechnung und
mit naturhafter Inspiration hilt: »Diese Rede, welche Wilhelm in der Hitze,

5 Johann Wolfgang Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre. Ein Roman, in: Ders., Simt-
liche Werke nach Epochen scines Schaffens. Miinchener Ausgabe, hg. von Karl Rich-
ter, Bd. 5, hg. von Hans-Jiirgen Schings, Miinchen 1988, S. 1o1.
6 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 1o1.
7 Zum Eiertanz kommt es dann in IIg, vgl. dazu Achim Aurnhammer, Bitextuelle Cho-
reographie. Mignons Eiertanz mit Wilhelm als Zuschauer, in: Ders., Giinter Schnitz-
ler (Hg.), Der Tanz in den Kiinsten, 1770—1914, Freiburg 2009, S. 171-187.
8 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 1o1.
9 Ebd, S.101.
10 Ebd, S.101.
11 Ebd., S.10I1.
12 Ebd, S. 102.



76 ALEXANDER NEBRIG

ohne Gedanken und Absicht, aus einem dunklen Gefiihl oder, wenn man will,
aus Inspiration ausgesprochen hatte, brachte den wiitenden Menschen auf ein-
mal zur Ruhe.«® In der Folge einigen sich die beiden Minner, und Wilhelm
kauft Mignon frei. In dieser Redeszene ist das Verhiltnis von Rede und Publi-
kum motiviert. Die Rede ergibt sich aus der 6ffentlichen Situation, es wird ein
offentliches Ereignis geschaffen, das den rhetorischen Eingriff sozusagen einfor-
dert. Anders als sonst erfiillt hier Wilhelm die reale Szene, indem er die vakante
Stelle des Redners besetzt. Das Auflergewdhnliche, geradezu Paradoxe der Szene
besteht darin, dass Wilhelm eigentlich gar nicht reden miisste, seine wenigen
Worte eher dazu dienen, sein Handeln zu beglaubigen, um nicht als verriicke
dazustehen.

Das Ende des Kapitels unterstreicht mittels einer ironischen Pointe Wil-
helms Naivitit und Grazie. Nachdem er die spektakuliren Auffithrungen der
Seiltinzer sowie anderer Artisten und dabei zugleich das von ihnen begeisterte
Volk gesechen hat, wiinscht er sich in pathetischen Worten, antithetisch ge-
spannten Gedanken, eindriicklichen Bildern, rhetorischen Fragen und anapho-
risch repetitiver Syntax, Schauspieler und Schriftsteller wiirden durch Worte
oder Taten einen ebenso grofien und unmittelbaren Eindruck beim Volk erzie-
len: »Welcher Schauspieler, welcher Schriftsteller, ja welcher Mensch tiberhaupt
wiirde sich nicht auf dem Gipfel seiner Wiinsche sehen, wenn er durch irgend
ein edles Wort oder eine gute Tat einen so allgemeinen Eindruck hervor-
brichte?«# Der Erzihler sagt nach dem Ende der hier nur angeschnittenen
Tirade lapidar, dass Wilhelms eigentliche Zuhorer Philine und Laertes nicht
»gestimmt schienen, einen solchen Diskurs [hier: Rede] fortzusetzen«, weshalb
sich Wilhelm »allein mit diesen Lieblingsbetrachtungen« unterhalten habe.”

13 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 102.

14 Vgl ebd., S.104. Weiter heif§t es: »Welche kostliche Empfindung miiffte es sein,
wenn man gute, edle, der Menschheit wiirdige Gefiihle ebenso schnell durch einen
elekerischen Schlag ausbreiten, ein solches Entziicken unter dem Volke erregen kénnte,
als diese Leute durch ihre kérperliche Geschicklichkeit getan haben; wenn man der
Menge das Mitgefiihl alles Menschlichen geben, wenn man sie mit der Vorstellung
des Gliicks und Ungliicks, der Weisheit und Torheit, ja des Unsinns und der Albern-
heit entziinden, erschiittern und ihr stockendes Innere in freie, lebhafte und reine Be-
wegung setzen kénntel« Der Kommentar zur Miinchener Ausgabe erinnert daran,
dass diese unwirksame Rede iiber die rhetorische Wirkung bis in die Metaphorik hin-
ein Louis-Sébastien Merciers Neuem Versuch iiber die Schauspielkunst verpflichtet ist,
vgl. Hans-Jiirgen Schings, Kommentar, in: Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre,
S.737f.

15 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 104. Das von Goethe verwendete Wort »Dis-
kurs« ist eine Entlehnung aus dem Franzésischen. Im 18. Jahrhundert bedeutet /e dis-



77

Philine und Laertes winken also ab, und Wilhelm bleibt unbemerkt — nicht
aber der Leserschaft —, dass seine »gute Tatc, d. h. die Rettung des kleinen Mid-
chens, gerade einen solchen »allgemeinen Eindruck« hervorgebracht hat. Denn
just das, was Wilhelm bei sich vermisst, das grofle Publikum der Jahrmarkes-
kiinstler, war ihm selbst zuvor zuteilgeworden.

Schaut man sich das Kapitel 114 als Ganzes an, wird man den Widerspruch
leicht bemerken. Tatsichlich erhielt Wilhelm vom Publikum der Jahrmirkte
oder wenigstens von einem Teil dieses Publikums kurz die volle Aufmerksam-
keit. Nur merkte er es deshalb nicht, weil er in dem Moment ganz er selbst und
eben kein Schauspieler oder Redner war. Erfolg hatte Wilhelm sozusagen mit
Naturrhetorik, die immer dann méglich ist, wenn sich der Redezweck aus einer
Handlungsnotwendigkeit ergibt, diese also nicht kiinstlich geschaffen werden
muss.

Am Ende von 114 fillt Wilhelm in das fiir ihn typische und im Folgenden zu
analysierende Muster zuriick, redet unangemessen ohne Riicksicht auf Publi-
kum, Biihne und Situation.

In diesem Kapitel erhilt die Redeszene eine zentrale Rolle fiir die Charakteri-
sierung Wilhelms einerseits und fiir die Analyse der Bezichung zwischen Re-
denden bzw. Handelnden und ihrer Offentlichkeit andererseits. Die Rede kann
nur gelingen, so das Fazit, wenn sich die Biihne des Redens und Handelns aus
einem Handlungszwang ergibt, wie Hans Blumenberg sagen wiirde,’ und nicht
kiinstlich vom Redenden geschaffen wird. Dass der Autor Goethe seinem Prot-
agonisten Wilhelm die Biithne kreiert, auf der er Mignon retten kann, ist kein
legitimer Einwand: Denn gehéren doch die Bithne und das sie schaffende Ver-
hiltnis von Handelnden und Betrachtenden zu den Hauptgegenstinden des
Romans. Das wird deutlich, sobald man sich den Szenen des rhetorischen
Scheiterns zuwendet. Wilhelm Meisters Scheitern geht in der Regel aus seiner
Fehleinschitzung des Publikums hervor, nicht aus mangelnder Sprachkompe-
tenz oder schlecht gebauten Reden. Ganz im Gegenteil: Er kann sogar sehr gut
reden. Seine »Fiille von prichtigen Worten«7 wurde schon von Zeitgenossen

gelobt.

cours auch Rede im Sinne einer rhetorischen Auffithrung. In Il heifit es tiber Melina,
er »hatte von dieser Zeit an keinen andern Diskurs als Projekte und Vorschlige, wie
man ein Theater einrichten und dabei seinen Vorteil finden kénnte« (Goethe, Wil-
helm Meisters Lehrjahre, S. 108).

16 Vgl. Hans Blumenberg, Anthropologische Anniherung an die Aktualitit der Rhetorik
[1971], in: Rhetorik 2 (19971), S. 285—312, hier S. 297.

17 Schlegel, Ueber Goethe’s Meister, S. 151.



78 ALEXANDER NEBRIG

2. Verfehltes und fehlendes Publikum

Die erste Gruppe von Redeszenen bilden solche, die den Redner zeigen, wie er
entweder ohne Publikum oder zu dem falschen Publikum spricht, also seine
Zielgruppe verfehlt. Gleich zu Beginn des Romans — in Kapitel I2 — hilt Wil-
helm die richtige Rede vor seiner Mutter, die jedoch die falsche Adressatin ist:

ist denn alles unniitz, was uns nicht unmittelbar Geld in den Beutel bringt,
was uns nicht den allernichsten Besitz verschafft? Hatten wir in dem alten
Hause nicht Raum genug? und war es notig, ein neues zu bauen? Verwendet
der Vater nicht jihrlich einen ansehnlichen Teil seines Handelsgewinnes zur
Verschonerung der Zimmer? Diese seidenen Tapeten, diese englischen Mo-
bilien, sind sie nicht auch unniitz? Kénnten wir uns nicht mit geringeren
begniigen

Wilhelm hilt der Mutter die Predigt gegen das Niitzlichkeitsdenken des Vaters,
verteidigt vor ihr das nur vom Vater als >unniitz« kritisierte Theater mit einer
Salve rhetorischer Fragen. Er zwingt seine Mutter in die Position derjenigen, die
von ihm {iberzeugt werden soll, spricht mit ihr so, als ob sie das pseudo-6kono-
mische Denken des Vaters teile. Die Mutter ist jedoch hinsichtlich der Theater-
frage indifferent. Sie muss nicht {iberzeugt werden. Thr geht es nur um den
Hausfrieden: Der Sohn solle sich nicht zu weit vom Vater entfernen.

Sobald man das Lesepublikum als zweiten Adressaten heranzieht, wird dieses
entweder in die Position des Vaters versetzt oder aber es macht sich Wilhelms
Argumente zu eigen und imaginiert sich als Gegeniiber eine Autoritit, die wie
Wilhelms Vater einerseits theater- und kunstfeindlich ist, andererseits dazu im
Widerspruch den Alltag verschénert und, ohne es zu bemerken, den privaten
Wohnraum in eine Bithne verwandelt. Wilhelms Befremden richtet sich nicht
nur gegen den Widerspruch des Vaters, sondern auch gegen die Theatralisie-
rung des Privaten. Sowohl Leser, die sich mit Wilhelms Vater identifizieren und
sich beim Lesen Gegenargumente zurechtlegen, als auch diejenigen, die sich
von Wilhelms Fragen in einen rebellischen Modus versetzen lassen, werden Teil
der Redeszene und beginnen iiber die Wirkung, den Sinn und Zweck von
Kunst und Theater im 6ffentlichen und privaten Raum zu reflektieren. Beide
Parteien bemerken aber auch Wilhelms Naivitit, sobald die Fragen ihr Ende ge-
funden haben, weil sie auf Handlungsebene in eine Sackgasse fithren.”

18 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 11 f.
19 Dass die Mutter adressiert wird, schafft, psychoanalytisch gesprochen, eine édipale
Situation. Nicht verschwiegen werden soll, dass die Mutter keine ganz unpassende



79

Wilhelms fehlendes Gespiir fiir sein Publikum macht sich auch dadurch be-
merkbar, dass er dessen taedium verkennt, also nicht einschitzen kann, ob es
ihm zuhért oder nicht. Um dies zu belegen, sei die Erzihlszene des darauffol-
genden Kapitels I3 herangezogen, was legitim ist, da dieser Fehler beiden Sze-
nen iibergeordnet ist. In dieser Szene erzihlt Wilhelm vor seiner Geliebten und
deren Dienerin iiber das Puppenspiel, das ihn als Kind lange beschiftigte und
mit dem er frith Biihnenerfahrung sammelte. Diese umstindliche Erzihlung er-
streckt sich {iber mehrere Kapitel und endet darin, zu erzihlen, wie er begonnen
habe, sich fiir das Theater zu interessieren.?® Obgleich es Mariane ist, die ihn
zur Erzihlung auffordert,? schlift sie bald ein. Bei Champagner transformiert
sich die Erzihlszene, so die Ironie,? in eine Einschlafszene, was jedoch von Wil-
helm unbemerkt bleibt: »Mariane, vom Schlaf iiberwiltigt, lehnte sich an ihren
Geliebten, der sie fest an sich driickee und in seiner Erzihlung fortfuhr«.? Erst
am Ende der Erzihlung erwacht sie:

Durch den Druck seines Armes, durch die Lebhaftigkeit seiner erhohten
Stimme war Mariane erwacht, und verbarg durch Liebkosungen ihre Ver-
legenheit: denn sie hatte auch nicht ein Wort von dem letzten Teile seiner
Erzihlung vernommen, und es ist zu wiinschen, dafl unser Held fiir seine
Lieblingsgeschichten aufmerksamere Zuhérer kiinftig finden moge.>+

Die Hauptadressatin der Erzihlung hat nur einen Teil mitgekriegt, und es ist
fraglich, wie aufmerksam sie zugehort hat, als sie wach war. Die Dienerin hat
die Erzahlung zwar gehort, aber ohne, dass sie an sie adressiert gewesen wire.
Der eigentliche Zuhérer ist das Lesepublikum, das zwei Dinge aus dieser Ana-
lepse erfahrt: zum einen, wie frith in der Kindheit und auf welche Weise Wil-

Adressatin ist: Als Zustindige fiir die Okonomie, also die Hauswirtschaft, miisste sie
sich gerade fiir die Ausgaben des Vaters interessieren.

20 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 16-33.

21 Ebd,, S. 16: »Ja, sagte Mariane, erzihle uns weiter«.

22 Koschorke, Identifikation und Ironie, S. 184.

23 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S.29. Die Rede aus dem ersten Buch hat ein
Gegenstiick in VIIg, wo Marianes Dienerin Barbara Wilhelm offenbart, Felix sei der
Sohn von ihm und der verstorbenen Mariane. Sie sagt mit einer Spitze gegen seine Er-
zihlkiinste: »Aber seht her! so brachte ich an jenem gliicklichen Abend die Champag-
nerflasche hervor, so stellte ich drei Gldser auf den Tisch, und so fingt Ihr an, uns mit
gutmiitigen Kindergeschichten zu tiuschen und einzuschlifern, wie ich Euch jetzt mit
traurigen Wahrheiten aufkliren und wach erhalten muf3. / Wilhelm wuflte nicht, was
er sagen sollte, als die Alte wirklich den Stopsel springen lief§ und die drei Gliser voll-
schenkte.« (Ebd., S. 477) Das dritte Glas ist wohl fiir die abwesende Mariane, denn
die beiden sind zu zweit.

24 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 33.



80 ALEXANDER NEBRIG

helms Leidenschaft fiir das Theater sich entwickelte, zum anderen, dass er gern
tiber sich erzihlt ohne Riicksicht darauf, ob ihm jemand zuhért. Dadurch wird
auch der Inhalt der Erzihlung diskreditiert, weil man sich fragt, ob und wie
stark — einmal von der eigenen Mutter abgesehen, die naturgemifd die Tatigkeit
ihres Sohnes schitzt — Wilhelms Auftrittswillen Resonanz erfuhr. Wilhelm ist
zwar theaterbegeistert, was aber noch nicht bedeutet, dass er auch ein Publikum
in seinen Bann ziehen kann. Aus dieser Erzihlung ldsst sich mit Sicherheit nur
entnehmen, dass sich Wilhelm fiir die Biihne berufen fiihlt.

Die innere Berufung ist fiir ihn tatsichlich zentral, wie aus der Rede in Kapi-
tel I14 hervorgeht. Die Forschung hat schon im 19. Jahrhundert erkannt, dass
Wilhelms Theateremphase, die er mit subjektiver Berufung rechtfertigt, im
Kontext der Debatte iiber den Dilettantismus steht.? Die Rede iiber innere Be-
rufung trigt Wilhelm sich selbst bzw. dem Lesepublikum vor. Wilhelms Selbst-
bezogenheit artikuliert sich im Monolog. Wilhelm tut so, als ob er sich an den
abwesenden Melina wendet, den Wilhelm fiir den Theaterberuf als ungeeignet
ansieht bzw. dem die innere Berufung fehle:

ungliicklicher Melina, nicht in deinem Stande, sondern in dir liegt das
armselige, tiber das du nicht Herr werden kannst! Welcher Mensch in der
Welt, der ohne innern Beruf ein Handwerk, eine Kunst oder irgendeine Le-
bensart ergriffe, miif$te nicht wie du seinen Zustand unertriglich finden?
Wer mit einem Talente zu einem Talente geboren ist, findet in demselben
sein schonstes Dasein! Nichts ist auf der Erde ohne Beschwerlichkeit! Nur
der innere Trieb, die Lust, die Liebe helfen uns Hindernisse iiberwinden,
Wege bahnen und uns aus dem engen Kreise, worin sich andere kiitmmerlich
abingstigen, emporheben.2¢

Bereits der Anfang dieser fiktiven, in Form der Du-Anrede gehaltenen Rede ge-
gen Melina verdeutlicht, dass ihre Funktion darin besteht, negativ den Charak-

25 Vgl. Richard M. Meyer, Wilhelm Meisters Lehrjahre und der Kampf gegen den Dilet-
tantismus, in: Euphorion 2 (1895), S. 529—538; Hans Rudolf Vaget, Dilettantismus
und Meisterschaft: Zum Problem des Dilettantismus bei Goethe. Praxis, Theorie,
Zeitkritik, Miinchen 1971; Nicholas Vazsonyi, Goethe’s Wilhelm Meisters Lehrjahre.
A Question of Talent, in: The German Quarterly 62/1 (1989), S. 39—47; Ill-Sun Joo,
Goethes Dilettantismus-Kritik. Wilhelm Meisters Lebrjahre im Lichte einer dsthe-
tischen Kategorie der Moderne, Frankfurt a.M. 1999. — Vgl. auch Hans-Jiirgen
Schings, Agathon — Anton Reiser — Wilhelm Meister. Zur Pathogenese des modernen
Subjekts im Bildungsroman, in: Wolfgang Wittkowski (Hg.), Goethe im Kontext.
Kunst und Humanitit, Naturwissenschaft und Politik von der Aufklirung bis zur Re-
stauration, Tiibingen 1984, S. 42—63, S. 82—88.

26 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 54.



81

ter Wilhelms vorzustellen, der sein Talent preist, indem er es einem anderen,
Melina, abspricht. In der Lobrede auf sich selbst ist umgekehrt Wilhelm der-
jenige, der »zu einem Talente geboren« sei, der einen »innern Beruf« habe und
deswegen bereit ist, die »Beschwerlichkeit« zu >meistern«. Doch der Fortgang
der Romanhandlung belegt, dass sich Wilhelm im Irrtum iiber sich selbst befin-
det. Indem der Erzihler uns mitteilt, dass im Anschluss an die Anklagerede Wil-
helm zu Bett geht und sich beim Einschlafen an seinem Talent berauscht, ver-
hindert er, dass wir Wilhelms Position kritiklos iibernehmen. Der Erzihler iro-
nisiert auf diese Weise die sich in der Erstausgabe tiber dreieinhalb Seiten hin-
zichende Rede*” und macht sie erkennbar als eine zwar sprachlich beeindru-
ckende Form, die aber wirkungslos bleibt und allein den Selbstbetrug fordert,
weil ihr Adressat fehlt. Dass Wilhelm zu rhetorischen Héchstleistungen auf-
luft, wenn er einsam ist, oder das reale Publikum ignoriert, bilden Grundziige
seines Charakters. Keinesfalls darf dieser Befund zu dem Fehlschluss fiihren,
dass Wilhelm ein Schwitzer sei, der mit seinen Reden mangelnde Handlungs-
fihigkeit kompensiert. Im Gegenteil: Wilhelm handelt und hilft dem in Not
geratenen Melina. Die nichste Redeszene verdeutlicht diesen Charakterzug und
demonstriert zugleich, welche entscheidende Rolle das Publikum fiir das Ge-
lingen einer Rede spielt.

Die einsame Tadelrede gegen Melina besitzt ein Pendant in der einsamen
Lobrede auf den Adel in Kapitel ITI2. Dient die Tadelrede der Selbstbestitigung
des eigenen Talents im Sinne eines subjektiven Vermégens (innere Berufung),
so die Lobrede als indirekte Klage tiber das fehlende Talent im Sinne von Besitz
und pekuniirem Vermégen. Wilhelm ist als Biirger gegeniiber dem Adel, relativ
gesehen, besitzlos; seine Unternehmungen, auch das Theaterprojeke, miissen
gut liberlegt sein, weil das Risiko besteht, den Besitz zu verlieren. Thm geht ab,
was der (nicht verarmte Adel) hat:

Dreimal gliicklich sind diejenigen zu preisen, die ihre Geburt sogleich tiber
die untern Stufen der Menschheit hinaus hebt; die durch jene Verhilenisse,
in welchen sich manche gute Menschen die ganze Zeit ihres Lebens abingsti-
gen, nicht durchzugehen, auch nicht einmal darin als Giste zu verweilen
brauchen.?®

27 [Johann Wolfgang Goethe], Wilhelm Meisters Lehrjahre, hg. von [Johann Wolfgang]
Goethe, Bd. 1, Berlin 1795, S. 127-130.
28 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 153.



82 ALEXANDER NEBRIG

Auf diese Einleitung folgen insgesamt vier rhetorisch parallel gebaute, bis auf
die letzte mit einem Ausrufezeichen abgeschlossene Einheiten,? die den hohe-
ren und freien Standpunkt des Adels gegeniiber der beschwerlichen biirger-
lichen Existenz sichtbar betonen. In diesem Fall ist es eine Rede ohne Hand-
lungsfunktion. Sie richtet sich primir an das Lesepublikum und macht ihm
einen Vorschlag, die soziale Schicht des Adels nicht unter dem politischen As-
peke in Frage zu stellen, sondern unter dem ethischen der Selbstverwirklichung
als Vorbild anzusehen: Denn fiir Wilhelm Meister habe nur der Adel die Mog-
lichkeit, die menschlichen Fihigkeiten voll auszuschépfen. Wilhelms einsame
Lobrede auf den Adel findet einen Nachklang in der Tadelrede gegen ein Spott-
gedicht in Kapitel IIIg. Als er die »Schadenfreude«?® bemerke, die es bewirkee,
ergreift Wilhelm das Wort. Die Reaktion des Publikums bleibt unklar. Die
Selbstanrede »Wir Deutschen«® zeigt den tiber den Roman hinausweisenden

29 »Allgemein und richtig muf§ ihr Blick auf dem héheren Standpunkte werden, leicht
ein jeder Schritt ihres Lebens! Sie sind von Geburt an gleichsam in ein Schiff gesetzt,
um bei der Uberfahrt, die wir alle machen miissen, sich des giinstigen Windes zu be-
dienen und den widrigen abzuwarten, anstatt daf§ andere nur fiir ihre Person schwim-
mend sich abarbeiten, vom giinstigen Winde wenig Vorteil geniefien, und im Sturme
mit bald erschopften Kriften untergehen. Welche Bequemlichkeit, welche Leichtig-
keit gibt ein angebornes Vermégen! und wie sicher blithet ein Handel, der auf ein gu-
tes Kapital gegriindet ist, so daff nicht jeder mifSlungene Versuch sogleich in Untitig-
keit versetzt! Wer kann den Wert und Unwert irdischer Dinge besser kennen, als der
sie zu geniefen von Jugend auf im Falle war, und wer kann seinen Geist frither auf das
Notwendige, das Niitzliche, das Wahre leiten, als der sich von so vielen Irrtiimern in
einem Alter iiberzeugen muf3, wo es ihm noch an Kriften nicht gebricht, ein neues
Leben anzufangen.« (Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 153)

30 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 181.

31 Ebd., S.181: »Wir Deutschen [...] verdienten, daff unsre Musen in der Verachtung
blieben, in der sie so lange geschmachtet haben, da wir nicht Manner von Stande zu
schitzen wissen, die sich mit unsrer Literatur auf irgend eine Weise abgeben mogen.
Geburt, Stand und Vermégen stehen in keinem Widerspruch mit Genie und Ge-
schmack, das haben uns fremde Nationen gelehrt, welche unter ihren besten Kopfen
eine grofle Anzahl Edelleute zéhlen. War es bisher in Deutschland ein Wunder, wenn
ein Mann von Geburt sich den Wissenschaften widmete, wurden bisher nur wenige
berithmte Namen durch ihre Neigung zu Kunst und Wissenschaft noch berithmter;
stiegen dagegen manche aus der Dunkelheit hervor und traten wie unbekannte Sterne
an den Horizont: so wird das nicht immer so sein, und wenn ich mich nicht sehr irre,
so ist die erste Klasse der Nation auf dem Wege, sich ihrer Vorteile auch zu Erringung
des schonsten Kranzes der Musen in Zukunft zu bedienen. Es ist mir daher nichts un-
angenechmer, als wenn ich nicht allein den Biirger oft iiber den Edelmann, der die Mu-
sen zu schitzen weif3, spotten, sondern auch Personen von Stande selbst, mit uniiber-
legter Laune und niemals zu billigender Schadenfreude, ihres Gleichen von einem
Wege abschrecken sehe, auf dem einen jeden Ehre und Zufriedenheit erwartet.« (Goe-



83

Anspruch auf, die literarische Offentlichkeit einerseits und die Obrigkeit ande-
rerseits anzusprechen. Mit den beiden Reden ohne Handlungsfunktion bezieht
Wilhelm Stellung gegen die Polemik auf dem Gebiet der Literaturkritik — wozu
ironisch im Widerspruch Goethes Ende 1795 begonnenes Projekt der Xenien
steht -3 sowie auf sozialer Ebene die seit 1789 weiter verschirfte Spannung zwi-
schen Aristokratie und Biirgertum. Als Redeszenen unterstreichen sie einmal
mehr Wilhelms politischen Wirkungswillen? — allein, es fehlt ihm die Biihne,
ihn zu bekunden, und so bleibt das literarische Publikum die einzige Urteils-
instanz fiir Wilhelms Ansichten. Dennoch sind auch diese beiden Redeszenen
nicht funktionslos, sondern Teil der Erzihlokonomie. Immerhin gilt es zu plau-
sibilisieren, warum Wilhelm im vierten Buch Direktor der Truppe wird. Goethe
analysiert {iber die Redeszenen den Zusammenhang von Rhetorik und sozialer
Autoridit. Die pessimistische Pointe ist, dass, um sie zu erlangen, nicht so sehr
der Gegenstand der Rede entscheidend ist, sondern ihre Artikulation vor einem

Publikum, das ihrer bedarf.34

3. Das Missverhiltnis von Redner und Publikum

Die zweite Gruppe bilden solche Redeszenen, in denen das Verhiltnis zwischen
Wilhelm und seinem Publikum zwar motiviert ist, Goethe aber dennoch ein
Missverhiltnis beider Seiten zum Ausdruck bringt. Wilhelm, an seine literatur-

the, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 181) Grundlegend zum Verhiltnis von Adel und
Biirgertum in Goethes Lebrjahren s. Dieter Borchmeyer, Hofische Gesellschaft und
Franzésische Revolution bei Goethe. Adliges und biirgerliches Wertsystem im Urteil
der Weimarer Klassik, Kronberg/Ts. 1977.

32 Vgl. Frieder von Ammon, Ungastliche Gaben. Die >Xenienc< Goethes und Schillers
und ihre literarische Rezeption von 1796 bis in die Gegenwart, Tiibingen 2005.

33 Eine dezidiert politische Lektiire des Romans bei Christopher Meid, Der politische
Roman im 18. Jahrhundert. Systementwurf und Aufklirungserzihlung, Berlin 2021,
S.497—511.

34 Daran schliefit sich die iiber den Roman hinausweisende Frage an, ob es ein anti-auto-
ritdres Publikum geben kann, das ohne eine das Publikum formende Redeautoritit aus-
kommt. Zumindest kam das franzésische Revolutionsparlament nach 1789 fiir Goe-
the nicht als Vorbild aufgeklirter Rhetorik in Frage. Gerade »die Reden der Pariser
Revolutionire [...] liefern viele Variationen« fiir Goethe zur »Maxime von der Heili-
gung der Mittel durch die Zwecke« und sind damit Beispiele fiir den Missbrauch der
Redekunst (Hans-Jiirgen Schings, Kein Revolutionsfreund. Die franzdsische Revolu-
tion im Blickfeld Goethes, in: Ders, Zustimmung zur Welt. Goethe-Studien, Wiirz-
burg 2011, S. 357—371, hier S. 367, vgl. grundsitzlich zu Goethes Einstellung gegen-
tiber 1789: Ders., Revolutionsetiiden. Schiller — Goethe — Kleist, Wiirzburg 2012).



84 ALEXANDER NEBRIG

politischen Reden aus III2 und III9 ankniipfend, versucht sich in Kapitel IV2
als Theaterkritiker und als Lehrer der Schauspielkunst, was sein Publikum als
Fihrungsanspruch interpretiert. Zunichst artikuliert sich Wilhelms rhetori-
scher Anspruch als Bildungs- oder Erziehungsanspruch. Er will nicht nur auf
der Biihne spielen, sondern — wie Goethe spiter selbst, als er 1803 Regeln fiir
Schauspieler diktierte — das Verhalten auf ihr dsthetisch und ethisch konditio-
nieren: »Ihr solltet sehen, rief unser Freund, wie weit wir kommen miifSten,
wenn wir unsre Ubungen auf diese Art fortsetzten, und nicht blof§ auf Aus-
wendiglernen, Probieren und Spielen uns mechanisch pflicht- und handwerks-
miflig einschrinkten.«s Es folgt, eingeleitet mit zwei rhetorischen Ausrufen,
ein Vergleich der Schauspieltruppe mit einem Orchester, wobei er gleichzeitig
die dramatische Dichtkunst hoherstellt:

Sollten wir nicht ebenso genau und ebenso geistreich zu Werke gehen, da wir
eine Kunst treiben, die noch viel zarter als jede Art von Musik ist, da wir die
gewohnlichsten und seltensten Auflerungen der Menschheit geschmackvoll
und ergdtzend darzustellen berufen sind? Kann etwas abscheulicher sein, als
in den Proben zu sudeln, und sich bei der Vorstellung auf Laune und gut
Gliick zu verlassen 236

Wilhelms Wirkungsanspruch unterstreichen rhetorische Fragen und weitere
Vergleiche zur Orchestermusik, wo sich die Musiker den Weisungen des Kapell-
meisters fiigten und heraustonende Missgriffe moglichst vermieden. Der Sinn
des Vergleichs besteht darin, die Rolle des Theaterdirektors nach den Ansprii-
chen des Dirigenten zu modellieren und iiberhaupt erst einmal auf die Not-
wendigkeit und die Bedeutung dieser Position hinzuweisen:

Warum ist der Kapellmeister seines Orchesters gewisser, als der Direktor
seines Schauspiels? Weil dort jeder sich seines Mif3griffs, der das duf$ere Ohr
beleidigt, schimen muf3; aber wie selten hab ich einen Schauspieler verzeih-
liche und unverzeihliche Mif3griffe, durch die das innere Ohr so schnéde be-
leidigt wird, anerkennen und sich ihrer schimen sehen! Ich wiinschte nur,
dafd das Theater so schmal wire, als der Draht eines Seiltinzers, damit sich
kein Ungeschickter hinauf wagte, anstatt dafl jetzo ein jeder sich Fihigkeit
genug fiihlt, darauf zu paradieren.’”

35  Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 212.
36 Ebd., S.212.
37 Ebd., S.213.



8s

Ohne es selbst zu bemerken, sagt Wilhelm der Truppe, dass sie einen Direktor
brauche. Der Erzihler rahmt diese »Rede«® als »Apostrophe«,? was zum einen
im Sinne der Hinwendung zu einem abwesenden Publikum, also der Leser-
schaft, verstanden werden kann, zum anderen auch als harte Anrede des anwe-
senden Publikums.4° Die Ironie besteht darin, dass dieses Publikum die Rede
nicht auf sich bezieht. »Die Gesellschaft nahm diese Apostrophe gut auf«,#
allein deshalb, weil niemand sich angesprochen fiihlte und alle glaubten, die
Kritik, jeder bzw. jede spielte, wie er bzw. sie wolle, richte sich nicht an sie
selbst, sondern an die anderen.

Als Folge dieser Rede wird Wilhelm das Amt des Direktors durch die Schau-
spieltruppe tibertragen: »Man schritt sogleich zur Sache und erwihlte Wilhel-
men zum ersten Direktor.«** Goethe, seit 1791 selbst Theaterdirektor, zeigt
dennoch keine gelingende Rede, weil Wilhelm die Fithrung nicht mit der Rede
geplant hatte. Stattdessen analysiert er das Verhalten des Publikums. Dessen Re-
aktion besteht erstens darin, der Kritik nur unter der Bedingung zuzustimmen,
dass man die kritische Perspektive, aber nicht die der Kritisierten einnimmt.
Gezeigt wird zweitens der Erfolg desjenigen, der es wagt, das Wort zu ergreifen.
Thm fille praktisch von allein oder als Belohnung fiir seine Wortergreifung die
Macht zu. Das Publikum autorisiert den Redner als ihren Fithrer aufgrund sei-
nes rhetorischen Mutes. Wilhelm geriert sich als Erzieher, und diese Pose sichert
ihm die Autoritit zu. Jedoch wird sein Publikum keinesfalls erzogen, weshalb
die Rede in pidagogisch-inhaltlicher Hinsicht scheitert. Einmal mehr zeigt sich
Goethes pessimistisches Verstindnis der Redekunst als Méglichkeit, Macht aus-
zuiiben. Mit der rhetorisch gewonnenen Fithrung der Truppe verbinden sich
weitere Reden, die Wilhelm sozusagen qua Amt des Direktors halten muss, um
die Bildung und die Moral seiner Schauspielergemeinschaft zu férdern und zu
stirken.

Zunichst nutzt er sein Amt, das eine Garantie dafiir bietet, dass man ihm
zuhért, fir den Lehrvortrag. Es kommt zu einer hermeneutischen Szene, die
auch an Wilhelms rhetorisches Vorbild, die von ihm gemimte Dramenfigur
Hamlet, erinnert. Er lernt in 1II9 die von Shakespeare verfassten Reden Ham-
lets als Schauspieler auswendig, »sparte keinen Fleifs, die herrlichen Reden des
vortrefflichen Helden, dessen Rolle ihm zugefallen war, auf das genaueste zu

38 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 213.
39 Ebd., S.2r13.

40 Vgl. Schings, Kommentar, S. 752.

41 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 213.
42 Ebd., S.213.



86 ALEXANDER NEBRIG

memorieren.«* Das Lob des Autors Shakespeare wird in IIIj; dialogisch mit
Jarno artikuliert, also nicht als Lobrede.4+ Dass Wilhelm seine Rhetorik an der
Biithnenrhetorik des klassischen Dramas fortbildet, unterstreicht einmal mehr
die enge Verzahnung der Redeszenen mit der Theaterthematik. Wilhelm ist voll
des Lobes, wenn er iiber Shakespeare spricht. Doch zu einer Rede fiihrt nicht
der epideiktische Dialog mit Jarno, sondern Wilhelms hermeneutisches Inter-
esse. Wilhelm legt in IV3 Hamlet in Form einer Rede aus. Die Redeszene wird
zur hermeneutischen Szene, deren Adressat Wilhelms Theatergruppe ist: »Wil-
helm hoffte nunmehr, da er die Gesellschaft in so guter Disposition sah, sich
auch mit ihr iiber das dichterische Verdienst der Stiicke unterhalten zu kén-
nen.«¥ In der Exposition der Rede spricht er iiber das Verhiltnis des Schauspie-
lers zu seiner Rolle: »Der Schauspieler dagegen soll von dem Stiicke und von
den Ursachen seines Lobes und Tadels Rechenschaft geben kénnen: und wie
will er das, wenn er nicht in den Sinn seines Autors, wenn er nicht in die Ab-
sichten desselben einzudringen versteht?«#® Leitend ist der hermeneutische Zir-
kel zwischen Teil und Ganzem: »Ich habe den Fehler, ein Stiick aus einer Rolle
zu beurteilen, eine Rolle nur an sich und nicht im Zusammenhange mit dem
Stiick zu betrachten, an mir selbst in diesen Tagen so lebhaft bemerkt, daf$ ich
euch das Beispiel erzihlen will, wenn ihr mir ein geneigtes Gehor génnen
wollt.«*” Und darauf folgt eine Analyse des Hamlet, die auf »lauten Beifall«#?
stof3t, wobei der Erzihler diesen Beifall — durch seine leidenschaftslose und addi-
tive Wiedergabe der zustimmenden Reaktionen des Publikums — ironisch bricht:

man glaubte voraus zu sehen, dafl sich nun die Handelsweise Hamlets gar
gut werde erkliren lassen; man freute sich tiber die Art, in den Geist des
Schriftstellers einzudringen. Jeder nahm sich vor, auch irgendein Stiick auf
diese Art zu studieren und den Sinn des Verfassers zu entwickeln.4?

43 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 179.

44 Ebd., S.190-194.

45 Ebd., S.214.

46 Ebd., S.214.

47 Ebd., S.214.

48 Ebd, S.216.

49 Ebd., S.216. Vgl. zu Goethes Auseinandersetzung mit Shakespeare in Wilhelm Meis-
ters Lehrjahre Volker Zumbrink, Metamorphosen des kranken Kénigssohns. Die
Shakespeare-Rezeption in Goethes Romanen Wilbelm Meisters theatralische Sendung
und Wilhelm Meisters Lehrjahre, Miinster 1997; Carmen Reisinger, The making of a
Shakespeare critic. Partial English translations of Goethe’s Wilhelm Meisters Lebrjahre
in the long nineteenth century, in: English studies 105/1 (2024), S. 28—48.



87

Der pfingstartige Optimismus der Schauspielgruppe hinsichtlich des Verstind-
nisses des Hamlet ist blanke Ironie des Erzihlers. Natiirlich ist davon auszuge-
hen, dass Wilhelms Intention nicht nur nicht klar geworden ist, sondern fiir die
einfithlende Hermeneutik, auf die Wilhelm aus war, das Sensorium fehlte.
Nach auflen hin liegt eine gelingende Redeszene vor, aber subkutan kann wohl
kaum davon gesprochen werden, dass Wilhelms Lehrvortrag fruchtet.

Zweimal noch ist Wilhelm in seiner Fiithrungsrolle rhetorisch gefordert und
muss seine Intention mit der seiner Truppe kompatibel machen. In Kapitel IV4
spricht er Mut zu und befreit die Schauspielerinnen und Schauspieler von einer
auf einem Geriicht basierenden Angst, die Reise anzutreten. Er plidiert dafiir,
den direkten Weg und keinen Umweg zu nehmen. Das Rednerische liegt nicht
so sehr in der Form, sondern in der Entschlossenheit des Redenden, in der Si-
cherheit, mit der er spricht:

Er sagte noch viel und trug die Sache von so mancherlei vorteilhaften Seiten
vor, daf§ ihre Furche sich verringerte, und ihr Mut zunahm. Er wuf3te ihnen
so viel von der Mannszucht der regelmifligen Truppen vorzusagen, und
ihnen die Marodeurs und das hergelaufene Gesindel so nichtswiirdig zu
schildern, und selbst die Gefahr so lieblich und lustig darzustellen, dafl alle

Gemiiter aufgeheitert wurden.®

Doch das rhetorische Gelingen kostet ihn Glaubwiirdigkeit, weshalb auch diese
Szene eher zu den Szenen des Scheiterns zihlt. Denn Wilhelm irrt sich, die
Angst war begriindet, die Truppe wird iiberfallen und ausgeraubt.

Nach dem Uberfall liegt die Moral am Boden, und Wilhelm muss erneut
thetorisch seine Fithrungsposition unter Beweis stellen. Er selbst ist in Kapitel
VI8 durch Blutverlust nach dem Kampf geschwicht und zugleich »mild und
sanft geworden«,’" da ihm im Kampf als Rettung Natalie, d. h. die schone Ama-
zone, erschienen war. Sein Redeeifer wird angestachelt durch die Moral der zer-
setzenden Schimpfreden der Truppenmitglieder. Die »harten und ungerechten
Reden«? verdrossen ihn, und je mehr er schwieg, desto linger und lauter wur-
den sie. Goethe beschreibt eine Redeszene, die vom Publikum herbeigefiihrt
wird, indem dieses so lange erregt redet, bis sich ihr implizierter Adressat auf-
schwingt, es zu beruhigen: »Endlich fiihlte er sich gestirkt genug, um sich auf-
zurichten, und ihnen die Unart vorzustellen, mit der sie ihren Freund und Fiih-

50 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 219.
st Ebd., S.228.
52 Ebd., S.228.



88 ALEXANDER NEBRIG

rer beunruhigten.« Die kérperliche Schwichung durch den Blutverlust wird
zusitzlich dadurch markiert, dass sich Wilhelm mit einem Kopfverband und
»mit einiger Miihe stiitzte und gegen die Wand lehnte«,’* bevor er die Rede be-
ginnt. Er argumentiert buchstiblich aus einer Position der Schwiche gegen die
unausgesprochenen und in den lauten und empérten Reden der Anderen ver-
steckten Anschuldigungen. Seine Rede ist eine Verteidigungsrede, mit der sich
Wilhelm von einer méglichen Schuld fir das Ungliick aller freisprechen will.
Ziel der Apologie ist, die implizierten Anklagen zu unterbinden und die Truppe
zum Schweigen zu bringen: »Habt ihr gegen mich etwas zu sagen, so bringt
es ordentlich vor, und ich werde mich zu verteidigen wissen; habt ihr nichts
Gegriindetes anzugeben, so schweigt, und quilt mich nicht, jetzt da ich der
Ruhe so duflerst bediirftig bin.«” Einmal mehr scheitert der Redende, denn
sein Plidoyer befeuert das sich in den Klagereden seines Publikums artiku-
lierende Unbehagen: »Statt aller Antwort fingen die Midchen abermals zu wei-
nen und ihren Verlust umstindlich zu erzihlen an. Melina war ganz aufler Fas-
sung: denn er hatte freilich am meisten und mehr als wir denken kénnen
eingebiif$t.«*® Einmal mehr wird deutlich, dass Wilhelm scheitert, weil er nicht
vor dem ihm angemessenen Publikum spricht oder umgekehrt nicht bereit ist,
dessen Beschaffenheit zu erkennen. Im Roman spricht diese Erkenntnis Aurelie
in Kapitel IVyg aus, wenn sie Wilhelm eine schlechte Menschenkenntnis, d. h.
mangelnden psychologischen Sachverstand — unabdingbar fiir jede Beziehung
zum Publikum — bescheinigt:

Erlauben Sie mir, es zu sagen: wenn man Sie Thren Shakespear erkliren hort,
glaubt man, Sie kimen eben aus dem Rate der Gétter, und hitten zugehort,
wie man sich daselbst beredet, Menschen zu bilden; wenn Sie dagegen
mit Leuten umgehen, seh ich in Thnen gleichsam das erste, groff geborne
Kind der Schépfung, das mit sondetlicher Verwunderung und erbaulicher
Gutmiitigkeit Lowen und Affen, Schafe und Elefanten anstaunt, und sie
treuherzig als seines gleichen anspricht, weil sie eben auch da sind und sich
bewegen.’”

53 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 228.
s4 Ebd., S.228.
55 Ebd., S.229.
56 Ebd., S. 229.
57 Ebd., S.257.



89

4. Der Abschied von der Bithne als Redeszene

Das Urteil tiber Wilhelms mangelnde Menschenkenntnis kommt nichrt zufillig
von Aurelie. Die Begegnung mit ihr bildet die Peripetie der Bithnenhandlung
als Umschlag der Handlung in ihr Gegenteil. Tatsichlich 16st Aureliens Tod
Wilhelms Abschied von der Theater- und Redebiihne aus. Wilhelms Versuche,
die von ihm verehrte Frau zu richen, demonstrieren letztmalig seine rhetori-
schen Unfihigkeiten und miinden in seine Rede gegen das Theater. Kurz vor
ihrem Tod gibt sie Wilhelm einen Brief, den er ihrem ehemaligen Geliebten Lo-
thario, den Wilhelm fiir ihren Kummer verantwortlich macht, iiberbringen
soll. Die Vorbereitung dieses Botendienstes ist zugleich die Imagination einer
groflen pathetischen Anklagerede gegen Lothario. Wilhelm will am Schluss
des fiinften Buches (V16) ein »strenges Gericht iiber den ungetreuen Freund
ergehen«® lassen und eine Rede konzipieren, »die in der Ausarbeitung patheti-
scher als billig ward. Nachdem er sich véllig von der guten Komposition seines
Aufsatzes iiberzeugt hatte, machte er, indem er ihn auswendig lernte, Anstalt zu
seiner Abreise.«% Bis zur memoria ist er immerhin schon gekommen, doch die
pronuntiatio scheitert, diesmal nicht etwa nur, weil er den Charakter seines Ad-
ressaten verkennt, sondern weil er selbst den Mut zu reden verliert. Kapitel VIIx
demonstriert sein endgiiltiges rhetorisches Scheitern und leitet das Ende nicht
nur des schauspielernden Theater- und Bithnenmannes, sondern auch des Red-
ners Wilhelm ein, der im zweiten Teil des Romans von Goethe als Ent-Sagender
vorgestellt wird.

Als Wilhelm nach Aureliens Tod und seiner Abreise in Vi6 — die Roman-
handlung wird im sechsten Buch durch die Bekenninisse einer schonen Seele un-
terbrochen® — zu Beginn des siebten Buches (VII1) auf dem Gut Lotharios an-
kommt, fragt er sich, »ob ich die Rede noch ganz im Gedichtnis habe, die den
grausamen Freund beschimen soll«,*" und beginnt, »sich dieses Kunstwerk vor-
zusagen, es fehlte ihm auch nicht eine Sylbe, und je mehr ihm sein Gedichtnis
zu statten kam, desto mehr wuchs seine Leidenschaft und sein Mut. Aureliens
Leiden und Tod waren lebhaft vor seiner Seele gegenwirtig.«** Wilhelm scheint
zunichst die angemessene Biihne fiir seine Rede zu haben, als er die reprisenta-
tiven Riumlichkeiten des Aristokraten Lothario betritt. Borchmeyer bemerkt
dazu: »Der grofle Saal in Lotharios Schlof§ mit seinen Ritterbildern diinkt ihn

58 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 356.
s9 Ebd., S.356.

60 Vgl. ebd., S. 360—422.

61 Vgl ebd., S. 424.

62 Vgl ebd,, S. 424.



90 ALEXANDER NEBRIG

das richtige Ambiente fiir seine wohlaufgesetzte moralische Rede«. Wilhelm
kommt jedoch nicht iiber die Imagination der Rede hinaus, dhnlich dem Sosie
in Molieres Amphitryon, der sich seinen Bericht iiber die bevorstehende ruhm-
reiche Riickkehr seines Herrn vor dessen Gemahlin vorstellt, diesen Bericht je-
doch nie vor ihr halten wird.®* Allerdings bleibt die Rede dem Leser verborgen,
wird vom Autor Goethe nicht ausgearbeitet. Man erfihre allein:

Wilhelm ging unruhig auf und ab, und warf einige Blicke auf die Ritter und
Frauen, deren alte Abbildungen an der Wand umbher hingen, er wiederholte
den Anfang seiner Rede, und sie schien ihm in Gegenwart dieser Harnische
und Kragen erst recht am Platz. Sooft er etwas rauschen horte, setzte er sich
in Positur, um seinen Gegner mit Wiirde zu empfangen, ihm erst den Brief
zu tiberreichen, und ihn dann mit den Waffen des Vorwurfs anzufallen.®

Das kimpferische Bildprogramm des Raumes spiegelt die Absicht der Rede gut
wider, doch die blofle Prisenz seines Adressaten lithmt Wilhelm — sein ganzer
Redeeifer ist erloschen:

Er schien das Blatt einigemal durchgelesen zu haben, und Wilhelm, obgleich
seinem Gefiihl nach die pathetische Rede zu dem natiirlichen Empfang
nicht recht passen wollte, nahm sich doch zusammen, ging auf die Schwelle
los und wollte seinen Spruch beginnen, als eine Tapetentiire des Kabinets
sich 6ffnete, und der Geistliche hereintrat,®

Seinen Vorsatz, die Rede am nichsten Morgen nachzuholen, setzt er nicht in
die Tat um: »Wilhelm spiirt bei den weiteren Begegnungen mit Lothario,« so
Borchmeyer »wie diirftig sich die Vorwiirfe, mit denen er ihn >anzufallenc
dachte, angesichts seiner urbanen, mit biirgerlichen Moralmaf3stiben kaum zu
messenden Personlichkeit ausnehmen.«®7 Freund Jarno weify zwei Kapitel dar-
auf (VII3) sogar, was Lothario Wilhelm entgegnen wiirde: »Daf§ Niemand einen
Stein gegen den andern aufheben soll, und daff niemand lange Reden kompo-
nieren soll, um die Leute zu beschimen, er miif§te sie denn vor dem Spiegel hal-
ten wollen.«®8

63 Borchmeyer, Hofische Gesellschaft und Franzésische Revolution bei Goethe, S. 164.

64 Vgl. auch Molieres Amphitryon bzw. Heinrich von Kleists iibersetzende Bearbeitung
in der bilingualen Ausgabe Moli¢re, [Heinrich von] Kleist, Amphitrion / Amphitryon.
Vergleichende Edition, hg. von Klaus Kanzog, Heilbronn 2015, S. 27-29.

65 Vgl. Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 425.

66 Vgl. ebd., S. 426.

67 Borchmeyer, Hofische Gesellschaft und Franzésische Revolution bei Goethe, S. 165.

68 Vgl. Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 435.



91

Dass Wilhelm seine »pathetische Rede«® unterlisst, ist an dieser Stelle des
Romans signifikant, weil hier mehr auf dem Spiel steht als die blofSe Anklage-
rede. Tatsichlich hilt Wilhelm eine andere Rede. Seine polemische Energie
lenkt er auf einen neuen Gegenstand. Die geplante Strafrede gegen Lothario
wird in VII3 zu einer Strafrede iiber das Theater (Trunz).”° Vorbereitet wurde sie
durch die gut geplante und memorierte Rede gegen Lothario. Zu dieser kommt
es, wie gesehen, nicht, jedoch generiert jene diese. Und wenn man sich fragt,
welche konkrete rhetorische Gestalt sie angenommen hitte, so gibt die Theater-
rede eine Antwort. Nahezu direkt an Jarnos Erinnerung an den christlichen To-
pos, nur dann den ersten Stein aufzuheben, wenn man selbst frei von Schuld
sei, ruft Wilhelm aus »Ich bin gestraft genug!«”* und lenkt die Schuld von Lo-
thario auf sich ab. Er sei der Schuldige, weil er sich so lange dem Theater gewid-
met habe, das beherrscht sei von Menschen, die ihr Tun nicht reflektierten,
selbstzentriert seien, sich in den Vordergrund stellten und ihre Fihigkeiten
iiberschitzten — um nur einige der Vorwiirfe Wilhelms gegen die Welt der
Biihne anzufiihren:

Man spricht viel vom Theater, aber wer nicht selbst darauf war, kann sich
keine Vorstellung davon machen. Wie vollig diese Menschen mit sich selbst
unbekannt sind, wie sie ihr Geschift ohne Nachdenken treiben, wie ihre An-
forderungen ohne Grenzen sind, davon hat man keinen Begriff. Nicht allein
will jeder der erste, sondern auch der einzige sein, jeder mochte gerne alle
tibrigen ausschlieffen, und sieht nicht, dafl er mit ihnen zusammen kaum et-
was leistet; jeder diinkt sich wunder Original zu sein, und ist unfzhig sich in
etwas zu finden, was aufler dem Schlendrian ist; dabei eine immerwihrende
Unruhe nach etwas neuem. Mit welcher Heftigkeit wirken sie gegen ein-
ander! und nur die kleinlichste Eigenliebe, der beschrinkteste Eigennutz
macht, dafs sie sich miteinander verbinden. Vom wechselseitigen Betragen ist
gar die Rede nicht, ein ewiges Mifitrauen wird durch heimliche Tiicke und
schindliche Reden unterhalten; wer nicht liederlich lebt, lebt albern. Jeder
macht Anspruch auf die unbedingteste Achtung, jeder ist empfindlich gegen
den mindesten Tadel. Das hat er alles schon selbst besser gewufSt! und wa-

69 Vgl. Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 426.

70 Fiir seine Ausgabe hat Erich Trunz eine ausfiihrliche Inhaltsiibersicht erstellt und
die einzelnen Kapitel nach ihren thematischen Aspekten untergegliedert. Der dritte
Aspekt von VII3 trigt den Titel »Wilhelms Strafrede iiber das Theater«, vgl. Erich
Trunz, Inhaltsiibersicht, in: Johann Wolfgang Goethe, Werke, Hamburger Ausgabe in
14 Binden, hg. von Erich Trunz, Bd. 7, Miinchen *1994, S. 823-827, hier S. 827.

71 Vgl. Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 435.



92 ALEXANDER NEBRIG

rum hat er denn immer das Gegenteil getan? Immer bediirftig und immer
ohne Zutrauen, scheint es, als wenn sie sich vor nichts so sehr fiirchteten als
vor Vernunft und gutem Geschmack, und nichts so sehr zu erhalten suchten,
als das Majestitsrecht ihrer personlichen Willkiir.”>

Doch der Ernst dieser theatralischen Rede wird gebrochen und das Pathetische
der Selbstbezichtigung mit Jarnos Reaktion licherlich. Auch diesmal, ein letztes
Mal, scheitert Wilhelm als Redner: »Wilhelm holte Atem, um seine Litanei
noch weiter fortzusetzen, als ein unmifSiges Gelichter Jarnos ihn unterbrach.«”
Wenn Wilhelm als scheiternder Redner mehrfach vorgefiihrt wird, so besitzt
das nicht allein demonstrative Ziige. Auch scheiternde Reden sind fiir den
Gang der Handlung relevant. Wilhelms »pathetische Rede«,7* die er nicht hilt
bzw. in eine theatralische Tadelrede gegen das Theater verwandelt, bringt ihn
erst in den Kreis der Turmgesellschaft und fiihrt ihn weg von der Biihne.
Bedenkt man, dass der Protagonist in Wilhelm Meisters Wanderjahren oder
die Entsagenden (1821, zweite Fassung 1829) weder die Theater- noch die Rede-
bithne betritt und dass der sprachkritische Roman eine Auseinandersetzung mit
der Frage darstellt, ob und wie iiberhaupt noch kommuniziert werden kann,
dann wird dazu im Kontrast der rhetorische Ansatz der Lehrjahre umso deut-
licher. Wilhelm ist ein Redender, weil er auf einer Biihne spiclen und wirken
will. In den Wanderjahren entsagt er,”s und das Schweigen bildet einen wesent-
lichen Teil der Kommunikation.”® Wilhelm gibt seinen Anspruch, mit Reden
die Welt zu verindern, zugunsten der tatbasierten Einstellung des Wundarztes
auf — was andere Figuren und Gemeinschaften des Romans nicht von dem rhe-

72 Vgl. Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 435 f.

73 Vgl ebd., S. 436.

74 Vgl. ebd., S. 426.

75 Vgl. dazu Marianne Henn, Sagen und Entsagen in Goethes Wilhelm Meisters Wan-
derjabre oder die Entsagenden, in: Richard Fisher (Hg.), Ethik und Asthetik. Werke
und Werte in der Literatur vom 18. bis zum 20. Jahrhundert. FS Wolfgang Wittkow-
ski, Frankfurt a. M. 1995, S. 383-396.

76 Das Schweigen im mitteilenden Sinn ist in der Sekundirliteratur immer wieder
Thema (Henke, »Sie lieflen einen Hasen nach dem andern laufen ... «, S.222-233;
Heidi Gidion, Zur Darstellungsweise von Goethes Wilhelm Meisters Wanderjahre,
Gottingen 1969, S. 96—100; Stefan Blessin, Goethes Romane. Aufbruch in die Mo-
derne, Paderborn 1996, S.296-318, 351—355). Die Ent-Sagung kommt am deut-
lichsten an der Figur Lenardos zum Ausdruck. Blessins Fazit zur Sprachskepsis ist zu-
zustimmen: »Den unmittelbaren Gebrauch des Wortes schrinkt der Roman erheblich
ein« (Blessin, Goethes Romane, S. 354). Vgl. dazu grundlegend die Freiburger Disser-
tation von Manfred Karnick, Wilhelm Meisters Wanderjahre oder Die Kunst des Mit-
telbaren. Studien zum Problem der Verstindigung in Goethes Altersepoche, Miinchen
1968.



93

torischen Anspruch abhilt.”” Tatsichlich kommt Wilhelm in den Wanderjahren
selten zu Wort, auch wenn alle Kommunikationen mit seiner Figur verkniipft
sind. Zu den Ausnahmen, die Wilhelm wieder in das diskursive Verhalten der
Lehrjabre zuriickversetzen und von seinem aktiven Credo entfremden, gehoren
seine Briefe, vornehmlich die an Natalie, und sein Rechenschaftsbericht iiber
den Arztberuf. Dass letzterer eine Ausnahme darstellt, zeigt die Reaktion von
Natalies Bruder Friedrich auf Wilhelms langatmigen Bericht:

»Bravol« rief jener aus, »nun erkenne ich dich wieder! Das erstemal seit lan-
ger Zeit hast du wieder gesprochen wie einer dem etwas wahrhaft am Herzen
liegt; zum erstenmal hat der Fluf§ der Rede dich wieder fortgerissen, du hast
dich als einen solchen erwiesen, der etwas zu tun und es anzupreisen im-
stande ist.«7®

Trotz dieses Aufflackerns seines Wirkungswillens hat sich der Protagonist der
Wanderjahre lingst vom Theater, von der Bithne und vom 6ffentlichen Wirken
vor Publikum abgekehrt.

5. Die Redeszene als literaturwissenschaftliche Analysekategorie

Goethes Gestaltung der Redeszene gibt Anlass, nach ihrem literaturwissen-
schaftlichen Ort zu fragen. Im Unterschied zu Schreib- und Leseszenen,” die
im Bereich der Schriftlichkeit angesiedelt sind, wurde die zur Miindlichkeit ge-

77 Den Wirkungsanspruch verabschiedet Goethe natiirlich nicht. Vielmehr lagert er ihn
aus. Der Roman besteht aus ethischen Maximen und Reflexionen, die rhetorisch kon-
zipiert sind. Die Kommunikation durch Reden ist im Roman hauptsichlich auf die
Pidagogische Provinz beschrinkt. Zwei Beispiele fiir die 6ffentliche Kommunikation
sind die Reden an die Auswanderer (Lenardo, S.665—673) und an die Bleibenden
(Odoard, S. 691-696). Sie verdeutlichen zusitzlich, dass die Kommunikation im drit-
ten Buch fast ausschliefllich aus 6ffentlichen Reden, Gesang und Vortrigen besteht
und dass der Dialog so gut wie ausgeschaltet ist; im Gegensatz zu den Bezirken Maka-
ries und des Oheims.

78 Johann Wolfgang Goethe, Wilhelm Meisters Wanderjahre, in: Ders., Simtliche
Werke. Briefe, Tagebiicher und Gespriche (Frankfurter Ausgabe), 40 Bde., Bd. /10,
hg. von Gerhard Neumann und Hans-Georg Dewitz, Frankfurt a. M. 1989, S.611,
vgl. die Briefe an Natalie S. 267-269, 286-292, 338f., 540—556 und den Rechen-
schaftsbericht S. 6oo—611.

79 Riidiger Campe, Die Schreibszene. Schreiben, in: Hans Ulrich Gumbrecht, K. Lud-
wig Pfeiffer (Hg.), Paradoxien, Dissonanzen, Zusammenbriiche. Situationen offener
Epistemologie, Frankfurt a.M. 1991, S.759—772; Martin Stingelin (Hg.), Mir ekelt
vor diesem tintenklecksenden Sikulum. Schreibszenen im Zeitalter der Manuskripte,



94 ALEXANDER NEBRIG

horende literarische Redeszene bisher kaum diskutiert. Entweder wurde sie nur
rhetorisch als Rede — also abziiglich ihrer Szenerie — oder aber innerhalb der Ge-
sprichs- und Dialogforschung als Unterbrechung der Erzihlung analysiert.?
Das Desinteresse erstaunt, da sie zumindest in der dramatischen Gattung omni-
prisent ist. Bis ins 19. Jahrhundert enthalten ernste Dramen der europiischen
Literatur Reden, die auch als solche gemeint und nicht selten nach den Geset-
zen der Systemrhetorik gebaut sind.3 Als miindliche Szene verdient die Re-
deszene das Attribut des Szenischen sogar mehr noch als ihre schriftlichen Ge-
geniiber, weil sie tatsichlich auch textimmanent vor einem realen oder einem
explizit imaginierten Publikum stattfinden muss. Die Schreibszene — wenn es
sich nicht gerade um eine Diktierszene®> handelt — bleibt doch ein einsamer
Vorgang, und das Szenische kann nur in Bezug auf das implizierte Lesepubli-
kum festgestellt werden, nicht aber innerhalb der Narration. Denn selten sind
die Fille, in denen eine literarische Figur dem einsam Schreibenden zuschaut.

Miinchen 2004, darin vor allem die Einleitung (S.7—21); zur Leseszene: Irina Hron,
Jadwiga Kita-Huber und Sanna Schulte (Hg.), Leseszenen. Poetologie — Geschichte —
Medialitit, Heidelberg 2020, und Carlos Spoerhase, Die spitromantische Lese-Szene.
Das Leihbibliotheksbuch als sTechnologie« der Anonymisierung in E.T. A. Hoffmanns
Des Verters Eckfenster, in: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literatcurwissenschaft und
Geistesgeschichte 83/4 (2009), S. 577-596.

80 Tatsichlich etablierte sich in der Medidvistik frith der Begriff der Redeszene. Aller-
dings meint er dort jene Stellen, in denen im Epos geredet wird, oder Dialoge, also
nicht wie hier eine Inszenierung der rhetorischen Situation, vgl. die Auswahl: Werner
Schwartzkopff, Rede und Redeszene in der deutschen Erzihlung bis Wolfram von
Eschenbach, Géttingen 1908; Peter Wiehl, Die Redeszene als episches Struktur-
element in den Erec- und Iwein-Dichtungen Hartmanns von Aue und Chrestiens de
Troyes, Miinchen 1974; Monika Unzeitig, Nine Miedema und Franz Hundsnurscher
(Hg.), Redeszenen in der mittelalterlichen Grofepik. Komparatistische Perspektiven,
Berlin 2011.

81 Am Beispiel von Jean Racine vgl. Alexander Nebrig, Rhetorizitit des hohen Stils. Der
deutsche Racine in franzosischer Tradition und romantischer Modernisierung, Got-
tingen 2007, S. 198—340.

82 Vgl. Natalie Binczek und Cornelia Epping-Jiger (Hg.), Das Diktat. Phono-graphische
Verfahren der Aufschreibung, Paderborn 2015, darin bes. Cornelia Epping-Jiger, Die
Diktatszene. Aufschreiben Einschreiben Vorschreiben (S. 17—30); Armin Schifer, Be-
fehlsketten. Diktatszenen mit Goethe und Beaumarchais (S. 187—-203); Natalie Bin-
czek, »Kopistenbeschiftigung«. Diktate in Rilkes Malte Laurids Brigge (S. 239-257);
vgl. auch Erwin Koppen, Versuch iiber das Dikrat in der Literatur, in: Arcadia 13
(1978), S. 10-26; Avital Ronell, Der Goethe-Effekt. Goethe — Eckermann — Freud,
aus dem Engl. von Ulrike Diinkelsbiihler, Miinchen 1994; Albrecht Schéne, Der
Briefschreiber Goethe, Miinchen 2015, S. 423—436; Natalie Binczek, Gesprichslitera-
tur — Goethes Diktate, in: Friedrich Balke und Rupert Gaderer (Hg.), Medienphilolo-
gie. Konturen eines Paradigmas, Géttingen 2017, S.225-253.



95

Ebenso selten wird auf der Bithne und vor Publikum still und fiir sich gelesen,
und wenn man vor anderen liest, dann wire der Begriff der Rezitationsszene an-
gemessener. Gerechtfertigt sind die Begriffe der Lese- und Schreibszene, aber
auch der Editions-* oder Ubersetzungsszene®* dennoch, weil sie das Schreiben,
Lesen, Edieren und Ubersetzen von Texten rahmen, ausstellen, dramactisieren,
kurz: fiir uns als Lesende in Szene setzen. Die Redeszene ist schlieflich nicht
nur gegeniiber den schriftbasierten Szenen abzugrenzen, sondern auch gegen-
iiber der die Gesamterzihlung motivierenden Erzihlszene, die in epischen Tex-
ten teilweise konkret ausgestaltet wird, um die literarische Fiktion zu plausibi-
lisieren, oder aber in dem Moment sichtbar wird, sobald man fragt, wer wie
wo wann und fiir wen erzihlt.

Hilfreich fiir die Analysen von Redeszenen ist das Konzept der rhetorischen
Situation, das alles umfasst, was die Angemessenheit (prepon respektive aptum)
einer Rede betrifft, kurz gesagt: den Kontext. Nach Blumenberg tritt die rhe-
torische Situation immer dann ein, wenn »Evidenzmangel und Handlungs-
zwang®¢ auftreten bzw. eine »UngewifSheit in Entscheidungssituationen«®” be-
steht. Rhetorische Situationen sind weiter institutionalisiert wie diejenigen vor
Gericht oder sie erfolgen spontan im alltiglichen Streit. Doch meist gehorchen
sie auch dann noch Mustern und Konventionen. Sie kénnen mit oder ohne Pu-
blikum erfolgen.

Immer jedoch unterbricht die Redeszene den Erzihlvorgang und bildet eine
Apostrophe zum externen Publikum.® Solche Briicken dienen der moralischen

83 Uwe Wirth, Die Schreib-Szene als Editions-Szene. Handschrift und Buchdruck in
Jean Pauls >Leben Fibels¢, in: Davide Giuriato, Martin Stingelin und Sandro Zanetti
(Hg.): »System ohne General«. Schreibszenen im digitalen Zeitalter, Miinchen 2006,
S.156—174.

84 Goethe gestaltet eine Ubersetzungsszene im Faust, vgl. Friedrich A. Kittler, Aufschrei-
besysteme. 1800 - 1900, Miinchen 31995 [1985], S. 14—30, und in den Lehriahren:
Dirk Weissmann, Imitation and the inimitable. Scenes of (failing) translation in
Goethe’s Lehrjahre and »Novelle, in: Arcadia 58/2 (2023), S. 262-273.

85 Vgl. den Beginn von Jean Pauls Leben des vergniigten Schulmeisterlein Maria Wutz in
Auenthal (1793).

86 Blumenberg, Anthropologische Anniherung an die Aktualitit der Rhetorik, S. 297. —
Zur rhetorischen Situation vgl. M.[arkus] Gottschling, O.[laf] Kramer, Rhetorische
Situation, in: Historisches Worterbuch der Rhetorik, hg. von Gert Ueding, Bd. 10:
Nachtrige A-Z, Tiibingen 2012, Sp. 1126—1132. Die Diskussion zu diesem Begriff
geht vor allem zuriick auf Lloyd F. Bitzer, The Rhetorical Situation, in: Philosophy
and Rhetoric 1/1 (1968), S. 1-14.

87 M. [arkus] Gottschling, O.[laf] Kramer, Rhetorische Situation, Sp. 1129.

88 FEs handelt sich um eine Form der Leser- oder Publikumsanrede, um eine Parabase, die
im Drama ihren Ursprung hat, vgl. Christian Kirchmeier, The President’s Address.



96 ALEXANDER NEBRIG

Konzilianz, d. h. dazu, eine Ubereinstimmung (Conciliare) mit dem implizier-
ten Autor zu schaffen.?? Die Redenden wenden sich dabei nicht ausschliefSlich
von ihrem Gegeniiber ab — wie mit der eigentlichen Apostrophe —, sondern nur
zum Teil dem Auflenpublikum zu.?°

In der epischen Literatur entsteht mit der Redeszene damit der Moment, in
dem der Text am stirksten mit dem Lese- oder Hérpublikum interagiert, ihm
Rollenangebote unterbreitet und eine Meinung zum Dargestellten einfordert.
Sie schafft Formen der Offentlichkeit und wirft die Frage auf, unter welchen
Bedingungen sie sich formiert oder ob sie eingeschrinkt wird. So verweisen Re-
deszenen auf ein Einiiben von Offentlichkeit als Versammlung. Auch das Feh-
len eines Publikums, das an Wilhelms Tadelrede gegen Melina beobachtet
wurde, kommt in Film und Literatur hiufig vor. Fehlt ein Publikum auf Dar-
stellungsebene, substituiert es der implizierte Leser, ist es dagegen sichtbar mit
all seinen positiven oder negativen Reaktionen, wird derselbe implizierte Leser
angeregt, sich von den beobachteten Gefiihlslagen in Stimmung versetzen zu
lassen und sich gegeniiber dem Urteil des fiktiven Publikums entweder affirma-
tiv oder kritisch zu verhalten. Das Verhalten des in der Erzihlung gezeigten Pu-
blikums fungiert so als Motor der ethischen Reflexion wihrend der Lektiire. Im
Unterschied zur Leseransprache von Erzihlern ist die rhetorische Gewalt gegen-
tiber dem Lesepublikum nicht offensichtlich, weil es zugleich Beobachter ist
und in Distanz zur Redeszene steht, die sich nur auf textinterner Ebene abspielt.
Tatsichlich soll in rhetorischer Literatur die Redeszene die Affekte des Publi-
kums triggern und so zum Medium der moralischen Wertiibertragung werden.
Das gilt besonders fiir Redeszenen, die gelingen und dadurch zeigen, wie ein
Publikum vom Redenden iiberwiltigt wird — etwa am Ende des Films 7he
King’s Speech (2010) —, nicht aber fiir solche Szenen, die ein rhetorisches Schei-
tern zeigen oder so angelegt sind, dass sie weniger der Identifikation und mehr

Zur politischen Parabase in House of Cards, in: Zeitschrift fiir Literaturwissenschaft
und Linguistik 46/3 (2016), 369—383; Von der Asthetik der Reprisentation zur Ethik
der Partizipation. Die politische epoché der parabatischen Komddie am Beispiel
Tiecks, in: Athendum. Jahrbuch der Friedrich Schlegel-Gesellschaft (2019), S. 157—
181. — Vgl. zur externen Rhetorik Nebrig, Rhetorizitit des hohen Stils, S. 171; Nina
C. Ekstein, Dramatic Narrative. Racine’s Récits, New York und Bern 1986, S. 9.

89 Wayne C. Booth, Die Rhetorik der Erzihlkunst, iibers. von Alexander Polzin, Bd. 1,
Heidelberg 1974, S. 142.

90 Vgl. Marquis Posa in Schillers Don Karlos (1787), wenn er vor dem Kénig spricht
(Illro), vgl. Alexander Nebrig, Friedrich Schillers Don Karlos und das deliberative
Potenzial der Tragodie, in: Christopher Meid und Christoph Schmitt-Maafl (Hg.),
Schauspiele der Staatskunst. Politische Fiktionen des 17. und 18. Jahrhunderts zwi-
schen Didaxe und Reprisentation, Heidelberg 2025, S. 19-35.



97

der Verfremdung dienen. Bevor man die Redeszene als eine literatur- und film-
wissenschaftliche Analysekategorie verwendet, wire somit zu fragen, ob die je-
weilige Redeszene allein instrumentell oder auch ironisch ist.

In Wilhelm Meisters Lebrjahre werden Redeszenen, wie der Beitrag zeigen
sollte, nur begrenzt instrumentell eingesetzt, also als ein Mittel, durch das ein-
zelne Figuren ihre Handlungsziele motivieren und durchsetzen kénnen. Auch
geht es nicht so sehr darum, das externe Publikum moralisch zu konditionieren.
Goethe schrieb keinen mitreiffenden Unterhaltungsroman, der auf emotionaler
Uberwiltigung und Einschmeichelung beim Publikum basiert — dafiir war sein
Ideal von schéner Literatur schlichtweg nicht rhetorisch genug.9"

91 Sicherlich bleibt fiir Goethe die Rhetorik zentrale Disziplin fiir Sprachtheorie und
Sprachpraxis (vgl. Olaf Kramer, Goethe und die Rhetorik, Berlin 2010), aber seine Li-
teraturauffassung war doch alles andere als rhetorisch. Die Inkonsequenz Schillers,
einen rhetorikkritischen Habitus zu pflegen, aber rhetorisch zu schreiben, kann man
ihm nicht vorwerfen.



