
ALEXANDER NEBRIG

GOETHES KRITIK DER REDESZENE UND  
DAS ENDE DER BÜHNE IN »WILHELM MEISTERS LEHRJAHRE«

Abstracts

In Goethes Wilhelm Meisters Lehrjahre (1795 /96) gibt es zahlreiche Redeszenen, die weder 
zusammenhängend untersucht noch in Bezug zur Theaterthematik des Romans gesetzt 
wurden. Dabei wäre ein solcher Schritt naheliegend, da beide Künste, Rhetorik und Thea-
ter, ihren Fluchtpunkt im Konzept der Bühne (skené) haben, Redende schauspielerische 
Fähigkeiten vorweisen müssen und zumindest das klassische Theater affektrhetorisch 
funktioniert. Eng verbunden mit der Abkehr des Protagonisten vom Theater, so die These, 
sind Szenen, in denen sich Wilhelms oft scheiternder Anspruch nach öffentlicher Wirkung 
ausdrückt. Diesen Anspruch gibt er genauso wie seine Theaterlaufbahn auf und wird Mit-
glied des Geheimbundes der Turmgesellschaft. Die bühnenkritische Einstellung vermittelt 
Goethe über die Redeszenen, genauer: über ihr Scheitern, denn sie zeigen oftmals Wilhelm 
Meister, wie er sein Publikum verfehlt, andere Ziele erreicht als beabsichtigt oder die Rede 
nur plant, aber nicht ausführt.

There are numerous speech scenes in Goethe’s Wilhelm Meister’s Apprenticeship (1795 /96) 
that have neither been examined in a coherent manner nor related to the novel’s theatre 
theme. Such a step would be obvious, since both arts, rhetoric and theatre, have their van-
ishing point in the concept of the stage (skené), speakers must demonstrate acting skills, 
and at least classical theatre functions affectively. Closely linked to the protagonist’s turn-
ing away from the theatre are scenes in which Wilhelm’s often failing aspiration for public 
impact is expressed. He gives up this ambition as well as his theatre career and becomes a 
member of the secret Tower Society. Goethe conveys his critical attitude towards the stage 
through the speech scenes, or more precisely, through their failure, as they often show Wil-
helm Meister failing his audience, achieving different goals than intended or only planning 
the speech but not carrying it out.

Ein wichtiges Argument dafür, den Bildungsroman Wilhelm Meisters Lehrjahre 
(1795 /96) hinsichtlich seiner Redeszenen1 zu untersuchen, ist sein Gegenstand. 

1	 Unter Redeszene verstehe ich eine Situation, in der jemand das Wort auf einer Bühne 
vor Publikum ergreift, um ein Handlungsziel zu erreichen oder seine Meinung mono-
logisch zu bekunden. Die Bühne kann selbst geschaffen und das Publikum imaginär 
sein. Nicht gemeint sind Gespräche. In der Forschung sind die Redeszenen des Wil-
helm Meister noch nicht zusammenhängend untersucht worden, zum Kommunikati-
onsverhalten s. Barbara M. Henke, »Sie ließen einen Hasen nach dem andern lau-
fen  …«. Beobachtungen zum Sprachverhalten der Figuren in Goethes Romanen, 
Frankfurt a. M. 1983, bes. S. 74 – 90. – Für Anregungen danke ich den Studierenden 
meines Seminars zur Redeszene vom Sommer 2022 sowie Dr. Martin Bartelmus.

© 2026 Alexander Nebrig, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83536069-004 | CC BY-NC-ND 4.0

https://doi.org/10.46500/83536069-004


74 alexander nebrig

Dem Theaterroman, darin dem Anton Reiser (1785) vergleichbar, ist das histrio-
nische Moment latent.2 Die Bühne liefert Szenen, lässt über Szenen nach
denken, bringt ihre Schauspieler – histriones – dazu, sich auch außerhalb der 
eigentlichen Bretterbühne Bühnen zu schaffen und rednerisch zu agieren. Die 
Welt wird sozusagen zur Bühne. Für die Darstellung des Bildungsgangs seines 
Helden Wilhelm Meister übernimmt Goethe diesen Ansatz jedoch nur, um ihn 
zu überwinden – auch diese autonomieästhetische Einsicht verbindet ihn mit 
dem Verfasser des Anton Reiser Karl Philipp Moritz.

Wilhelm redet gern und ist auch sprachbegabt, bleibt aber aufgrund seines 
schwachen Vermögens, Publikum und Situation richtig einzuschätzen, ein 
schlechter Redner. Seine Reden sind ironisch gebrochen3 und laufen mit weni-
gen Ausnahmen ins Leere, weil Wilhelm sein Publikum verfehlt oder falsch ein-
schätzt – ein Problem, das Jürgen Habermas auch in Bezug auf Wilhelms Büh-
nenverhalten registriert.4 Wilhelms Scheitern ist in seinem Sendungsbewusst-
sein begründet. Dass er sich zum Bühnenmann berufen fühlt, verleitet ihn 
dazu, Redebühnen dort zu schaffen, wo sie niemand braucht. Dass Goethe 
durchaus zwischen Szenen unterscheidet, die ein Missverhältnis zwischen Re-
denden und ihrem Publikum aufweisen, und solchen, in denen beide Seiten 
notwendig aufeinander bezogen sind oder sich sogar wechselseitig hervorbrin-
gen, zeige ich anhand des Kapitels II4 (1). Die Harmonie gelingt zu dem Preis, 
dass sich Wilhelm seiner Bühnenhaftigkeit nicht bewusst ist, er also vor Publi-
kum natürlich agiert und redet, ganz ohne als künstlich diskreditierte Hilfsmit-
tel wie innere Berufung und Sendungswillen. Vor diesem kontrastiven Hinter-
grund, der Goethes autonomieästhetisches Handlungsideal sichtbar macht, 
werden die Szenen von Wilhelms Scheitern (2, 3) und die Überwindung seines 
rhetorisch-histrionischen Auftrittsdranges (4) plausibel. Im Fazit möchte ich 
ausgehend von Wilhelm Meisters Redeszenen die Redeszene als literaturwissen-
schaftliche Analysekategorie kurz erörtern (5).

2	 Im Unterschied zu diesem werden jedoch Bühne und Kanzel nicht parallelisiert, ja 
Goethe verzichtet komplett auf die für Anton Reiser initiale Erfahrung christlicher Be-
redsamkeit.

3	 Das hat neben Albrecht Koschorke, Identifikation und Ironie. Zur Zeitform des Erzäh-
lens in Goethes Wilhelm Meister, in: Claudia Breger und Fritz Breithaupt (Hg.), Em-
pathie und Erzählung, Freiburg 2010, S. 173 – 185, bereits bemerkt Friedrich Schlegel, 
Ueber Goethe’s Meister, in: Athenaeum 1 /2 (1798), S. 147 – 178, etwa S. 158 oder 165.

4	 Jürgen Habermas (Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kate-
gorie der bürgerlichen Gesellschaft, Frankfurt a. M. 1990 [zuerst 1962], S. 69) sieht 
den Grund für Wilhelms Scheitern auf der Bühne (»Öffentlichkeitsersatz« [Haber-
mas]) und vor der Öffentlichkeit darin, dass er noch ein Vertreter der alten, die absolu-
tistische Herrschaft repräsentierenden Öffentlichkeit sei und nicht wahrnehme, bereits 
vor der neuen bürgerlichen Öffentlichkeit aufzutreten.



75﻿

1. Goethes Ideal der natürlichen Bühne

Goethe reflektiert sein rhetorisches Ideal in einer Szene, die Wilhelms Zivil
courage und damit seine moralische Integrität offenbart – ohne, dass sich Wil-
helm der Szenerie seines Einsatzes bewusst ist. Gemeint ist die Szene II4, in der 
Wilhelm der kleinen Mignon zur Seite springt, als sie vom Leiter der Seiltänzer-
truppe in aller Öffentlichkeit brutal »mit einem Peitschenstiel«5 geschlagen 
wird. Goethe hat die Szenerie vorbereitet und genügend Volk versammelt, das 
der Redeszene zuschauen und Wilhelms mutigen Auftritt bewundern kann. 
Das Mädchen Mignon hätte vor »dem Publiko«6 einen Eiertanz aufführen sol-
len.7 Bevor Wilhelm seinen Gegner »bei der Kehle«8 greift und ihm mit einem 
Kampf von Mann zu Mann droht, beschreibt Goethe Wilhelms sich gerade erst 
bildende Bühne: »Auf dem Platze hatten sich viele Zuschauer eingefunden, 
doch war unsern Freunden, als sie ausstiegen, ein Getümmel merkwürdig, das 
eine große Anzahl Menschen nach dem Tore des Gasthofes, in welchem Wil-
helm eingekehrt war, hingezogen hatte.«9 Wilhelms Neugier wird geweckt und 
er drängt sich »durchs Volk«.10 Ausdrücklich wolle er sehen, »was es sei«,11 d. h. 
was genau das Volk beschaut. Als er die gewaltsame Ungerechtigkeit erkennt, 
geht er von der Betrachtung in die Aktion über und greift als Einziger ins Ge-
schehen ein. Das Volk schaut zu, ist der Resonanzraum für sein ereignisvolles 
Handeln und schafft für die implizierte Leserschaft eine Projektionsfläche: Wir 
bewundern mit dem Volk zugleich Wilhelms Mut. Der von Wilhelm Angegrif-
fene ist überrascht und wehrt sich verbal, indem er das Kind verflucht. Dann 
hat Wilhelm seinen Auftritt. Er ruft: »[D]u sollst nicht eher dieses Geschöpf 
weder sehen noch berühren, bis du vor Gericht Rechenschaft gibst, wo du es 
gestohlen hast; ich werde dich aufs äußerste treiben; du sollst mir nicht 
entgehen.«12 Für eine Rede ist die Passage zu kurz, jedoch spricht der Erzähler 
ausdrücklich von einer solchen, die Wilhelm ohne künstliche Berechnung und 
mit naturhafter Inspiration hält: »Diese Rede, welche Wilhelm in der Hitze, 

	 5	 Johann Wolfgang Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre. Ein Roman, in: Ders., Sämt-
liche Werke nach Epochen seines Schaffens. Münchener Ausgabe, hg. von Karl Rich-
ter, Bd. 5, hg. von Hans-Jürgen Schings, München 1988, S. 101.

	 6	 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 101.
	 7	 Zum Eiertanz kommt es dann in II8, vgl. dazu Achim Aurnhammer, Bitextuelle Cho-

reographie. Mignons Eiertanz mit Wilhelm als Zuschauer, in: Ders., Günter Schnitz-
ler (Hg.), Der Tanz in den Künsten, 1770 – 1914, Freiburg 2009, S. 171 – 187.

	 8	 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 101.
	 9	 Ebd., S. 101.
10	 Ebd., S. 101.
11	 Ebd., S. 101.
12	 Ebd., S. 102.



76 alexander nebrig

ohne Gedanken und Absicht, aus einem dunklen Gefühl oder, wenn man will, 
aus Inspiration ausgesprochen hatte, brachte den wütenden Menschen auf ein-
mal zur Ruhe.«13 In der Folge einigen sich die beiden Männer, und Wilhelm 
kauft Mignon frei. In dieser Redeszene ist das Verhältnis von Rede und Publi-
kum motiviert. Die Rede ergibt sich aus der öffentlichen Situation, es wird ein 
öffentliches Ereignis geschaffen, das den rhetorischen Eingriff sozusagen einfor-
dert. Anders als sonst erfüllt hier Wilhelm die reale Szene, indem er die vakante 
Stelle des Redners besetzt. Das Außergewöhnliche, geradezu Paradoxe der Szene 
besteht darin, dass Wilhelm eigentlich gar nicht reden müsste, seine wenigen 
Worte eher dazu dienen, sein Handeln zu beglaubigen, um nicht als verrückt 
dazustehen.

Das Ende des Kapitels unterstreicht mittels einer ironischen Pointe Wil-
helms Naivität und Grazie. Nachdem er die spektakulären Aufführungen der 
Seiltänzer sowie anderer Artisten und dabei zugleich das von ihnen begeisterte 
Volk gesehen hat, wünscht er sich in pathetischen Worten, antithetisch ge-
spannten Gedanken, eindrücklichen Bildern, rhetorischen Fragen und anapho-
risch repetitiver Syntax, Schauspieler und Schriftsteller würden durch Worte 
oder Taten einen ebenso großen und unmittelbaren Eindruck beim Volk erzie-
len: »Welcher Schauspieler, welcher Schriftsteller, ja welcher Mensch überhaupt 
würde sich nicht auf dem Gipfel seiner Wünsche sehen, wenn er durch irgend 
ein edles Wort oder eine gute Tat einen so allgemeinen Eindruck hervor
brächte?«14 Der Erzähler sagt nach dem Ende der hier nur angeschnittenen 
Tirade lapidar, dass Wilhelms eigentliche Zuhörer Philine und Laertes nicht 
»gestimmt schienen, einen solchen Diskurs [hier: Rede] fortzusetzen«, weshalb 
sich Wilhelm »allein mit diesen Lieblingsbetrachtungen« unterhalten habe.15 

13	 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 102.
14	 Vgl. ebd., S. 104. Weiter heißt es: »Welche köstliche Empfindung müßte es sein, 

wenn man gute, edle, der Menschheit würdige Gefühle ebenso schnell durch einen 
elektrischen Schlag ausbreiten, ein solches Entzücken unter dem Volke erregen könnte, 
als diese Leute durch ihre körperliche Geschicklichkeit getan haben; wenn man der 
Menge das Mitgefühl alles Menschlichen geben, wenn man sie mit der Vorstellung 
des Glücks und Unglücks, der Weisheit und Torheit, ja des Unsinns und der Albern-
heit entzünden, erschüttern und ihr stockendes Innere in freie, lebhafte und reine Be-
wegung setzen könnte !« Der Kommentar zur Münchener Ausgabe erinnert daran, 
dass diese unwirksame Rede über die rhetorische Wirkung bis in die Metaphorik hin-
ein Louis-Sébastien Merciers Neuem Versuch über die Schauspielkunst verpflichtet ist, 
vgl. Hans-Jürgen Schings, Kommentar, in: Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, 
S. 737 f.

15	 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 104. Das von Goethe verwendete Wort »Dis-
kurs« ist eine Entlehnung aus dem Französischen. Im 18. Jahrhundert bedeutet le dis-



77﻿

Philine und Laertes winken also ab, und Wilhelm bleibt unbemerkt  – nicht 
aber der Leserschaft –, dass seine »gute Tat«, d. h. die Rettung des kleinen Mäd-
chens, gerade einen solchen »allgemeinen Eindruck« hervorgebracht hat. Denn 
just das, was Wilhelm bei sich vermisst, das große Publikum der Jahrmarkts-
künstler, war ihm selbst zuvor zuteilgeworden.

Schaut man sich das Kapitel II4 als Ganzes an, wird man den Widerspruch 
leicht bemerken. Tatsächlich erhielt Wilhelm vom Publikum der Jahrmärkte 
oder wenigstens von einem Teil dieses Publikums kurz die volle Aufmerksam-
keit. Nur merkte er es deshalb nicht, weil er in dem Moment ganz er selbst und 
eben kein Schauspieler oder Redner war. Erfolg hatte Wilhelm sozusagen mit 
Naturrhetorik, die immer dann möglich ist, wenn sich der Redezweck aus einer 
Handlungsnotwendigkeit ergibt, diese also nicht künstlich geschaffen werden 
muss.

Am Ende von II4 fällt Wilhelm in das für ihn typische und im Folgenden zu 
analysierende Muster zurück, redet unangemessen ohne Rücksicht auf Publi-
kum, Bühne und Situation.

In diesem Kapitel erhält die Redeszene eine zentrale Rolle für die Charakteri-
sierung Wilhelms einerseits und für die Analyse der Beziehung zwischen Re-
denden bzw. Handelnden und ihrer Öffentlichkeit andererseits. Die Rede kann 
nur gelingen, so das Fazit, wenn sich die Bühne des Redens und Handelns aus 
einem Handlungszwang ergibt, wie Hans Blumenberg sagen würde,16 und nicht 
künstlich vom Redenden geschaffen wird. Dass der Autor Goethe seinem Prot-
agonisten Wilhelm die Bühne kreiert, auf der er Mignon retten kann, ist kein 
legitimer Einwand: Denn gehören doch die Bühne und das sie schaffende Ver-
hältnis von Handelnden und Betrachtenden zu den Hauptgegenständen des 
Romans. Das wird deutlich, sobald man sich den Szenen des rhetorischen 
Scheiterns zuwendet. Wilhelm Meisters Scheitern geht in der Regel aus seiner 
Fehleinschätzung des Publikums hervor, nicht aus mangelnder Sprachkompe-
tenz oder schlecht gebauten Reden. Ganz im Gegenteil: Er kann sogar sehr gut 
reden. Seine »Fülle von prächtigen Worten«17 wurde schon von Zeitgenossen 
gelobt.

cours auch Rede im Sinne einer rhetorischen Aufführung. In II6 heißt es über Melina, 
er »hatte von dieser Zeit an keinen andern Diskurs als Projekte und Vorschläge, wie 
man ein Theater einrichten und dabei seinen Vorteil finden könnte« (Goethe, Wil-
helm Meisters Lehrjahre, S. 108).

16	 Vgl. Hans Blumenberg, Anthropologische Annäherung an die Aktualität der Rhetorik 
[1971], in: Rhetorik 2 (1991), S. 285 – 312, hier S. 297.

17	 Schlegel, Ueber Goethe’s Meister, S. 151.



78 alexander nebrig

2. Verfehltes und fehlendes Publikum

Die erste Gruppe von Redeszenen bilden solche, die den Redner zeigen, wie er 
entweder ohne Publikum oder zu dem falschen Publikum spricht, also seine 
Zielgruppe verfehlt. Gleich zu Beginn des Romans – in Kapitel I2 – hält Wil-
helm die richtige Rede vor seiner Mutter, die jedoch die falsche Adressatin ist:

ist denn alles unnütz, was uns nicht unmittelbar Geld in den Beutel bringt, 
was uns nicht den allernächsten Besitz verschafft? Hatten wir in dem alten 
Hause nicht Raum genug? und war es nötig, ein neues zu bauen? Verwendet 
der Vater nicht jährlich einen ansehnlichen Teil seines Handelsgewinnes zur 
Verschönerung der Zimmer? Diese seidenen Tapeten, diese englischen Mo-
bilien, sind sie nicht auch unnütz? Könnten wir uns nicht mit geringeren 
begnügen?18

Wilhelm hält der Mutter die Predigt gegen das Nützlichkeitsdenken des Vaters, 
verteidigt vor ihr das nur vom Vater als ›unnütz‹ kritisierte Theater mit einer 
Salve rhetorischer Fragen. Er zwingt seine Mutter in die Position derjenigen, die 
von ihm überzeugt werden soll, spricht mit ihr so, als ob sie das pseudo-ökono-
mische Denken des Vaters teile. Die Mutter ist jedoch hinsichtlich der Theater-
frage indifferent. Sie muss nicht überzeugt werden. Ihr geht es nur um den 
Hausfrieden: Der Sohn solle sich nicht zu weit vom Vater entfernen.

Sobald man das Lesepublikum als zweiten Adressaten heranzieht, wird dieses 
entweder in die Position des Vaters versetzt oder aber es macht sich Wilhelms 
Argumente zu eigen und imaginiert sich als Gegenüber eine Autorität, die wie 
Wilhelms Vater einerseits theater- und kunstfeindlich ist, andererseits dazu im 
Widerspruch den Alltag verschönert und, ohne es zu bemerken, den privaten 
Wohnraum in eine Bühne verwandelt. Wilhelms Befremden richtet sich nicht 
nur gegen den Widerspruch des Vaters, sondern auch gegen die Theatralisie-
rung des Privaten. Sowohl Leser, die sich mit Wilhelms Vater identifizieren und 
sich beim Lesen Gegenargumente zurechtlegen, als auch diejenigen, die sich 
von Wilhelms Fragen in einen rebellischen Modus versetzen lassen, werden Teil 
der Redeszene und beginnen über die Wirkung, den Sinn und Zweck von 
Kunst und Theater im öffentlichen und privaten Raum zu reflektieren. Beide 
Parteien bemerken aber auch Wilhelms Naivität, sobald die Fragen ihr Ende ge-
funden haben, weil sie auf Handlungsebene in eine Sackgasse führen.19

18	 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 11 f.
19	 Dass die Mutter adressiert wird, schafft, psychoanalytisch gesprochen, eine ödipale 

Situation. Nicht verschwiegen werden soll, dass die Mutter keine ganz unpassende 



79﻿

Wilhelms fehlendes Gespür für sein Publikum macht sich auch dadurch be-
merkbar, dass er dessen taedium verkennt, also nicht einschätzen kann, ob es 
ihm zuhört oder nicht. Um dies zu belegen, sei die Erzählszene des darauffol-
genden Kapitels I3 herangezogen, was legitim ist, da dieser Fehler beiden Sze-
nen übergeordnet ist. In dieser Szene erzählt Wilhelm vor seiner Geliebten und 
deren Dienerin über das Puppenspiel, das ihn als Kind lange beschäftigte und 
mit dem er früh Bühnenerfahrung sammelte. Diese umständliche Erzählung er-
streckt sich über mehrere Kapitel und endet darin, zu erzählen, wie er begonnen 
habe, sich für das Theater zu interessieren.20 Obgleich es Mariane ist, die ihn 
zur Erzählung auffordert,21 schläft sie bald ein. Bei Champagner transformiert 
sich die Erzählszene, so die Ironie,22 in eine Einschlafszene, was jedoch von Wil-
helm unbemerkt bleibt: »Mariane, vom Schlaf überwältigt, lehnte sich an ihren 
Geliebten, der sie fest an sich drückte und in seiner Erzählung fortfuhr«.23 Erst 
am Ende der Erzählung erwacht sie:

Durch den Druck seines Armes, durch die Lebhaftigkeit seiner erhöhten 
Stimme war Mariane erwacht, und verbarg durch Liebkosungen ihre Ver
legenheit: denn sie hatte auch nicht ein Wort von dem letzten Teile seiner 
Erzählung vernommen, und es ist zu wünschen, daß unser Held für seine 
Lieblingsgeschichten aufmerksamere Zuhörer künftig finden möge.24

Die Hauptadressatin der Erzählung hat nur einen Teil mitgekriegt, und es ist 
fraglich, wie aufmerksam sie zugehört hat, als sie wach war. Die Dienerin hat 
die Erzählung zwar gehört, aber ohne, dass sie an sie adressiert gewesen wäre. 
Der eigentliche Zuhörer ist das Lesepublikum, das zwei Dinge aus dieser Ana-
lepse erfährt: zum einen, wie früh in der Kindheit und auf welche Weise Wil-

Adressatin ist: Als Zuständige für die Ökonomie, also die Hauswirtschaft, müsste sie 
sich gerade für die Ausgaben des Vaters interessieren.

20	 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 16 – 33.
21	 Ebd., S. 16: »Ja, sagte Mariane, erzähle uns weiter«.
22	 Koschorke, Identifikation und Ironie, S. 184.
23	 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 29. Die Rede aus dem ersten Buch hat ein 

Gegenstück in VII8, wo Marianes Dienerin Barbara Wilhelm offenbart, Felix sei der 
Sohn von ihm und der verstorbenen Mariane. Sie sagt mit einer Spitze gegen seine Er-
zählkünste: »Aber seht her ! so brachte ich an jenem glücklichen Abend die Champag-
nerflasche hervor, so stellte ich drei Gläser auf den Tisch, und so fingt Ihr an, uns mit 
gutmütigen Kindergeschichten zu täuschen und einzuschläfern, wie ich Euch jetzt mit 
traurigen Wahrheiten aufklären und wach erhalten muß. / Wilhelm wußte nicht, was 
er sagen sollte, als die Alte wirklich den Stöpsel springen ließ und die drei Gläser voll-
schenkte.« (Ebd., S. 477) Das dritte Glas ist wohl für die abwesende Mariane, denn 
die beiden sind zu zweit.

24	 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 33.



80 alexander nebrig

helms Leidenschaft für das Theater sich entwickelte, zum anderen, dass er gern 
über sich erzählt ohne Rücksicht darauf, ob ihm jemand zuhört. Dadurch wird 
auch der Inhalt der Erzählung diskreditiert, weil man sich fragt, ob und wie 
stark – einmal von der eigenen Mutter abgesehen, die naturgemäß die Tätigkeit 
ihres Sohnes schätzt – Wilhelms Auftrittswillen Resonanz erfuhr. Wilhelm ist 
zwar theaterbegeistert, was aber noch nicht bedeutet, dass er auch ein Publikum 
in seinen Bann ziehen kann. Aus dieser Erzählung lässt sich mit Sicherheit nur 
entnehmen, dass sich Wilhelm für die Bühne berufen fühlt.

Die innere Berufung ist für ihn tatsächlich zentral, wie aus der Rede in Kapi-
tel I14 hervorgeht. Die Forschung hat schon im 19. Jahrhundert erkannt, dass 
Wilhelms Theateremphase, die er mit subjektiver Berufung rechtfertigt, im 
Kontext der Debatte über den Dilettantismus steht.25 Die Rede über innere Be-
rufung trägt Wilhelm sich selbst bzw. dem Lesepublikum vor. Wilhelms Selbst-
bezogenheit artikuliert sich im Monolog. Wilhelm tut so, als ob er sich an den 
abwesenden Melina wendet, den Wilhelm für den Theaterberuf als ungeeignet 
ansieht bzw. dem die innere Berufung fehle:

unglücklicher Melina, nicht in deinem Stande, sondern in dir liegt das 
armselige, über das du nicht Herr werden kannst ! Welcher Mensch in der 
Welt, der ohne innern Beruf ein Handwerk, eine Kunst oder irgendeine Le-
bensart ergriffe, müßte nicht wie du seinen Zustand unerträglich finden? 
Wer mit einem Talente zu einem Talente geboren ist, findet in demselben 
sein schönstes Dasein ! Nichts ist auf der Erde ohne Beschwerlichkeit ! Nur 
der innere Trieb, die Lust, die Liebe helfen uns Hindernisse überwinden, 
Wege bahnen und uns aus dem engen Kreise, worin sich andere kümmerlich 
abängstigen, emporheben.26

Bereits der Anfang dieser fiktiven, in Form der Du-Anrede gehaltenen Rede ge-
gen Melina verdeutlicht, dass ihre Funktion darin besteht, negativ den Charak-

25	 Vgl. Richard M. Meyer, Wilhelm Meisters Lehrjahre und der Kampf gegen den Dilet-
tantismus, in: Euphorion 2 (1895), S. 529 – 538; Hans Rudolf Vaget, Dilettantismus 
und Meisterschaft: Zum Problem des Dilettantismus bei Goethe. Praxis, Theorie, 
Zeitkritik, München 1971; Nicholas Vazsonyi, Goethe’s Wilhelm Meisters Lehrjahre. 
A Question of Talent, in: The German Quarterly 62 /1 (1989), S. 39 – 47; Ill-Sun Joo, 
Goethes Dilettantismus-Kritik. Wilhelm Meisters Lehrjahre im Lichte einer ästhe
tischen Kategorie der Moderne, Frankfurt a. M. 1999.  – Vgl. auch Hans-Jürgen 
Schings, Agathon – Anton Reiser – Wilhelm Meister. Zur Pathogenese des modernen 
Subjekts im Bildungsroman, in: Wolfgang Wittkowski (Hg.), Goethe im Kontext. 
Kunst und Humanität, Naturwissenschaft und Politik von der Aufklärung bis zur Re-
stauration, Tübingen 1984, S. 42 – 63, S. 82 – 88.

26	 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 54.



81﻿

ter Wilhelms vorzustellen, der sein Talent preist, indem er es einem anderen, 
Melina, abspricht. In der Lobrede auf sich selbst ist umgekehrt Wilhelm der
jenige, der »zu einem Talente geboren« sei, der einen »innern Beruf« habe und 
deswegen bereit ist, die »Beschwerlichkeit« zu ›meistern‹. Doch der Fortgang 
der Romanhandlung belegt, dass sich Wilhelm im Irrtum über sich selbst befin-
det. Indem der Erzähler uns mitteilt, dass im Anschluss an die Anklagerede Wil-
helm zu Bett geht und sich beim Einschlafen an seinem Talent berauscht, ver-
hindert er, dass wir Wilhelms Position kritiklos übernehmen. Der Erzähler iro-
nisiert auf diese Weise die sich in der Erstausgabe über dreieinhalb Seiten hin-
ziehende Rede27 und macht sie erkennbar als eine zwar sprachlich beeindru-
ckende Form, die aber wirkungslos bleibt und allein den Selbstbetrug fördert, 
weil ihr Adressat fehlt. Dass Wilhelm zu rhetorischen Höchstleistungen auf-
läuft, wenn er einsam ist, oder das reale Publikum ignoriert, bilden Grundzüge 
seines Charakters. Keinesfalls darf dieser Befund zu dem Fehlschluss führen, 
dass Wilhelm ein Schwätzer sei, der mit seinen Reden mangelnde Handlungs
fähigkeit kompensiert. Im Gegenteil: Wilhelm handelt und hilft dem in Not 
geratenen Melina. Die nächste Redeszene verdeutlicht diesen Charakterzug und 
demonstriert zugleich, welche entscheidende Rolle das Publikum für das Ge
lingen einer Rede spielt.

Die einsame Tadelrede gegen Melina besitzt ein Pendant in der einsamen 
Lobrede auf den Adel in Kapitel III2. Dient die Tadelrede der Selbstbestätigung 
des eigenen Talents im Sinne eines subjektiven Vermögens (innere Berufung), 
so die Lobrede als indirekte Klage über das fehlende Talent im Sinne von Besitz 
und pekuniärem Vermögen. Wilhelm ist als Bürger gegenüber dem Adel, relativ 
gesehen, besitzlos; seine Unternehmungen, auch das Theaterprojekt, müssen 
gut überlegt sein, weil das Risiko besteht, den Besitz zu verlieren. Ihm geht ab, 
was der (nicht verarmte Adel) hat:

Dreimal glücklich sind diejenigen zu preisen, die ihre Geburt sogleich über 
die untern Stufen der Menschheit hinaus hebt; die durch jene Verhältnisse, 
in welchen sich manche gute Menschen die ganze Zeit ihres Lebens abängsti-
gen, nicht durchzugehen, auch nicht einmal darin als Gäste zu verweilen 
brauchen.28

27	 [Johann Wolfgang Goethe], Wilhelm Meisters Lehrjahre, hg. von [Johann Wolfgang] 
Goethe, Bd. 1, Berlin 1795, S. 127 – 130.

28	 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 153.



82 alexander nebrig

Auf diese Einleitung folgen insgesamt vier rhetorisch parallel gebaute, bis auf 
die letzte mit einem Ausrufezeichen abgeschlossene Einheiten,29 die den höhe-
ren und freien Standpunkt des Adels gegenüber der beschwerlichen bürger
lichen Existenz sichtbar betonen. In diesem Fall ist es eine Rede ohne Hand-
lungsfunktion. Sie richtet sich primär an das Lesepublikum und macht ihm 
einen Vorschlag, die soziale Schicht des Adels nicht unter dem politischen As-
pekt in Frage zu stellen, sondern unter dem ethischen der Selbstverwirklichung 
als Vorbild anzusehen: Denn für Wilhelm Meister habe nur der Adel die Mög-
lichkeit, die menschlichen Fähigkeiten voll auszuschöpfen. Wilhelms einsame 
Lobrede auf den Adel findet einen Nachklang in der Tadelrede gegen ein Spott-
gedicht in Kapitel III9. Als er die »Schadenfreude«30 bemerkt, die es bewirkte, 
ergreift Wilhelm das Wort. Die Reaktion des Publikums bleibt unklar. Die 
Selbstanrede »Wir Deutschen«31 zeigt den über den Roman hinausweisenden 

29	 »Allgemein und richtig muß ihr Blick auf dem höheren Standpunkte werden, leicht 
ein jeder Schritt ihres Lebens ! Sie sind von Geburt an gleichsam in ein Schiff gesetzt, 
um bei der Überfahrt, die wir alle machen müssen, sich des günstigen Windes zu be-
dienen und den widrigen abzuwarten, anstatt daß andere nur für ihre Person schwim-
mend sich abarbeiten, vom günstigen Winde wenig Vorteil genießen, und im Sturme 
mit bald erschöpften Kräften untergehen. Welche Bequemlichkeit, welche Leichtig-
keit gibt ein angebornes Vermögen! und wie sicher blühet ein Handel, der auf ein gu-
tes Kapital gegründet ist, so daß nicht jeder mißlungene Versuch sogleich in Untätig-
keit versetzt ! Wer kann den Wert und Unwert irdischer Dinge besser kennen, als der 
sie zu genießen von Jugend auf im Falle war, und wer kann seinen Geist früher auf das 
Notwendige, das Nützliche, das Wahre leiten, als der sich von so vielen Irrtümern in 
einem Alter überzeugen muß, wo es ihm noch an Kräften nicht gebricht, ein neues 
Leben anzufangen.« (Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 153)

30	 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 181.
31	 Ebd., S. 181: »Wir Deutschen […] verdienten, daß unsre Musen in der Verachtung 

blieben, in der sie so lange geschmachtet haben, da wir nicht Männer von Stande zu 
schätzen wissen, die sich mit unsrer Literatur auf irgend eine Weise abgeben mögen. 
Geburt, Stand und Vermögen stehen in keinem Widerspruch mit Genie und Ge-
schmack, das haben uns fremde Nationen gelehrt, welche unter ihren besten Köpfen 
eine große Anzahl Edelleute zählen. War es bisher in Deutschland ein Wunder, wenn 
ein Mann von Geburt sich den Wissenschaften widmete, wurden bisher nur wenige 
berühmte Namen durch ihre Neigung zu Kunst und Wissenschaft noch berühmter; 
stiegen dagegen manche aus der Dunkelheit hervor und traten wie unbekannte Sterne 
an den Horizont: so wird das nicht immer so sein, und wenn ich mich nicht sehr irre, 
so ist die erste Klasse der Nation auf dem Wege, sich ihrer Vorteile auch zu Erringung 
des schönsten Kranzes der Musen in Zukunft zu bedienen. Es ist mir daher nichts un-
angenehmer, als wenn ich nicht allein den Bürger oft über den Edelmann, der die Mu-
sen zu schätzen weiß, spotten, sondern auch Personen von Stande selbst, mit unüber-
legter Laune und niemals zu billigender Schadenfreude, ihres Gleichen von einem 
Wege abschrecken sehe, auf dem einen jeden Ehre und Zufriedenheit erwartet.« (Goe-



83﻿

Anspruch auf, die literarische Öffentlichkeit einerseits und die Obrigkeit ande-
rerseits anzusprechen. Mit den beiden Reden ohne Handlungsfunktion bezieht 
Wilhelm Stellung gegen die Polemik auf dem Gebiet der Literaturkritik – wozu 
ironisch im Widerspruch Goethes Ende 1795 begonnenes Projekt der Xenien 
steht –32 sowie auf sozialer Ebene die seit 1789 weiter verschärfte Spannung zwi-
schen Aristokratie und Bürgertum. Als Redeszenen unterstreichen sie einmal 
mehr Wilhelms politischen Wirkungswillen33 – allein, es fehlt ihm die Bühne, 
ihn zu bekunden, und so bleibt das literarische Publikum die einzige Urteils
instanz für Wilhelms Ansichten. Dennoch sind auch diese beiden Redeszenen 
nicht funktionslos, sondern Teil der Erzählökonomie. Immerhin gilt es zu plau-
sibilisieren, warum Wilhelm im vierten Buch Direktor der Truppe wird. Goethe 
analysiert über die Redeszenen den Zusammenhang von Rhetorik und sozialer 
Autorität. Die pessimistische Pointe ist, dass, um sie zu erlangen, nicht so sehr 
der Gegenstand der Rede entscheidend ist, sondern ihre Artikulation vor einem 
Publikum, das ihrer bedarf.34

3. Das Missverhältnis von Redner und Publikum

Die zweite Gruppe bilden solche Redeszenen, in denen das Verhältnis zwischen 
Wilhelm und seinem Publikum zwar motiviert ist, Goethe aber dennoch ein 
Missverhältnis beider Seiten zum Ausdruck bringt. Wilhelm, an seine literatur-

the, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 181) Grundlegend zum Verhältnis von Adel und 
Bürgertum in Goethes Lehrjahren s. Dieter Borchmeyer, Höfische Gesellschaft und 
Französische Revolution bei Goethe. Adliges und bürgerliches Wertsystem im Urteil 
der Weimarer Klassik, Kronberg / Ts. 1977.

32	 Vgl. Frieder von Ammon, Ungastliche Gaben. Die ›Xenien‹ Goethes und Schillers 
und ihre literarische Rezeption von 1796 bis in die Gegenwart, Tübingen 2005.

33	 Eine dezidiert politische Lektüre des Romans bei Christopher Meid, Der politische 
Roman im 18. Jahrhundert. Systementwurf und Aufklärungserzählung, Berlin 2021, 
S. 497 – 511.

34	 Daran schließt sich die über den Roman hinausweisende Frage an, ob es ein anti-auto-
ritäres Publikum geben kann, das ohne eine das Publikum formende Redeautorität aus-
kommt. Zumindest kam das französische Revolutionsparlament nach 1789 für Goe-
the nicht als Vorbild aufgeklärter Rhetorik in Frage. Gerade »die Reden der Pariser 
Revolutionäre […] liefern viele Variationen« für Goethe zur »Maxime von der Heili-
gung der Mittel durch die Zwecke« und sind damit Beispiele für den Missbrauch der 
Redekunst (Hans-Jürgen Schings, Kein Revolutionsfreund. Die französische Revolu-
tion im Blickfeld Goethes, in: Ders, Zustimmung zur Welt. Goethe-Studien, Würz-
burg 2011, S. 357 – 371, hier S. 367, vgl. grundsätzlich zu Goethes Einstellung gegen-
über 1789: Ders., Revolutionsetüden. Schiller – Goethe – Kleist, Würzburg 2012).



84 alexander nebrig

politischen Reden aus III2 und III9 anknüpfend, versucht sich in Kapitel IV2 
als Theaterkritiker und als Lehrer der Schauspielkunst, was sein Publikum als 
Führungsanspruch interpretiert. Zunächst artikuliert sich Wilhelms rhetori-
scher Anspruch als Bildungs- oder Erziehungsanspruch. Er will nicht nur auf 
der Bühne spielen, sondern – wie Goethe später selbst, als er 1803 Regeln für 
Schauspieler diktierte – das Verhalten auf ihr ästhetisch und ethisch konditio-
nieren: »Ihr solltet sehen, rief unser Freund, wie weit wir kommen müßten, 
wenn wir unsre Übungen auf diese Art fortsetzten, und nicht bloß auf Aus
wendiglernen, Probieren und Spielen uns mechanisch pflicht- und handwerks-
mäßig einschränkten.«35 Es folgt, eingeleitet mit zwei rhetorischen Ausrufen, 
ein Vergleich der Schauspieltruppe mit einem Orchester, wobei er gleichzeitig 
die dramatische Dichtkunst höherstellt:

Sollten wir nicht ebenso genau und ebenso geistreich zu Werke gehen, da wir 
eine Kunst treiben, die noch viel zarter als jede Art von Musik ist, da wir die 
gewöhnlichsten und seltensten Äußerungen der Menschheit geschmackvoll 
und ergötzend darzustellen berufen sind? Kann etwas abscheulicher sein, als 
in den Proben zu sudeln, und sich bei der Vorstellung auf Laune und gut 
Glück zu verlassen?36

Wilhelms Wirkungsanspruch unterstreichen rhetorische Fragen und weitere 
Vergleiche zur Orchestermusik, wo sich die Musiker den Weisungen des Kapell-
meisters fügten und heraustönende Missgriffe möglichst vermieden. Der Sinn 
des Vergleichs besteht darin, die Rolle des Theaterdirektors nach den Ansprü-
chen des Dirigenten zu modellieren und überhaupt erst einmal auf die Not
wendigkeit und die Bedeutung dieser Position hinzuweisen:

Warum ist der Kapellmeister seines Orchesters gewisser, als der Direktor 
seines Schauspiels? Weil dort jeder sich seines Mißgriffs, der das äußere Ohr 
beleidigt, schämen muß; aber wie selten hab ich einen Schauspieler verzeih
liche und unverzeihliche Mißgriffe, durch die das innere Ohr so schnöde be-
leidigt wird, anerkennen und sich ihrer schämen sehen! Ich wünschte nur, 
daß das Theater so schmal wäre, als der Draht eines Seiltänzers, damit sich 
kein Ungeschickter hinauf wagte, anstatt daß jetzo ein jeder sich Fähigkeit 
genug fühlt, darauf zu paradieren.37

35	 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 212.
36	 Ebd., S. 212.
37	 Ebd., S. 213.



85﻿

Ohne es selbst zu bemerken, sagt Wilhelm der Truppe, dass sie einen Direktor 
brauche. Der Erzähler rahmt diese »Rede«38 als »Apostrophe«,39 was zum einen 
im Sinne der Hinwendung zu einem abwesenden Publikum, also der Leser-
schaft, verstanden werden kann, zum anderen auch als harte Anrede des anwe-
senden Publikums.40 Die Ironie besteht darin, dass dieses Publikum die Rede 
nicht auf sich bezieht. »Die Gesellschaft nahm diese Apostrophe gut auf«,41 
allein deshalb, weil niemand sich angesprochen fühlte und alle glaubten, die 
Kritik, jeder bzw. jede spielte, wie er bzw. sie wolle, richte sich nicht an sie 
selbst, sondern an die anderen.

Als Folge dieser Rede wird Wilhelm das Amt des Direktors durch die Schau-
spieltruppe übertragen: »Man schritt sogleich zur Sache und erwählte Wilhel-
men zum ersten Direktor.«42 Goethe, seit 1791 selbst Theaterdirektor, zeigt 
dennoch keine gelingende Rede, weil Wilhelm die Führung nicht mit der Rede 
geplant hatte. Stattdessen analysiert er das Verhalten des Publikums. Dessen Re-
aktion besteht erstens darin, der Kritik nur unter der Bedingung zuzustimmen, 
dass man die kritische Perspektive, aber nicht die der Kritisierten einnimmt. 
Gezeigt wird zweitens der Erfolg desjenigen, der es wagt, das Wort zu ergreifen. 
Ihm fällt praktisch von allein oder als Belohnung für seine Wortergreifung die 
Macht zu. Das Publikum autorisiert den Redner als ihren Führer aufgrund sei-
nes rhetorischen Mutes. Wilhelm geriert sich als Erzieher, und diese Pose sichert 
ihm die Autorität zu. Jedoch wird sein Publikum keinesfalls erzogen, weshalb 
die Rede in pädagogisch-inhaltlicher Hinsicht scheitert. Einmal mehr zeigt sich 
Goethes pessimistisches Verständnis der Redekunst als Möglichkeit, Macht aus-
zuüben. Mit der rhetorisch gewonnenen Führung der Truppe verbinden sich 
weitere Reden, die Wilhelm sozusagen qua Amt des Direktors halten muss, um 
die Bildung und die Moral seiner Schauspielergemeinschaft zu fördern und zu 
stärken.

Zunächst nutzt er sein Amt, das eine Garantie dafür bietet, dass man ihm 
zuhört, für den Lehrvortrag. Es kommt zu einer hermeneutischen Szene, die 
auch an Wilhelms rhetorisches Vorbild, die von ihm gemimte Dramenfigur 
Hamlet, erinnert. Er lernt in III9 die von Shakespeare verfassten Reden Ham-
lets als Schauspieler auswendig, »sparte keinen Fleiß, die herrlichen Reden des 
vortrefflichen Helden, dessen Rolle ihm zugefallen war, auf das genaueste zu 

38	 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 213.
39	 Ebd., S. 213.
40	 Vgl. Schings, Kommentar, S. 752.
41	 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 213.
42	 Ebd., S. 213.



86 alexander nebrig

memorieren.«43 Das Lob des Autors Shakespeare wird in III11 dialogisch mit 
Jarno artikuliert, also nicht als Lobrede.44 Dass Wilhelm seine Rhetorik an der 
Bühnenrhetorik des klassischen Dramas fortbildet, unterstreicht einmal mehr 
die enge Verzahnung der Redeszenen mit der Theaterthematik. Wilhelm ist voll 
des Lobes, wenn er über Shakespeare spricht. Doch zu einer Rede führt nicht 
der epideiktische Dialog mit Jarno, sondern Wilhelms hermeneutisches Inter-
esse. Wilhelm legt in IV3 Hamlet in Form einer Rede aus. Die Redeszene wird 
zur hermeneutischen Szene, deren Adressat Wilhelms Theatergruppe ist: »Wil-
helm hoffte nunmehr, da er die Gesellschaft in so guter Disposition sah, sich 
auch mit ihr über das dichterische Verdienst der Stücke unterhalten zu kön
nen.«45 In der Exposition der Rede spricht er über das Verhältnis des Schauspie-
lers zu seiner Rolle: »Der Schauspieler dagegen soll von dem Stücke und von 
den Ursachen seines Lobes und Tadels Rechenschaft geben können: und wie 
will er das, wenn er nicht in den Sinn seines Autors, wenn er nicht in die Ab-
sichten desselben einzudringen versteht?«46 Leitend ist der hermeneutische Zir-
kel zwischen Teil und Ganzem: »Ich habe den Fehler, ein Stück aus einer Rolle 
zu beurteilen, eine Rolle nur an sich und nicht im Zusammenhange mit dem 
Stück zu betrachten, an mir selbst in diesen Tagen so lebhaft bemerkt, daß ich 
euch das Beispiel erzählen will, wenn ihr mir ein geneigtes Gehör gönnen 
wollt.«47 Und darauf folgt eine Analyse des Hamlet, die auf »lauten Beifall«48 
stößt, wobei der Erzähler diesen Beifall – durch seine leidenschaftslose und addi-
tive Wiedergabe der zustimmenden Reaktionen des Publikums – ironisch bricht:

man glaubte voraus zu sehen, daß sich nun die Handelsweise Hamlets gar 
gut werde erklären lassen; man freute sich über die Art, in den Geist des 
Schriftstellers einzudringen. Jeder nahm sich vor, auch irgendein Stück auf 
diese Art zu studieren und den Sinn des Verfassers zu entwickeln.49

43	 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 179.
44	 Ebd., S. 190 – 194.
45	 Ebd., S. 214.
46	 Ebd., S. 214.
47	 Ebd., S. 214.
48	 Ebd., S. 216.
49	 Ebd., S. 216. Vgl. zu Goethes Auseinandersetzung mit Shakespeare in Wilhelm Meis-

ters Lehrjahre Volker Zumbrink, Metamorphosen des kranken Königssohns. Die 
Shakespeare-Rezeption in Goethes Romanen Wilhelm Meisters theatralische Sendung 
und Wilhelm Meisters Lehrjahre, Münster 1997; Carmen Reisinger, The making of a 
Shakespeare critic. Partial English translations of Goethe’s Wilhelm Meisters Lehrjahre 
in the long nineteenth century, in: English studies 105 /1 (2024), S. 28 – 48.



87﻿

Der pfingstartige Optimismus der Schauspielgruppe hinsichtlich des Verständ-
nisses des Hamlet ist blanke Ironie des Erzählers. Natürlich ist davon auszuge-
hen, dass Wilhelms Intention nicht nur nicht klar geworden ist, sondern für die 
einfühlende Hermeneutik, auf die Wilhelm aus war, das Sensorium fehlte. 
Nach außen hin liegt eine gelingende Redeszene vor, aber subkutan kann wohl 
kaum davon gesprochen werden, dass Wilhelms Lehrvortrag fruchtet.

Zweimal noch ist Wilhelm in seiner Führungsrolle rhetorisch gefordert und 
muss seine Intention mit der seiner Truppe kompatibel machen. In Kapitel IV4 
spricht er Mut zu und befreit die Schauspielerinnen und Schauspieler von einer 
auf einem Gerücht basierenden Angst, die Reise anzutreten. Er plädiert dafür, 
den direkten Weg und keinen Umweg zu nehmen. Das Rednerische liegt nicht 
so sehr in der Form, sondern in der Entschlossenheit des Redenden, in der Si-
cherheit, mit der er spricht:

Er sagte noch viel und trug die Sache von so mancherlei vorteilhaften Seiten 
vor, daß ihre Furcht sich verringerte, und ihr Mut zunahm. Er wußte ihnen 
so viel von der Mannszucht der regelmäßigen Truppen vorzusagen, und 
ihnen die Marodeurs und das hergelaufene Gesindel so nichtswürdig zu 
schildern, und selbst die Gefahr so lieblich und lustig darzustellen, daß alle 
Gemüter aufgeheitert wurden.50

Doch das rhetorische Gelingen kostet ihn Glaubwürdigkeit, weshalb auch diese 
Szene eher zu den Szenen des Scheiterns zählt. Denn Wilhelm irrt sich, die 
Angst war begründet, die Truppe wird überfallen und ausgeraubt.

Nach dem Überfall liegt die Moral am Boden, und Wilhelm muss erneut 
rhetorisch seine Führungsposition unter Beweis stellen. Er selbst ist in Kapitel 
VI8 durch Blutverlust nach dem Kampf geschwächt und zugleich »mild und 
sanft geworden«,51 da ihm im Kampf als Rettung Natalie, d. h. die schöne Ama-
zone, erschienen war. Sein Redeeifer wird angestachelt durch die Moral der zer-
setzenden Schimpfreden der Truppenmitglieder. Die »harten und ungerechten 
Reden«52 verdrössen ihn, und je mehr er schwieg, desto länger und lauter wur-
den sie. Goethe beschreibt eine Redeszene, die vom Publikum herbeigeführt 
wird, indem dieses so lange erregt redet, bis sich ihr implizierter Adressat auf-
schwingt, es zu beruhigen: »Endlich fühlte er sich gestärkt genug, um sich auf-
zurichten, und ihnen die Unart vorzustellen, mit der sie ihren Freund und Füh-

50	 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 219.
51	 Ebd., S. 228.
52	 Ebd., S. 228.



88 alexander nebrig

rer beunruhigten.«53 Die körperliche Schwächung durch den Blutverlust wird 
zusätzlich dadurch markiert, dass sich Wilhelm mit einem Kopfverband und 
»mit einiger Mühe stützte und gegen die Wand lehnte«,54 bevor er die Rede be-
ginnt. Er argumentiert buchstäblich aus einer Position der Schwäche gegen die 
unausgesprochenen und in den lauten und empörten Reden der Anderen ver-
steckten Anschuldigungen. Seine Rede ist eine Verteidigungsrede, mit der sich 
Wilhelm von einer möglichen Schuld für das Unglück aller freisprechen will. 
Ziel der Apologie ist, die implizierten Anklagen zu unterbinden und die Truppe 
zum Schweigen zu bringen: »Habt ihr gegen mich etwas zu sagen, so bringt 
es  ordentlich vor, und ich werde mich zu verteidigen wissen; habt ihr nichts 
Gegründetes anzugeben, so schweigt, und quält mich nicht, jetzt da ich der 
Ruhe so äußerst bedürftig bin.«55 Einmal mehr scheitert der Redende, denn 
sein  Plädoyer befeuert das sich in den Klagereden seines Publikums artiku
lierende Unbehagen: »Statt aller Antwort fingen die Mädchen abermals zu wei-
nen und ihren Verlust umständlich zu erzählen an. Melina war ganz außer Fas-
sung: denn er hatte freilich am meisten und mehr als wir denken können 
eingebüßt.«56 Einmal mehr wird deutlich, dass Wilhelm scheitert, weil er nicht 
vor dem ihm angemessenen Publikum spricht oder umgekehrt nicht bereit ist, 
dessen Beschaffenheit zu erkennen. Im Roman spricht diese Erkenntnis Aurelie 
in Kapitel IV16 aus, wenn sie Wilhelm eine schlechte Menschenkenntnis, d. h. 
mangelnden psychologischen Sachverstand – unabdingbar für jede Beziehung 
zum Publikum – bescheinigt:

Erlauben Sie mir, es zu sagen: wenn man Sie Ihren Shakespear erklären hört, 
glaubt man, Sie kämen eben aus dem Rate der Götter, und hätten zugehört, 
wie man sich daselbst beredet, Menschen zu bilden; wenn Sie dagegen 
mit  Leuten umgehen, seh ich in Ihnen gleichsam das erste, groß geborne 
Kind der Schöpfung, das mit sonderlicher Verwunderung und erbaulicher 
Gutmütigkeit Löwen und Affen, Schafe und Elefanten anstaunt, und sie 
treuherzig als seines gleichen anspricht, weil sie eben auch da sind und sich 
bewegen.57

53	 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 228.
54	 Ebd., S. 228.
55	 Ebd., S. 229.
56	 Ebd., S. 229.
57	 Ebd., S. 257.



89﻿

4. Der Abschied von der Bühne als Redeszene

Das Urteil über Wilhelms mangelnde Menschenkenntnis kommt nicht zufällig 
von Aurelie. Die Begegnung mit ihr bildet die Peripetie der Bühnenhandlung 
als Umschlag der Handlung in ihr Gegenteil. Tatsächlich löst Aureliens Tod 
Wilhelms Abschied von der Theater- und Redebühne aus. Wilhelms Versuche, 
die von ihm verehrte Frau zu rächen, demonstrieren letztmalig seine rhetori-
schen Unfähigkeiten und münden in seine Rede gegen das Theater. Kurz vor 
ihrem Tod gibt sie Wilhelm einen Brief, den er ihrem ehemaligen Geliebten Lo-
thario, den Wilhelm für ihren Kummer verantwortlich macht, überbringen 
soll. Die Vorbereitung dieses Botendienstes ist zugleich die Imagination einer 
großen pathetischen Anklagerede gegen Lothario. Wilhelm will am Schluss 
des  fünften Buches (V16) ein »strenges Gericht über den ungetreuen Freund 
ergehen«58 lassen und eine Rede konzipieren, »die in der Ausarbeitung patheti-
scher als billig ward. Nachdem er sich völlig von der guten Komposition seines 
Aufsatzes überzeugt hatte, machte er, indem er ihn auswendig lernte, Anstalt zu 
seiner Abreise.«59 Bis zur memoria ist er immerhin schon gekommen, doch die 
pronuntiatio scheitert, diesmal nicht etwa nur, weil er den Charakter seines Ad-
ressaten verkennt, sondern weil er selbst den Mut zu reden verliert. Kapitel VII1 
demonstriert sein endgültiges rhetorisches Scheitern und leitet das Ende nicht 
nur des schauspielernden Theater- und Bühnenmannes, sondern auch des Red-
ners Wilhelm ein, der im zweiten Teil des Romans von Goethe als Ent-Sagender 
vorgestellt wird.

Als Wilhelm nach Aureliens Tod und seiner Abreise in V16 – die Roman-
handlung wird im sechsten Buch durch die Bekenntnisse einer schönen Seele un-
terbrochen60 – zu Beginn des siebten Buches (VII1) auf dem Gut Lotharios an-
kommt, fragt er sich, »ob ich die Rede noch ganz im Gedächtnis habe, die den 
grausamen Freund beschämen soll«,61 und beginnt, »sich dieses Kunstwerk vor-
zusagen, es fehlte ihm auch nicht eine Sylbe, und je mehr ihm sein Gedächtnis 
zu statten kam, desto mehr wuchs seine Leidenschaft und sein Mut. Aureliens 
Leiden und Tod waren lebhaft vor seiner Seele gegenwärtig.«62 Wilhelm scheint 
zunächst die angemessene Bühne für seine Rede zu haben, als er die repräsenta-
tiven Räumlichkeiten des Aristokraten Lothario betritt. Borchmeyer bemerkt 
dazu: »Der große Saal in Lotharios Schloß mit seinen Ritterbildern dünkt ihn 

58	 Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 356.
59	 Ebd., S. 356.
60	 Vgl. ebd., S. 360 – 422.
61	 Vgl. ebd., S. 424.
62	 Vgl. ebd., S. 424.



90 alexander nebrig

das richtige Ambiente für seine wohlaufgesetzte moralische Rede«.63 Wilhelm 
kommt jedoch nicht über die Imagination der Rede hinaus, ähnlich dem Sosie 
in Molières Amphitryon, der sich seinen Bericht über die bevorstehende ruhm-
reiche Rückkehr seines Herrn vor dessen Gemahlin vorstellt, diesen Bericht je-
doch nie vor ihr halten wird.64 Allerdings bleibt die Rede dem Leser verborgen, 
wird vom Autor Goethe nicht ausgearbeitet. Man erfährt allein:

Wilhelm ging unruhig auf und ab, und warf einige Blicke auf die Ritter und 
Frauen, deren alte Abbildungen an der Wand umher hingen, er wiederholte 
den Anfang seiner Rede, und sie schien ihm in Gegenwart dieser Harnische 
und Kragen erst recht am Platz. Sooft er etwas rauschen hörte, setzte er sich 
in Positur, um seinen Gegner mit Würde zu empfangen, ihm erst den Brief 
zu überreichen, und ihn dann mit den Waffen des Vorwurfs anzufallen.65

Das kämpferische Bildprogramm des Raumes spiegelt die Absicht der Rede gut 
wider, doch die bloße Präsenz seines Adressaten lähmt Wilhelm – sein ganzer 
Redeeifer ist erloschen:

Er schien das Blatt einigemal durchgelesen zu haben, und Wilhelm, obgleich 
seinem Gefühl nach die pathetische Rede zu dem natürlichen Empfang 
nicht recht passen wollte, nahm sich doch zusammen, ging auf die Schwelle 
los und wollte seinen Spruch beginnen, als eine Tapetentüre des Kabinets 
sich öffnete, und der Geistliche hereintrat.66

Seinen Vorsatz, die Rede am nächsten Morgen nachzuholen, setzt er nicht in 
die Tat um: »Wilhelm spürt bei den weiteren Begegnungen mit Lothario,« so 
Borchmeyer »wie dürftig sich die Vorwürfe, mit denen er ihn ›anzufallen‹ 
dachte, angesichts seiner urbanen, mit bürgerlichen Moralmaßstäben kaum zu 
messenden Persönlichkeit ausnehmen.«67 Freund Jarno weiß zwei Kapitel dar-
auf (VII3) sogar, was Lothario Wilhelm entgegnen würde: »Daß Niemand einen 
Stein gegen den andern aufheben soll, und daß niemand lange Reden kompo-
nieren soll, um die Leute zu beschämen, er müßte sie denn vor dem Spiegel hal-
ten wollen.«68

63	 Borchmeyer, Höfische Gesellschaft und Französische Revolution bei Goethe, S. 164.
64	 Vgl. auch Molières Amphitryon bzw. Heinrich von Kleists übersetzende Bearbeitung 

in der bilingualen Ausgabe Molière, [Heinrich von] Kleist, Amphitrion / Amphitryon. 
Vergleichende Edition, hg. von Klaus Kanzog, Heilbronn 2015, S. 27 – 29.

65	 Vgl. Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 425.
66	 Vgl. ebd., S. 426.
67	 Borchmeyer, Höfische Gesellschaft und Französische Revolution bei Goethe, S. 165.
68	 Vgl. Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 435.



91﻿

Dass Wilhelm seine »pathetische Rede«69 unterlässt, ist an dieser Stelle des 
Romans signifikant, weil hier mehr auf dem Spiel steht als die bloße Anklage-
rede. Tatsächlich hält Wilhelm eine andere Rede. Seine polemische Energie 
lenkt er auf einen neuen Gegenstand. Die geplante Strafrede gegen Lothario 
wird in VII3 zu einer Strafrede über das Theater (Trunz).70 Vorbereitet wurde sie 
durch die gut geplante und memorierte Rede gegen Lothario. Zu dieser kommt 
es, wie gesehen, nicht, jedoch generiert jene diese. Und wenn man sich fragt, 
welche konkrete rhetorische Gestalt sie angenommen hätte, so gibt die Theater-
rede eine Antwort. Nahezu direkt an Jarnos Erinnerung an den christlichen To-
pos, nur dann den ersten Stein aufzuheben, wenn man selbst frei von Schuld 
sei, ruft Wilhelm aus »Ich bin gestraft genug!«71 und lenkt die Schuld von Lo-
thario auf sich ab. Er sei der Schuldige, weil er sich so lange dem Theater gewid-
met habe, das beherrscht sei von Menschen, die ihr Tun nicht reflektierten, 
selbstzentriert seien, sich in den Vordergrund stellten und ihre Fähigkeiten 
überschätzten  – um nur einige der Vorwürfe Wilhelms gegen die Welt der 
Bühne anzuführen:

Man spricht viel vom Theater, aber wer nicht selbst darauf war, kann sich 
keine Vorstellung davon machen. Wie völlig diese Menschen mit sich selbst 
unbekannt sind, wie sie ihr Geschäft ohne Nachdenken treiben, wie ihre An-
forderungen ohne Grenzen sind, davon hat man keinen Begriff. Nicht allein 
will jeder der erste, sondern auch der einzige sein, jeder möchte gerne alle 
übrigen ausschließen, und sieht nicht, daß er mit ihnen zusammen kaum et-
was leistet; jeder dünkt sich wunder Original zu sein, und ist unfähig sich in 
etwas zu finden, was außer dem Schlendrian ist; dabei eine immerwährende 
Unruhe nach etwas neuem. Mit welcher Heftigkeit wirken sie gegen ein
ander ! und nur die kleinlichste Eigenliebe, der beschränkteste Eigennutz 
macht, daß sie sich miteinander verbinden. Vom wechselseitigen Betragen ist 
gar die Rede nicht, ein ewiges Mißtrauen wird durch heimliche Tücke und 
schändliche Reden unterhalten; wer nicht liederlich lebt, lebt albern. Jeder 
macht Anspruch auf die unbedingteste Achtung, jeder ist empfindlich gegen 
den mindesten Tadel. Das hat er alles schon selbst besser gewußt ! und wa-

69	 Vgl. Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 426.
70	 Für seine Ausgabe hat Erich Trunz eine ausführliche Inhaltsübersicht erstellt und 

die einzelnen Kapitel nach ihren thematischen Aspekten untergegliedert. Der dritte 
Aspekt von VII3 trägt den Titel »Wilhelms Strafrede über das Theater«, vgl. Erich 
Trunz, Inhaltsübersicht, in: Johann Wolfgang Goethe, Werke, Hamburger Ausgabe in 
14 Bänden, hg. von Erich Trunz, Bd. 7, München 131994, S. 823 – 827, hier S. 827.

71	 Vgl. Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 435.



92 alexander nebrig

rum hat er denn immer das Gegenteil getan? Immer bedürftig und immer 
ohne Zutrauen, scheint es, als wenn sie sich vor nichts so sehr fürchteten als 
vor Vernunft und gutem Geschmack, und nichts so sehr zu erhalten suchten, 
als das Majestätsrecht ihrer persönlichen Willkür.72

Doch der Ernst dieser theatralischen Rede wird gebrochen und das Pathetische 
der Selbstbezichtigung mit Jarnos Reaktion lächerlich. Auch diesmal, ein letztes 
Mal, scheitert Wilhelm als Redner: »Wilhelm holte Atem, um seine Litanei 
noch weiter fortzusetzen, als ein unmäßiges Gelächter Jarnos ihn unterbrach.«73

Wenn Wilhelm als scheiternder Redner mehrfach vorgeführt wird, so besitzt 
das nicht allein demonstrative Züge. Auch scheiternde Reden sind für den 
Gang der Handlung relevant. Wilhelms »pathetische Rede«,74 die er nicht hält 
bzw. in eine theatralische Tadelrede gegen das Theater verwandelt, bringt ihn 
erst in den Kreis der Turmgesellschaft und führt ihn weg von der Bühne.

Bedenkt man, dass der Protagonist in Wilhelm Meisters Wanderjahren oder 
die Entsagenden (1821, zweite Fassung 1829) weder die Theater- noch die Rede-
bühne betritt und dass der sprachkritische Roman eine Auseinandersetzung mit 
der Frage darstellt, ob und wie überhaupt noch kommuniziert werden kann, 
dann wird dazu im Kontrast der rhetorische Ansatz der Lehrjahre umso deut
licher. Wilhelm ist ein Redender, weil er auf einer Bühne spielen und wirken 
will. In den Wanderjahren entsagt er,75 und das Schweigen bildet einen wesent-
lichen Teil der Kommunikation.76 Wilhelm gibt seinen Anspruch, mit Reden 
die Welt zu verändern, zugunsten der tatbasierten Einstellung des Wundarztes 
auf – was andere Figuren und Gemeinschaften des Romans nicht von dem rhe-

72	 Vgl. Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, S. 435 f.
73	 Vgl. ebd., S. 436.
74	 Vgl. ebd., S. 426.
75	 Vgl. dazu Marianne Henn, Sagen und Entsagen in Goethes Wilhelm Meisters Wan-

derjahre oder die Entsagenden, in: Richard Fisher (Hg.), Ethik und Ästhetik. Werke 
und Werte in der Literatur vom 18. bis zum 20. Jahrhundert. FS Wolfgang Wittkow-
ski, Frankfurt a. M. 1995, S. 383 – 396.

76	 Das Schweigen im mitteilenden Sinn ist in der Sekundärliteratur immer wieder 
Thema (Henke, »Sie ließen einen Hasen nach dem andern laufen … «, S. 222 – 233; 
Heidi Gidion, Zur Darstellungsweise von Goethes Wilhelm Meisters Wanderjahre, 
Göttingen 1969, S. 96 – 100; Stefan Blessin, Goethes Romane. Aufbruch in die Mo-
derne, Paderborn 1996, S. 296 – 318, 351 – 355). Die Ent-Sagung kommt am deut-
lichsten an der Figur Lenardos zum Ausdruck. Blessins Fazit zur Sprachskepsis ist zu-
zustimmen: »Den unmittelbaren Gebrauch des Wortes schränkt der Roman erheblich 
ein« (Blessin, Goethes Romane, S. 354). Vgl. dazu grundlegend die Freiburger Disser-
tation von Manfred Karnick, Wilhelm Meisters Wanderjahre oder Die Kunst des Mit-
telbaren. Studien zum Problem der Verständigung in Goethes Altersepoche, München 
1968.



93﻿

torischen Anspruch abhält.77 Tatsächlich kommt Wilhelm in den Wanderjahren 
selten zu Wort, auch wenn alle Kommunikationen mit seiner Figur verknüpft 
sind. Zu den Ausnahmen, die Wilhelm wieder in das diskursive Verhalten der 
Lehrjahre zurückversetzen und von seinem aktiven Credo entfremden, gehören 
seine Briefe, vornehmlich die an Natalie, und sein Rechenschaftsbericht über 
den Arztberuf. Dass letzterer eine Ausnahme darstellt, zeigt die Reaktion von 
Natalies Bruder Friedrich auf Wilhelms langatmigen Bericht:

»Bravo!« rief jener aus, »nun erkenne ich dich wieder ! Das erstemal seit lan-
ger Zeit hast du wieder gesprochen wie einer dem etwas wahrhaft am Herzen 
liegt; zum erstenmal hat der Fluß der Rede dich wieder fortgerissen, du hast 
dich als einen solchen erwiesen, der etwas zu tun und es anzupreisen im-
stande ist.«78

Trotz dieses Aufflackerns seines Wirkungswillens hat sich der Protagonist der 
Wanderjahre längst vom Theater, von der Bühne und vom öffentlichen Wirken 
vor Publikum abgekehrt.

5. Die Redeszene als literaturwissenschaftliche Analysekategorie

Goethes Gestaltung der Redeszene gibt Anlass, nach ihrem literaturwissen-
schaftlichen Ort zu fragen. Im Unterschied zu Schreib- und Leseszenen,79 die 
im Bereich der Schriftlichkeit angesiedelt sind, wurde die zur Mündlichkeit ge-

77	 Den Wirkungsanspruch verabschiedet Goethe natürlich nicht. Vielmehr lagert er ihn 
aus. Der Roman besteht aus ethischen Maximen und Reflexionen, die rhetorisch kon-
zipiert sind. Die Kommunikation durch Reden ist im Roman hauptsächlich auf die 
Pädagogische Provinz beschränkt. Zwei Beispiele für die öffentliche Kommunikation 
sind die Reden an die Auswanderer (Lenardo, S. 665 – 673) und an die Bleibenden 
(Odoard, S. 691 – 696). Sie verdeutlichen zusätzlich, dass die Kommunikation im drit-
ten Buch fast ausschließlich aus öffentlichen Reden, Gesang und Vorträgen besteht 
und dass der Dialog so gut wie ausgeschaltet ist; im Gegensatz zu den Bezirken Maka-
ries und des Oheims.

78	 Johann Wolfgang Goethe, Wilhelm Meisters Wanderjahre, in: Ders., Sämtliche 
Werke. Briefe, Tagebücher und Gespräche (Frankfurter Ausgabe), 40 Bde., Bd. I/10, 
hg. von Gerhard Neumann und Hans-Georg Dewitz, Frankfurt a. M. 1989, S. 611, 
vgl. die Briefe an Natalie S. 267 – 269, 286 – 292, 338 f., 540 – 556 und den Rechen-
schaftsbericht S. 600 – 611.

79	 Rüdiger Campe, Die Schreibszene. Schreiben, in: Hans Ulrich Gumbrecht, K. Lud-
wig Pfeiffer (Hg.), Paradoxien, Dissonanzen, Zusammenbrüche. Situationen offener 
Epistemologie, Frankfurt a. M. 1991, S. 759 – 772; Martin Stingelin (Hg.), Mir ekelt 
vor diesem tintenklecksenden Säkulum. Schreibszenen im Zeitalter der Manuskripte, 



94 alexander nebrig

hörende literarische Redeszene bisher kaum diskutiert. Entweder wurde sie nur 
rhetorisch als Rede – also abzüglich ihrer Szenerie – oder aber innerhalb der Ge-
sprächs- und Dialogforschung als Unterbrechung der Erzählung analysiert.80 
Das Desinteresse erstaunt, da sie zumindest in der dramatischen Gattung omni-
präsent ist. Bis ins 19. Jahrhundert enthalten ernste Dramen der europäischen 
Literatur Reden, die auch als solche gemeint und nicht selten nach den Geset-
zen der Systemrhetorik gebaut sind.81 Als mündliche Szene verdient die Re-
deszene das Attribut des Szenischen sogar mehr noch als ihre schriftlichen Ge-
genüber, weil sie tatsächlich auch textimmanent vor einem realen oder einem 
explizit imaginierten Publikum stattfinden muss. Die Schreibszene – wenn es 
sich nicht gerade um eine Diktierszene82 handelt  – bleibt doch ein einsamer 
Vorgang, und das Szenische kann nur in Bezug auf das implizierte Lesepubli-
kum festgestellt werden, nicht aber innerhalb der Narration. Denn selten sind 
die Fälle, in denen eine literarische Figur dem einsam Schreibenden zuschaut. 

München 2004, darin vor allem die Einleitung (S. 7 – 21); zur Leseszene: Irina Hron, 
Jadwiga Kita-Huber und Sanna Schulte (Hg.), Leseszenen. Poetologie – Geschichte – 
Medialität, Heidelberg 2020, und Carlos Spoerhase, Die spätromantische Lese-Szene. 
Das Leihbibliotheksbuch als ›Technologie‹ der Anonymisierung in E. T. A. Hoffmanns 
Des Vetters Eckfenster, in: Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und 
Geistesgeschichte 83 /4 (2009), S. 577 – 596.

80	 Tatsächlich etablierte sich in der Mediävistik früh der Begriff der Redeszene. Aller-
dings meint er dort jene Stellen, in denen im Epos geredet wird, oder Dialoge, also 
nicht wie hier eine Inszenierung der rhetorischen Situation, vgl. die Auswahl: Werner 
Schwartzkopff, Rede und Redeszene in der deutschen Erzählung bis Wolfram von 
Eschenbach, Göttingen 1908; Peter Wiehl, Die Redeszene als episches Struktur
element in den Erec- und Iwein-Dichtungen Hartmanns von Aue und Chrestiens de 
Troyes, München 1974; Monika Unzeitig, Nine Miedema und Franz Hundsnurscher 
(Hg.), Redeszenen in der mittelalterlichen Großepik. Komparatistische Perspektiven, 
Berlin 2011.

81	 Am Beispiel von Jean Racine vgl. Alexander Nebrig, Rhetorizität des hohen Stils. Der 
deutsche Racine in französischer Tradition und romantischer Modernisierung, Göt-
tingen 2007, S. 198 – 340.

82	 Vgl. Natalie Binczek und Cornelia Epping-Jäger (Hg.), Das Diktat. Phono-graphische 
Verfahren der Aufschreibung, Paderborn 2015, darin bes. Cornelia Epping-Jäger, Die 
Diktatszene. Aufschreiben Einschreiben Vorschreiben (S. 17 – 30); Armin Schäfer, Be-
fehlsketten. Diktatszenen mit Goethe und Beaumarchais (S. 187 – 203); Natalie Bin-
czek, »Kopistenbeschäftigung«. Diktate in Rilkes Malte Laurids Brigge (S. 239 – 257); 
vgl. auch Erwin Koppen, Versuch über das Diktat in der Literatur, in: Arcadia 13 
(1978), S. 10 – 26; Avital Ronell, Der Goethe-Effekt. Goethe – Eckermann – Freud, 
aus dem Engl. von Ulrike Dünkelsbühler, München 1994; Albrecht Schöne, Der 
Briefschreiber Goethe, München 2015, S. 423 – 436; Natalie Binczek, Gesprächslitera-
tur – Goethes Diktate, in: Friedrich Balke und Rupert Gaderer (Hg.), Medienphilolo-
gie. Konturen eines Paradigmas, Göttingen 2017, S. 225 – 253.



95﻿

Ebenso selten wird auf der Bühne und vor Publikum still und für sich gelesen, 
und wenn man vor anderen liest, dann wäre der Begriff der Rezitationsszene an-
gemessener. Gerechtfertigt sind die Begriffe der Lese- und Schreibszene, aber 
auch der Editions-83 oder Übersetzungsszene84 dennoch, weil sie das Schreiben, 
Lesen, Edieren und Übersetzen von Texten rahmen, ausstellen, dramatisieren, 
kurz: für uns als Lesende in Szene setzen. Die Redeszene ist schließlich nicht 
nur gegenüber den schriftbasierten Szenen abzugrenzen, sondern auch gegen-
über der die Gesamterzählung motivierenden Erzählszene, die in epischen Tex-
ten teilweise konkret ausgestaltet wird, um die literarische Fiktion zu plausibi
lisieren,85 oder aber in dem Moment sichtbar wird, sobald man fragt, wer wie 
wo wann und für wen erzählt.

Hilfreich für die Analysen von Redeszenen ist das Konzept der rhetorischen 
Situation, das alles umfasst, was die Angemessenheit (prepon respektive aptum) 
einer Rede betrifft, kurz gesagt: den Kontext. Nach Blumenberg tritt die rhe
torische Situation immer dann ein, wenn »Evidenzmangel und Handlungs
zwang«86 auftreten bzw. eine »Ungewißheit in Entscheidungssituationen«87 be-
steht. Rhetorische Situationen sind weiter institutionalisiert wie diejenigen vor 
Gericht oder sie erfolgen spontan im alltäglichen Streit. Doch meist gehorchen 
sie auch dann noch Mustern und Konventionen. Sie können mit oder ohne Pu-
blikum erfolgen.

Immer jedoch unterbricht die Redeszene den Erzählvorgang und bildet eine 
Apostrophe zum externen Publikum.88 Solche Brücken dienen der moralischen 

83	 Uwe Wirth, Die Schreib-Szene als Editions-Szene. Handschrift und Buchdruck in 
Jean Pauls ›Leben Fibels‹, in: Davide Giuriato, Martin Stingelin und Sandro Zanetti 
(Hg.): »System ohne General«. Schreibszenen im digitalen Zeitalter, München 2006, 
S. 156 – 174.

84	 Goethe gestaltet eine Übersetzungsszene im Faust, vgl. Friedrich A. Kittler, Aufschrei-
besysteme. 1800 · 1900, München 31995 [1985], S. 14 – 30, und in den Lehrjahren: 
Dirk Weissmann, Imitation and the inimitable. Scenes of (failing) translation in 
Goethe’s Lehrjahre and »Novelle«, in: Arcadia 58 /2 (2023), S. 262 – 273.

85	 Vgl. den Beginn von Jean Pauls Leben des vergnügten Schulmeisterlein Maria Wutz in 
Auenthal (1793).

86	 Blumenberg, Anthropologische Annäherung an die Aktualität der Rhetorik, S. 297. – 
Zur rhetorischen Situation vgl. M.[arkus] Gottschling, O.[laf ] Kramer, Rhetorische 
Situation, in: Historisches Wörterbuch der Rhetorik, hg. von Gert Ueding, Bd. 10: 
Nachträge A–Z, Tübingen 2012, Sp. 1126 – 1132. Die Diskussion zu diesem Begriff 
geht vor allem zurück auf Lloyd F. Bitzer, The Rhetorical Situation, in: Philosophy 
and Rhetoric 1 /1 (1968), S. 1 – 14.

87	 M.[arkus] Gottschling, O.[laf ] Kramer, Rhetorische Situation, Sp. 1129.
88	 Es handelt sich um eine Form der Leser- oder Publikumsanrede, um eine Parabase, die 

im Drama ihren Ursprung hat, vgl. Christian Kirchmeier, The President’s Address. 



96 alexander nebrig

Konzilianz, d. h. dazu, eine Übereinstimmung (Conciliare) mit dem implizier-
ten Autor zu schaffen.89 Die Redenden wenden sich dabei nicht ausschließlich 
von ihrem Gegenüber ab – wie mit der eigentlichen Apostrophe –, sondern nur 
zum Teil dem Außenpublikum zu.90

In der epischen Literatur entsteht mit der Redeszene damit der Moment, in 
dem der Text am stärksten mit dem Lese- oder Hörpublikum interagiert, ihm 
Rollenangebote unterbreitet und eine Meinung zum Dargestellten einfordert. 
Sie schafft Formen der Öffentlichkeit und wirft die Frage auf, unter welchen 
Bedingungen sie sich formiert oder ob sie eingeschränkt wird. So verweisen Re-
deszenen auf ein Einüben von Öffentlichkeit als Versammlung. Auch das Feh-
len eines Publikums, das an Wilhelms Tadelrede gegen Melina beobachtet 
wurde, kommt in Film und Literatur häufig vor. Fehlt ein Publikum auf Dar-
stellungsebene, substituiert es der implizierte Leser, ist es dagegen sichtbar mit 
all seinen positiven oder negativen Reaktionen, wird derselbe implizierte Leser 
angeregt, sich von den beobachteten Gefühlslagen in Stimmung versetzen zu 
lassen und sich gegenüber dem Urteil des fiktiven Publikums entweder affirma-
tiv oder kritisch zu verhalten. Das Verhalten des in der Erzählung gezeigten Pu-
blikums fungiert so als Motor der ethischen Reflexion während der Lektüre. Im 
Unterschied zur Leseransprache von Erzählern ist die rhetorische Gewalt gegen-
über dem Lesepublikum nicht offensichtlich, weil es zugleich Beobachter ist 
und in Distanz zur Redeszene steht, die sich nur auf textinterner Ebene abspielt. 
Tatsächlich soll in rhetorischer Literatur die Redeszene die Affekte des Publi-
kums triggern und so zum Medium der moralischen Wertübertragung werden. 
Das gilt besonders für Redeszenen, die gelingen und dadurch zeigen, wie ein 
Publikum vom Redenden überwältigt wird  – etwa am Ende des Films The 
King’s Speech (2010) –, nicht aber für solche Szenen, die ein rhetorisches Schei-
tern zeigen oder so angelegt sind, dass sie weniger der Identifikation und mehr 

Zur politischen Parabase in House of Cards, in: Zeitschrift für Literaturwissenschaft 
und Linguistik 46 /3 (2016), 369 – 383; Von der Ästhetik der Repräsentation zur Ethik 
der Partizipation. Die politische epochē der parabatischen Komödie am Beispiel 
Tiecks, in: Athenäum. Jahrbuch der Friedrich Schlegel-Gesellschaft (2019), S. 157 – 
181. – Vgl. zur externen Rhetorik Nebrig, Rhetorizität des hohen Stils, S. 171; Nina 
C. Ekstein, Dramatic Narrative. Racine’s Récits, New York und Bern 1986, S. 9.

89	 Wayne C. Booth, Die Rhetorik der Erzählkunst, übers. von Alexander Polzin, Bd. 1, 
Heidelberg 1974, S. 142.

90	 Vgl. Marquis Posa in Schillers Don Karlos (1787), wenn er vor dem König spricht 
(III10), vgl. Alexander Nebrig, Friedrich Schillers Don Karlos und das deliberative 
Potenzial der Tragödie, in: Christopher Meid und Christoph Schmitt-Maaß (Hg.), 
Schauspiele der Staatskunst. Politische Fiktionen des 17. und 18. Jahrhunderts zwi-
schen Didaxe und Repräsentation, Heidelberg 2025, S. 19–35.



97﻿

der Verfremdung dienen. Bevor man die Redeszene als eine literatur- und film-
wissenschaftliche Analysekategorie verwendet, wäre somit zu fragen, ob die je-
weilige Redeszene allein instrumentell oder auch ironisch ist.

In Wilhelm Meisters Lehrjahre werden Redeszenen, wie der Beitrag zeigen 
sollte, nur begrenzt instrumentell eingesetzt, also als ein Mittel, durch das ein-
zelne Figuren ihre Handlungsziele motivieren und durchsetzen können. Auch 
geht es nicht so sehr darum, das externe Publikum moralisch zu konditionieren. 
Goethe schrieb keinen mitreißenden Unterhaltungsroman, der auf emotionaler 
Überwältigung und Einschmeichelung beim Publikum basiert – dafür war sein 
Ideal von schöner Literatur schlichtweg nicht rhetorisch genug.91

91	 Sicherlich bleibt für Goethe die Rhetorik zentrale Disziplin für Sprachtheorie und 
Sprachpraxis (vgl. Olaf Kramer, Goethe und die Rhetorik, Berlin 2010), aber seine Li-
teraturauffassung war doch alles andere als rhetorisch. Die Inkonsequenz Schillers, 
einen rhetorikkritischen Habitus zu pflegen, aber rhetorisch zu schreiben, kann man 
ihm nicht vorwerfen.


