
NINA BIRKNER

»DIE GESETZE DER WELT SIND WÜRFELSPIEL WORDEN« – 
NARZISSTISCHE MODI DER KONFLIKTVERARBEITUNG  

IN SCHILLERS »DIE RÄUBER«

Abstracts

Im Beitrag wird dafür argumentiert, dass es sich bei Schillers Karl Moor um eine Figur mit 
einem narzisstischen Persönlichkeitsstil handelt. Das lässt sich erstens auf Schillers Inter-
esse an der menschlichen Psyche zurückführen. Im Rekurs auf das anthropologische Wis-
sen seiner Zeit führt er eine Figur vor, deren Modi der Konfliktverarbeitung erst später – 
mit der Herausbildung des psychoanalytischen Denkens – als narzisstisch definiert wer-
den.

Dass Karl als Narzisst konzipiert ist, lässt sich zweitens aus problemgeschichtlicher Per-
spektive beschreiben. Im Zuge der sich im Verlauf des 18. Jahrhunderts vollziehenden sozio
strukturellen Modernisierungsprozesse geht die Identität des Subjekts nicht länger aus sei-
ner Inklusion in eine feste soziale Umwelt hervor. Vielmehr gilt es, die eigene Individuali-
tät selbstbestimmt hervorzubringen und durch intersubjektive Bestätigung zu stabilisieren. 
Diese Grundparadoxie – das Streben nach Autonomie bei gleichzeitigem Bedürfnis nach 
Anerkennung – ist laut der psychoanalytischen Forschung für den Narzissmus auf intra-
psychischer Ebene kennzeichnend und wird nun auch auf sozialer Ebene virulent.

The article argues that Schiller’s Karl Moor is a character with a narcissistic personality 
style. Firstly, this can be traced back to Schiller’s interest in the human psyche. With re-
course to the anthropological knowledge of his time, he presents a character whose modes 
of conflict processing are only later – with the development of psychoanalytical thinking – 
defined as narcissistic.

Secondly, the fact that Karl is conceived as a narcissist can be described from a prob-
lem-historical perspective. In the course of the socio-structural modernization processes 
that took place in the 18th century, the identity of the subject no longer emerged from his 
inclusion in a fixed social environment. Rather, it is a matter of creating one’s own individ-
uality in a self-determined way and stabilizing it through intersubjective confirmation. Ac-
cording to psychoanalytical research, this basic paradox – the striving for autonomy and 
the simultaneous need for recognition – is characteristic of narcissism on an intrapsychic 
level and is now also becoming virulent on a social level.

Bekanntermaßen hat sich Schiller für die »Abgründe, vor denen das geniale In-
dividuum mit seiner labilen Psyche steht«,1 stark interessiert. Das thematisiert er 

1	 Peter-André Alt, Schiller. Leben – Werk – Zeit. Eine Biographie, Bd. 1, München 2000, 
S. 145.

© 2026 Nina Birkner, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83536069-003 | CC BY-NC-ND 4.0

https://doi.org/10.46500/83536069-003


46 nina birkner

explizit in der Vorrede zu seiner Schauspielfassung der Räuber, wenn er erklärt, 
dass er sich beim Schreiben der »dramatischen Methode« bedient habe, »die 
Seele gleichsam bei ihren geheimsten Operationen zu ertappen«, um das »Laster 
[…] mit samt seinem ganzen innern Räderwerk«2 zu entfalten. Dabei sind ihm 
umfassende wissenschaftliche Kenntnisse im Bereich der Anthropologie und 
der Psychologie in der Karlsschule vermittelt worden.3 Vor diesem Hintergrund 
hat sich die Forschung intensiv mit der psychischen Disposition der beiden Prot
agonisten auseinandergesetzt und insbesondere Karl Moor seelische Erkrankun-
gen attribuiert. So hat er für Michael Hofmann und Walter Hinderer manisch-
depressive Züge,4 während ihn Matthias Luserke-Jaqui und Gert Sautermeister 
als Narzissten identifizieren.5 Diese Befunde müssen allerdings vage bleiben, 
weil die Autoren ausschließlich alltagspsychologisch argumentieren.

Im Unterschied dazu wird im Folgenden dafür argumentiert, dass es sich bei 
Karl Moor tatsächlich um eine Figur mit einem narzisstischen Persönlichkeits-
stil handelt. Um diese erste These zu verifizieren, wird zunächst der Begriff des 
Narzissmus mit Blick auf die intersubjektive Psychoanalyse und die medizini-
sche Psychopathologie definiert, bevor die Figur als Narzisst profiliert wird. Da-
bei geht es dezidiert nicht darum, sie zu stigmatisieren oder zu pathologisieren.6 
Vielmehr soll gezeigt werden, dass sich Karls Erleben und Handeln vor dem 

2	 Friedrich Schiller, Vorrede zu den ›Räubern‹, in: Ders., Werke und Briefe in zwölf Bän-
den, Bd. 2, Die Räuber. Fiesko. Kabale und Liebe. Kleine Dramen, hg. von Gerhard 
Kluge, Frankfurt a. M. 1988, S. 15 – 19, hier S. 15, 16.

3	 Vgl. u. a. Wolfgang Riedel, Die Aufklärung und das Unbewusste. Die Inversionen des 
Franz Moor, in: Jahrbuch der Deutschen Schillergesellschaft 37 (1993), S. 198 – 220; 
Wolfgang Riedel, Die Anthropologie des jungen Schiller. Zur Ideengeschichte der me-
dizinischen Schriften und der ›Philosophischen Briefe‹, Würzburg 1985.

4	 Vgl. Michael Hofmann, Schiller. Epoche – Werk – Wirkung, München 2003, S. 47; 
Walter Hinderer, Die Räuber, in: Interpretationen. Schillers Dramen, Stuttgart 1992, 
S. 11 – 56, hier S. 45.

5	 Vgl. Gert Sautermeister, Die Seele bei ihren geheimsten Operationen ertappen, in: Kul-
turelles Erbe zwischen Tradition und Avantgarde. Ein Bremer Symposium, hg. von 
Thomas Metscher und Christian Marzahn, Köln, Weimar 1991, S. 311 – 340. Auch 
Gerhard Oberlin beschreibt Karl als Narzissten (vgl. Gerhard Oberlin, »Wenn die Kul-
tur ausartet«. Die Mechanik des Bösen in Schillers ›Räubern‹, in: Jahrbuch der Deut-
schen Schillergesellschaft 50 (2006), S. 107 – 133). Er ist der Einzige, der im Rekurs auf 
psychoanalytische Theorien argumentiert, wobei er sich, im Unterschied zu diesem 
Beitrag, aber nicht auf die intersubjektive Psychoanalyse bezieht.

6	 Im Beitrag wird der Narzissmus als Persönlichkeitsstil begriffen. Darunter werden spe-
zifische, nicht zwingend pathologische Denk-, Wahrnehmungs-, Reaktions- und Inter-
aktionsmuster verstanden, die sich mit dem psychiatrischen diagnostischen Manual 
DSM erfassen lassen. Den Narzissmus als Persönlichkeitsstil zu definieren, erscheint 
deshalb geboten, weil die Übergänge zwischen einem Persönlichkeitsstil und einer Per-



47﻿

Hintergrund der als Bezugsrahmen fungierenden Narzissmustheorien präziser 
beschreiben lässt, was eine differenziertere Lesart, insbesondere der Vater-Sohn-
Beziehung und des Dramenendes, ermöglicht.

Dass der Grafensohn einen narzisstischen Persönlichkeitsstil aufweist, lässt 
sich auf Schillers Interesse an der menschlichen Psyche zurückführen, so die 
zweite These. Mit Karl führt er eine Figur mit interindividuellen Modi der Kon-
fliktverarbeitung vor, die erst später – mit der Herausbildung des psychoanalyti-
schen Denkens – als narzisstisch definiert werden.

Dass Karl als Narzisst ›avant la lettre‹ konzipiert ist, lässt sich darüber hinaus 
problemgeschichtlich, nämlich als Reaktion auf die sich im Verlauf des 18. Jahr-
hunderts vollziehenden soziostrukturellen Modernisierungsprozesse deuten, so 
die dritte These. Das ist durch eine Änderung des Blickwinkels möglich und 
zwar dann, wenn man den Narzissmus nicht – wie die intersubjektive Psycho-
analyse – als konstanten Persönlichkeitsstil eines Subjekts, sondern aus sozio
logischer Perspektive als »dynamisches Reaktionsmuster auf äußere Umstände«7 
begreift. Die verändern sich im späten 18. Jahrhundert im Zuge der Umstellung 
von einer stratifikatorischen hin zu einer funktionalen Gesellschaftsdifferenzie-
rung. Damit geht die Identität des Subjekts nicht länger aus seiner Inklusion in 
eine feste soziale Umwelt hervor. Vielmehr gilt es fortan, die eigene Individuali-
tät selbstbestimmt hervorzubringen und durch intersubjektive Anerkennung zu 
stabilisieren. Diese Grundparadoxie – das Streben nach Autonomie bei gleich-
zeitigem Bedürfnis nach sozialer Anerkennung – ist laut der psychoanalytischen 
Forschung für den Narzissmus auf intrapsychischer Ebene kennzeichnend und 
wird nun auch auf sozialer Ebene virulent. Das wird in den Räubern anhand 
der Karl Moor-Figur problematisiert.

1. Was ist Narzissmus?  
Psychoanalytische Theorie und diagnostische Merkmale

Der Begriff des Narzissmus ist zuerst von Sigmund Freud aus triebtheoretischer 
Perspektive definiert worden. Das Verständnis davon hat sich seitdem geändert. 
Grund dafür ist die ›intersubjektive Wende‹, die sich in der Denkschule der 
Psychoanalyse seit den 90er Jahren des 20. Jahrhunderts vollzogen hat. Im Un-

sönlichkeitsstörung fließend sind und weil das, was als Störung, mithin als pathologisch 
gilt, einem historischen Wandel unterworfen ist.

7	 Carolin Amlinger, Oliver Nachtwey, Gekränkte Freiheit. Aspekte des libertären Autori-
tarismus. Frankfurt a. M. 2022, S. 169.



48 nina birkner

terschied zu Freud, der sich das Wesen des Menschen grundsätzlich monadisch 
vorgestellt und seine Triebtheorie daher intrapsychisch ausgerichtet hat,8 besteht 
in der heutigen Forschung Einigkeit in der Überzeugung, dass sich die mensch-
liche Psyche in der Interaktion mit anderen ausbildet. Dieser Paradigmenwech-
sel hat entscheidende Impulse von der (Sozial‑)Philosophie erhalten, so etwa 
von Georg Wilhelm Friedrich Hegels und Axel Honneths Anerkennungstheo-
rien, außerdem von George Herbert Meads Identitätskonzeption. An ihre 
Überlegungen schließen die meisten psychoanalytischen Theorien zum Narziss-
mus an. Trotz unterschiedlicher Akzentuierungen herrscht Konsens darüber, 
dass sich die menschliche Psyche in der Interaktion mit anderen ausbildet. Über 
die Differenz zu anderen erfährt sich das Subjekt als autonom und einzigartig. 
Dabei kann es nur dann eine »positive[] Selbstbeziehung«9 entwickeln,10 wenn 
es in einem gegenseitigen Anerkennungsverhältnis steht.

Mit Honneth lässt sich Anerkennung als ein Prozess beschreiben, in dem das 
anerkennende Subjekt seinem Gegenüber einen »Wert einräumt, der die Quelle 
von legitimen Ansprüchen ist, die der eigenen Selbstliebe Abbruch tun.«11 Das 
Gegenüber wird folglich anerkannt, wenn es vom Subjekt als autonome Person 
geachtet wird, so dass es auf alle Handlungen verzichtet, die das Resultat ein
facher egozentrischer Impulse sind. Ein eigener »Wert« wird dem Subjekt fer-
ner  dann zuerkannt, wenn es für bestimmte individuelle »Eigenschaften und 
Fähigkeiten«12 wertgeschätzt wird. Reziprok muss das Anerkennungsverhältnis 
deswegen sein, weil das Subjekt nur so in »einen lebendigen Kontakt mit der 
Außenwelt, in ein gegenseitiges Verstehen und gemeinsames Fühlen«,13 kommt.

Vor diesem Hintergrund gilt die Ausbildung von Identität als Balanceakt, 
und zwar deshalb, weil das Subjekt sein Bedürfnis nach Unabhängigkeit mit 
dem nach Anerkennung in Einklang bringen muss. Das gelingt, wenn das Sub-
jekt einen stabilen Selbstwert entwickelt, mit dem Psychologen Martin Alt-

	 8	 Vgl. Stephen A. Mitchell, Bindung und Beziehung. Auf dem Weg zu einer relationa-
len Psychoanalyse, Gießen 2003.

	 9	 Axel Honneth, Kampf um Anerkennung. Zur Grammatik sozialer Konflikte, Frank-
furt a. M. 1994, S. 278.

10	 Darunter versteht Honneth »eine Art von nach innen gerichtete[m] Vertrauen […], 
das dem Individuum Sicherheit sowohl in seiner Bedürfnisartikulation als auch in der 
Anwendung seiner Fähigkeit schenkt« (ebd., S. 278 f.).

11	 Axel Honneth, Unsichtbarkeit. Über die moralische Epistemologie von ›Anerkenung‹, 
in: Unsichtbarkeit. Stationen einer Theorie der Intersubjektivität, Frankfurt a. M. 
2003, S. 22.

12	 Axel Honneth, Kampf um Anerkennung, S. 277.
13	 Jessica Benjamin, Die Fesseln der Liebe. Psychoanalyse, Feminismus und das Problem 

der Macht, Basel 3 2004, S. 54.



49﻿

meyer definiert als »reflexive und in Interaktionsmustern der Anerkennung 
erworbene […] Selbstachtung, in der das Gefühl des eigenen Werts mit dem 
Beachtet- und Geachtetwerden durch andere zusammenfließ[en]«.14 Hat das 
Subjekt einen stabilen Selbstwert, wird es zwischen den beiden Polen – der Be-
zogenheit auf andere und dem Wunsch nach Autonomie – oszillieren können. 
In dem Wissen, vom Gegenüber als unabhängiges Subjekt anerkannt und ge-
schätzt zu werden, kann es sich von dessen Bestätigung abhängig machen.15

Ein narzisstischer Persönlichkeitsstil wird aus Sicht der intersubjektiven Psy-
choanalyse dann ausgebildet, wenn das Subjekt keinen stabilen Selbstwert be-
sitzt, etwa infolge von Missachtungserfahrungen. In dem Fall ist die Balance 
zwischen dem Bedürfnis nach Autonomie und dem nach Anerkennung gestört. 
Das führt dazu, dass das Subjekt seine Abhängigkeit von anderen zu leugnen 
sucht, um sich vor negativen Emotionen zu schützen. Zugleich hat es aufgrund 
der erfahrenen Missachtung ein verstärktes Anerkennungsbedürfnis. Vor die-
sem Hintergrund lässt sich der Narzissmus aus Sicht der intersubjektiven Psy-
choanalyse als Ringen um Anerkennung bei gleichzeitiger Demonstration der 
eigenen Autonomie definieren. Dabei müssen laut der aktuellen Auflage des 
DSM-516 – dem international gebräuchlichen Klassifikationssystem psychischer 
Störungen – die meisten der folgenden Merkmale erfüllt sein, um einem Sub-
jekt einen narzisstischen Persönlichkeitsstil attribuieren zu können:

Grundlegend ist zunächst eine starke Selbstidealisierung, durch die das Sub-
jekt das Gefühl der Abhängigkeit von anderen zu vermeiden und somit seinen 
brüchigen Selbstwert zu stabilisieren sucht. Das kommt in Fantasien von gren-
zenlosem Erfolg, unermesslicher Macht oder »idealer Liebe« zum Ausdruck, 
was dazu führen kann, dass sich die narzisstische Person »in vorteilhafter Weise 
mit berühmten oder privilegierten Menschen« vergleicht. In jedem Fall werden 
die eigenen Fähigkeiten und Leistungen regelmäßig überschätzt, was »prahle-
risch und großspurig«17 wirkt.

Da die narzisstische Person meint, anderen durch bestimmte individuelle 
Qualitäten überlegen zu sein, ist sie häufig »neidisch auf andere« oder glaubt, 
»andere seien neidisch auf sie«.18 Darüber hinaus ist sie davon überzeugt, von 

14	 Martin Altmeyer, Narzissmus und Objekt. Ein intersubjektives Verständnis der Selbst-
bezogenheit, Göttingen 2000, S. 152.

15	 Vgl. ebd., S. 16.
16	 Vgl. Diagnostisches und Statistisches Manual Psychischer Störungen – Textrevision –

DSM-5-TR, hg. von der American Psychiatric Association, dt. Ausgabe hg. von Peter 
Falkai und Hans-Ulrich Wittchen, Göttingen 2025. 

17	 Ebd., S. 1087.
18	 Ebd., S. 1088.



50 nina birkner

»gewöhnliche[r] Menschen«19 nicht verstanden zu werden sowie von ihren Ge-
genübern übermäßige Bewunderung und eine »besonders bevorzugte Behand
lung«20 erwarten zu können. Um sich selbst aufzuwerten, hat sie zugleich eine 
chronische Neigung, andere durch verächtliches oder herablassendes Handeln 
zu entwerten.

Für den Narzissmus ist ferner die Konzentration auf das Ego kennzeichnend. 
Das geht mit einem »Mangel an Empathie«21 einher. Narzisstische Beziehungen 
sind daher häufig ausbeuterisch. Bindungen werden nämlich nur dann einge-
gangen, wenn die Wahrscheinlichkeit besteht, die anderen für die eigenen Ziele 
instrumentalisieren zu können, wobei diese nicht als unabhängige Subjekte mit 
eigenen Ansprüchen und Rechten anerkannt werden; oder es werden Beziehun-
gen geknüpft, in denen das Gegenüber von der narzisstischen Person glorifiziert 
wird, um über den idealisierten Wert, der ihm zugemessen wird, den eigenen 
Selbstwert zu stärken.

In der dritten Auflage des DSM-III-R von 1989 werden zwei weitere Merkmale 
narzisstischer Personen aufgeführt:22 Zum einen wird eine übertriebene Emp-
findlichkeit gegenüber Zurückweisung genannt, die mit heftigem Zorn oder 
mit Schamgefühlen beantwortet wird. Ferner wird darauf hingewiesen, dass die 
Vorstellung von der eigenen Grandiosität von heftigen Gefühlen der Unsicher-

19	 Ebd., S. 1087.
20	 Ebd., S. 1088.
21	 Ebd.
22	 Vgl. Diagnostisches und Statistisches Manual Psychischer Störungen DSM-III-R, hg. 

von der American Psychiatric Association, deutsche Bearb. und Einführung von 
Hans-Ulrich Wittchen, Göttingen 21989. Dass im DSM-III-R Merkmale genannt 
werden, die im DSM-5-TR nicht mehr aufgeführt werden, zeigt, dass die wissenschaft
liche Diskussion um die Konzeptualisierung des Narzissmus noch nicht abgeschlossen 
ist. Das gilt für alle spezifischen Persönlichkeitsstörungen, so auch für die paranoide, 
die schizoide u. a. Daher werden sie im ICD-11 (2022), dem Diagnosehandbuch der 
Weltgesundheitsorganisation, auch nicht mehr einzeln aufgeführt. Hier findet sich 
nur noch die allgemeine Diagnose ›Persönlichkeitsstörung‹ inklusive zahlreicher Krite-
rien, anhand derer sie diagnostiziert und ihr Schweregrad bestimmt werden kann. Der 
Wechsel von einem kategorialen hin zu einem dimensionalen Klassifikationssystem 
wird damit begründet, dass sich nicht alle etablierten Persönlichkeitsstörungen immer 
klar voneinander und von psychischer Normalität abgrenzen lassen. Im Unterschied 
dazu hält die DSM-5-Task-Force aber an den etablierten Persönlichkeitsstilen respek-
tive -störungen fest, zumal das in der psychotherapeutischen Praxis nach wie vor gän-
gig ist.

Auch wenn über die entscheidenden Leitsymptome des narzisstischen Persönlich-
keitsstils nach wie vor debattiert wird, können die im DSM genannten Merkmale als 
heuristisches Hilfsmittel dienen, um literarischen Figuren mit psychologischer Tiefe 
einen narzisstischen Persönlichkeitsstil attribuieren zu können.



51﻿

heit oder Minderwertigkeit abgelöst werden kann, wenn der eigene Selbstwert, 
etwa durch ausbleibende Bewunderung, bedroht wird. Auf diese Weise entsteht 
der Eindruck, dass die narzisstische Person zwischen Gefühlen von vollkomme-
ner Überlegenheit und völliger Wertlosigkeit hin- und herschwankt.

2. Karl Moor – der narzisstische Rebell

Wie skizziert, lässt sich ein narzisstischer Persönlichkeitsstil auf Missachtungs
erfahrungen zurückführen. Vor diesem Hintergrund wird im Folgenden zuerst 
das Verhältnis zwischen Karl Moor und seinem Vater beleuchtet, bevor die Fi-
gur als narzisstischer Rebell profiliert wird. Dabei wird die These vertreten, dass 
der alte Moor seinem Sohn keine Anerkennung entgegenbringt. Das mag über-
raschen, gilt Karl im Drama doch als sein geliebtes »Schoßkind«.23 Allerdings 
bezeichnet Schiller den Grafen Moor schon auf dem Theaterzettel zur Urauf-
führung als »Stifter vom Verderben und Elend seiner Kinder«.24 Inwiefern trägt 
er aber Schuld an Karls ›Elend‹?

Erstens ist er ein »Verzärtler«,25 so heißt es auf dem Theaterzettel. Wie Franz 
berichtet, sind Karl in seiner Kindheit keine Grenzen gesetzt worden. Während 
sich die Familie daheim »mit frommen Gebeten, und heiligen Predigtbüchern«26 
beschäftigt hat, streunte Karl im Freien herum, wo er ausschließlich seiner in
dividuellen Bedürfnisbefriedigung nachgegangen ist. Solch eine antiautoritäre 
Erziehung problematisiert Schillers Karlsschullehrer Jacob Friedrich Abel in sei-
ner Rede, über die Entstehung und die Kennzeichen grosser Geister (1776). Laut 
ihm können sich die dem genialischen Subjekt qua Geburt gegebenen Kräfte – 
das Erkenntnisvermögen, die Empfindungsfähigkeit, die Imaginations- sowie 
die Erinnerungskraft – nur dann richtig ausbilden, wenn sie durch Erziehungs-
instanzen in die richtigen Bahnen gelenkt und harmonisch ausgebildet werden. 
Im andern Fall »sind grosse Würkungen der Seele nie zu erwarten«,27 so Abel.

23	 Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, in. Ders.: Werke und Briefe in zwölf 
Bänden, Bd. 2, Die Räuber. Fiesko. Kabale und Liebe. Kleine Dramen, hg. von Ger-
hard Kluge, Frankfurt a. M. 1988, S. 20 – 160, hier S. 28.

24	 Christian Grawe, Friedrich Schiller. ›Die Räuber‹. Erläuterungen und Dokumente, 
Stuttgart 2009, S. 177.

25	 Ebd., S. 177.
26	 Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, S. 22.
27	 Jacob Friedrich Abel, Rede über die Entstehung und die Kennzeichen grosser Geister, 

in: Ders.: Eine Quellenedition zum Philosophieunterricht an der Stuttgarter Karls-
schule (1773 – 1782). Mit Einleitung, Übersetzung, Kommentar und Bibliographie, 
hg. von Wolfgang Riedel, Würzburg 1995, S. 181 – 219, hier S. 195.



52 nina birkner

Dass das Kind eine ihm Grenzen setzende Autorität braucht, ist auch Kon-
sens der heutigen Narzissmusforschung. Aus ihrer Sicht muss das Kind lernen, 
seine infantilen Omnipotenzphantasien »dem Realitätsprinzip zu unterstel
len«.28 Sonst wird es glauben, autonom agieren zu können und nicht wissen, 
wie es mit seiner »Abhängigkeit von unabhängig existierenden Anderen«29 um-
gehen soll.

Genau das trifft auf Karl zu. Davon zeugt sein erster Auftritt, der mit einer 
»Pauschalanklage[]«30 gegen die Durchschnittsmenschen seines »Tintenkleck-
senden Sekulum[s]«31 beginnt. Schnell wird deutlich, dass seiner kulturkriti-
schen Schmährede eine private Kränkung zugrunde liegt, gipfelt sie doch in 
dem Ärger darüber, dass sich seine Gläubiger mit Geldforderungen an ihn ge-
richtet haben und ihm trotz seiner »Bitten«, »Schwüre« und »Tränen«32 keinen 
Zahlungsaufschub gewähren wollten. Vor Wut »auf den Boden stampfend«33 
macht er ihre penible Orientierung an den herrschenden Gesetzen für seine 
Notlage verantwortlich. Dass sich Karl von den legitimen Forderungen seiner 
Gläubiger brüskiert fühlt, spricht dafür, dass er nicht gelernt hat, andere als von 
ihm unabhängige Subjekte mit eigenen Ansprüchen und Rechten anzuerken-
nen – ein erster Hinweis auf seinen narzisstischen Persönlichkeitsstil.

Genau umgekehrt wird Karl aber auch von seinem Vater nicht als autonomes 
Gegenüber anerkannt. Für die Vater-Sohn-Beziehung ist nämlich zweitens 
kennzeichnend, dass der alte Moor seinen Sohn als Erweiterung seiner selbst be-
trachtet. So geht er davon aus, dass es Karls Pflicht sei, ihm Ehre zu machen. 
Aus diesem Grund beginnt er »bitterlich«34 zu weinen, als Franz ihn über Karls 
Untaten in Leipzig informiert. Dabei gelten seine Tränen nicht dem auf Ab-
wege geratenen Sohn, sondern ausschließlich sich selbst: Durch Karl sieht er 
seinen »ehrliche[n] Name[n]« beschmutzt und seine »Aussichten« und »golde-
nen Träume«35 zerstört.

Die hohen väterlichen Erwartungen sind drittens mit einer starken Ideali
sierung Karls verbunden. So verehrt der alte Moor seinen Erstgeborenen als ge-
nialischen ›Universalkopf‹ in der Erwartung, dass er einmal »zu einem großen 

28	 Paulina F. Kernberg, Narzisstische Persönlichkeitsstörungen in der Kindheit, in: Nar-
zissmus. Grundlagen – Störungsbilder – Therapie, bearb. von Otto F. Kernberg und 
Hans P. Hartmann, München 2006, S. 570 – 601, hier S. 580.

29	 Jessica Benjamin, Die Fesseln der Liebe, S. 68.
30	 Gerhard Oberlin, »Wenn die Kultur ausartet«, S. 120.
31	 Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, S. 30.
32	 Ebd., S. 32.
33	 Ebd., S. 32.
34	 Ebd. 22.
35	 Ebd., S. 22 f.



53﻿

großen Manne«36 und aufgrund seines Nachruhms unsterblich werden wird. 
Dass Karl aber keineswegs ein »Nachstrahl der Gottheit«37 ist, wie sein Vater 
und seine Geliebte Amalia meinen, machen die ersten beiden Szenen des Dra-
mas deutlich. Hier berichten Franz und Spiegelberg, dass Karl Schulden ange-
häuft hat – laut Franz sind es 40.000 Dukaten.38 Auch wenn Franz übertreiben 
sollte, bleibt es eine erkleckliche Summe, die Karls Gläubiger nun von ihm zu-
rückfordern. Darüber hinaus hat er sich zahllose Male duelliert und aus Rach-
sucht fast einen Bürgerkrieg ausgelöst. Deswegen wird er laut Franz nun steck-
brieflich gesucht. Das scheint keine Lüge zu sein, erklären Grimm und Roller 
doch in der sächsischen Schenke, dass sie alle gesucht werden und jeden Augen-
blick verhaftet werden könnten.39

Es sollte deutlich geworden sein, dass Karl von seinem Vater keine ›wahre‹ An-
erkennung erfährt; denn zum einen wird er von ihm als Erfüllungsgehilfe für die 
eigenen Wünsche und nicht als autonomes Subjekt betrachtet; und zum ande-
ren wird er von ihm nicht in seiner Individualität wertgeschätzt, sondern glori-
fiziert und somit auf die vom Vater geschätzten Aspekte seines Selbst reduziert.

Laut der heutigen Narzissmusforschung bleiben Kinder, die auf diese Weise 
›depersonifiziert‹40 werden, »emotional ungesättigt«,41 so dass sie keinen stabilen 

36	 Ebd., S. 23.
37	 Ebd., S. 123.
38	 Laut Frank Berger entspricht ein Dukat etwa 2,5 Talern (vgl. Frank Berger, Das Geld 

der Dichter in Goethezeit und Romantik. 71 biografische Skizzen über Einkommen 
und Auskommen, Wiesbaden 2020, S. 319). »Das Existenzminimum einer fünfköpfi-
gen Familie im Deutschland der Goethezeit lag bei etwa 85 Talern« – das sind etwa 34 
Dukaten. »Das Durchschnittseinkommen setzt Berger bei 200 Talern pro Jahr an, den 
«(relative[n]) Reichtum […] bei 500 Talern« bzw. 200 Dukaten. Dabei handelt es sich 
allerdings um einen »bescheidene[n] Wohlstand, wirklich reich war man damit nur als 
alleinstehende Person, wenn man in Rechnung stellt, dass die Studienkosten eines 
Sohnes schon mit 200 Talern zu Buche schlugen« (ebd., S. 326). »Der wirkliche 
Reichtum begann in einer anderen Größenordnung, in etwa dem Doppelten« (ebd., 
S. 14) der hier genannten Beträge.

»Nur selten wird Reichtum in Dramen und Romanen konkret beziffert. […] Im 
bürgerlichen Trauerspiel konnte man ›auf eine honette Art‹ 1779 eine Haushaltung 
mit Kindern führen, wenn zu einem Vermögen von 10.000 Talern noch ein Amt von 
600 bis 700 Talern hinzukam. Dies ergab einschließlich der Zinseinkünfte knapp 
1000 Taler im Jahr« (ebd., S. 327) – das sind etwa 400 Dukaten. Vor diesem Hinter-
grund handelt es sich bei den von Karl Moor gemachten Schulden in Höhe von 
40.000 Dukaten bzw. 100.000 Talern um eine extrem hohe Summe.

39	 Vgl. Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, S. 37.
40	 Vgl. Donald B. Rinsley, Overview of Borderline and Narcissistic Disorders. Presented 

at meeting of Association of Adolescent Psychiatry, Washington 1988.
41	 Paulina F. Kernberg, Narzisstische Persönlichkeitsstörungen in der Kindheit, S. 572.



54 nina birkner

Selbstwert entwickeln. Um sich vor daraus resultierenden negativen Emotionen 
zu schützen, identifizieren sie sich ausschließlich mit dem von den Eltern ge-
schätzten idealen Selbst, so dass sie ein übertriebenes Gefühl von der eigenen 
Wichtigkeit und somit einen narzisstischen Persönlichkeitsstil ausbilden. Das 
gilt auch für Karl Moor, so die im Folgenden zu verifizierende These.

Dass Karl keinen stabilen Selbstwert besitzt, folglich (ihm unbewusste) 
Selbstzweifel hat, kommt in der zweiten Szene des ersten Akts zum Ausdruck. 
Hier erwartet er den Vergebungsbrief des Vaters. Die Selbstsicherheit, mit der 
er Spiegelberg verkündet, dass dessen »Verzeihung« schon innerhalb der »Stadt
mauren«42 sei, wird dadurch konterkariert, dass er zu zittern beginnt, als er er-
fährt, dass Schwarz mit dem ersehnten Brief auf dem Weg zu ihm ist.43

Aus historischer Perspektive lässt sich Karls Zittern mit Johann Georg Sulzer 
als Ausdruck von Selbstzweifeln deuten. Laut Sulzer, dessen philosophische 
Schriften Schiller auf der Karlsschule kennengelernt hat, setzen sich frühkind
liche Erfahrungen in der Seele fest. Sie können im Subjekt Affekte auslösen, die 
sich der Kontrolle seines Bewusstseins entziehen und die es dazu bringen, gegen 
die Bestrebungen des eigenen Willens zu handeln.44 Auch wenn sich Karl 
selbstsicher präsentiert, lässt sich sein Zittern als Zeichen von Unsicherheit dar-
über deuten, ob er der Gnade des Vaters wirklich wert ist. Dafür spricht auch, 
dass sich sein Gesicht »wie die Wand«45 verfärbt, noch bevor er den Brief über-
haupt gelesen hat, nämlich als er den Brief öffnet und Franz’ Handschrift er-
kennt.46

In der intersubjektiv argumentierenden Narzissmusforschung herrscht Kon-
sens darüber, dass Menschen mit einem narzisstischen Persönlichkeitsstil ihre 
Abhängigkeit von anderen zu leugnen suchen, um sich angesichts ihres instabi-
len Selbstwerts vor negativen Emotionen zu schützen. Auch das trifft auf Karl 

42	 Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, S. 37.
43	 Roller fragt Moor, ob er zittere. Das wird von Karl verneint, allerdings mehrmals hin-

tereinander, wodurch der Eindruck entsteht, dass Karl sehr wohl zittert und sich 
durch die Verneinung zu beruhigen sucht (vgl. ebd., S. 37).

44	 Vgl. Johann Georg Sulzer, Vermischte philosophische Schriften, Leipzig 1773, S. 99.
45	 Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, S. 37.
46	 In der Trauerspielfassung wird Karls Unsicherheit darüber, ob er der Verzeihung des 

Vaters wert ist, expliziter zur Darstellung gebracht. Hier geht er in der Schenke »un-
mutig auf und nieder«, hält sich »die Hand vor die Brust« und spricht zu sich: 
»Knabe ! Knabe ! Wie dir’s hier klopft ! – Wein! Wein! Ich brauche heut meinen Mut 
zwiefach – sei’s zur Freud’ oder zur Verzweiflung.« (Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein 
Trauerspiel, in. Ders.: Werke und Briefe in zwölf Bänden, Bd. 2, Die Räuber. Fiesko. 
Kabale und Liebe. Kleine Dramen, hg. von Gerhard Kluge, Frankfurt a. M. 1988, 
S. 183 – 292, hier S. 197.)



55﻿

zu. Das kommt zum einen in dem von ihm beschworenen Ideal der »Freiheit«47 
von allen zivilisatorischen Zwängen zum Ausdruck; davon zeugt zum anderen 
seine Entscheidung, in Leipzig fernab vom Elternhaus zu studieren. Dabei ist 
auffällig, dass Karl in Anwesenheit seiner Kommilitonen ausschließlich abschät-
zig über seinen Vater urteilt. So erinnert ihn Spiegelberg: »Weißt du noch wie 
tausendmal du die Flasche in der Hand den alten Filzen hast aufgezogen, und 
gesagt: Er soll nur drauf los schaben und scharren« – das heißt sein Geld zusam-
menhalten wollen  – »du wollest dir dafür die Gurgel absaufen.  – Weißt du 
noch?«48 Auch wenn sich Karl im Nachhinein von seinen Diskreditierungen di-
stanziert, wird deutlich, dass er sich über die Abwertung des Vaters der eigenen 
Autonomie zu versichern sucht. Bezeichnenderweise regt sich sein Wunsch, 
nach Hause zurückzukehren, erst als er – vollkommen verschuldet und in Sach-
sen steckbrieflich gesucht – in die Gefahr gerät, verhaftet und juristisch verur-
teilt zu werden, wodurch sein grandioses Selbst bedroht wird. Die Möglichkeit, 
für die eigenen Taten geradezustehen, zieht Karl nicht in Betracht.49 Stattdessen 
erwartet er die väterliche Rettung in der Überzeugung, sie aufgrund der eigenen 
Besonderheit verdient zu haben. In diesem Zuge weicht die Verachtung des Va-
ters einer plötzlichen Idealisierung des Lebens im »Schatten« der »väterlichen 
Haine«.50 Mit der Psychoanalytikerin Jessica Benjamin ließe sich die These auf-
stellen, dass Karl seinen gefährdeten Selbstwert dadurch zu stabilisieren sucht, 
dass er sich mit den Wünschen seines Vaters identifiziert, um sich trotz seiner 
Willfährigkeit als souverän erfahren zu können.51

47	 Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, S. 32.
48	 Ebd., S. 34.
49	 Dass Karl die negativen Aspekte seines Selbst nicht akzeptiert und daher unfähig ist, 

die Verantwortung für seine kriminellen Taten zu übernehmen, wird im Handlungs-
verlauf mehrfach vorgeführt, so auch in der zweiten Szene des dritten Akts. Hier 
wünscht sich Karl zurück in den Mutterleib und in die »Elisiums Szenen [s]einer 
Kindheit« (ebd., S. 99). In diesen Regressionsfantasien manifestiert sich seine Sehn-
sucht nach einer ›naiven‹, mithin vorreflexiven Existenzform, in der das Subjekt noch 
ganz mit den Eltern identifiziert ist, somit noch kein Bedürfnis nach Autonomie und 
Anerkennung kennt und aller Verantwortung für die eigenen Taten enthoben ist.

Diese Sehnsucht kollidiert mit Karls Lebensrealität, in der er sich als Räuberhaupt-
mann vieler Verbrechen schuldig gemacht hat. Damit hadernd, stilisiert er sich zum 
»heulende[n] Abbadonna« (ebd., S. 98), dem Engel aus Friedrich Gottlieb Klopstocks 
Messias, der seinen Abfall von Gott bereut. Anstatt aber wirklich Reue zu zeigen und 
sich der Justiz auszuliefern, erklärt er der Räuberbande nur wenig später, sie »niemals 
verlassen« (ebd., S. 100) zu wollen. Vor diesem Hintergrund werden Karls Selbstzwei-
fel von den Räubern als »Paroxismus« (ebd., S. 99), als Fieberanfall, gewertet.

50	 Ebd., S. 37.
51	 Vgl. Jessica Benjamin, Die Fesseln der Liebe, S. 49; vgl. außerdem Martin Altmeyer, 

Narzissmus und Objekt, S. 160.



56 nina birkner

Dass Karl auf die Hilfe und Vergebung des Vaters hofft, anstatt sich für seine 
Verfehlungen vor dem Gesetz zu verantworten, macht zum einen deutlich, dass 
er nicht so autonom ist, wie er behauptet; zum anderen wird offenkundig, dass 
er – allen Unabhängigkeitsbekundungen zum Trotz – um die väterliche Aner-
kennung ringt.

Es sei festgehalten, dass Karl Moor insofern als narzisstisch kategorisiert 
werden kann, als für ihn das Ringen um Anerkennung bei gleichzeitiger De-
monstration der eigenen Autonomie kennzeichnend ist. Darüber hinaus weist 
er alle im DSM-5-TR genannten Merkmale eines narzisstischen Persönlichkeits-
stils auf, so etwa das abnorme Gefühl von der eigenen Wichtigkeit, wovon be-
reits sein erster Auftritt zeugt. Über das »schlappe Kastraten-Jahrhundert«52 
schimpfend, vergleicht er sich selbst mit Arminius, und er prahlt damit, mit 
einem »Heer« von »Kerls« wie ihm dazu fähig zu sein, aus »Deutschland […] 
eine Republik« zu machen, »gegen die Rom und Sparta Nonnenklöster« sind.53

Seine Selbstidealisierung nimmt im Handlungsverlauf groteske Formen an. 
So stilisiert er sich im fünften Akt zum Stellvertreter Gottes auf Erden, dazu be-
rufen, Franz für seine Untaten mit dem Tod zu bestrafen. Als solcher segnet er 
die Räuber, die er dazu auserwählt, dem eigenen ›heiligen‹ Rache-Gebot zu fol-
gen. So gebietet er ihnen: »Betet an vor dem, […] der euch gewürdiget hat, die 
schröckliche Engel seines finstern Gerichtes zu sein ! Entblößet eure Häupter ! 
Kniet hin in den Staub, und stehet geheiliget auf !«.54

Neben dem hier skizzierten übermäßigen Gefühl von der eigenen Grandiosi-
tät, das mit einer extremen Selbstüberschätzung sowie mit dem Bedürfnis ein-
hergeht, von anderen vergöttert zu werden, beschäftigen Karl ferner Fantasien 
von unermesslichem Ruhm. Darauf verweist Schiller schon in der Vorrede zur 
Schauspielfassung der Räuber, wenn er Karl als Figur mit »enthusiastischen 
Träumen von Größe und Wirksamkeit«55 charakterisiert.56 Zu Beginn des Dra-
mas manifestiert sich das in seiner Schwärmerei für die »Helden des Alter
tums«,57 mit denen er sich vergleicht;58 aber auch mit seinen Räubereien strebt 

52	 Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, S. 31.
53	 Ebd., S. 32.
54	 Ebd., S. 137.
55	 Friedrich Schiller, Vorrede zu den ›Räubern‹, S. 16.
56	 Auch in seinem Gedicht Monument Moors des Räubers attribuiert Schiller Karl Moor 

eine ›heiße Ruhmsucht‹, vgl. Christian Grawe, Friedrich Schiller, S. 179.
57	 Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, S. 31.
58	 Karl vergleicht sich mit Arminius, hat als Kind aber auch für »die Abenteuer des Julius 

Cäsar und Alexander Magnus« (ebd., S. 22) geschwärmt. In der sächsischen Schenke 
liest er die Biographien Plutarchs.



57﻿

er nach Größe: So bezeichnet er sich selbst als »Rachschwert«59 Gottes, wo-
durch er seine Gewalttaten zu veredeln sucht.

Von Karls Narzissmus zeugt außerdem seine ausbeuterische Beziehung zu 
den Räubern. Von ihnen erwartet er Bewunderung; er selbst zollt ihnen aber 
keine Anerkennung, betrachtet er sie doch nicht als autonome Individuen, son-
dern als »[e]lende Werkzeuge [s]einer größeren Plane«.60 Daher verhält er sich 
ihnen gegenüber wie ein Despot, der bedingungslosen Gehorsam fordert. Das 
kommt etwa in der an sie gerichteten rhetorischen Frage zum Ausdruck: »Wer 
überlegt, wann Ich befehle?«61 Keine Kritik an seiner Person duldend, instru-
mentalisiert er die Räuber für die eigenen Interessen, wobei er sie chronisch ent-
wertet, indem er ihnen mit Verachtung und Herablassung begegnet, so etwa, 
wenn er ihnen erklärt: »Ihr seid nicht Moor. – Ihr seid heillose Diebe !«62

Als Narzissten kennzeichnen Karl ferner seine leichte Kränkbarkeit sowie 
seine Unfähigkeit, mit Zurückweisungen umzugehen. Das manifestiert sich 
insbesondere in seiner Reaktion auf die (vermeintliche) Verstoßung aus dem El-
ternhaus. Darauf, dass sein Vater ihm jede Hilfe verweigert, er ihm somit als ein 
von ihm unabhängig existierender Anderer entgegentritt, ist er nicht gefasst. 
Maßlos gekränkt entbrennt er in Wut. Den aufkeimenden Gedanken, dass es 
sich bei der Abwendung des Vaters um »eine Täuschung«63 handeln könnte, 
verfolgt er nicht weiter. Stattdessen ergeht er sich in blutrünstigen Rachefanta-
sien.64 Die »Reflexionskraft als vermittelnde Prüferin zwischen den Wünschen 
des Subjekts und den Versagungen der Umwelt hat sich bei Karl Moor offen-
sichtlich nicht entwickeln können«,65 weil ihm bis dato alle seine Wünsche er-
füllt worden sind. Mit Abel ließe sich davon sprechen, dass sich deswegen die 
Kräfte seiner »Seele« nicht harmonisch ausgebildet haben, so dass seine »feurige 
Einbildungskraft den Verstand«66 betäubt.

Wie für den narzisstischen Persönlichkeitsstil kennzeichnend, wird Karls 
Überzeugung von der eigenen Großartigkeit mitunter von Minderwertigkeits-

59	 Ebd., S. 82.
60	 Ebd., S. 90.
61	 Ebd., S. 82.
62	 Ebd., S. 90.
63	 Ebd., S. 44.
64	 Vgl. ebd.
65	 Matthias Luserke-Jacqui, Die Räuber. Ein Schauspiel (1781), in: Schiller-Handbuch. 

Leben – Werk – Wirkung, hg. von Matthias Luserke-Jaqui, Stuttgart, Weimar 2005, 
S. 1 – 45, hier S. 25.

66	 Jacob Friedrich Abel, Rede, über die Entstehung und die Kennzeichen grosser Geister, 
S. 196.



58 nina birkner

gefühlen abgelöst, wenn sein Selbstwert durch ein mögliches Ausbleiben von 
Bewunderung bedroht wird. Das kommt beispielsweise im zweiten Akt zum 
Ausdruck, in dem Karl erfährt, dass seine Räuber bei der Befreiung Rollers Kin-
der, Frauen und Kranke umgebracht haben. Diese Untaten nimmt Karl, der 
sich selbst als Kämpfer für soziale Gerechtigkeit und die Räuber als Erweite-
rung seiner selbst begreift, als Gefährdung seines grandiosen Selbst wahr. Hat er 
sich zuvor noch selbstbewusst als despotischer Räuberhauptmann präsentiert, 
beschreibt er sich nun als »Knabe, […] ausgehöhnt vor dem Auge des Him
mels«.67 Von Scham- und Schuldgefühlen erfüllt, will er fortan kein Räuber 
mehr sein und sich »in irgend eine Kluft der Erde […] verkriechen, wo der Tag 
vor [s]einer Schande zurücktritt«.68

3. Karl Moor – ein geläuterter Held?

Die Forschung deutet Die Räuber bis heute »im Sinne eines Läuterungs
dramas«69 und zwar deswegen, weil Karl dem Räuberleben am Ende des Hand-
lungsverlaufs entsagt und sich der Justiz ausliefert.70 Allerdings ist durchaus 
irritiert zur Kenntnis genommen worden, dass Karls Schuldbewusstsein da-
durch geschmälert wird, dass er seinem bevorstehenden Opfertod selbstherrlich 
»eine universale, heilsgeschichtliche Geltung«71 zuschreibt. Ferner ist darauf auf-
merksam gemacht worden, dass in Karls »pathetische Selbstinszenierung schrille 
Mißtöne dringen«, weil er »sich einer sozialen Ordnung ausliefert, deren insti-
tutionalisiertes Unrecht er zuvor aus guten Gründen verworfen hatte«.72

Diese Ambivalenzen lassen sich auflösen, wenn man annimmt, dass es sich 
bei Karl nicht um eine dynamische, sondern um eine statische Figur mit einem 
narzisstischen Persönlichkeitsstil handelt. Für diese These sei im Folgenden mit 
Blick auf den fünften Akt argumentiert. Hier trifft Karl auf seinen tot geglaub-
ten Vater, dem gegenüber er sich auffällig egozentrisch und empathielos verhält. 
So erhebt er sich über dessen Herzenswunsch, Franz zu vergeben, mit den Wor-

67	 Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, S. 82.
68	 Ebd.
69	 Matthias Luserke-Jacqui, Die Räuber, S. 40.
70	 Vgl. exemplarisch Hans Richard Brittnacher, Die Räuber, in: Schiller-Handbuch, hg. 

von Helmut Koopmann, Stuttgart 22011, 344 – 372, hier S. 354. Gleichwohl liegen 
vereinzelte Beiträge vor, in denen Karls Läuterung bezweifelt wird, vgl. etwa John 
Guthrie, Karl Moors satanische Rebellion, in: Schillers Theaterpraxis, hg. von Peter-
André Alt und Stefanie Hundehege, Berlin 2020, S. 124 – 137.

71	 Matthias Luserke-Jacqui, Die Räuber, S. 40.
72	 Peter-André Alt, Schiller, S. 27.



59﻿

ten: »Nein, bei meiner grimmigen Seele. Das soll nicht sein. Ich wills nicht 
haben«.73 Auch wenn er von seiner Rachgier später abrückt, weil er von Schuld-
gefühlen übermannt wird,74 behält sein eigenes Wohl höchste Priorität. Das 
zeigt sich in seinem gleichermaßen launischen wie despotischen Verhalten den 
Räubern gegenüber. Hat er sie zuvor mit der Aufgabe »geehrt«,75 Franz lebend 
zu fassen, um ihn eigenhändig umzubringen, droht er ihnen nun – angesichts 
des sich nach Verzeihung sehnenden Vaters – mit Strafe, sollten sie seinem Be-
fehl Folge geleistet haben.76 Als die Räuber ihm nun erklären, Franz tot auf
gefunden zu haben, hüpft er »froh empor«  – keinen Gedanken mehr an die 
Gefühle seines Vaters verschwendend; und er dankt dem »Lenker der Dinge« 
dafür, den Konflikt mit dem Bruder nun »überstanden«77 zu haben.

Von Egozentrik und mangelnder Empathie ist auch sein Verhalten gegen-
über Amalia geprägt. Als die Räuber sie ihm als »superbe[n] Fang«78 in den 
Wald bringen, begegnet er ihr mit schroffer Ablehnung. Grund dafür ist die 
Furcht, dass sie und sein Vater erfahren könnten, dass er ein Räuberhauptmann 
geworden ist. Dabei sorgt er sich weniger darum, die beiden durch diese Nach-
richt ins Unglück stürzen zu können, als darum, von ihnen nicht länger bewun-
dert zu werden. Dafür spricht, dass er beide mit der schockierenden Nachricht 
über seine Räuberexistenz dezidiert zu töten versucht, anstatt sie möglichst 
schonend aufzuklären. So befiehlt er ihnen: »So vergeh dann, Amalia ! – Stirb 
Vater ! Stirb durch mich […] – Diese deine Retter sind Räuber und Mörder ! 
Dein Karl ist ihr Hauptmann.«79

Nun könnte man einwenden, dass Karl sich in dieser Extremsituation so 
stark von seinen Affekten leiten lässt, dass er zur Reflexion und damit zur Über-
legung, Amalia und seinem Vater die Nachricht von seiner Räuberexistenz be-
hutsam beizubringen, unfähig ist. Immerhin rennt er nach dem Tod des Vaters 
»wider eine Eiche«80 – ein Zeichen dafür, dass er seine Fassung und damit seine 
Verstandeskraft verloren hat. Dafür, dass er beide lieber tot sehen will als von 
ihnen missachtet zu werden, spricht aber der weitere Handlungsverlauf. Wäh-
rend der alte Moor nämlich tatsächlich stirbt – bezeichnenderweise in dem Mo-

73	 Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, S. 151.
74	 Auf Karls Schuldgefühle verweist der Nebentext. Hier wird erläutert, dass sich Karl 

vor den Räubern, die er mit der Ermordung von Franz beauftragt hat, »zu verbergen« 
sucht (ebd., S. 154).

75	 Ebd., S. 137.
76	 Vgl. ebd., S. 154.
77	 Ebd.
78	 Ebd.
79	 Ebd., S. 155.
80	 Ebd., S. 156.



60 nina birkner

ment, in dem er sein Idealbild von Karl nicht länger mit der Realität in Ein-
klang bringen kann81 – realisiert Amalia mit Entsetzen, dass ihre Liebe einem 
Verbrecher gegolten hat.82 Ihre Kritik an seinem grandiosen Selbst wehrt Karl 
mit folgenden Worten ab: »Das ist mehr als ein Mann erduldet. […] soll ich 
itzt erst lernen beben wie ein Weib? […] Nein, ein Weib erschüttert meine 
Mannheit nicht – Blut, Blut ! Es ist nur ein Anstoß vom Weibe – Blut muß ich 
saufen, es wird vorübergehen.«83

Wie das Zitat zeigt, sucht sich Karl von Amalia zu distanzieren, indem er sie 
nicht länger als Geliebte, sondern als eine beliebige Vertreterin ihres Ge-
schlechts betrachtet. Darüber hinaus wertet er sie ab, indem er sie als »Weib« 
bezeichnet – ein Wort, das schon im 18. Jahrhundert pejorativ gebraucht wor-
den ist.84 Zuletzt will er sich am Blut seiner Feinde berauschen – er will die ihm 
fehlende Anerkennung Amalias also dadurch kompensieren, dass er sich bei 
anderen durch Gewalt Geltung verschafft.

Von diesen narzisstischen Modi der Konfliktbewältigung lässt Karl sofort ab, 
als er begreift, dass Amalia ihm – anders als sein Vater – trotz seiner Verbrechen 
in Liebe verbunden ist. Als sie ihm eröffnet, bei ihm bleiben zu wollen, gerät er 
»in ekstatische[] Wonne«.85 Das währt allerdings nur so lange, wie er seinen 
Selbstwert über den idealisierten Wert, den sie ihm zumisst, stärken kann.

81	 Der alte Moor spricht zuvor in höchsten Tönen von seinem ›himmlischem‹ Karl (vgl. 
ebd., S. 152), und er betont, wie sehr ihm an Gnade und Vergebung gelegen ist. Vor 
diesem Hintergrund wäre auch eine Versöhnung zwischen Vater und Sohn denkbar. 
Dass der alte Moor stirbt, weil er nicht über Karls kriminelle Laufbahn hinweg-
kommt, lässt sich nur so erklären, dass seine Liebe nicht Karls Individualität, sondern 
dem Idealbild gilt, das er sich von ihm gemacht hat.

82	 Vgl. ebd., S. 156.
83	 Ebd.
84	 Vgl. die Definition ›Weib‹ von Johann Christoph Adelung: »So wenig das Wort 

[Weib, N. B.] im Hochdeutschen als veraltet angesehen werden kann, so einge-
schränkt ist doch dessen heutiger Gebrauch. […] Jetzt wird dieses Wort im Hoch-
deutschen noch in folgenden Fällen gebraucht. 1. Im gemeinen Leben von geringen 
verheiratheten, oder doch bejahrten weiblichen Personen. […] 2. In der vertraulichen 
Sprechart von einer verheiratheten Person […]. 3. In der Dichtkunst und höhern 
Schreibart, doch gemeiniglich nur von einer herzhaften, männlichen weiblichen Per-
son. Dieser Nebenbegriff der Stärke und Rüstigkeit scheint auch die wahre Ursache zu 
seyn, warum dieses Wort in den obern Classen von der Zeit an verächtlich geworden, 
da man mehr Sanftmuth, Milde und Zärtlichkeit, als Stärke und Männlichkeit, von 
dem andern Geschlechte erwartet.« (Johann Christoph Adelung, Grammatisch-kriti-
sches Wörterbuch der hochdeutschen Mundart, Ausgabe letzter Hand, Bd. 4, Leipzig 
1793 – 1801, Sp. 1443).

85	 Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, S. 156.



61﻿

Wie wenig ihm an ihr liegt, zeigt sich erstens, als die Räuber von ihm for-
dern, auf Amalia für die Bande zu verzichten. Sofort lässt er ihre »Hand« mit 
den Worten »fahren«: »Es ist aus ! – Ich wollte umkehren und zu meinem Vater 
gehn, aber der im Himmel sprach, es soll nicht sein. […] Kommt Kamera
den!«86 Augenfällig ist, dass Karls Gedanken ausschließlich dem Vater, mithin 
seinem Leben in der »Vaterordnung«87 gelten, nicht aber der Geliebten.

Karls Egozentrik zeigt sich zweitens in seiner empathielosen Reaktion auf 
Amalias Bitte um ihren Tod. Der würde sie »glücklich«88 machen, wie sie sagt, 
weil ihr ein Leben ohne Karl wertlos erscheint. Während sie an sein Mitleid ap-
pelliert, wirft er ihr vor: »Willst du allein glücklich sein? Fort, ich töde kein 
Weib«.89 Selbstbezogen spricht er Amalias Wunsch nach Glück jedes Recht ab, 
weil es ihm selbst verwehrt bleibt. Seine distanzierte Haltung ihr gegenüber gibt 
er erst auf, als sie ihn vor der Bande mit dem Vorwurf provoziert, ein »eitler 
feigherziger Prahler«90 zu sein. Wie für den narzisstischen Persönlichkeitsstil 
kennzeichnend, kann Karl mit solch einer Missachtung nicht umgehen. Emp-
findlich gekränkt beweist er ihr das Gegenteil, indem er sie kurzerhand ermor-
det.91 Dabei verschleiert er die Monstrosität seiner Tat, indem er vorgibt, sich 
damit dem Willen der Räuber gebeugt und sie für die Bande geopfert zu ha-
ben92 – eine Behauptung, der die Forschung bis heute folgt. Die Räuber haben 
allerdings nur gefordert, dass Karl sie nicht für ein Leben mit Amalia verlässt. 
Ihre Ermordung halten sie indes für »wahnsinnig«.93

86	 Ebd., S. 157 f.
87	 Hans Richard Brittnacher, Die Räuber, S. 349.
88	 Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, S. 158.
89	 Ebd.
90	 Ebd.
91	 Im Hinblick auf Amalias Ermordung lassen sich Parallelen zu G. E. Lessings Emilia 

Galotti ziehen – ein Trauerspiel, mit dem sich Schiller »frühzeitig« (Peter-André Alt, 
Schiller, S. 93), nämlich während seiner Karlsschuljahre befasst hat. Ähnlich wie Ama-
lia provoziert Emilia ihren Vater in dem Wunsch, von ihm getötet zu werden. Das ge-
lingt, weil sich Odoardo Galotti genauso wie Karl von seinen destruktiven Affekten 
leiten lässt. In der Forschung herrscht Konsens darüber, dass Odoardo Galotti für die 
Katastrophe am Ende des Handlungsverlaufs maßgeblich verantwortlich ist, weil sein 
Handeln von »Egozentrik (er denkt mehr an seine Ehre als an das Wohl der Tochter) 
[…], Unbesonnenheit« und »Jähzorn« geprägt ist (Monika Fick, Emilia Galotti, in: 
Dies.: Lessing Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart 32010, 378 – 407, hier 
S. 388). Das Gleiche gilt für Karl, der seinen Mord aber – im Unterschied zu Emilias 
Vater – nicht bereut. Dadurch wirkt seine Tat noch ungeheuerlicher.

92	 Vgl. Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, S. 158 f.
93	 Ebd., S. 158.



62 nina birkner

Zuletzt kommt Karls Kaltherzigkeit in seiner fehlenden Trauer über Amalias 
Tod zum Ausdruck. Nachdem er sie tödlich verletzt hat, beschreibt er ihre Ago-
nie mitleidlos, aus rein physiologischer Perspektive. So vermerkt er »mit starrem 
Blick« auf den Leichnam: »Sie ist getroffen. Dies Zucken noch, und dann wirds 
vorbei sein«.94 Zwar bedeutet er den Räubern, Tränen um sie zu vergießen; im 
Kontrast dazu stehen aber der auf diese Behauptung folgende Haupt- und Ne-
bentext: »Mit bitterem Gelächter« erklärt Karl: »Die Narben, die böhmischen 
Wälder ! Ja ja ! Dies mußte freilich bezahlt werden.«95 Anstatt zu weinen, wie er 
sagt, verfällt Karl in ein ›bitteres Gelächter‹. Folgt man Johann Christoph Ade-
lungs Grammatisch-kritischem Wörterbuch, dann entsteht ›Bitterkeit‹ in Folge 
einer schmerzhaften Kränkung.96 Die besteht für Karl darin, für die Entschei-
dung, ein Leben als Räuberhauptmann geführt zu haben, ›bezahlen‹ zu müssen. 
Karl trauert folglich weniger um Amalia als um sich selbst.

Angesichts seines inhumanen wie egozentrischen Verhaltens lässt sich sein 
auf Amalias Tod folgendes Eingeständnis, ein ›Narr‹ gewesen zu sein, weil er 
sich angemaßt hat, die Welt gottgleich nach seinem individuellen Willen gestal-
ten zu wollen, nur schwerlich als Konsequenz eines Läuterungsprozesses deuten. 
Dagegen spricht auch Karls ungebrochene Selbstüberschätzung. Sie kommt 
zum einen in seiner Ansicht zum Ausdruck, dass »zwei  Menschen« wie er 
»den ganzen Bau der  s i t t l i chen Welt  zu Grund r ichten würden«,97 
und zum anderen in seiner Selbststilisierung zum Jesus ähnlichen Sühnopfer. 
Durch seinen Tod will er die von ihm »mißhandelte« Schöpferordnung »hei
len«98 und den christlichen Gott mit der sündigen Menschheit versöhnen.

Karls Entscheidung, sich am Ende des Handlungsverlaufs der Justiz auszu
liefern, ist einzig und allein seiner Perspektivlosigkeit geschuldet, so die These. 
Die Idee, mit Amalia ins väterliche Schloss zurückzukehren, hat sich endgültig 
zerschlagen. Als narzisstische Persönlichkeit mit einem hohen Autonomiestre-
ben kann er aber auch nicht länger bei den Räubern bleiben. Denn die haben 
ihm mit ihrer Forderung, auf ein Leben mit Amalia zu verzichten, vor Augen 
geführt, dass er sich ihren Wünschen beugen muss, weil sie ihn mit »ihrem 

94	 Ebd.
95	 Ebd., S. 159.
96	 Vgl. Johann Christoph Adelung, Grammatisch-kritisches Wörterbuch der hochdeut-

schen Mundart, Ausgabe letzter Hand, Bd. 1, Leipzig 1793 – 1801, Sp. 1039: »Bitter, 
[…] 1) Wegen damit verbundener Beleidigung schmerzhaft, oder empfindlich. […] 
Bittere Spöttereyen. Ein bitteres Lachen«.

97	 Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, S. 159 f.
98	 Ebd., S. 160.



63﻿

Herzblut […] zum Leibeigenen angekauft«99 haben.100 Es bleibt Karl die Mög-
lichkeit, weiter in der Illegalität zu leben, bis er gefasst und juristisch verurteilt 
wird. Das würde allerdings einen Souveränitätsverlust bedeuten, den Karl nicht 
hinnehmen will. So erklärt er den Räubern:

Nicht, als ob ich zweifelte sie [die Justiz, N. B.] werde mich zeitig genug fin-
den […]. Aber sie möchte mich im Schlaf überrumpeln, oder auf der Flucht 
ereilen, oder mit Zwang und Schwert umarmen, und dann wäre mir auch 
das einige Verdienst entwischt, daß ich mit Willen für sie gestorben bin.101

Der einzige Weg, seine Selbstbestimmtheit nicht zu verlieren und sein Bedürf-
nis nach Bewunderung zu befriedigen, ist die Selbstauslieferung an die Justiz. 
Dabei kann er sein gefährdetes grandioses Selbst zum einen dadurch retten, dass 
er sich zu einer Christusfigur stilisiert und seinem Tod eine heilsgeschichtliche 
Bedeutung zuschreibt. Zum anderen kann er seinen brüchigen Selbstwert da-
durch stabilisieren, dass er das auf ihn ausgeschriebene Kopfgeld einem »armen 
Schelm« zukommen lässt, »der im Taglohn arbeitet und eilf lebendige Kinder 
hat«.102 Dass Karl damit »sein Leben an eitle Bewunderung setzen« will, meinen 
auch die Räuber, die ihm eine »Groß-Mann-Sucht« diagnostizieren.103 Diese 
Einschätzung kann Karl nicht von der Hand weisen, gibt er doch zu – und das 
sind seine letzten Worte im Drama: »Man könnte mich darum bewundern«.104

	 99	 Ebd., S. 157.
	100	 Vor diesem Hintergrund lässt sich Karls Behauptung, Amalia für die Bande »ge-

schlachtet« (ebd., S. 159) zu haben, auch als rhetorische Strategie deuten, um seine 
Abwendung von der Bande zu legitimieren.

101	 Ebd., S. 160.
102	 Ebd.
103	 Ebd.
104	 Ebd. Angesichts seiner Egozentrik, seiner mangelnden Empathie und seiner Ruhm-

sucht stellt sich die Frage, warum die Rezipienten des 18. Jahrhunderts dennoch mit 
Karl »sympathisieren« konnten (Friedrich Schiller, Selbstrezension zu den ›Räubern‹, 
in: Ders.: Werke und Briefe in zwölf Bänden, Bd. 2, Die Räuber. Fiesko. Kabale und 
Liebe, Kleine Dramen, hg. von Gerhard Kluge, Frankfurt a. M. 1988, S. 293 – 311, 
hier S. 297). Die Gründe dafür lassen sich hier nur anreißen – die meisten nennt 
Schiller in seiner Selbstrezension: Erstens wird Karl von (fast) allen Figuren des Dra-
mas glorifiziert, wodurch die Sympathie zu seinen Gunsten gelenkt wird; zweitens 
werden seine Handlungen psychologisch nachvollziehbar motiviert, was den Rezi
pienten eine Perspektivenübernahme ermöglicht. Drittens wird Karl, ganz im Unter-
schied zu Franz, mitunter von Selbstzweifeln geplagt – nämlich immer dann, wenn 
seine Grandiosität etwa durch ausbleibende Bewunderung in Frage gestellt wird. Auf 
diese Weise kann er das Mitleid der Rezipienten auf sich ziehen, zumal er viertens als 
bedauernswertes Opfer einer Intrige gezeigt wird. Für die (vermeintliche) Versto-
ßung durch den Vater will sich Karl rächen. Dieser Affekt ist im Drama des 18. Jahr-



64 nina birkner

4. Karls ›Narzissmus‹ und die moderne Forderung  
nach einer selbstbestimmten Individualität

Wie erläutert, handelt es sich bei Karl Moor um eine Figur mit einem narziss
tischen Persönlichkeitsstil, der sich auf seine familiäre Sozialisation, nämlich auf 
die mangelnde Anerkennung durch seinen Vater zurückführen lässt. Er lässt 
sich aber auch aus problemgeschichtlicher Perspektive als kritische Auseinan-
dersetzung mit dem »Konzept selbstbestimmter Individualität«105 lesen, das sich 
in der Zeit der Aufklärung entwickelt hat und im Sturm und Drang erstmals 
programmatisch gefordert worden ist. Das sei im Folgenden plausibilisiert.

In den Sozialwissenschaften besteht Konsens darüber, dass sich im Verlauf 
des 18. Jahrhunderts ein Modernisierungsprozess vollzogen hat, der sich mit 
Niklas Luhmann als Umstellung von einer stratifikatorischen hin zu einer funk-
tionalen Gesellschaftsdifferenzierung beschreiben lässt. Dieser Umbruch hat zu 
einem neuen Selbstverständnis der Subjekte geführt. Denn in stratifikatorisch 
differenzierten Gesellschaften definiert sich die Einzelperson über die von ihrer 
familiären Herkunft bestimmte Zugehörigkeit zu einem konkreten sozialen Mi-
lieu; sie gewinnt ihre Individualität über schichtspezifische Inklusion. In funk-
tional differenzierten Gesellschaften gehört das Subjekt indes nicht länger 

hunderts häufig als Handlungsmotivation für den Tragödienhelden gewählt worden, 
ein fünfter Grund, warum die Rezipienten des 18. Jahrhunderts Karl als Sympathie-
träger identifiziert haben. Der Affekt war deshalb beliebt, weil er eine »selbständig« 
handelnde Figur voraussetzt, und weil derjenige, »der sich rächen will, […] im 
Recht« ist; »denn es ist ihm Unrecht geschehen, so dass er die moralische Qualifika-
tion eines Tragödienhelden hat. Es ist zudem für den Zuschauer befriedigend zu 
sehen, dass Ungerechtigkeiten gerächt werden« (Rosemarie Zeller, Struktur und Wir-
kung. Zu Konstanz und Wandel literarischer Normen im Drama zwischen 1750 und 
1810, Bern, Stuttgart 1990, S. 76 f.). Mit Blick auf die Aufführungsgeschichte der 
Räuber sei abschließend festgehalten, dass das Drama meistens bearbeitet worden ist 
(zur Aufführungsgeschichte der Räuber vgl. Nina Birkner, Nachwort zu Erwin Pisca-
tors ›Räubern‹, in: Erwin Piscators ›Die Räuber‹. Regiebuch und weitere Materialien 
zur Berliner Inszenierung von 1926, hg. von Nina Birkner, Heidelberg 2022, S. 209 – 
238). Dabei ist den beiden Protagonisten in den Theaterfassungen des 18. Jahrhun-
derts meist jede Ambivalenz genommen worden: Karl wurde als tugendhafter Held 
und Franz als lasterhafter Antagonist vorgeführt. Das hat die Rezeptionsgeschichte 
beeinflusst und lässt sich als sechster Grund für die positive Bewertung der Karl-
Figur anführen.

105	 Marianne Willems, Friedrich Maximilian Kingers ›Die Zwillinge‹ und Friedrich 
Schillers ›Die Räuber‹. Zur Pathogenese der ›Kraftkerle‹ im Sturm und Drang, in: 
Sturm und Drang. Epochen – Autoren – Werke, hg. von Matthias Buschmeier und 
Kai Kauffmann, Darmstadt 2013, S. 158 – 179, hier S. 159.



65﻿

einem sozialen »Teilsystem«106 an, mit dem es sich ganz identifizieren kann, son-
dern es ist in mehrere autonome Funktionssysteme gleichzeitig eingebunden, so 
etwa in die Politik, die Wirtschaft oder die Religion. Aus diesem Grund hat das 
Subjekt fortan »keinen Ort mehr, wo e[s] als ›gesellschaftliches Wesen‹ existie-
ren kann«,107 so dass es sich »als Individuum in dem Sinne verstehen« muss, dass 
es »singulär zu der Gesellschaft als ganzer in Opposition steht«.108 Es kon
stituiert sich somit über die Unterschiede zu anderen und durch »die Abwei-
sung aller heterogenen gesellschaftlichen Bezüge«.109 So erklärt Luhmann:

Er [der einzelne, N. B.] kann nur außerhalb der Gesellschaft leben, nur als 
System eigener Art in der Umwelt der Gesellschaft sich reproduzieren, wobei 
für ihn die Gesellschaft eine dazu notwendige Umwelt ist. Das Individuum 
kann nicht mehr durch Inklusion, sondern nur noch durch Exklusion defi-
niert werden. (Luhmann 1993: 158)

Wie das Zitat deutlich macht, bleibt das Subjekt auch in funktional differen-
zierten Gesellschaften von seiner »Umwelt« abhängig. Von ihm wird gefordert, 
die eigene Individualität selbstbestimmt auszubilden und dafür die Anerken-
nung anderer zu gewinnen.110 Mit seinem Anspruch auf freie Selbstentfaltung 
wird das Subjekt daher früher oder später auf externe Grenzen stoßen; denn 

106	 Niklas Luhmann, Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssozio
logie der modernen Gesellschaft, Bd. 3, Frankfurt a. M. 1993, S. 158.

107	 Ebd.
108	 Andrejs Petrowski, Weltverschlinger, Manipulatoren und Schwärmer. Problema

tische Individualität in der Literatur des späten 18. Jahrhunderts, Heidelberg 2002, 
S. 13.

109	 Marianne Willems, Friedrich Maximilian Klingers ›Die Zwillinge‹ und Friedrich 
Schillers ›Die Räuber‹, S. 160.

110	 Das Bedürfnis der Subjekte nach Anerkennung thematisiert Luhmann insbesondere 
in seiner Studie über Soziale Systeme (1984), in der er sich mit der Moral befasst. 
Darunter versteht er im Unterschied zu gängigen Moraltheorien »keine geschlossene 
Menge moralisch gültiger Sätze« (Christian Kirchmeier, Moral, in: Luhmann-Hand-
buch, hg. u. a. von Oliver Jahraus und Armin Nassehi, Stuttgart 2012, S. 105 – 106, 
hier S. 106.), sondern ein soziales System, in dem über Anerkennung bzw. Nicht-
Anerkennung entschieden wird. So erklärt er: »Alle Moral bezieht sich auf die Frage, 
ob und unter welchen Bedingungen Menschen einander achten bzw. mißachten«, 
wobei er unter ›Achtung‹ »eine generalisierte Anerkennung und Wertschätzung« der 
Person »als ganzes« versteht – »im Unterschied zur Schätzung einzelner Verdienste 
oder Fähigkeiten, fachlichen, sportlichen, amourösen Könnens usw.« (Niklas Luh-
mann, Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen Theorie, Frankfurt a. M. 1984, 
S. 318 f.) Dabei vertritt Luhmann die Position, dass es in einer Gesellschaft mit zu-
nehmender Tendenz zur Individualisierung keinen »Konsens über moralische Werte 
gibt« (Christian Kirchmeier, Moral, S. 106.). Vielmehr entscheiden die Moralsub-



66 nina birkner

auch, wenn es de jure frei ist, ist es de facto nicht autonom. Folglich werden 
Missachtungserfahrungen nicht ausbleiben; und das Subjekt wird mit Neid-, 
Unzulänglichkeits- und Ohnmachtsgefühlen zu kämpfen haben. Vor diesem 
Hintergrund meint Luhmann, dass im Zuge der Umstellung von der Inklu
sions- auf die Exklusionsindividualität »Pathologien« aufgetreten sind.111 Dabei 
denkt er insbesondere an ›Neurosen‹ – das sind für ihn psychische Verhaltens-
störungen, die aus unerfüllten »Anspruchshaltungen« resultieren.112 Unter diese 
Definition fiele auch der narzisstische Persönlichkeitsstil, der im Übrigen von 
Freud auch als ›Neurose‹ verstanden worden ist.

Die These, dass sich soziale Probleme in individualistischen Gesellschaften in 
der psychischen Verfassung ihrer Mitglieder niederschlagen, vertreten auch die 
Soziologen Ulrich Beck und Alain Ehrenberg, allerdings mit Blick auf die Spät-
moderne.113 Das Gleiche gilt für Caroline Amlinger und Oliver Nachtwey, die 
in ihrer Studie Gekränkte Freiheit dafür argumentieren, dass der narzisstische 
Persönlichkeitsstil keine konstante Eigenschaft eines Individuums, sondern ein 
flexibles Reaktionsmuster auf äußere Umstände ist. Ähnlich wie Luhmann, 
Beck und Ehrenberg sind sie davon überzeugt, dass im Subjekt soziale »Kon-
flikte auf eine gebrochene Art und Weise aufgehoben sind«.114 Davon aus
gehend vertreten sie die Position, dass Subjekte insbesondere in individua
listischen Gesellschaften einen narzisstischen Persönlichkeitsstil ausbilden;115 

jekte »in jeder Situation« neu, »ob sie ihrem Gegenüber Achtung und Anerkennung 
gewähren« (Detlef Horster, Niklas Luhmann, München 1997, S. 109).

111	 Niklas Luhmann, Gesellschaftsstruktur und Semantik, S. 247.
112	 Ebd., Fußnote 187.
113	 So ist Beck davon überzeugt, dass soziale Probleme in solchen Gesellschaften, die 

sich an der Autonomie ihrer Mitglieder ausrichten, in Individualrisiken »umdefi-
niert« werden und sich in psychischen Dispositionen niederschlagen: »in persön
liche[m] Ungenügen, Schuldgefühle[n], Ängste[n], Konflikte[n] und Neurosen. Es 
entsteht – paradox genug – eine neue Unmittelbarkeit von Individuum und Gesell-
schaft, die Unmittelbarkeit von Krise und Krankheit in dem Sinne, daß gesellschaft-
liche Krisen als individuelle erscheinen und nicht mehr oder nur noch sehr vermit-
telt in ihrer Gesellschaftlichkeit wahrgenommen werden« (Ulrich Beck, Risikogesell-
schaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne, Frankfurt a. M. 1986, S. 158). Auch 
Ehrenberg vertritt die Position, dass seelische Leiden als »Ausdrucksform […] von 
Konflikten, von Spannungen oder von Dilemmata eines Soziallebens, das sich an 
der Autonomie orientiert«, betrachtet werden können (Alain Ehrenberg, Das Unbe-
hagen in der Gesellschaft, Berlin 2011, S. 23).

114	 Carolin Amlinger, Oliver Nachtwey, Gekränkte Freiheit, S. 137.
115	 Diana Diamond vertritt im Anschluss an Theodor W. Adorno und Max Horkheimer 

eine ähnliche Position; sie argumentiert allerdings aus psychoanalytischer Perspek-
tive. Auch sie geht von einer Reziprozität »gesellschaftlicher und psychologischer As-
pekte des Narzissmus aus, auch wenn beide klar voneinander unterscheidbar und 



67﻿

und zwar deswegen, weil sie hier auf sozialer Ebene mit dem gleichen Problem 
zu kämpfen haben wie auf innerpsychischer Ebene, nämlich mit dem Antago-
nismus von »Freiheit und Anpassungsdruck«.116 Genauso, wie das Subjekt auf 
innerpsychischer Ebene seine widerstreitenden Grundbedürfnisse nach Autono-
mie und Anerkennung ausbalancieren muss, wenn es einen stabilen Selbstwert 
entwickeln will, muss es auf sozialer Ebene seine Individualität selbstbestimmt 
ausbilden und durch intersubjektive Anerkennung stabilisieren. Das ist deshalb 
problematisch, weil die eigenen »Ansprüche« auf Selbstentfaltung notwendig 
mit den »subjektive[n] Realisationsmöglichkeiten in Widerspruch geraten«.117 
Das produziert Kränkungen, die sich in narzisstischen Verhaltensweisen mani-
festieren, so etwa in Überheblichkeit, Wut und Zorn, der aggressiven Abwehr 
anderer Positionen oder der Abwertung anderer.

Wenngleich Amlinger und Nachtwey in ihrer Studie die Gegenwartsgesell-
schaft im Blick haben, können ihre Überlegungen auch auf das späte 18. Jahr-
hundert bezogen werden, weisen sie doch große Parallelen zu Luhmanns Aus-
führungen auf. Denn wie skizziert meint Luhmann, dass die Subjekte seit der 
Umstellung von der Inklusions- auf eine Exklusionsindividualität vor der Her-
ausforderung stehen, ihre widersprüchlichen Grundbedürfnisse nach Autono-
mie und Anerkennung miteinander in Einklang bringen zu müssen. Gelingt das 
nicht, begünstigt das für ihn die Herausbildung von ›Pathologien‹, die von ihm 
nicht näher bestimmt werden. Im Unterschied dazu sprechen Amlinger und 
Nachtwey ganz konkret von der Ausbildung eines narzisstischen Persönlich-
keitsstils.118

Wie Luhmann in seinen historischen wissenssoziologischen Studien gezeigt 
hat, manifestiert sich die Umstellung von der Inklusions- auf die Exklusions

nicht auf den jeweils anderen reduzierbar sind. Die Gesellschaft entfaltet ihren Ein-
fluss im Individuum, das nach den jeweiligen gesellschaftlichen Vorstellungen und 
Anforderungen geformt wird, in dem jedoch gleichzeitig gesellschaftliche Prozesse 
zu intrapsychischen Strukturen umgewandelt werden, die einer eigenen Sprache und 
Gesetzmäßigkeit unterliegen« (Diana Diamond, Narzissmus als klinisches und ge-
sellschaftliches Phänomen, in: Narzissmus. Grundlagen – Störungsbilder – Therapie, 
Bearb. von Otto F. Kernberg und Hans P. Hartmann, München 2006, S. 171 – 204, 
hier S. 172).

116	 Carolin Amlinger, Oliver Nachtwey, Gekränkte Freiheit, S. 70.
117	 Ebd., S. 169.
118	 Es sei darauf hingewiesen, dass es Amlinger und Nachtwey dezidiert nicht darum 

geht, individualistische Gesellschaften zu pathologisieren. Vielmehr wollen sie plau-
sibilisieren, dass sich in der »Sozialfigur des Narzissten […] der Imaginationshaus-
halt einer verunsicherten Gesellschaft« artikuliert. »Im Bild des Narzissten verdichten 
sich regressive Modernisierungen, die ihre normativen Versprechen nicht halten und 
Verletzungen produzieren«, so die beiden Soziologen (ebd., S. 169).



68 nina birkner

individualität in der Literatur der Zeit und zwar in einer sich ändernden Indivi-
dualitätssemantik. Während das einzelne Subjekt in der Frühaufklärung noch 
als »Endstufe einer Serie von Spezifikationen des Menschen schlechthin, des 
homme universel«,119 begriffen wird, gewinnt es in der zweiten Jahrhundert-
hälfte seine Individualität. Das gipfelt in der Geniekonzeption des Sturm und 
Drang, in der erstmals »die Autonomie des individuellen Subjekts zum Pro-
gramm erhoben«120 wird.121 Dabei werden auch die »ungelösten und unlösbaren 
Probleme des zugleich gefeierten und propagierten Konzepts«122 reflektiert, zu 
denen der oben skizzierte Antagonismus von Autonomie und Anerkennung 
zählt.

Von diesen Überlegungen ausgehend, lässt sich der narzisstische Persönlich-
keitsstil von Karl Moor nicht nur aus psychoanalytischer, sondern auch aus pro-
blemgeschichtlicher Perspektive erklären. Anhand der psychischen Disposition 
der literarischen Figur werden »Verheißung« und »Fluch« der sich im Verlauf 
des 18. Jahrhunderts vollziehenden »individuellen Freisetzung«123 illustriert, so 
die These.

Dabei lässt sich die narzisstische Karl Moor-Figur erstens als kritische Ausein-
andersetzung mit der Geniekonzeption des Sturm und Drang deuten. Als Figur 
erfüllt Karl Moor »alle bekannten Kriterien des ›Kraftgenies‹«.124 So klagt er 
schon während seines ersten Auftritts über seine Gegenwartsgesellschaft, weil sie 
ihm die »Entfaltung und Manifestation« seiner »Lebens- und Wirkungskraft« 
aufgrund ihrer »Konventionen und Gesetze« unmöglich macht.125 Alle sozialen 
Zwänge ablehnend, fordert er die »Freiheit«,126 ein selbstbestimmtes Leben füh-
ren zu können. Wie radikal und ausschließlich er sich der eigenen Individualität 
verpflichtet, zeigt sich in seinen Reflexionen über den Selbstmord, wenn er er-

119	 Niklas Luhmann, Gesellschaftsstruktur und Semantik, S. 191.
120	 Marianne Willems, Friedrich Maximilian Klingers ›Die Zwillinge‹ und Friedrich 

Schillers ›Die Räuber‹, S. 159.
121	 Zur radikalen Individualisierung, die sich im Geniegedanken des Sturm und Drang 

manifestiert, vgl. exemplarisch: Jochen Schmidt, Die Geschichte des Genie-Gedan-
kens in der deutschen Literatur. Philosophie und Politik 1750 – 1945, Bd. 1, Heidel-
berg 1985, S. 151 – 353; Georg-Michael Schulz, Genieästhetik, in: Handbuch Sturm 
und Drang, hg. von Matthias Luserke-Jaqui, Berlin 2017, S. 61 – 63.

122	 Marianne Willems, Friedrich Maximilian Klingers ›Die Zwillinge‹ und Friedrich 
Schillers ›Die Räuber‹, S. 163.

123	 Carolin Amlinger, Oliver Nachtwey, Gekränkte Freiheit, S. 133.
124	 Marianne Willems, Friedrich Maximilian Klingers ›Die Zwillinge‹ und Friedrich 

Schillers ›Die Räuber‹, S. 170.
125	 Ebd., S. 169.
126	 Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, S. 32.



69﻿

klärt: »Außendinge sind nur der Anstrich des Manns – Ich bin mein Himmel 
und meine Hölle«.127 Das von Karl propagierte »ganzheitliche Ideal selbstbe-
stimmter individueller Existenz«128 zeitigt im Drama nun aber katastrophale 
Folgen, denn es führt dazu, dass er weder die geltenden Gesetze noch seine Ge-
genüber als von ihm unabhängige Subjekte mit gleichen Rechten und Bedürf-
nissen anerkennt. Aus seinem selbstbezogenen Handeln resultieren Anarchie 
und »ewiges Chaos«,129 mithin Gewalt und Tod.130

Anhand der Figur des Karl Moor wird zweitens die aufklärerische Forderung 
nach Mündigkeit problematisiert. Denn der Grafensohn wird dem von ihm 

127	 Ebd., S. 131.
128	 Marianne Willems, Friedrich Maximilian Klingers ›Die Zwillinge‹ und Friedrich 

Schillers ›Die Räuber‹, S. 171.
129	 Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, S. 134.
130	 Dass Schiller den Egoismus für die größte Gefährdung des friedvollen Zusammenle-

bens hält, macht er auch in seinen frühen philosophischen Schriften zum Thema, so 
etwa in den Philosophischen Briefen, die vier Jahre nach den Räubern entstanden 
sind. Hier wird die altruistische Liebe als »Urkraft« alles Seienden bezeichnet (Fried-
rich Schiller, Philosophische Briefe, in: Ders.: Werke und Briefe in zwölf Bänden, 
Bd. 8, Theoretische Schriften, hg. von Rolf-Peter Janz, Frankfurt a. M. 1992, S. 208 – 
233, hier S. 222.). Sie zieht die Menschen magnetisch zueinander hin und fungiert 
zwischen ihnen als »universales, ebenso natürliches wie metaphysisches Band« (Wolf-
gang Riedel, Die Aufklärung und das Unbewusste, S. 200). Interessieren sich die 
Subjekte nicht für das Wohl ihrer Mitmenschen, sondern ausschließlich für die 
Durchsetzung der eigenen individuellen Wünsche, drohen laut Schiller schranken-
lose Gewalt- und Willkürherrschaft. So stellt er der Liebe als »mitherrschende[r] 
Bürgerin eines blühenden Freistaats« den Egoismus als »Despot in einer verwüsteten 
Schöpfung« gegenüber (Friedrich Schiller, Philosophische Briefe, S. 226).

Wie kritisch Schiller den Typus des ›Kraftgenies‹ beurteilt, manifestiert sich auch 
in dem intertextuellen Verweis auf John Miltons Paradise Lost (1667). Aufgrund sei-
nes starken Autonomiestrebens glorifiziert Karl Miltons Satan im ›unterdrückten 
Bogen B‹. Hier bezeichnet er ihn als »außerordentliches Genie«, weil er »es nicht dul-
den konnte, daß einer über ihm war, und sich anmaßte den Allmächtigen vor seine 
Klinge zu fordern« (Friedrich Schiller, Unterdrückter Bogen B zu den ›Räubern‹, in. 
Ders.: Werke und Briefe in zwölf Bänden, Bd. 2, Die Räuber. Fiesko. Kabale und 
Liebe. Kleine Dramen, hg. von Gerhard Kluge, Frankfurt a. M. 1988, S. 166 – 176, 
hier S. 168).

In seiner Vorrede zu den Räubern teilt Schiller die Faszination für die Figur. Er 
schätzt an ihm seine gigantische Kraft, sich auf einen Machtkampf mit der Außen-
welt einzulassen mit dem Ziel, die eigenen individuellen Interessen gegen alle Wider-
stände durchzusetzen, um sich als autonomes Subjekt zu behaupten. Sein damit ver-
bundener Bruch mit der Moralität macht ihn für Schiller allerdings zu einem »gro-
ßen Bösewicht«, dem die Rezipienten weniger mit Sympathie als »mit schauderndem 
Erstaunen« folgen (Friedrich Schiller, Vorrede zu den ›Räubern‹, S. 17). Insofern dis-
tanziert er sich scharf von der Position, die seine Figur vertritt.



70 nina birkner

propagierten Anspruch, ein selbstbestimmtes Leben zu führen, nicht gerecht. 
Wie für den narzisstischen Persönlichkeitsstil charakteristisch, geriert er sich als 
souveränes Subjekt, bleibt dabei aber in hohem Maße auf die Bewunderung an-
derer angewiesen. Das manifestiert sich in seiner Unfähigkeit, mit Kritik und 
Zurückweisung umzugehen sowie in seinem Unvermögen, die Verantwortung 
für das eigene Handeln zu übernehmen. So schließt Karl im ersten Akt die 
Möglichkeit, sich für seine Verfehlungen in Leipzig der Justiz auszuliefern, ka-
tegorisch aus. Stattdessen erwartet er Rettung und Bestätigung durch den Vater, 
bevor er sich als Räuber einen Namen machen will. Das ändert sich auch nicht 
im Handlungsverlauf, macht er im fünften Akt doch die Räuber für den Tod 
Amalias und den »Fluch«131 des Vaters für seine Räuberexistenz verantwortlich. 
Dass er sich schließlich der Justiz stellt und damit einem armen Familienvater 
zu ökonomischem Kapital verhilft, ist  – wie erläutert  – weniger Konsequenz 
eines Läuterungsprozesses als Karls einzige Möglichkeit, in seiner Notsituation 
noch soziale Anerkennung zu erhalten. Schillers Drama lässt sich insofern als 
»gewaltsame[r] Mündigkeitsversuch unter dem Vorzeichen seelischer Unmün
digkeit«132 deuten.

8. Fazit

Wie erläutert, ist Karl Moor als Figur mit einem narzisstischen Persönlichkeits-
stil konzipiert, verstanden als Demonstration der eigenen Souveränität bei 
gleichzeitigem Ringen um intersubjektive Anerkennung. Das lässt sich aus psy-
choanalytischer und aus problemgeschichtlicher Perspektive erklären.

Die komplexe Figurenkonzeption lässt sich erstens auf Schillers Interesse an 
der psychischen Disposition »außerordentliche[r] Menschen«133 zurückführen. 
Sich selbst als »Menschenmaler«134 begreifend und über umfassende Kenntnisse 
im Bereich der Anthropologie und Psychologie verfügend, macht er in den 
Räubern die destruktiven Folgen verweigerter väterlicher Anerkennung zum 
Thema.

Karls Narzissmus lässt sich zweitens problemgeschichtlich erklären, führt 
doch die Umstellung von der Inklusions- auf die Exklusionsindividualität im 

131	 Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, S. 155.
132	 Gerhard Oberlin, Goethe, Schiller und das Unbewusste, Eine literaturpsychologi-

sche Studie, Gießen 2007, S. 146.
133	 Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, S. 15.
134	 Ebd.



71﻿

Verlauf des 18. Jahrhunderts dazu, dass die Subjekte ab sofort mit der Schwie-
rigkeit zu kämpfen haben, ihren Anspruch auf freie Selbstentfaltung mit ihrem 
Bedürfnis nach Anerkennung in Balance bringen zu müssen. Folglich wird die 
den Narzissmus kennzeichnende unauflösliche Spannung zwischen dem Wunsch 
nach Autonomie und dem nach Anerkennung auch auf sozialer Ebene zum 
Problem. Das wird anhand der Karl Moor-Figur illustriert. Einerseits strebt er 
als ›Kraftgenie‹ nach radikaler Selbstbestimmung, was in seinem Willen zum 
Ausdruck kommt, die Welt gewaltsam nach seinen Vorzustellungen zu ge
stalten. Andererseits hat er ein so großes Bedürfnis nach Anerkennung, dass er 
unfähig ist, die negativen Aspekte seines Selbst zu akzeptieren und die Verant-
wortung für seine Untaten zu übernehmen. Seine ›seelische Unmündigkeit‹ hat 
katastrophale Folgen, wie das Drama zeigt; denn sein Handeln mündet in einen 
»normativen Anarchismus […], der alle gesellschaftliche Ordnung zerstört«.135 
So muss Karl Moor gegen Ende des Handlungsverlaufs feststellen: »die Gesetze 
der Welt sind Würfelspiel worden, das Band der Natur ist entzwei, die alte 
Zwietracht ist los, der Sohn hat seinen Vater erschlagen.«136

135	 Gideon Stiening, Starker Kerl und schwacher Staat. Schillers ›Die Räuber‹ im Kon-
text der Materialismus-Kritik der Spätaufklärung, in: Ästhetische Staaten. Ethik, 
Recht und Politik in Schillers Werk, hg. von Gideon Stiening und Matthias Löwe, 
Baden-Baden 2017, S. 21 – 48, hier S. 41.

136	 Friedrich Schiller, Die Räuber. Ein Schauspiel, S. 136.


