NINA BIRKNER

»DIE GESETZE DER WELT SIND WURFELSPIEL WORDEN« —
NARZISSTISCHE MODI DER KONFLIKTVERARBEITUNG
IN SCHILLERS »DIE RAUBER«

Abstracts

Im Beitrag wird dafiir argumentiert, dass es sich bei Schillers Karl Moor um eine Figur mit
einem narzisstischen Personlichkeitsstil handelt. Das lisst sich erstens auf Schillers Inter-
esse an der menschlichen Psyche zuriickfithren. Im Rekurs auf das anthropologische Wis-
sen seiner Zeit fiihrt er eine Figur vor, deren Modi der Konfliktverarbeitung erst spiter —
mit der Herausbildung des psychoanalytischen Denkens — als narzisstisch definiert wer-
den.

Dass Karl als Narzisst konzipiert ist, lsst sich zweitens aus problemgeschichtlicher Per-
spektive beschreiben. Im Zuge der sich im Verlauf des 18. Jahrhunderts vollzichenden sozio-
strukturellen Modernisierungsprozesse geht die Identitit des Subjekts nicht linger aus sei-
ner Inklusion in eine feste soziale Umwelt hervor. Vielmehr gilt es, die eigene Individuali-
tit selbstbestimmt hervorzubringen und durch intersubjektive Bestitigung zu stabilisieren.
Diese Grundparadoxie — das Streben nach Autonomie bei gleichzeitigem Bediirfnis nach
Anerkennung — ist laut der psychoanalytischen Forschung fiir den Narzissmus auf intra-
psychischer Ebene kennzeichnend und wird nun auch auf sozialer Ebene virulent.

The article argues that Schiller’s Karl Moor is a character with a narcissistic personality
style. Firstly, this can be traced back to Schiller’s interest in the human psyche. With re-
course to the anthropological knowledge of his time, he presents a character whose modes
of conflict processing are only later — with the development of psychoanalytical thinking —
defined as narcissistic.

Secondly, the fact that Karl is conceived as a narcissist can be described from a prob-
lem-historical perspective. In the course of the socio-structural modernization processes
that took place in the 18th century, the identity of the subject no longer emerged from his
inclusion in a fixed social environment. Rather, it is a matter of creating one’s own individ-
uality in a self-determined way and stabilizing it through intersubjective confirmation. Ac-
cording to psychoanalytical research, this basic paradox — the striving for autonomy and
the simultaneous need for recognition — is characteristic of narcissism on an intrapsychic
level and is now also becoming virulent on a social level.

BekanntermafSen hat sich Schiller fiir die »Abgriinde, vor denen das geniale In-
dividuum mit seiner labilen Psyche steht«,” stark interessiert. Das thematisiert er

1 Peter-André Alg, Schiller. Leben — Werk — Zeit. Eine Biographie, Bd. 1, Miinchen 2000,
S.14s.

© 2026 Nina Birkner, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83536069-003 | CC BY-NC-ND 4.0


https://doi.org/10.46500/83536069-003

46 NINA BIRKNER

explizit in der Vorrede zu seiner Schauspielfassung der Riuber, wenn er erklirt,
dass er sich beim Schreiben der »dramatischen Methode« bedient habe, »die
Seele gleichsam bei ihren geheimsten Operationen zu ertappen«, um das »Laster
[...] mit samt seinem ganzen innern Riderwerk«? zu entfalten. Dabei sind ihm
umfassende wissenschaftliche Kenntnisse im Bereich der Anthropologie und
der Psychologie in der Karlsschule vermittelt worden.? Vor diesem Hintergrund
hat sich die Forschung intensiv mit der psychischen Disposition der beiden Prot-
agonisten auseinandergesetzt und insbesondere Karl Moor seelische Erkrankun-
gen attribuiert. So hat er fiir Michael Hofmann und Walter Hinderer manisch-
depressive Ziige,* wihrend ihn Matthias Luserke-Jaqui und Gert Sautermeister
als Narzissten identifizieren.’ Diese Befunde miissen allerdings vage bleiben,
weil die Autoren ausschlieflich alltagspsychologisch argumentieren.

Im Unterschied dazu wird im Folgenden dafiir argumentiert, dass es sich bei
Karl Moor tatsichlich um eine Figur mit einem narzisstischen Persénlichkeits-
stil handelt. Um diese erste These zu verifizieren, wird zunichst der Begriff des
Narzissmus mit Blick auf die intersubjektive Psychoanalyse und die medizini-

sche Psychopathologie definiert, bevor die Figur als Narzisst profiliert wird. Da-

bei geht es dezidiert nicht darum, sie zu stigmatisieren oder zu pathologisieren.

Vielmehr soll gezeigt werden, dass sich Karls Erleben und Handeln vor dem

2 Friedrich Schiller, Vorrede zu den >Riuberng, in: Ders., Werke und Briefe in zwolf Bin-
den, Bd. 2, Die Riuber. Fiesko. Kabale und Liebe. Kleine Dramen, hg. von Gerhard
Kluge, Frankfurt a. M. 1988, S. 15-19, hier S. 15, 16.

3 Vgl. u.a. Wolfgang Riedel, Die Aufklirung und das Unbewusste. Die Inversionen des
Franz Moor, in: Jahrbuch der Deutschen Schillergesellschaft 37 (1993), S. 198-220;
Wolfgang Riedel, Die Anthropologie des jungen Schiller. Zur Ideengeschichte der me-
dizinischen Schriften und der >Philosophischen Briefe, Wiirzburg 1985.

4 Vgl. Michael Hofmann, Schiller. Epoche — Werk — Wirkung, Miinchen 2003, S. 47;
Walter Hinderer, Die Réuber, in: Interpretationen. Schillers Dramen, Stuttgart 1992,
S.11-56, hier S. 45.

s Vgl. Gert Sautermeister, Die Seele bei ihren geheimsten Operationen ertappen, in: Kul-
turelles Erbe zwischen Tradition und Avantgarde. Ein Bremer Symposium, hg. von
Thomas Metscher und Christian Marzahn, Kéln, Weimar 1991, S.311-340. Auch
Gerhard Oberlin beschreibt Karl als Narzissten (vgl. Gerhard Oberlin, »Wenn die Kul-
tur ausartet«. Die Mechanik des Bésen in Schillers »Riubern, in: Jahrbuch der Deut-
schen Schillergesellschaft 50 (2006), S. 107-133). Er ist der Einzige, der im Rekurs auf
psychoanalytische Theorien argumentiert, wobei er sich, im Unterschied zu diesem
Beitrag, aber nicht auf die intersubjektive Psychoanalyse bezieht.

6 Im Beitrag wird der Narzissmus als Personlichkeitsstil begriffen. Darunter werden spe-
zifische, nicht zwingend pathologische Denk-, Wahrnehmungs-, Reaktions- und Inter-
aktionsmuster verstanden, die sich mit dem psychiatrischen diagnostischen Manual
DSM erfassen lassen. Den Narzissmus als Personlichkeitsstil zu definieren, erscheint
deshalb geboten, weil die Uberginge zwischen einem Personlichkeitsstil und einer Per-



47

Hintergrund der als Bezugsrahmen fungierenden Narzissmustheorien priziser
beschreiben lisst, was eine differenziertere Lesart, insbesondere der Vater-Sohn-
Bezichung und des Dramenendes, ermdoglicht.

Dass der Grafensohn einen narzisstischen Personlichkeitsstil aufweist, lisst
sich auf Schillers Interesse an der menschlichen Psyche zuriickfiihren, so die
zweite These. Mit Karl fiihrt er eine Figur mit interindividuellen Modi der Kon-
fliktverarbeitung vor, die erst spiter — mit der Herausbildung des psychoanalyti-
schen Denkens — als narzisstisch definiert werden.

Dass Karl als Narzisst »avant la lettre« konzipiert ist, ldsst sich dariiber hinaus
problemgeschichtlich, nimlich als Reaktion auf die sich im Verlauf des 18. Jahr-
hunderts vollziechenden soziostrukturellen Modernisierungsprozesse deuten, so
die dritte These. Das ist durch eine Anderung des Blickwinkels méglich und
zwar dann, wenn man den Narzissmus nicht — wie die intersubjektive Psycho-
analyse — als konstanten Personlichkeitsstil eines Subjekts, sondern aus sozio-
logischer Perspektive als »dynamisches Reaktionsmuster auf duf8ere Umstinde«”
begreift. Die verindern sich im spiten 18. Jahrhundert im Zuge der Umstellung
von einer stratifikatorischen hin zu einer funktionalen Gesellschaftsdifferenzie-
rung. Damit geht die Identitit des Subjekts nicht linger aus seiner Inklusion in
eine feste soziale Umwelt hervor. Vielmehr gilt es fortan, die eigene Individuali-
tit selbstbestimmt hervorzubringen und durch intersubjektive Anerkennung zu
stabilisieren. Diese Grundparadoxie — das Streben nach Autonomie bei gleich-
zeitigem Bediirfnis nach sozialer Anerkennung — ist laut der psychoanalytischen
Forschung fiir den Narzissmus auf intrapsychischer Ebene kennzeichnend und
wird nun auch auf sozialer Ebene virulent. Das wird in den Riubern anhand
der Karl Moor-Figur problematisiert.

1. Was ist Narzissmus?
Psychoanalytische Theorie und diagnostische Merkmale

Der Begriff des Narzissmus ist zuerst von Sigmund Freud aus triebtheoretischer
Perspektive definiert worden. Das Verstindnis davon hat sich seitdem geindert.
Grund dafiir ist die >intersubjektive Wende:, die sich in der Denkschule der
Psychoanalyse seit den 9oer Jahren des 20. Jahrhunderts vollzogen hat. Im Un-

sonlichkeitsstérung flieflend sind und weil das, was als Stérung, mithin als pathologisch
gilt, einem historischen Wandel unterworfen ist.

7 Carolin Amlinger, Oliver Nachtwey, Gekrinkte Freiheit. Aspekte des libertiren Autori-
tarismus. Frankfurt a. M. 2022, S. 169.



48 NINA BIRKNER

terschied zu Freud, der sich das Wesen des Menschen grundsitzlich monadisch
vorgestellt und seine Triebtheorie daher intrapsychisch ausgerichtet hat,® besteht
in der heutigen Forschung Einigkeit in der Uberzeugung, dass sich die mensch-
liche Psyche in der Interaktion mit anderen ausbildet. Dieser Paradigmenwech-
sel hat entscheidende Impulse von der (Sozial-)Philosophie erhalten, so etwa
von Georg Wilhelm Friedrich Hegels und Axel Honneths Anerkennungstheo-
rien, auflerdem von George Herbert Meads Identititskonzeption. An ihre
Uberlegungen schlielen die meisten psychoanalytischen Theorien zum Narziss-
mus an. Trotz unterschiedlicher Akzentuierungen herrscht Konsens dariiber,
dass sich die menschliche Psyche in der Interaktion mit anderen ausbildet. Uber
die Differenz zu anderen erfihrt sich das Subjekt als autonom und einzigartig.
Dabei kann es nur dann eine »positive[] Selbstbeziehung«® entwickeln,™ wenn
es in einem gegenseitigen Anerkennungsverhiltnis steht.

Mit Honneth lisst sich Anerkennung als ein Prozess beschreiben, in dem das
anerkennende Subjekt seinem Gegeniiber einen »Wert einrdumt, der die Quelle
von legitimen Anspriichen ist, die der eigenen Selbstliebe Abbruch tun.«™ Das
Gegentiber wird folglich anerkannt, wenn es vom Subjekt als autonome Person
geachtet wird, so dass es auf alle Handlungen verzichtet, die das Resultat ein-
facher egozentrischer Impulse sind. Ein eigener »Wert« wird dem Subjeke fer-
ner dann zuerkannt, wenn es fiir bestimmte individuelle »Eigenschaften und
Fihigkeiten«'* wertgeschitzt wird. Reziprok muss das Anerkennungsverhiltnis
deswegen sein, weil das Subjekt nur so in »einen lebendigen Kontakt mit der
Auflenwelt, in ein gegenseitiges Verstehen und gemeinsames Fiihlen«,” kommt.

Vor diesem Hintergrund gilt die Ausbildung von Identitit als Balanceakt,
und zwar deshalb, weil das Subjekt sein Bediirfnis nach Unabhingigkeit mit
dem nach Anerkennung in Einklang bringen muss. Das gelingt, wenn das Sub-
jekt einen stabilen Selbstwert entwickelt, mit dem Psychologen Martin Alt-

8 Vgl. Stephen A. Mitchell, Bindung und Beziehung. Auf dem Weg zu einer relationa-
len Psychoanalyse, Gieflen 2003.

9 Axel Honneth, Kampf um Anerkennung. Zur Grammatik sozialer Konflikte, Frank-
furt a.M. 1994, S. 278.

10 Darunter versteht Honneth »eine Art von nach innen gerichtete[m] Vertrauen [...],
das dem Individuum Sicherheit sowohl in seiner Bediirfnisartikulation als auch in der
Anwendung seiner Fihigkeit schenkt« (ebd., S. 278 f.).

11 Axel Honneth, Unsichtbarkeit. Uber die moralische Epistemologie von >Anerkenungs,
in: Unsichtbarkeit. Stationen einer Theorie der Intersubjektivitit, Frankfurt a. M.
2003, S.22.

12 Axel Honneth, Kampf um Anerkennung, S.277.

13 Jessica Benjamin, Die Fesseln der Liebe. Psychoanalyse, Feminismus und das Problem
der Macht, Basel 3 2004, S. 54.



49

meyer definiert als »reflexive und in Interaktionsmustern der Anerkennung
erworbene [...] Selbstachtung, in der das Gefiihl des eigenen Werts mit dem
Beachtet- und Geachtetwerden durch andere zusammenflief$[en]«."4 Hat das
Subjeke einen stabilen Selbstwert, wird es zwischen den beiden Polen — der Be-
zogenheit auf andere und dem Wunsch nach Autonomie — oszillieren konnen.
In dem Wissen, vom Gegeniiber als unabhingiges Subjekt anerkannt und ge-
schitzt zu werden, kann es sich von dessen Bestitigung abhingig machen.”

Ein narzisstischer Personlichkeitsstil wird aus Sicht der intersubjektiven Psy-
choanalyse dann ausgebildet, wenn das Subjekt keinen stabilen Selbstwert be-
sitzt, etwa infolge von Missachtungserfahrungen. In dem Fall ist die Balance
zwischen dem Bediirfnis nach Autonomie und dem nach Anerkennung gestért.
Das fiihrt dazu, dass das Subjekt seine Abhingigkeit von anderen zu leugnen
sucht, um sich vor negativen Emotionen zu schiitzen. Zugleich hat es aufgrund
der erfahrenen Missachtung ein verstirktes Anerkennungsbediirfnis. Vor die-
sem Hintergrund lisst sich der Narzissmus aus Sicht der intersubjektiven Psy-
choanalyse als Ringen um Anerkennung bei gleichzeitiger Demonstration der
eigenen Autonomie definieren. Dabei miissen laut der aktuellen Auflage des
DSM-5' — dem international gebriuchlichen Klassifikationssystem psychischer
Storungen — die meisten der folgenden Merkmale erfiillt sein, um einem Sub-
jekt einen narzisstischen Personlichkeitsstil attribuieren zu kénnen:

Grundlegend ist zunichst eine starke Selbstidealisierung, durch die das Sub-
jekt das Gefiihl der Abhingigkeit von anderen zu vermeiden und somit seinen
briichigen Selbstwert zu stabilisieren sucht. Das kommt in Fantasien von gren-
zenlosem Erfolg, unermesslicher Macht oder »idealer Liebe« zum Ausdruck,
was dazu fithren kann, dass sich die narzisstische Person »in vorteilhafter Weise
mit beriihmten oder privilegierten Menschen« vergleicht. In jedem Fall werden
die eigenen Fihigkeiten und Leistungen regelmiflig tiberschitzt, was »prahle-
risch und groflspurig«'” wirkt.

Da die narzisstische Person meint, anderen durch bestimmte individuelle
Qualititen iiberlegen zu sein, ist sie hiufig »neidisch auf andere« oder glaubr,
sandere seien neidisch auf sie«.® Dariiber hinaus ist sie davon tiberzeugt, von

14 Martin Altmeyer, Narzissmus und Objekt. Ein intersubjektives Verstindnis der Selbst-
bezogenheit, Gottingen 2000, S. 152.

15 Vgl ebd, S. 16.

16 Vgl. Diagnostisches und Statistisches Manual Psychischer Storungen — Textrevision —
DSM-5-TR, hg. von der American Psychiatric Association, dt. Ausgabe hg. von Peter
Falkai und Hans-Ulrich Wittchen, Géttingen 2025.

17 Ebd., S.1087.

18 Ebd., S.1088.



SO NINA BIRKNER

»gewohnliche[r] Menschen«® nicht verstanden zu werden sowie von ihren Ge-
geniibern iibermiflige Bewunderung und eine »besonders bevorzugte Behand-
lung«®® erwarten zu kénnen. Um sich selbst aufzuwerten, hat sie zugleich eine
chronische Neigung, andere durch verichtliches oder herablassendes Handeln
Zu entwerten.

Fiir den Narzissmus ist ferner die Konzentration auf das Ego kennzeichnend.
Das geht mit einem »Mangel an Empathie«** einher. Narzisstische Beziechungen
sind daher hiufig ausbeuterisch. Bindungen werden nimlich nur dann einge-
gangen, wenn die Wahrscheinlichkeit besteht, die anderen fiir die eigenen Ziele
instrumentalisieren zu kénnen, wobei diese nicht als unabhingige Subjekte mit
eigenen Anspriichen und Rechten anerkannt werden; oder es werden Beziehun-
gen gekniipft, in denen das Gegeniiber von der narzisstischen Person glorifiziert
wird, um {iiber den idealisierten Wert, der ihm zugemessen wird, den eigenen
Selbstwert zu stirken.

In der dritten Auflage des DSM-III-R von 1989 werden zwei weitere Merkmale
narzisstischer Personen aufgefithrt:** Zum einen wird eine iibertriebene Emp-
findlichkeit gegeniiber Zuriickweisung genannt, die mit heftigem Zorn oder
mit Schamgefiihlen beantwortet wird. Ferner wird darauf hingewiesen, dass die
Vorstellung von der eigenen Grandiositit von heftigen Gefiihlen der Unsicher-

19 Ebd., S.1087.

20 Ebd., S.1088.

21 Ebd.

22 Vgl. Diagnostisches und Statistisches Manual Psychischer Stérungen DSM-III-R, hg.
von der American Psychiatric Association, deutsche Bearb. und Einfiihrung von
Hans-Ulrich Wittchen, Géttingen 21989. Dass im DSM-III-R Merkmale genannt
werden, die im DSM-5-TR nicht mehr aufgefiihrt werden, zeigt, dass die wissenschaft-
liche Diskussion um die Konzeptualisierung des Narzissmus noch nicht abgeschlossen
ist. Das gilt fur alle spezifischen Personlichkeitsstorungen, so auch fiir die paranoide,
die schizoide u.a. Daher werden sie im ICD-11 (2022), dem Diagnosehandbuch der
Weltgesundheitsorganisation, auch nicht mehr einzeln aufgefithrt. Hier findet sich
nur noch die allgemeine Diagnose »Personlichkeitsstorunge inklusive zahlreicher Krite-
rien, anhand derer sie diagnostiziert und ihr Schweregrad bestimmt werden kann. Der
Wechsel von einem kategorialen hin zu einem dimensionalen Klassifikationssystem
wird damit begriindet, dass sich nicht alle etablierten Personlichkeitsstorungen immer
klar voneinander und von psychischer Normalitit abgrenzen lassen. Im Unterschied
dazu hilt die DSM-5-Task-Force aber an den etablierten Personlichkeitsstilen respek-
tive -storungen fest, zumal das in der psychotherapeutischen Praxis nach wie vor gin-
gig ist.

Auch wenn iiber die entscheidenden Leitsymptome des narzisstischen Personlich-
keitsstils nach wie vor debattiert wird, konnen die im DSM genannten Merkmale als
heuristisches Hilfsmittel dienen, um literarischen Figuren mit psychologischer Tiefe
einen narzisstischen Persdnlichkeitsstil attribuieren zu konnen.



ST

heit oder Minderwertigkeit abgelost werden kann, wenn der eigene Selbstwert,
etwa durch ausbleibende Bewunderung, bedroht wird. Auf diese Weise entsteht
der Eindruck, dass die narzisstische Person zwischen Gefiihlen von vollkomme-
ner Uberlegenheit und volliger Wertlosigkeit hin- und herschwankt.

2. Karl Moor — der narzisstische Rebell

Wie skizziert, ldsst sich ein narzisstischer Personlichkeitsstil auf Missachtungs-
erfahrungen zuriickfithren. Vor diesem Hintergrund wird im Folgenden zuerst
das Verhiltnis zwischen Karl Moor und seinem Vater beleuchtet, bevor die Fi-
gur als narzisstischer Rebell profiliert wird. Dabei wird die These vertreten, dass
der alte Moor seinem Sohn keine Anerkennung entgegenbringt. Das mag tiber-
raschen, gilt Karl im Drama doch als sein geliebtes »Schoflkind«.? Allerdings
bezeichnet Schiller den Grafen Moor schon auf dem Theaterzettel zur Urauf-
fithrung als »Stifter vom Verderben und Elend seiner Kinder«.>4 Inwiefern trigt
er aber Schuld an Karls >Elend<

Erstens ist er ein »Verzirtler«,” so heifdt es auf dem Theaterzettel. Wie Franz
berichtet, sind Karl in seiner Kindheit keine Grenzen gesetzt worden. Wihrend
sich die Familie daheim »mit frommen Gebeten, und heiligen Predigtbiichern«?®
beschiftigt hat, streunte Karl im Freien herum, wo er ausschliefilich seiner in-
dividuellen Bediirfnisbefriedigung nachgegangen ist. Solch eine antiautoritire
Erziehung problematisiert Schillers Karlsschullehrer Jacob Friedrich Abel in sei-
ner Rede, iiber die Entstehung und die Kennzeichen grosser Geister (1776). Laut
ihm kénnen sich die dem genialischen Subjekt qua Geburt gegebenen Krifte —
das Erkenntnisvermégen, die Empfindungsfihigkeit, die Imaginations- sowie
die Erinnerungskraft — nur dann richtig ausbilden, wenn sie durch Erziehungs-
instanzen in die richtigen Bahnen gelenkt und harmonisch ausgebildet werden.
Im andern Fall »sind grosse Wiirkungen der Seele nie zu erwarten«,?” so Abel.

23 Friedrich Schiller, Die Riuber. Ein Schauspiel, in. Ders.: Werke und Briefe in zwolf
Binden, Bd. 2, Die Riuber. Fiesko. Kabale und Liebe. Kleine Dramen, hg. von Ger-
hard Kluge, Frankfurt a. M. 1988, S. 20—160, hier S. 28.

24 Christian Grawe, Friedrich Schiller. »Die Riuber«. Erliuterungen und Dokumente,
Stuttgart 2009, S. 177.

25 Ebd., S.177.

26 Friedrich Schiller, Die Riuber. Ein Schauspiel, S. 22.

27 Jacob Friedrich Abel, Rede iiber die Entstehung und die Kennzeichen grosser Geister,
in: Ders.: Eine Quellenedition zum Philosophieunterricht an der Stuttgarter Karls-
schule (1773-1782). Mit Einleitung, Ubersetzung, Kommentar und Bibliographie,
hg. von Wolfgang Riedel, Wiirzburg 1995, S. 181-219, hier S. 195.



52 NINA BIRKNER

Dass das Kind eine ihm Grenzen setzende Autoritit braucht, ist auch Kon-
sens der heutigen Narzissmusforschung. Aus ihrer Sicht muss das Kind lernen,
seine infantilen Omnipotenzphantasien »dem Realititsprinzip zu unterstel-
len«.?® Sonst wird es glauben, autonom agieren zu kénnen und nicht wissen,
wie es mit seiner »Abhingigkeit von unabhingig existierenden Anderen«®® um-
gehen soll.

Genau das trifft auf Karl zu. Davon zeugt sein erster Auftritt, der mit einer
»Pauschalanklage[]«*° gegen die Durchschnittsmenschen seines »Tintenkleck-
senden Sekulum[s]«<* beginnt. Schnell wird deutlich, dass seiner kulturkriti-
schen Schmihrede eine private Krinkung zugrunde liegt, gipfelt sie doch in
dem Arger dariiber, dass sich seine Gliubiger mit Geldforderungen an ihn ge-
richtet haben und ihm trotz seiner »Bitten«, »Schwiire« und »Trinen«” keinen
Zahlungsaufschub gewihren wollten. Vor Wut »auf den Boden stampfend«
macht er ihre penible Orientierung an den herrschenden Gesetzen fiir seine
Notlage verantwortlich. Dass sich Karl von den legitimen Forderungen seiner
Glaubiger briiskiert fiihlt, spricht dafiir, dass er nicht gelernt hat, andere als von
ihm unabhingige Subjekte mit eigenen Anspriichen und Rechten anzuerken-
nen — ein erster Hinweis auf seinen narzisstischen Personlichkeitsstil.

Genau umgekehrt wird Karl aber auch von seinem Vater nicht als autonomes
Gegeniiber anerkannt. Fiir die Vater-Sohn-Beziehung ist nimlich zweitens
kennzeichnend, dass der alte Moor seinen Sohn als Erweiterung seiner selbst be-
trachtet. So geht er davon aus, dass es Karls Pflicht sei, ihm Ehre zu machen.
Aus diesem Grund beginnt er »bitterlich<3* zu weinen, als Franz ihn iiber Karls
Untaten in Leipzig informiert. Dabei gelten seine Trinen nicht dem auf Ab-
wege geratenen Sohn, sondern ausschliefilich sich selbst: Durch Karl sieht er
seinen »ehrliche[n] Name[n]« beschmutzt und seine »Aussichten« und »golde-
nen Triume«® zerstort.

Die hohen viterlichen Erwartungen sind drittens mit einer starken Ideali-
sierung Karls verbunden. So verehrt der alte Moor seinen Erstgeborenen als ge-
nialischen >Universalkopf« in der Erwartung, dass er einmal »zu einem grof§en

28 Paulina F. Kernberg, Narzisstische Personlichkeitsstorungen in der Kindheit, in: Nar-
zissmus. Grundlagen — Stérungsbilder — Therapie, bearb. von Otto F. Kernberg und
Hans P. Hartmann, Miinchen 2006, S. 570—601, hier S. 580.

29 Jessica Benjamin, Die Fesseln der Liebe, S. 68.

30 Gerhard Oberlin, »Wenn die Kultur ausartet, S. 120.

31 Friedrich Schiller, Die Riuber. Ein Schauspiel, S. 30.

32 Ebd., S.32.

33 Ebd., S.32.

34 Ebd. 22.

35 Ebd., S.22f.



53

groffen Manne«® und aufgrund seines Nachruhms unsterblich werden wird.
Dass Karl aber keineswegs ein »Nachstrahl der Gottheit«3” ist, wie sein Vater
und seine Geliebte Amalia meinen, machen die ersten beiden Szenen des Dra-
mas deutlich. Hier berichten Franz und Spiegelberg, dass Karl Schulden ange-
hiuft hat — laut Franz sind es 40.000 Dukaten.?® Auch wenn Franz iibertreiben
sollte, bleibt es eine erkleckliche Summe, die Karls Gliubiger nun von ihm zu-
riickfordern. Dariiber hinaus hat er sich zahllose Male duelliert und aus Rach-
sucht fast einen Biirgerkrieg ausgelost. Deswegen wird er laut Franz nun steck-
brieflich gesucht. Das scheint keine Liige zu sein, erkliren Grimm und Roller
doch in der sichsischen Schenke, dass sie alle gesucht werden und jeden Augen-
blick verhaftet werden kénnten.3?

Es sollte deutlich geworden sein, dass Karl von seinem Vater keine >wahre« An-
erkennung erfihrt; denn zum einen wird er von ihm als Erfiillungsgehilfe fiir die
eigenen Wiinsche und nicht als autonomes Subjekt betrachtet; und zum ande-
ren wird er von ihm nicht in seiner Individualitit wertgeschitzt, sondern glori-
fiziert und somit auf die vom Vater geschitzten Aspekte seines Selbst reduziert.

Laut der heutigen Narzissmusforschung bleiben Kinder, die auf diese Weise
»depersonifiziert¢® werden, »emotional ungesittigt«,* so dass sie keinen stabilen

36 Ebd., S.23.

37 Ebd., S.123.

38 Laut Frank Berger entspricht ein Dukat etwa 2,5 Talern (vgl. Frank Berger, Das Geld
der Dichter in Goethezeit und Romantik. 71 biografische Skizzen {iber Einkommen
und Auskommen, Wiesbaden 2020, S. 319). »Das Existenzminimum einer fiinfkopfi-
gen Familie im Deutschland der Goethezeit lag bei etwa 8 5 Talern« — das sind etwa 34
Dukaten. »Das Durchschnittseinkommen setzt Berger bei 200 Talern pro Jahr an, den
«(relative[n]) Reichtum [...] bei 500 Talern« bzw. 200 Dukaten. Dabei handelt es sich
allerdings um einen »bescheidene[n] Wohlstand, wirklich reich war man damit nur als
alleinstehende Person, wenn man in Rechnung stellt, dass die Studienkosten eines
Sohnes schon mit 200 Talern zu Buche schlugen« (ebd., S.326). »Der wirkliche
Reichtum begann in einer anderen Groflenordnung, in etwa dem Doppelten« (ebd.,
S. 14) der hier genannten Betrige.

»Nur selten wird Reichtum in Dramen und Romanen konkret beziffert. [...] Im
biirgerlichen Trauerspiel konnte man »auf eine honette Art« 1779 eine Haushaltung
mit Kindern fithren, wenn zu einem Vermégen von 10.000 Talern noch ein Amt von
600 bis 700 Talern hinzukam. Dies ergab einschliefSlich der Zinseinkiinfte knapp
1000 Taler im Jahr« (ebd., S. 327) — das sind etwa 400 Dukaten. Vor diesem Hinter-
grund handelt es sich bei den von Karl Moor gemachten Schulden in Hohe von
40.000 Dukaten bzw. 100.000 Talern um eine extrem hohe Summe.

39 Vgl. Friedrich Schiller, Die Riuber. Ein Schauspiel, S. 37.

40 Vgl. Donald B. Rinsley, Overview of Borderline and Narcissistic Disorders. Presented
at meeting of Association of Adolescent Psychiatry, Washington 1988.

41 Paulina F. Kernberg, Narzisstische Personlichkeitsstérungen in der Kindheit, S. 572.



54 NINA BIRKNER

Selbstwert entwickeln. Um sich vor daraus resultierenden negativen Emotionen
zu schiitzen, identifizieren sie sich ausschliefflich mit dem von den Eltern ge-
schitzten idealen Selbst, so dass sie ein iibertriebenes Gefiihl von der eigenen
Wichtigkeit und somit einen narzisstischen Persénlichkeitsstil ausbilden. Das
gilt auch fiir Karl Moor, so die im Folgenden zu verifizierende These.

Dass Karl keinen stabilen Selbstwert besitzt, folglich (ihm unbewusste)
Selbstzweifel hat, kommt in der zweiten Szene des ersten Akts zum Ausdruck.
Hier erwartet er den Vergebungsbrief des Vaters. Die Selbstsicherheit, mit der
er Spiegelberg verkiindet, dass dessen »Verzeihung« schon innerhalb der »Stadt-
mauren«* sei, wird dadurch konterkariert, dass er zu zittern beginn, als er er-
fihrt, dass Schwarz mit dem ersehnten Brief auf dem Weg zu ihm ist.#3

Aus historischer Perspektive ldsst sich Karls Zittern mit Johann Georg Sulzer
als Ausdruck von Selbstzweifeln deuten. Laut Sulzer, dessen philosophische
Schriften Schiller auf der Karlsschule kennengelernt hat, setzen sich frithkind-
liche Erfahrungen in der Seele fest. Sie konnen im Subjekt Affekte auslosen, die
sich der Kontrolle seines Bewusstseins entziehen und die es dazu bringen, gegen
die Bestrebungen des eigenen Willens zu handeln.** Auch wenn sich Karl
selbstsicher prisentiert, ldsst sich sein Zittern als Zeichen von Unsicherheit dar-
tiber deuten, ob er der Gnade des Vaters wirklich wert ist. Dafiir spricht auch,
dass sich sein Gesicht »wie die Wand«# verfirbt, noch bevor er den Brief {iber-
haupt gelesen hat, nimlich als er den Brief 6ffnet und Franz’ Handschrift er-
kennt.4°

In der intersubjektiv argumentierenden Narzissmusforschung herrscht Kon-
sens dariiber, dass Menschen mit einem narzisstischen Persénlichkeitsstil ihre
Abhingigkeit von anderen zu leugnen suchen, um sich angesichts ihres instabi-
len Selbstwerts vor negativen Emotionen zu schiitzen. Auch das trifft auf Karl

42 Friedrich Schiller, Die Riuber. Ein Schauspiel, S. 37.

43 Roller fragt Moor, ob er zittere. Das wird von Karl verneint, allerdings mehrmals hin-
tereinander, wodurch der Eindruck entsteht, dass Karl sehr wohl zittert und sich
durch die Verneinung zu beruhigen sucht (vgl. ebd., S. 37).

44 Vgl. Johann Georg Sulzer, Vermischte philosophische Schriften, Leipzig 1773, S. 99.

45 Friedrich Schiller, Die Riuber. Ein Schauspiel, S. 37.

46 In der Trauerspielfassung wird Karls Unsicherheit dariiber, ob er der Verzeihung des
Vaters wert ist, expliziter zur Darstellung gebracht. Hier geht er in der Schenke »un-
mutig auf und nieder«, hilt sich »die Hand vor die Brust« und spricht zu sich:
»Knabe! Knabe! Wie dir’s hier klopft! — Wein! Wein! Ich brauche heut meinen Mut
zwiefach — sei’s zur Freud’ oder zur Verzweiflung.« (Friedrich Schiller, Die Riuber. Ein
Trauerspiel, in. Ders.: Werke und Briefe in zwolf Binden, Bd. 2, Die Riuber. Fiesko.
Kabale und Liebe. Kleine Dramen, hg. von Gerhard Kluge, Frankfurt a.M. 1988,
S.183-292, hier S. 197.)



55

zu. Das kommt zum einen in dem von ihm beschworenen Ideal der »Freiheit«#”
von allen zivilisatorischen Zwingen zum Ausdruck; davon zeugt zum anderen
seine Entscheidung, in Leipzig fernab vom Elternhaus zu studieren. Dabei ist
auffillig, dass Karl in Anwesenheit seiner Kommilitonen ausschliefSlich abschit-
zig iiber seinen Vater urteilt. So erinnert ihn Spiegelberg: »Weifft du noch wie
tausendmal du die Flasche in der Hand den alten Filzen hast aufgezogen, und
gesagt: Er soll nur drauf los schaben und scharren« — das heifSt sein Geld zusam-
menhalten wollen — »du wollest dir dafiir die Gurgel absaufen. — Weifst du
noch ?«¥ Auch wenn sich Karl im Nachhinein von seinen Diskreditierungen di-
stanziert, wird deutlich, dass er sich iiber die Abwertung des Vaters der eigenen
Autonomie zu versichern sucht. Bezeichnenderweise regt sich sein Wunsch,
nach Hause zuriickzukehren, erst als er — vollkommen verschuldet und in Sach-
sen steckbrieflich gesucht — in die Gefahr gerit, verhaftet und juristisch verur-
teilt zu werden, wodurch sein grandioses Selbst bedroht wird. Die Méglichkeit,
fiir die eigenen Taten geradezustehen, zieht Karl nicht in Betracht.#® Stattdessen
erwartet er die viterliche Rettung in der Uberzeugung, sie aufgrund der eigenen
Besonderheit verdient zu haben. In diesem Zuge weicht die Verachtung des Va-
ters einer pldtzlichen Idealisierung des Lebens im »Schatten« der »viterlichen
Haine«.5° Mit der Psychoanalytikerin Jessica Benjamin liele sich die These auf-
stellen, dass Karl seinen gefihrdeten Selbstwert dadurch zu stabilisieren sucht,
dass er sich mit den Wiinschen seines Vaters identifiziert, um sich trotz seiner
Willfahrigkeit als souverin erfahren zu kdnnen.s

47 Friedrich Schiller, Die Riuber. Ein Schauspiel, S. 32.

48 Ebd,, S. 34.

49 Dass Karl die negativen Aspekte seines Selbst nicht akzeptiert und daher unfihig ist,
die Verantwortung fiir seine kriminellen Taten zu tibernehmen, wird im Handlungs-
verlauf mehrfach vorgefiihrt, so auch in der zweiten Szene des dritten Akts. Hier
wiinscht sich Karl zuriick in den Mutterleib und in die »Elisiums Szenen [s]einer
Kindheit« (ebd., S.99). In diesen Regressionsfantasien manifestiert sich seine Sehn-
sucht nach einer »naiven¢, mithin vorreflexiven Existenzform, in der das Subjekt noch
ganz mit den Eltern identifiziert ist, somit noch kein Bediirfnis nach Autonomie und
Anerkennung kennt und aller Verantwortung fiir die eigenen Taten enthoben ist.

Diese Sehnsucht kollidiert mit Karls Lebensrealitit, in der er sich als Riuberhaupt-
mann vieler Verbrechen schuldig gemacht hat. Damit hadernd, stilisiert er sich zum
»heulende[n] Abbadonna« (ebd., S. 98), dem Engel aus Friedrich Gottlieb Klopstocks
Messias, der seinen Abfall von Gott bereut. Anstatt aber wirklich Reue zu zeigen und
sich der Justiz auszuliefern, erklirt er der Riuberbande nur wenig spiter, sie »niemals
verlassen« (ebd., S. 100) zu wollen. Vor diesem Hintergrund werden Karls Selbstzwei-
fel von den Riubern als »Paroxismus« (ebd., S. 99), als Fieberanfall, gewertet.

so Ebd., S.37.

51 Vgl. Jessica Benjamin, Die Fesseln der Liebe, S. 49; vgl. auflerdem Martin Altmeyer,
Narzissmus und Objekt, S. 160.



56 NINA BIRKNER

Dass Karl auf die Hilfe und Vergebung des Vaters hofft, anstatt sich fiir seine
Verfehlungen vor dem Gesetz zu verantworten, macht zum einen deutlich, dass
er nicht so autonom ist, wie er behauptet; zum anderen wird offenkundig, dass
er — allen Unabhingigkeitsbekundungen zum Trotz — um die viterliche Aner-
kennung ringt.

Es sei festgehalten, dass Karl Moor insofern als narzisstisch kategorisiert
werden kann, als fiir ihn das Ringen um Anerkennung bei gleichzeitiger De-
monstration der eigenen Autonomie kennzeichnend ist. Dariiber hinaus weist
er alle im DSM-5-TR genannten Merkmale eines narzisstischen Personlichkeits-
stils auf, so etwa das abnorme Gefiihl von der eigenen Wichtigkeit, wovon be-
reits sein erster Auftritt zeugt. Uber das »schlappe Kastraten-Jahrhundert«?
schimpfend, vergleicht er sich selbst mit Arminius, und er prahlt damit, mit
einem »Heer« von »Kerls« wie ihm dazu fihig zu sein, aus »Deutschland [...]
eine Republik« zu machen, »gegen die Rom und Sparta Nonnenkloster« sind.s?

Seine Selbstidealisierung nimmt im Handlungsverlauf groteske Formen an.
So stilisiert er sich im fiinften Akt zum Stellvertreter Gottes auf Erden, dazu be-
rufen, Franz fiir seine Untaten mit dem Tod zu bestrafen. Als solcher segnet er
die Riuber, die er dazu auserwihlt, dem eigenen >heiligen< Rache-Gebot zu fol-
gen. So gebietet er ihnen: »Betet an vor dem, [...] der euch gewiirdiget hat, die
schréckliche Engel seines finstern Gerichtes zu sein! Entbléfet eure Hiupter!
Kniet hin in den Staub, und stehet geheiliget auf!«.5

Neben dem hier skizzierten tibermifligen Gefiihl von der eigenen Grandiosi-
tit, das mit einer extremen Selbstiiberschitzung sowie mit dem Bediirfnis ein-
hergeht, von anderen vergdttert zu werden, beschiftigen Karl ferner Fantasien
von unermesslichem Ruhm. Darauf verweist Schiller schon in der Vorrede zur
Schauspielfassung der Riuber, wenn er Karl als Figur mit »enthusiastischen
Triumen von Gréf8e und Wirksamkeit« charakeerisiert.’® Zu Beginn des Dra-
mas manifestiert sich das in seiner Schwirmerei fiir die »Helden des Alter-
tums«,’” mit denen er sich vergleicht;® aber auch mit seinen Riubereien strebt

s2  Friedrich Schiller, Die Riuber. Ein Schauspiel, S. 31.

53 Ebd, S.32.

s4 Ebd., S.137.

55 Friedrich Schiller, Vorrede zu den »Riubern, S. 16.

56 Auch in seinem Gedicht Monument Moors des Riubers attribuiert Schiller Karl Moor
eine heifle Ruhmsucht, vgl. Christian Grawe, Friedrich Schiller, S. 179.

57 Friedrich Schiller, Die Riuber. Ein Schauspiel, S. 31.

58 Karl vergleicht sich mit Arminius, hat als Kind aber auch fiir »die Abenteuer des Julius
Cisar und Alexander Magnus« (ebd., S.22) geschwirmt. In der sichsischen Schenke
liest er die Biographien Plutarchs.



57

er nach Grofle: So bezeichnet er sich selbst als »Rachschwert«® Gottes, wo-
durch er seine Gewalttaten zu veredeln sucht.

Von Karls Narzissmus zeugt auflerdem seine ausbeuterische Beziechung zu
den Riubern. Von ihnen erwartet er Bewunderung; er selbst zollt ihnen aber
keine Anerkennung, betrachtet er sie doch nicht als autonome Individuen, son-
dern als »[e]lende Werkzeuge [s]einer grofleren Plane«.%° Daher verhilt er sich
ihnen gegeniiber wie ein Despot, der bedingungslosen Gehorsam fordert. Das
kommt etwa in der an sie gerichteten rhetorischen Frage zum Ausdruck: »Wer
iiberlegt, wann Ich befehle?«®* Keine Kritik an seiner Person duldend, instru-
mentalisiert er die Riuber fiir die eigenen Interessen, wobei er sie chronisch ent-
wertet, indem er ihnen mit Verachtung und Herablassung begegnet, so etwa,
wenn er ihnen erklirt: »Ihr seid nicht Moor. — Ihr seid heillose Diebe!«6>

Als Narzissten kennzeichnen Karl ferner seine leichte Krinkbarkeit sowie
seine Unfihigkeit, mit Zuriickweisungen umzugehen. Das manifestiert sich
insbesondere in seiner Reaktion auf die (vermeintliche) Verstoffung aus dem El-
ternhaus. Darauf, dass sein Vater ihm jede Hilfe verweigert, er ihm somit als ein
von ihm unabhingig existierender Anderer entgegentritt, ist er nicht gefasst.
Mafllos gekrinkt entbrennt er in Wut. Den aufkeimenden Gedanken, dass es
sich bei der Abwendung des Vaters um »eine Téluschung«G3 handeln kénnte,
verfolgt er nicht weiter. Stattdessen ergeht er sich in blutriinstigen Rachefanta-
sien.% Die »Reflexionskraft als vermittelnde Priiferin zwischen den Wiinschen
des Subjekts und den Versagungen der Umwelt hat sich bei Karl Moor offen-
sichtlich nicht entwickeln konnen«,® weil ihm bis dato alle seine Wiinsche er-
fiillt worden sind. Mit Abel liefSe sich davon sprechen, dass sich deswegen die
Krifte seiner »Seele« nicht harmonisch ausgebildet haben, so dass seine »feurige
Einbildungskraft den Verstand«®® betiubt.

Wie fiir den narzisstischen Personlichkeitsstil kennzeichnend, wird Karls
Uberzeugung von der eigenen Grofartigkeit mitunter von Minderwertigkeits-

59 Ebd, S.82.

6o Ebd, S.9o0.

61 Ebd, S. 82.

62 Ebd, S. 90.

63 Ebd, S. 44.

64 Vgl. ebd.

65 Matthias Luserke-Jacqui, Die Riuber. Ein Schauspiel (1781), in: Schiller-Handbuch.
Leben — Werk — Wirkung, hg. von Matthias Luserke-Jaqui, Stuttgart, Weimar 2005,
S. 1—45, hier S. 25.

66 Jacob Friedrich Abel, Rede, iiber die Entstehung und die Kennzeichen grosser Geister,
S.196.



58 NINA BIRKNER

gefiithlen abgelost, wenn sein Selbstwert durch ein mégliches Ausbleiben von
Bewunderung bedroht wird. Das kommt beispielsweise im zweiten Akt zum
Ausdruck, in dem Karl erfihrt, dass seine Rduber bei der Befreiung Rollers Kin-
der, Frauen und Kranke umgebracht haben. Diese Untaten nimmt Karl, der
sich selbst als Kimpfer fiir soziale Gerechtigkeit und die Riuber als Erweite-
rung seiner selbst begreift, als Gefihrdung seines grandiosen Selbst wahr. Hat er
sich zuvor noch selbstbewusst als despotischer Riuberhauptmann prisentiert,
beschreibt er sich nun als »Knabe, [...] ausgehéhnt vor dem Auge des Him-
mels«.%” Von Scham- und Schuldgefiihlen erfiille, will er fortan kein Riuber
mehr sein und sich »in irgend eine Kluft der Erde [...] verkriechen, wo der Tag
vor [s]einer Schande zuriickeritt«.%

3. Karl Moor — ein gelduterter Held?

Die Forschung deutet Die Riuber bis heute »im Sinne eines Liuterungs-
dramas«® und zwar deswegen, weil Karl dem Riuberleben am Ende des Hand-
lungsverlaufs entsagt und sich der Justiz ausliefert.”® Allerdings ist durchaus
irridiert zur Kenntnis genommen worden, dass Karls Schuldbewusstsein da-
durch geschmilert wird, dass er seinem bevorstehenden Opfertod selbstherrlich
»eine universale, heilsgeschichtliche Geltung«”* zuschreibt. Ferner ist darauf auf-
merksam gemacht worden, dass in Karls »pathetische Selbstinszenierung schrille
MifSténe dringenc, weil er »sich einer sozialen Ordnung ausliefert, deren insti-
tutionalisiertes Unrecht er zuvor aus guten Griinden verworfen hatte«.”>

Diese Ambivalenzen lassen sich aufldsen, wenn man annimmt, dass es sich
bei Karl nicht um eine dynamische, sondern um eine statische Figur mit einem
narzisstischen Personlichkeitsstil handelt. Fiir diese These sei im Folgenden mit
Blick auf den fiinften Akt argumentiert. Hier trifft Karl auf seinen tot geglaub-
ten Vater, dem gegentiber er sich auffillig egozentrisch und empathielos verhilt.
So erhebt er sich iiber dessen Herzenswunsch, Franz zu vergeben, mit den Wor-

67 Friedrich Schiller, Die Riuber. Ein Schauspiel, S. 82.

68 Ebd.

69 Matthias Luserke-Jacqui, Die Riuber, S. 40.

70 Vgl. exemplarisch Hans Richard Brittnacher, Die Riuber, in: Schiller-Handbuch, hg.
von Helmut Koopmann, Stuttgart *2011, 344—372, hier S. 354. Gleichwohl liegen
vereinzelte Beitrige vor, in denen Karls Lauterung bezweifelt wird, vgl. etwa John
Guthrie, Karl Moors satanische Rebellion, in: Schillers Theaterpraxis, hg. von Peter-
André Alt und Stefanie Hundehege, Berlin 2020, S. 124-137.

71 Matthias Luserke-Jacqui, Die Riuber, S. 40.

72 Peter-André Alt, Schiller, S. 27.



59

ten: »Nein, bei meiner grimmigen Seele. Das soll nicht sein. Ich wills nicht
haben«.”? Auch wenn er von seiner Rachgier spiter abriicke, weil er von Schuld-
gefithlen {ibermannt wird,”* behilt sein eigenes Wohl hochste Prioritdt. Das
zeigt sich in seinem gleichermaflen launischen wie despotischen Verhalten den
Riubern gegeniiber. Hat er sie zuvor mit der Aufgabe »geehrt«,”s Franz lebend
zu fassen, um ihn eigenhindig umzubringen, droht er ihnen nun — angesichts
des sich nach Verzeihung sehnenden Vaters — mit Strafe, sollten sie seinem Be-
fehl Folge geleistet haben.”® Als die Riuber ihm nun erkliren, Franz tot auf-
gefunden zu haben, hiipft er »froh empor« — keinen Gedanken mehr an die
Gefiihle seines Vaters verschwendend; und er dankt dem »Lenker der Dinge«
dafiir, den Konflikt mit dem Bruder nun »iiberstanden«”7 zu haben.

Von Egozentrik und mangelnder Empathie ist auch sein Verhalten gegen-
{iber Amalia geprigt. Als die Riuber sie ihm als »superbe[n] Fang«’® in den
Wald bringen, begegnet er ihr mit schroffer Ablehnung. Grund dafiir ist die
Furcht, dass sie und sein Vater erfahren kénnten, dass er ein Riuberhauptmann
geworden ist. Dabei sorgt er sich weniger darum, die beiden durch diese Nach-
richt ins Ungliick stiirzen zu konnen, als darum, von ihnen nicht linger bewun-
dert zu werden. Dafiir spricht, dass er beide mit der schockierenden Nachricht
iiber seine Riuberexistenz dezidiert zu toten versucht, anstatt sie moglichst
schonend aufzukliren. So befiehlt er ihnen: »So vergeh dann, Amalia! — Stirb
Vater! Stirb durch mich [...] — Diese deine Retter sind Riuber und Mérder!
Dein Karl ist ihr Hauptmann.«7?

Nun konnte man einwenden, dass Karl sich in dieser Extremsituation so
stark von seinen Affekten leiten lisst, dass er zur Reflexion und damit zur Uber-
legung, Amalia und seinem Vater die Nachricht von seiner Riuberexistenz be-
hutsam beizubringen, unfihig ist. Immerhin rennt er nach dem Tod des Vaters
swider eine Eiche<®® — ein Zeichen dafiir, dass er seine Fassung und damit seine
Verstandeskraft verloren hat. Dafiir, dass er beide lieber tot sehen will als von
ihnen missachtet zu werden, spricht aber der weitere Handlungsverlauf. Wih-
rend der alte Moor nimlich tatsichlich stirbt — bezeichnenderweise in dem Mo-

73 Friedrich Schiller, Die Rduber. Ein Schauspiel, S. 151.

74 Auf Karls Schuldgefiihle verweist der Nebentext. Hier wird erldutert, dass sich Karl
vor den Riubern, die er mit der Ermordung von Franz beauftragt hat, »zu verbergen«
sucht (ebd., S. 154).

75 Ebd., S.137.

76 Vgl. ebd., S. 154.

77 Ebd.

78 Ebd.

79 Ebd., S.155.

8o Ebd., S.156.



60 NINA BIRKNER

ment, in dem er sein Idealbild von Karl nicht linger mit der Realitit in Ein-
klang bringen kann® — realisiert Amalia mit Entsetzen, dass ihre Liebe einem
Verbrecher gegolten hat.®* Thre Kritik an seinem grandiosen Selbst wehrt Karl
mit folgenden Worten ab: »Das ist mehr als ein Mann erduldet. [...] soll ich
itzt erst lernen beben wie ein Weib? [...] Nein, ein Weib erschiittert meine
Mannbheit nicht — Blut, Blut! Es ist nur ein Anstof§ vom Weibe — Blut muf$ ich
saufen, es wird voriibergehen.«®

Wie das Zitat zeigt, sucht sich Karl von Amalia zu distanzieren, indem er sie
nicht linger als Geliebte, sondern als eine beliebige Vertreterin ihres Ge-
schlechts betrachtet. Dariiber hinaus wertet er sie ab, indem er sie als »Weib«
bezeichnet — ein Wort, das schon im 18. Jahrhundert pejorativ gebraucht wor-
den ist.84 Zuletzt will er sich am Blut seiner Feinde berauschen — er will die ihm
fehlende Anerkennung Amalias also dadurch kompensieren, dass er sich bei
anderen durch Gewalt Geltung verschafft.

Von diesen narzisstischen Modi der Konfliktbewiltigung lisst Karl sofort ab,
als er begreift, dass Amalia ihm — anders als sein Vater — trotz seiner Verbrechen
in Liebe verbunden ist. Als sie ihm eréffnet, bei ihm bleiben zu wollen, gerit er
»in ekstatische[] Wonne«® Das wihrt allerdings nur so lange, wie er seinen
Selbstwert iiber den idealisierten Wert, den sie ihm zumisst, stirken kann.

81 Der alte Moor spricht zuvor in héchsten Ténen von seinem >himmlischem« Karl (vgl.
ebd., S. 152), und er betont, wie sehr ihm an Gnade und Vergebung gelegen ist. Vor
diesem Hintergrund wire auch eine Vershnung zwischen Vater und Sohn denkbar.
Dass der alte Moor stirbt, weil er nicht tiber Karls kriminelle Laufbahn hinweg-
kommyt, lisst sich nur so erkliren, dass seine Liebe nicht Karls Individualitit, sondern
dem Idealbild gilt, das er sich von ihm gemacht hat.

82 Vgl.ebd., S. 156.

83 Ebd.

84 Vgl. die Definition >Weib« von Johann Christoph Adelung: »So wenig das Wort
[Weib, N.B.] im Hochdeutschen als veraltet angeschen werden kann, so einge-
schrinke ist doch dessen heutiger Gebrauch. [...] Jetzt wird dieses Wort im Hoch-
deutschen noch in folgenden Fillen gebraucht. 1. Im gemeinen Leben von geringen
verheiratheten, oder doch bejahrten weiblichen Personen. [...] 2. In der vertraulichen
Sprechart von einer verheiratheten Person [...]. 3. In der Dichtkunst und héhern
Schreibart, doch gemeiniglich nur von einer herzhaften, minnlichen weiblichen Per-
son. Dieser Nebenbegriff der Stirke und Riistigkeit scheint auch die wahre Ursache zu
seyn, warum dieses Wort in den obern Classen von der Zeit an verichtlich geworden,
da man mehr Sanftmuth, Milde und Zirtlichkeit, als Stirke und Minnlichkeit, von
dem andern Geschlechte erwartet.« (Johann Christoph Adelung, Grammatisch-kriti-
sches Worterbuch der hochdeutschen Mundart, Ausgabe letzter Hand, Bd. 4, Leipzig
1793—1801, Sp. 1443).

85 Friedrich Schiller, Die Riuber. Ein Schauspiel, S. 156.



61

Wie wenig ihm an ihr liegt, zeigt sich erstens, als die Rduber von ihm for-
dern, auf Amalia fiir die Bande zu verzichten. Sofort lisst er ihre » Hand« mit
den Worten »fahren«: »Es ist aus! — Ich wollte umkehren und zu meinem Vater
gehn, aber der im Himmel sprach, es soll nicht sein. [...] Kommt Kamera-
den!«8¢ Augenfillig ist, dass Karls Gedanken ausschlief$lich dem Vater, mithin
seinem Leben in der »Vaterordnung«®” gelten, nicht aber der Geliebten.

Karls Egozentrik zeigt sich zweitens in seiner empathielosen Reaktion auf
Amalias Bitte um ihren Tod. Der wiirde sie »gliicklich«®® machen, wie sie sagt,
weil ihr ein Leben ohne Karl wertlos erscheint. Wihrend sie an sein Mitleid ap-
pelliert, wirft er ihr vor: »Willst du allein gliicklich sein? Fort, ich téde kein
Weib«.3 Selbstbezogen spricht er Amalias Wunsch nach Gliick jedes Recht ab,
weil es ihm selbst verwehrt bleibt. Seine distanzierte Haltung ihr gegeniiber gibt
er erst auf, als sie ihn vor der Bande mit dem Vorwurf provoziert, ein »eitler
feigherziger Prahler«®® zu sein. Wie fiir den narzisstischen Personlichkeitsstil
kennzeichnend, kann Karl mit solch einer Missachtung nicht umgehen. Emp-
findlich gekrinkt beweist er ihr das Gegenteil, indem er sie kurzerhand ermor-
det.?" Dabei verschleiert er die Monstrositit seiner Tat, indem er vorgibt, sich
damit dem Willen der Riuber gebeugt und sie fiir die Bande geopfert zu ha-
ben®* — eine Behauptung, der die Forschung bis heute folgt. Die Riuber haben
allerdings nur gefordert, dass Karl sie nicht fiir ein Leben mit Amalia verlisst.
Thre Ermordung halten sie indes fiir »wahnsinnig«.?

86 Ebd., S.157f.

87 Hans Richard Brittnacher, Die Riuber, S. 349.

88 Friedrich Schiller, Die Riuber. Ein Schauspiel, S. 158.

89 Ebd.

9o Ebd.

91 Im Hinblick auf Amalias Ermordung lassen sich Parallelen zu G.E. Lessings Emilia
Galozti ziehen — ein Trauerspiel, mit dem sich Schiller »friihzeitig« (Peter-André Alg,
Schiller, S. 93), nimlich wihrend seiner Karlsschuljahre befasst hat. Ahnlich wie Ama-
lia provoziert Emilia ihren Vater in dem Wunsch, von ihm getdtet zu werden. Das ge-
lingt, weil sich Odoardo Galotti genauso wie Karl von seinen destruktiven Affekten
leiten ldsst. In der Forschung herrscht Konsens dariiber, dass Odoardo Galotti fiir die
Katastrophe am Ende des Handlungsverlaufs mafigeblich verantwortlich ist, weil sein
Handeln von »Egozentrik (er denkt mehr an seine Ehre als an das Wohl der Tochter)
[...], Unbesonnenheit« und »Jihzorn« geprigt ist (Monika Fick, Emilia Galotti, in:
Dies.: Lessing Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stuttgart 32010, 378—407, hier
S. 388). Das Gleiche gilt fiir Karl, der seinen Mord aber — im Unterschied zu Emilias
Vater — nicht bereut. Dadurch wirkt seine Tat noch ungeheuerlicher.

92 Vgl. Friedrich Schiller, Die Riuber. Ein Schauspiel, S. 158 f.

93 Ebd., S.158.



62 NINA BIRKNER

Zuletzt kommt Karls Kaltherzigkeit in seiner fehlenden Trauer iiber Amalias
Tod zum Ausdruck. Nachdem er sie tédlich verletzt hat, beschreibt er ihre Ago-
nie miteidlos, aus rein physiologischer Perspektive. So vermerke er »mit starrem
Blick« auf den Leichnam: »Sie ist getroffen. Dies Zucken noch, und dann wirds
vorbei sein«.9* Zwar bedeutet er den Riubern, Trinen um sie zu vergieflen; im
Kontrast dazu stehen aber der auf diese Behauptung folgende Haupt- und Ne-
bentext: »Mit bitterem Gelichter« erklirt Karl: »Die Narben, die b6hmischen
Wilder! Ja ja! Dies mufite freilich bezahlt werden.«%5 Anstatt zu weinen, wie er
sagt, verfillt Karl in ein >bitteres Gelichter. Folgt man Johann Christoph Ade-
lungs Grammatisch-kritischem Werterbuch, dann entsteht »Bitterkeitc in Folge
einer schmerzhaften Krinkung.9¢ Die besteht fiir Karl darin, fiir die Entschei-
dung, ein Leben als Riuberhauptmann gefiihrt zu haben, »bezahlen< zu miissen.
Karl trauert folglich weniger um Amalia als um sich selbst.

Angesichts seines inhumanen wie egozentrischen Verhaltens ldsst sich sein
auf Amalias Tod folgendes Eingestindnis, ein >Narr« gewesen zu sein, weil er
sich angemafSt hat, die Welt gottgleich nach seinem individuellen Willen gestal-
ten zu wollen, nur schwerlich als Konsequenz eines Liuterungsprozesses deuten.
Dagegen spricht auch Karls ungebrochene Selbstiiberschitzung. Sie kommt
zum einen in seiner Ansicht zum Ausdruck, dass »zwei Menschen« wie er
»den ganzen Bau der sittlichen Welt zu Grund richten wiirden«%
und zum anderen in seiner Selbststilisierung zum Jesus dhnlichen Sithnopfer.
Durch seinen Tod will er die von ihm »mif$handelte« Schépferordnung »hei-
len«®® und den christlichen Gott mit der siindigen Menschheit versshnen.

Karls Entscheidung, sich am Ende des Handlungsverlaufs der Justiz auszu-
liefern, ist einzig und allein seiner Perspektivlosigkeit geschuldet, so die These.
Die Idee, mit Amalia ins viterliche Schloss zuriickzukehren, hat sich endgiiltig
zerschlagen. Als narzisstische Personlichkeit mit einem hohen Autonomiestre-
ben kann er aber auch nicht linger bei den Riubern bleiben. Denn die haben
ihm mit ihrer Forderung, auf ein Leben mit Amalia zu verzichten, vor Augen
gefiihre, dass er sich ihren Wiinschen beugen muss, weil sie ihn mit »ihrem

94 Ebd.

95 Ebd., S.159.

96 Vgl. Johann Christoph Adelung, Grammatisch-kritisches Worterbuch der hochdeut-
schen Mundart, Ausgabe letzter Hand, Bd. 1, Leipzig 1793—1801, Sp. 1039: »Bitter,
[...] 1) Wegen damit verbundener Beleidigung schmerzhaft, oder empfindlich. [...]
Bittere Spottereyen. Ein bitteres Lachenc.

97 Friedrich Schiller, Die Riuber. Ein Schauspiel, S. 159 f.

98 Ebd., S. 160.



63

Herzblut [...] zum Leibeigenen angekauft«® haben.*® Es bleibt Karl die Még-
lichkeit, weiter in der Illegalitit zu leben, bis er gefasst und juristisch verurteilt
wird. Das wiirde allerdings einen Souverinititsverlust bedeuten, den Karl nicht
hinnehmen will. So erklirt er den Riubern:

Nicht, als ob ich zweifelte sie [die Justiz, N.B.] werde mich zeitig genug fin-
den [...]. Aber sie mochte mich im Schlaf tiberrumpeln, oder auf der Flucht
ereilen, oder mit Zwang und Schwert umarmen, und dann wire mir auch
das einige Verdienst entwischt, daf$ ich mit Willen fiir sie gestorben bin.’*

Der einzige Weg, seine Selbstbestimmtheit nicht zu verlieren und sein Bediirf-
nis nach Bewunderung zu befriedigen, ist die Selbstauslieferung an die Justiz.
Dabei kann er sein gefihrdetes grandioses Selbst zum einen dadurch retten, dass
er sich zu einer Christusfigur stilisiert und seinem Tod eine heilsgeschichtliche
Bedeutung zuschreibt. Zum anderen kann er seinen briichigen Selbstwert da-
durch stabilisieren, dass er das auf ihn ausgeschriebene Kopfgeld einem »armen
Schelm« zukommen lisst, »der im Taglohn arbeitet und eilf lebendige Kinder
hat«.*°* Dass Karl damit »sein Leben an eitle Bewunderung setzen« will, meinen
auch die Riuber, die ihm eine »Grofi-Mann-Sucht« diagnostizieren.” Diese
Einschitzung kann Karl nicht von der Hand weisen, gibt er doch zu — und das
sind seine letzten Worte im Drama: »Man kdnnte mich darum bewundern«.™4

99 Ebd., S.157.

100 Vor diesem Hintergrund ldsst sich Karls Behauptung, Amalia fiir die Bande »ge-
schlachtet« (ebd., S. 159) zu haben, auch als rhetorische Strategie deuten, um seine
Abwendung von der Bande zu legitimieren.

101 Ebd,, S. 160.

102 Ebd.

103 Ebd.

104 Ebd. Angesichts seiner Egozentrik, seiner mangelnden Empathie und seiner Ruhm-
sucht stellt sich die Frage, warum die Rezipienten des 18. Jahrhunderts dennoch mit
Karl »sympathisieren« konnten (Friedrich Schiller, Selbstrezension zu den >Riuberns,
in: Ders.: Werke und Briefe in zwolf Binden, Bd. 2, Die Riuber. Fiesko. Kabale und
Liebe, Kleine Dramen, hg. von Gerhard Kluge, Frankfurt a.M. 1988, S.293-311,
hier S.297). Die Griinde dafiir lassen sich hier nur anreiflen — die meisten nennt
Schiller in seiner Selbstrezension: Erstens wird Karl von (fast) allen Figuren des Dra-
mas glorifiziert, wodurch die Sympathie zu seinen Gunsten gelenkt wird; zweitens
werden seine Handlungen psychologisch nachvollziehbar motiviert, was den Rezi-
pienten eine Perspektiveniibernahme erméglicht. Drittens wird Karl, ganz im Unter-
schied zu Franz, mitunter von Selbstzweifeln geplagt — nimlich immer dann, wenn
seine Grandiositit etwa durch ausbleibende Bewunderung in Frage gestellt wird. Auf
diese Weise kann er das Mitleid der Rezipienten auf sich ziehen, zumal er vierrens als
bedauernswertes Opfer einer Intrige gezeigt wird. Fiir die (vermeintliche) Versto-
Bung durch den Vater will sich Karl richen. Dieser Affeke ist im Drama des 18. Jahr-



64 NINA BIRKNER

4. Karls »Narzissmus« und die moderne Forderung
nach einer selbstbestimmten Individualitit

Wie erldutert, handelt es sich bei Karl Moor um eine Figur mit einem narziss-
tischen Personlichkeitsstil, der sich auf seine familiire Sozialisation, nimlich auf
die mangelnde Anerkennung durch seinen Vater zuriickfithren ldsst. Er ldsst
sich aber auch aus problemgeschichtlicher Perspektive als kritische Auseinan-
dersetzung mit dem »Konzept selbstbestimmter Individualitit«® lesen, das sich
in der Zeit der Aufklirung entwickelt hat und im Sturm und Drang erstmals
programmatisch gefordert worden ist. Das sei im Folgenden plausibilisiert.

In den Sozialwissenschaften besteht Konsens dariiber, dass sich im Verlauf
des 18. Jahrhunderts ein Modernisierungsprozess vollzogen hat, der sich mit
Niklas Luhmann als Umstellung von einer stratifikatorischen hin zu einer funk-
tionalen Gesellschaftsdifferenzierung beschreiben lisst. Dieser Umbruch hat zu
einem neuen Selbstverstindnis der Subjekte gefithrt. Denn in stratifikatorisch
differenzierten Gesellschaften definiert sich die Einzelperson iiber die von ihrer
familidren Herkunft bestimmte Zugehérigkeit zu einem konkreten sozialen Mi-
lieu; sie gewinnt ihre Individualitit iiber schichtspezifische Inklusion. In funk-
tional differenzierten Gesellschaften gehort das Subjekt indes nicht linger

hunderts hiufig als Handlungsmotivation fiir den Tragddienhelden gewihlt worden,
ein fiinfter Grund, warum die Rezipienten des 18. Jahrhunderts Karl als Sympathie-
triger identifiziert haben. Der Affekt war deshalb beliebt, weil er eine »selbstindig«
handelnde Figur voraussetzt, und weil derjenige, »der sich richen will, [...] im
Recht« ist; »denn es ist ihm Unrecht geschehen, so dass er die moralische Qualifika-
tion eines Tragddienhelden hat. Es ist zudem fiir den Zuschauer befriedigend zu
sehen, dass Ungerechtigkeiten gericht werden« (Rosemarie Zeller, Struktur und Wir-
kung. Zu Konstanz und Wandel literarischer Normen im Drama zwischen 1750 und
1810, Bern, Stuttgart 1990, S.76f.). Mit Blick auf die Auffithrungsgeschichte der
Riéiuber sei abschlieflend festgehalten, dass das Drama meistens bearbeitet worden ist
(zur Auffithrungsgeschichte der Riuber vgl. Nina Birkner, Nachwort zu Erwin Pisca-
tors »Riuberns, in: Erwin Piscators »Die Rauber«. Regiebuch und weitere Materialien
zur Berliner Inszenierung von 1926, hg. von Nina Birkner, Heidelberg 2022, S. 209—
238). Dabei ist den beiden Protagonisten in den Theaterfassungen des 18. Jahrhun-
derts meist jede Ambivalenz genommen worden: Karl wurde als tugendhafter Held
und Franz als lasterhafter Antagonist vorgefiihrt. Das hat die Rezeptionsgeschichte
beeinflusst und lisst sich als sechster Grund fiir die positive Bewertung der Karl-
Figur anfihren.

105 Marianne Willems, Friedrich Maximilian Kingers »Die Zwillinge« und Friedrich
Schillers »Die Réuber:. Zur Pathogenese der >Kraftkerle« im Sturm und Drang, in:
Sturm und Drang. Epochen — Autoren — Werke, hg. von Matthias Buschmeier und
Kai Kauffmann, Darmstadt 2013, S. 158—179, hier S. 159.



65

106

einem sozialen »Teilsystem«™® an, mit dem es sich ganz identifizieren kann, son-

dern es ist in mehrere autonome Funktionssysteme gleichzeitig eingebunden, so
etwa in die Politik, die Wirtschaft oder die Religion. Aus diesem Grund hat das
Subjeke fortan »keinen Ort mehr, wo e[s] als >gesellschaftliches Wesen« existie-
ren kann«,'7 so dass es sich »als Individuum in dem Sinne verstehen« muss, dass
es »singulir zu der Gesellschaft als ganzer in Opposition steht«.™® Es kon-
stituiert sich somit iiber die Unterschiede zu anderen und durch »die Abwei-
sung aller heterogenen gesellschaftlichen Beziige«.” So erklirt Luhmann:

Er [der einzelne, N.B.] kann nur auflerhalb der Gesellschaft leben, nur als
System eigener Art in der Umwelt der Gesellschaft sich reproduzieren, wobei
fiir ihn die Gesellschaft eine dazu notwendige Umwelt ist. Das Individuum
kann nicht mehr durch Inklusion, sondern nur noch durch Exklusion defi-
niert werden. (Luhmann 1993: 158)

Wie das Zitat deutlich macht, bleibt das Subjekt auch in funktional differen-
zierten Gesellschaften von seiner »Umwelt« abhingig. Von ihm wird gefordert,
die eigene Individualitit selbstbestimmt auszubilden und dafiir die Anerken-
nung anderer zu gewinnen."™ Mit seinem Anspruch auf freie Selbstentfaltung
wird das Subjekt daher frither oder spiter auf externe Grenzen stoffen; denn

106 Niklas Luhmann, Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssozio-
logie der modernen Gesellschaft, Bd. 3, Frankfurt a. M. 1993, S. 158.

107 Ebd.

108 Andrejs Petrowski, Weltverschlinger, Manipulatoren und Schwirmer. Problema-
tische Individualitdt in der Literatur des spiten 18. Jahrhunderts, Heidelberg 2002,
S.13.

109 Marianne Willems, Friedrich Maximilian Klingers »Die Zwillinge« und Friedrich
Schillers »Die Riubers, S. 160.

110 Das Bediirfnis der Subjekte nach Anerkennung thematisiert Luhmann insbesondere
in seiner Studie iiber Soziale Systeme (1984), in der er sich mit der Moral befasst.
Darunter versteht er im Unterschied zu gingigen Moraltheorien »keine geschlossene
Menge moralisch giiltiger Sitze« (Christian Kirchmeier, Moral, in: Luhmann-Hand-
buch, hg. u.a. von Oliver Jahraus und Armin Nassehi, Stuttgart 2012, S. 105-106,
hier S. 106.), sondern ein soziales System, in dem {iber Anerkennung bzw. Nicht-
Anerkennung entschieden wird. So erklirt er: »Alle Moral bezieht sich auf die Frage,
ob und unter welchen Bedingungen Menschen einander achten bzw. mifSachtenc,
wobei er unter >Achtung »eine generalisierte Anerkennung und Wertschitzung« der
Person »als ganzes« versteht — »im Unterschied zur Schitzung einzelner Verdienste
oder Fihigkeiten, fachlichen, sportlichen, amourésen Kénnens usw.« (Niklas Luh-
mann, Soziale Systeme. Grundrif§ einer allgemeinen Theorie, Frankfurt a. M. 1984,
S.318f.) Dabei vertritt Luhmann die Position, dass es in einer Gesellschaft mit zu-
nehmender Tendenz zur Individualisierung keinen »Konsens iiber moralische Werte
gibt« (Christian Kirchmeier, Moral, S.106.). Vielmehr entscheiden die Moralsub-



66 NINA BIRKNER

auch, wenn es de jure frei ist, ist es de facto nicht autonom. Folglich werden
Missachtungserfahrungen nicht ausbleiben; und das Subjekt wird mit Neid-,
Unzuldnglichkeits- und Ohnmachtsgefiihlen zu kimpfen haben. Vor diesem
Hintergrund meint Luhmann, dass im Zuge der Umstellung von der Inklu-
sions- auf die Exklusionsindividualitit »Pathologien« aufgetreten sind.™* Dabei
denke er insbesondere an >Neurosen« — das sind fiir ihn psychische Verhaltens-
stérungen, die aus unerfiillten »Anspruchshaltungen« resultieren.” Unter diese
Definition fiele auch der narzisstische Personlichkeitsstil, der im Ubrigen von
Freud auch als »Neurose« verstanden worden ist.

Die These, dass sich soziale Probleme in individualistischen Gesellschaften in
der psychischen Verfassung ihrer Mitglieder niederschlagen, vertreten auch die
Soziologen Ulrich Beck und Alain Ehrenberg, allerdings mit Blick auf die Spit-
moderne.”™ Das Gleiche gilt fiir Caroline Amlinger und Oliver Nachtwey, die
in ihrer Studie Gekrinkte Freibeit dafiir argumentieren, dass der narzisstische
Personlichkeitsstil keine konstante Eigenschaft eines Individuums, sondern ein
flexibles Reaktionsmuster auf duflere Umstinde ist. Ahnlich wie Luhmann,
Beck und Ehrenberg sind sie davon iiberzeugt, dass im Subjekt soziale »Kon-
flikte auf eine gebrochene Art und Weise aufgehoben sind«.™ Davon aus-
gehend vertreten sie die Position, dass Subjekte insbesondere in individua-
listischen Gesellschaften einen narzisstischen Personlichkeitsstil ausbilden;™

jekte »in jeder Situation« neu, »ob sie ihrem Gegeniiber Achtung und Anerkennung
gewihren« (Detlef Horster, Niklas Luhmann, Miinchen 1997, S. 109).

111 Niklas Luhmann, Gesellschaftsstruktur und Semantik, S. 247.

112 Ebd., Fuinote 187.

113 So ist Beck davon iiberzeugt, dass soziale Probleme in solchen Gesellschaften, die
sich an der Autonomie ihrer Mitglieder ausrichten, in Individualrisiken »umdefi-
niert« werden und sich in psychischen Dispositionen niederschlagen: »in persén-
liche[m] Ungeniigen, Schuldgefiihle[n], Angste[n], Konflikte[n] und Neurosen. Es
entsteht — paradox genug — eine neue Unmittelbarkeit von Individuum und Gesell-
schaft, die Unmittelbarkeit von Krise und Krankheit in dem Sinne, daf§ gesellschaft-
liche Krisen /s individuelle erscheinen und nicht mehr oder nur noch sehr vermit-
telt in ihrer Gesellschaftlichkeit wahrgenommen werden« (Ulrich Beck, Risikogesell-
schaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne, Frankfurt a. M. 1986, S. 158). Auch
Ehrenberg vertritt die Position, dass seelische Leiden als »Ausdrucksform [...] von
Konflikten, von Spannungen oder von Dilemmata eines Soziallebens, das sich an
der Autonomie orientiert«, betrachtet werden konnen (Alain Ehrenberg, Das Unbe-
hagen in der Gesellschaft, Berlin 2011, S. 23).

114 Carolin Amlinger, Oliver Nachtwey, Gekrinkte Freiheit, S. 137.

115 Diana Diamond vertritt im Anschluss an Theodor W. Adorno und Max Horkheimer
eine dhnliche Position; sie argumentiert allerdings aus psychoanalytischer Perspek-
tive. Auch sie geht von einer Reziprozitit »gesellschaftlicher und psychologischer As-
pekte des Narzissmus aus, auch wenn beide klar voneinander unterscheidbar und



67

und zwar deswegen, weil sie hier auf sozialer Ebene mit dem gleichen Problem
zu kimpfen haben wie auf innerpsychischer Ebene, nimlich mit dem Antago-
nismus von »Freiheit und Anpassungsdruck«."® Genauso, wie das Subjekt auf
innerpsychischer Ebene seine widerstreitenden Grundbediirfnisse nach Autono-
mie und Anerkennung ausbalancieren muss, wenn es einen stabilen Selbstwert
entwickeln will, muss es auf sozialer Ebene seine Individualitit selbstbestimmt
ausbilden und durch intersubjektive Anerkennung stabilisieren. Das ist deshalb
problematisch, weil die eigenen »Anspriiche« auf Selbstentfaltung notwendig
mit den »subjektive[n] Realisationsmoglichkeiten in Widerspruch geraten«.™”
Das produziert Krinkungen, die sich in narzisstischen Verhaltensweisen mani-
festieren, so etwa in Uberheblichkeit, Wut und Zorn, der aggressiven Abwehr
anderer Positionen oder der Abwertung anderer.

Wenngleich Amlinger und Nachtwey in ihrer Studie die Gegenwartsgesell-
schaft im Blick haben, kénnen ihre Uberlegungen auch auf das spite 18. Jahr-
hundert bezogen werden, weisen sie doch grofle Parallelen zu Luhmanns Aus-
fithrungen auf. Denn wie skizziert meint Luhmann, dass die Subjekte seit der
Umstellung von der Inklusions- auf eine Exklusionsindividualitit vor der Her-
ausforderung stehen, ihre widerspriichlichen Grundbediirfnisse nach Autono-
mie und Anerkennung miteinander in Einklang bringen zu miissen. Gelingt das
nicht, begiinstigt das fiir ihn die Herausbildung von >Pathologiens, die von ihm
nicht niher bestimmt werden. Im Unterschied dazu sprechen Amlinger und
Nachtwey ganz konkret von der Ausbildung eines narzisstischen Persénlich-
keitsstils."8

Wie Luhmann in seinen historischen wissenssoziologischen Studien gezeigt
hat, manifestiert sich die Umstellung von der Inklusions- auf die Exklusions-

nicht auf den jeweils anderen reduzierbar sind. Die Gesellschaft entfaltet ihren Ein-
fluss im Individuum, das nach den jeweiligen gesellschaftlichen Vorstellungen und
Anforderungen geformt wird, in dem jedoch gleichzeitig gesellschaftliche Prozesse
zu intrapsychischen Strukturen umgewandelt werden, die einer eigenen Sprache und
Gesetzmifligkeit unterliegen« (Diana Diamond, Narzissmus als klinisches und ge-
sellschaftliches Phinomen, in: Narzissmus. Grundlagen — Stérungsbilder — Therapie,
Bearb. von Otto F. Kernberg und Hans P. Hartmann, Miinchen 2006, S. 171-204,
hier S. 172).

116 Carolin Amlinger, Oliver Nachtwey, Gekrinkte Freiheit, S. 70.

117 Ebd., S. 169.

118 Es sei darauf hingewiesen, dass es Amlinger und Nachtwey dezidiert nicht darum
geht, individualistische Gesellschaften zu pathologisieren. Vielmehr wollen sie plau-
sibilisieren, dass sich in der »Sozialfigur des Narzissten [...] der Imaginationshaus-
halt einer verunsicherten Gesellschaft« artikuliert. »Im Bild des Narzissten verdichten
sich regressive Modernisierungen, die ihre normativen Versprechen nicht halten und
Verletzungen produzieren, so die beiden Soziologen (ebd., S. 169).



68 NINA BIRKNER

individualitit in der Literatur der Zeit und zwar in einer sich indernden Indivi-
dualitidtssemantik. Wihrend das einzelne Subjeke in der Frithaufklirung noch
als »Endstufe einer Serie von Spezifikationen des Menschen schlechthin, des
homme universel«,”™ begriffen wird, gewinnt es in der zweiten Jahrhundert-
hilfte seine Individualitit. Das gipfelt in der Geniekonzeption des Sturm und
Drang, in der erstmals »die Autonomie des individuellen Subjekts zum Pro-
gramm erhoben«>® wird."* Dabei werden auch die »ungeldsten und unlésbaren

122

Probleme des zugleich gefeierten und propagierten Konzepts«®? reflektiert, zu

denen der oben skizzierte Antagonismus von Autonomie und Anerkennung
zihlt,

Von diesen Uberlegungen ausgehend, ldsst sich der narzisstische Personlich-
keitsstil von Karl Moor nicht nur aus psychoanalytischer, sondern auch aus pro-
blemgeschichtlicher Perspektive erkliren. Anhand der psychischen Disposition
der literarischen Figur werden »Verheiffung« und »Fluch« der sich im Verlauf
des 18. Jahrhunderts vollziehenden »individuellen Freisetzung«® illustriert, so
die These.

Dabei lisst sich die narzisstische Karl Moor-Figur erszens als kritische Ausein-
andersetzung mit der Geniekonzeption des Sturm und Drang deuten. Als Figur
erfille Karl Moor »alle bekannten Kriterien des »Kraftgenies«.** So klagt er
schon wihrend seines ersten Auftritts iiber seine Gegenwartsgesellschaft, weil sie
ihm die »Entfaltung und Manifestation« seiner »Lebens- und Wirkungskraft«
aufgrund ihrer »Konventionen und Gesetze« unméglich macht.™ Alle sozialen
Zwinge ablehnend, fordert er die »Freiheit«,26 ein selbstbestimmtes Leben fiih-
ren zu kdnnen. Wie radikal und ausschliefSlich er sich der eigenen Individualitit
verpflichtet, zeigt sich in seinen Reflexionen tiber den Selbstmord, wenn er er-

119 Niklas Luhmann, Gesellschaftsstruktur und Semantik, S. 191.

120 Marianne Willems, Friedrich Maximilian Klingers »Die Zwillinge< und Friedrich
Schillers >Die Riuber, S. 159.

121 Zur radikalen Individualisierung, die sich im Geniegedanken des Sturm und Drang
manifestiert, vgl. exemplarisch: Jochen Schmidt, Die Geschichte des Genie-Gedan-
kens in der deutschen Literatur. Philosophie und Politik 1750~1945, Bd. 1, Heidel-
berg 1985, S. 151-353; Georg-Michael Schulz, Geniedsthetik, in: Handbuch Sturm
und Drang, hg. von Matthias Luserke-Jaqui, Berlin 2017, S. 61-63.

122 Marianne Willems, Friedrich Maximilian Klingers >Die Zwillinge« und Friedrich
Schillers >Die Riuber, S. 163.

123 Carolin Amlinger, Oliver Nachtwey, Gekrinkte Freiheit, S. 133.

124 Marianne Willems, Friedrich Maximilian Klingers »Die Zwillinge< und Friedrich
Schillers >»Die Riuber, S. 170.

125 Ebd., S. 169.

126 Friedrich Schiller, Die Riuber. Ein Schauspiel, S. 32.



69

klare: »Auflendinge sind nur der Anstrich des Manns — Ich bin mein Himmel

und meine Holle«.® Das von Karl propagierte »ganzheitliche Ideal selbstbe-

8

stimmter individueller Existenz«®® zeitigt im Drama nun aber katastrophale

Folgen, denn es fiihrt dazu, dass er weder die geltenden Gesetze noch seine Ge-
geniiber als von ihm unabhingige Subjekte mit gleichen Rechten und Bediirf-
nissen anerkennt. Aus seinem selbstbezogenen Handeln resultieren Anarchie
und »ewiges Chaos«,” mithin Gewalt und Tod.°

Anhand der Figur des Karl Moor wird zweitens die aufklirerische Forderung
nach Miindigkeit problematisiert. Denn der Grafensohn wird dem von ihm

127 Ebd., S.131.

128 Marianne Willems, Friedrich Maximilian Klingers »Die Zwillinge« und Friedrich
Schillers >»Die Riuber, S. 171.

129 Friedrich Schiller, Die Riuber. Ein Schauspiel, S. 134.

130 Dass Schiller den Egoismus fiir die grofite Gefidhrdung des friedvollen Zusammenle-
bens hilt, macht er auch in seinen frithen philosophischen Schriften zum Thema, so
etwa in den Philosophischen Briefen, die vier Jahre nach den Réiubern entstanden
sind. Hier wird die altruistische Liebe als »Urkraft« alles Seienden bezeichnet (Fried-
rich Schiller, Philosophische Briefe, in: Ders.: Werke und Briefe in zwdlf Binden,
Bd. 8, Theoretische Schriften, hg. von Rolf-Peter Janz, Frankfurt a. M. 1992, S. 208—
233, hier S.222.). Sie zieht die Menschen magnetisch zueinander hin und fungiert
zwischen ihnen als »universales, ebenso natiirliches wie metaphysisches Band« (Wolf-
gang Riedel, Die Aufklirung und das Unbewusste, S.200). Interessieren sich die
Subjekte nicht fiir das Wohl ihrer Mitmenschen, sondern ausschliefflich fiir die
Durchsetzung der eigenen individuellen Wiinsche, drohen laut Schiller schranken-
lose Gewalt- und Willkiirherrschaft. So stellt er der Liebe als »mitherrschende(r]
Biirgerin eines blithenden Freistaats« den Egoismus als »Despot in einer verwiisteten
Schépfung« gegeniiber (Friedrich Schiller, Philosophische Briefe, S. 226).

Wie kritisch Schiller den Typus des »Kraftgenies< beurteilt, manifestiert sich auch
in dem intertextuellen Verweis auf John Miltons Paradise Lost (1667). Aufgrund sei-
nes starken Autonomiestrebens glorifiziert Karl Miltons Satan im >unterdriickten
Bogen B«. Hier bezeichnet er ihn als »auf$erordentliches Genie«, weil er »es nicht dul-
den konnte, daf§ einer tiber ihm war, und sich anmafite den Allmichtigen vor seine
Klinge zu fordern« (Friedrich Schiller, Unterdriickter Bogen B zu den >Riubern, in.
Ders.: Werke und Briefe in zwolf Binden, Bd. 2, Die Riuber. Fiesko. Kabale und
Liebe. Kleine Dramen, hg. von Gerhard Kluge, Frankfurt a.M. 1988, S. 166-176,
hier S. 168).

In seiner Vorrede zu den Riubern teilt Schiller die Faszination fiir die Figur. Er
schitzt an ihm seine gigantische Kraft, sich auf einen Machtkampf mit der Auf$en-
welt einzulassen mit dem Ziel, die eigenen individuellen Interessen gegen alle Wider-
stinde durchzusetzen, um sich als autonomes Subjekt zu behaupten. Sein damit ver-
bundener Bruch mit der Moralitit macht ihn fiir Schiller allerdings zu einem »gro-
Ben Bosewicht«, dem die Rezipienten weniger mit Sympathie als »mit schauderndem
Erstaunen« folgen (Friedrich Schiller, Vorrede zu den >Riubern, S. 17). Insofern dis-
tanziert er sich scharf von der Position, die seine Figur vertritt.



70 NINA BIRKNER

propagierten Anspruch, ein selbstbestimmtes Leben zu fiihren, nicht gerecht.
Wie fiir den narzisstischen Personlichkeitsstil charakteristisch, geriert er sich als
souverines Subjekt, bleibt dabei aber in hohem Maf3e auf die Bewunderung an-
derer angewiesen. Das manifestiert sich in seiner Unfihigkeit, mit Kritik und
Zuriickweisung umzugehen sowie in seinem Unvermogen, die Verantwortung
fiir das eigene Handeln zu iibernehmen. So schlieffit Karl im ersten Akt die
Maéglichkeit, sich fiir seine Verfehlungen in Leipzig der Justiz auszuliefern, ka-
tegorisch aus. Stattdessen erwartet er Rettung und Bestitigung durch den Vater,
bevor er sich als Riuber einen Namen machen will. Das indert sich auch nicht
im Handlungsverlauf, macht er im fiinften Akt doch die Riuber fiir den Tod
Amalias und den »Fluch«3* des Vaters fiir seine Riuberexistenz verantwortlich.
Dass er sich schliefilich der Justiz stellt und damit einem armen Familienvater
zu dkonomischem Kapital verhilft, ist — wie erldutert — weniger Konsequenz
eines Liuterungsprozesses als Karls einzige Moglichkeit, in seiner Notsituation
noch soziale Anerkennung zu erhalten. Schillers Drama lisst sich insofern als
»gewaltsame[r] Miindigkeitsversuch unter dem Vorzeichen seelischer Unmiin-
digkeit«3* deuten.

8. Fazit

Wie erldutert, ist Karl Moor als Figur mit einem narzisstischen Personlichkeits-
stil konzipiert, verstanden als Demonstration der eigenen Souverinitit bei
gleichzeitigem Ringen um intersubjektive Anerkennung. Das ldsst sich aus psy-
choanalytischer und aus problemgeschichtlicher Perspektive erkliren.

Die komplexe Figurenkonzeption lisst sich erstens auf Schillers Interesse an
der psychischen Disposition »auf$erordentliche[r] Menschen«3? zuriickfiihren.
Sich selbst als »Menschenmaler«* begreifend und {iber umfassende Kenntnisse
im Bereich der Anthropologie und Psychologie verfiigend, macht er in den
Riubern die destruktiven Folgen verweigerter viterlicher Anerkennung zum
Thema.

Karls Narzissmus ldsst sich zweitens problemgeschichtlich erkldren, fiihre
doch die Umstellung von der Inklusions- auf die Exklusionsindividualitdt im

131 Friedrich Schiller, Die Riuber. Ein Schauspiel, S. 155.

132 Gerhard Oberlin, Goethe, Schiller und das Unbewusste, Eine literaturpsychologi-
sche Studie, Gieflen 2007, S. 146.

133 Friedrich Schiller, Die Riuber. Ein Schauspiel, S. 15.

134 Ebd.



71

Verlauf des 18. Jahrhunderts dazu, dass die Subjekte ab sofort mit der Schwie-
rigkeit zu kimpfen haben, ihren Anspruch auf freie Selbstentfaltung mit ihrem
Bediirfnis nach Anerkennung in Balance bringen zu miissen. Folglich wird die
den Narzissmus kennzeichnende unauflgsliche Spannung zwischen dem Wunsch
nach Autonomie und dem nach Anerkennung auch auf sozialer Ebene zum
Problem. Das wird anhand der Karl Moor-Figur illustriert. Einerseits strebt er
als »Kraftgenie« nach radikaler Selbstbestimmung, was in seinem Willen zum
Ausdruck kommt, die Welt gewaltsam nach seinen Vorzustellungen zu ge-
stalten. Andererseits hat er ein so grofes Bediirfnis nach Anerkennung, dass er
unfihig ist, die negativen Aspekte seines Selbst zu akzeptieren und die Verant-
wortung fiir seine Untaten zu ibernehmen. Seine sseelische Unmiindigkeit« hat
katastrophale Folgen, wie das Drama zeigt; denn sein Handeln miindet in einen
»normativen Anarchismus [...], der alle gesellschaftliche Ordnung zerstort«.”s
So muss Karl Moor gegen Ende des Handlungsverlaufs feststellen: »die Gesetze
der Welt sind Wiirfelspiel worden, das Band der Natur ist entzwei, die alte
Zwietracht ist los, der Sohn hat seinen Vater erschlagen.«3¢

135 Gideon Stiening, Starker Kerl und schwacher Staat. Schillers »Die Riduber« im Kon-
text der Materialismus-Kritik der Spitaufklirung, in: Asthetische Staaten. Ethik,
Recht und Politik in Schillers Werk, hg. von Gideon Stiening und Matthias Lowe,
Baden-Baden 2017, S. 21—48, hier S. 41.

136 Friedrich Schiller, Die Riuber. Ein Schauspiel, S. 136.



