
JULIA BOHNENGEL

DER BRÄUTIGAM ALS PUPPE:  
ZU EINER FRÜHEN THEATERREDE AUGUST VON KOTZEBUES (1778)

Abstracts

Eines der frühesten Zeugnisse August von Kotzebues zum Theater, das sich erhalten hat, 
ist der Epilog Röschen an das Parterre in Jena, den der etwa Sechzehnjährige 1778 für das 
studentische Liebhabertheater in Jena verfasste. Vermutlich hat Kotzebue bei der Theater-
aufführung der studentischen Laien den Epilog selbst in Mädchenkleidern und in der 
Rolle der einzigen weiblichen Figur des gespielten Stücks, Johann Christian Bocks Der 
Bettler (1771), vorgetragen und dabei ein virtuoses intertextuelles, metapoetisches und per-
formatives Spiel entfaltet: Die Handlung des Bettlers fortschreibend spricht hier eine 
weibliche Figur, die ihren Bräutigam scherzhaft als Puppe betrachtet und ihrer eigentlichen 
Liebe – der Leidenschaft für das Theater – Ausdruck verleiht. Damit partizipiert Kotzebue 
nicht nur erstaunlich früh an der Literarisierung des Genres Theaterrede in Deutschland, 
sondern zeigt sich innovativ auch in der Sensibilisierung für die Konstruktion von Ge-
schlechterkonzepten.

One of August von Kotzebue’s earliest surviving documents relating to the theatre is the 
epilogue Röschen an das Parterre in Jena, which the sixteen-year-old wrote in 1778 for the 
student amateur theatre in Jena. It is likely that Kotzebue performed the epilogue himself 
in girls’ clothes and in the role of the female character of Johann Christian Bock’s Der Bett
ler (1771), staged by this amateur student theatre. This was a virtuoso intertextual, me-
ta-poetic and performative game: Continuing the plot of Der Bettler, a young, self-con
fident female character speaks here, jokingly referring to her groom as a doll and express-
ing her true love – a passion for the theatre. Kotzebue therefore not only shapes artistically 
the literary genre of the epilogue at a surprisingly early moment in Germany, he also proves 
to be innovative in his playful awareness of the construction of gender concepts.

Was über die Anfänge von August von Kotzebues (1761 – 1819) vielfältiger Thea-
tertätigkeit bekannt ist, lässt sich hauptsächlich durch seine Selbstzeugnisse re-
konstruieren. Aufschluss gibt hier vor allem die 1796 veröffentlichte Skizze 
Mein literärischer Lebenslauf, in der er als arrivierter Autor auf die Geschichte 
seiner Lektüren, seiner Ausbildung, auf die Anfänge seiner schriftstellerischen 
Versuche und zugleich auf den Beginn seiner Theaterleidenschaft zurückblickt: 
Ein erster dramatischer Versuch, Die Verschwörung des Catilina, stammt be-
reits aus seiner Gymnasialzeit,1 doch kannte er die Bühne schon sehr früh auch 

1	 August von Kotzebue, Mein literärischer Lebenslauf, in: Ders., Die jüngsten Kinder 
meiner Laune. Fünftes Bändchen. Leipzig 1796, S. 123 – 243, hier S. 171.

© 2026 Julia Bohnengel, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83536069-002 | CC BY-NC-ND 4.0

https://doi.org/10.46500/83536069-002


30 julia bohnengel

von ihrer praktischen Seite. Bereits im November 1776 stand er zusammen mit 
seiner Schwester Amalie und mit Goethe bei der Uraufführung von dessen Ge-
schwistern auf der Bühne des Weimarer Liebhabertheaters.2 Insbesondere aber 
kam er seit dem Frühjahr 1777 in Jena, wo er sich auf das Jurastudium vorberei-
tete, mit einem studentischen Liebhabertheater in Berührung, das sofort sein 
Interesse weckte. Dort übernahm er als sehr junger Mitspieler wohl in erster Li-
nie Frauen- und Mädchenrollen:

Auch in Jena blieb meine Liebe für die edle Schauspielkunst nicht ohne 
Nahrung; denn als ich dort ankam, fand ich bereits ein Liebhabertheater 
von Studenten errichtet, und es war natürlich mein erstes Bestreben, als Mit-
glied desselben aufgenommen zu werden. Die jungen Damen auf Academien 
weigern sich auf solchen Studententheatern Rollen zu übernehmen, und ich 
glaube, sie thun recht wohl daran. Schlimm ist es freylich, daß man dadurch 
genöthigt wird, Jünglinge in Weiberkleidern auftreten zu lassen; denn, 
obgleich bartlos, behalten sie doch immer ein sehr linkes Ansehn. Meiner 
Jugend wegen wurde auch ich zu Frauenzimmerrollen bestimmt, und ich 
kann nicht ohne Lachen daran denken, daß ich in den sechs Schüsseln [von 
Gustav Friedrich Wilhelm Grossmann] die Frau von Schmerling im Reif-
rock, und außerdem noch so manche andere, zärtliche und naife Mädchen-
rolle gespielt habe.3

»Schlimm« erscheint Kotzebue im Rückblick nicht der ihm auferlegte ge-
schlechterspezifische Rollenwechsel, auch wenn er sich darüber distanzierend 
erheitert, sondern die mit ihm verbundene Gefahr, die Illusion der dargestellten 
Wirklichkeit auf dem Theater zu unterlaufen. Damit ist zugleich einer der 
Gründe benannt, warum es in Europa seit dem 16. Jahrhundert (mit Ausnahme 
des englischen Theaters) nicht mehr üblich war, Frauenrollen durch junge 
Männer (›boy actors‹, ›Mädchen-Darsteller‹) zu besetzen – zumindest was die 
Berufsschauspieler betraf:4 Neben dem schwindenden Einfluss der Kirche und 
dem Erstarken einer adeligen Frauenkultur förderte das Realitätsverständnis der 
Renaissance die Präsenz von Schauspielerinnen auf der Bühne.5 Dabei vollzog 

2	 Vgl. den Kommentar in: Johann Wolfgang von Goethe, Werke. Kommentar und Re-
gister. Hamburger Ausgabe in 14 Bänden. Band 4: Dramatische Dichtungen II. Textkri-
tisch durchgesehen und kommentiert von Wolfgang Kayser, München 1990, S. 608.

3	 Kotzebue, Mein literärischer Lebenslauf, S. 180 f.
4	 Vgl. zur Präsenz weiblicher Schauspielerinnen auf den europäischen Bühnen Ruth B. 

Emde, Schauspielerinnen im Europa des 18. Jahrhunderts. Ihr Leben, ihre Schriften 
und ihr Publikum, Amsterdam, Atlanta 1997, S. 34 – 45.

5	 Renate Möhrmann, Einleitung. In: Dies. (Hrsg.), Die Schauspielerin. Zur Kultur
geschichte der weiblichen Bühnenkunst, Frankfurt a. M. 1989, S. 7 – 25, hier S. 10 f.



31﻿

sich allerdings die »Ablösung der Mädchendarsteller […] in einem langwieri-
gen, etwa 200 Jahre dauernden, höchst widersprüchlichen Prozeß.«6 Das betrifft 
auch noch das 18. Jahrhundert und den Umstand, dass damals »auf allen sozia-
len Ebenen gespielt« wurde: von »Fahrende[n] oder Bürger[n]« bis zu »Adeli
ge[n] und Fürsten: sie stehen alle auf der Bühne.«7 Während in Deutschland 
seit dem späten 17. Jahrhundert Berufsschauspielerinnen im Wandertheater 
nachzuweisen sind,8 während etwa auch im adeligen Liebhabertheater – wie in 
Weimar – Frauen auf der Bühne agierten, gestaltete sich die Situation im Kon-
text des studentischen Liebhabertheaters anders: Das Theater war hier als Me-
dium des Vergnügens und der Unterhaltung noch immer schlecht beleumundet, 
obwohl es gerade die »Führungsschichten der ständischen Gesellschaft, die Ade-
ligen und Akademiker, oder, institutionell gesehen, Hof und Universität« wa-
ren, die den »Aufschwung des Liebhabertheaters im letzten Drittel des 18. Jahr-
hunderts« beförderten.9 So war beispielsweise das studentische Liebhabertheater 
in Göttingen in den 1760er und 1770er Jahren zwar offiziell verboten, doch 
konnten Studenten hin und wieder die Erlaubnis für eine Aufführung er
halten.10 »Als verderblicher Zeitvertreib mißbilligt, spielte das Studententheater, 
mehr oder weniger halböffentlich, immer an der Grenze des Erlaubten«,11 so 
dass Theaterspielen in Jena Frauen – also vermutlich den weiblichen Verwand-
ten der Studenten oder etwa auch den Professorentöchtern – wohl nicht verbo-
ten, sondern aus Gründen der rufschädigenden Wirkung verschlossen blieb.

In diesen Kontext lässt sich eines der frühesten erhaltenen Dokumente Kot-
zebues zum Theater einordnen, das er für das studentische Liebhabertheater in 

	 6	 Ebd., S. 14.
	 7	 Reinhart Meyer, Von der Wanderbühne zum Hof- und Nationaltheater, in: Rolf 

Grimminger (Hrsg.), Deutsche Aufklärung bis zur Französischen Revolution 1680 – 
1789 (= Hansers Sozialgeschichte der deutschen Literatur, 3), München 1980, S. 186 – 
216, hier S. 189.

	 8	 Vgl. Anna Helleis, Faszination Schauspielerin. Von der Antike bis Hollywood. Eine 
Sozialgeschichte, Wien 2006, S. 66.

	 9	 Heinrich Bosse, Jenaer Liebhabertheater 1775 – 1800, in: Jahrbuch der Deutschen 
Schillergesellschaft 51 (2007), S. 101 – 137, hier S. 102.

10	 »Liebhabertheater waren […] 1749 und 1766 je ein Mal gestattet worden, im Jahre 
1776 schlug man die Erlaubniß ab, im folgenden Jahr hingegen wurden […] zwei 
Vorstellungen zugelassen.« Otto Mejer, Kulturgeschichtliche Bilder aus Göttingen, 
Linden-Hannover 1889, S. 60. Zugleich wurde studentisches Liebhabertheater wohl 
auch inoffiziell gespielt, etwa mit Beteiligung Friedrich Wilhelm Gotters 1764 und 
1769. Vgl. Rudolf Schlösser, Friedrich Wilhelm Gotter. Sein Leben und seine Werke. 
Ein Beitrag zur Geschichte der Bühne und Bühnendichtung im 18. Jahrhundert, 
Hamburg, Leipzig 1894, S. 18 u. 35 – 38.

11	 Bosse, Jenaer Liebhabertheater 1775 – 1800, S. 103.



32 julia bohnengel

Jena verfasste. Es trägt den Titel Röschen an das Parterre in Jena. Als die Bühne 
eine Zeitlang geschlossen wurde und wurde erstmals zusammen mit einer weite-
ren Theaterrede im März 1778 in Heinrich August Ottokar Reichards Theater-
Journal gedruckt. Dort sind beide mit K** unterschrieben.12 Sie stammen, so 
Heinrich Bosse, »sicherlich« von Kotzebue.13

Die Rede von Röschen an das Parterre ist nicht nur deshalb interessant, weil 
fast alle frühen dramatischen Texte Kotzebues wie die schon genannte Ver-
schwörung des Catilina oder das Trauerspiel Charlotte Frank und das Lustspiel 
Die Weiber nach der Mode (1779) verloren sind. Sie zeugt darüber hinaus von 
der großen dramatischen Begabung eines 16-jährigen und von dem Geschick, 
geschlechterspezifische Erwartungshaltungen des Publikums aufzugreifen und 
damit spielerisch umzugehen. Zudem leistet Kotzebue mit dem Epilog einen ei-
genständigen Beitrag zur Literarisierung von Theaterreden, wie sie in dieser Zeit 
das Genre erfährt.14

Röschen an das Parterre in Jena.
Als die Bühne auf eine Zeitlang geschlossen wurde.
Wie artig doch die Männer sind!
Da soll man stets mit ihnen, wie ein Kind
mit seinen Puppen, tändeln, immer fröhlich sehen;
soll nie von ihrer Seite gehen. –
Das ist doch auch nicht Recht ! Ihr Mädchen wißt
es selbst recht gut, daß, wenn wir immer küssen
und immer lachen, schäckern müssen,
uns Kuß und Tändeley zuletzt verdrüßlich ist. –

Dein Röschen, Albert, sagt ich, möchte gern
die so geputzten schönen Damen,
und auch die feinen und gelehrten Herrn
die heute sich mit uns zu freuen kamen,
noch einmal sehn. Nur einen Augenblick
mein Lieber ! – Eins, zwey, drey, bin ich bey dir zurück –
Und glaubt Ihr, daß er’s that? – Er sprach so viel von Liebe,

12	 In: Theater-Journal für Deutschland (Gotha). 5. Stück, [März] 1778, S. 10 f. Wieder 
in: Litteratur- und Theater-Zeitung (Berlin), Nr. XLII, Berlin, den 17. Oktober 1778, 
S. 661 f. – hier ohne Autorkürzel.

13	 Bosse, Jenaer Liebhabertheater 1775 – 1800, S. 106. Hier auch weitere Einzelheiten zu 
Kotzebues Aufenthalt in Jena und zum dortigen Laientheater.

14	 Vgl. Clemens Özelt, Anfangsschwierigkeiten. Zur Poetik von Goethes Eröffnungspro-
logen, in: Goethe-Jahrbuch 137 (2020), S. 38 – 50, hier S. 41.



33﻿

vom schönsten Röschen, wenn ich heute bey ihm bliebe,
und was noch weiter, daß – ja, ja, bald wär’s geschehn
ich hätte Euch, wer weis wie lange, nicht gesehn.
Und das konnt ich dann doch nicht übers Herze bringen.
Zum Glück fiel mir noch etwas bey:
hör Albert, sagt ich, ich gesteh dir frey,
bey allem Reiz, die Herzen zu bezwingen,
fehlt dir noch – meynst du nicht, ein Blumenstraus:
ein Veilchenkranz würd dich auf unserm Hochzeitschmaus
so schön – o schöner noch als Gold und Silber schmücken?
Wart ich will dir ihn selber pflücken!

Husch war ich weg! Nun hab ich schon
mehr Veilchen als ich brauch, gefunden.
Zwey Kränze werden draus. Den einen kriegt zum Lohn
mein Albert, und den andern hab ich schon,
nur wenig fehlt, für Euch gewunden.
Zwar ist’s nicht viel für so viel Gütigkeit,
womit ihr unsern Spielen zugesehen;
doch nehmt darzu ein Herz, daß [sic] sich Euch gänzlich weyht,
ein Herz voll reiner Dankbarkeit,
das sich, das größte Glück Euch zu erflehen
bestrebt – ich wette, ihr verzeyht.
Und kommt der Sommer erst zu uns hernieder
Der uns viel schönre Blumen bringt,
wo jede um den Vorzug ringt,
und wir sehn Euch bey unsern Spielen wieder:
dann wird das Röschen, reich
wie eine Königin, von Hyazynthen,
von Rosen, Lilien, Aurikeln wird sie Euch,
verlaßt Euch drauf ! das schönste Sträuschen binden.

K**.

Aus der Redesituation geht hervor, dass eine junge Braut namens Röschen sich 
von ihrem Bräutigam Albert losreißen möchte, um das anwesende Theaterpub-
likum noch einmal zu sehen, weil – wie es im Titel heißt – es in absehbarer Zeit 
keine Aufführungen mehr geben wird. Wie es damals in Pro- und Epilogen 
durchaus üblich war,15 ist die Rede aus der Perspektive der Figur eines Dramas 

15	 Vgl. Hans-Joachim Jakob, »Und so wie er ersticht auch keiner mehr.« Pro- und Epi-
loge als Medien zwischen Bühne und Publikum (am Beispiel von Emilia-Galotti-Auf-



34 julia bohnengel

verfasst. In diesem Fall ist sie als Epilog zu einem Stück zu verstehen, in dem ein 
Röschen eine Rolle spielte und das das Publikum offenbar gerade gesehen hat; 
nun dürfen sich die Zuschauerinnen und Zuschauer mit dieser Ansprache di-
rekt angeredet und geehrt fühlen (Epiloge hatten vor allem explikative Funk-
tion oder beinhalteten Bitten um Beifall oder Nachsicht, während Prologe auf 
das zu spielende Stück vorbereiten sollten).

Kotzebue führt auf diese Weise zwei Tendenzen von Theaterreden zusam-
men, wie sie sich im 18. Jahrhundert als getrennte Textgruppen entwickelt ha-
ben und die Clemens Özelt folgendermaßen beschrieben hat, wobei er sich 
hauptsächlich auf Prologe bezieht: In einer ersten Textgruppe treten Figuren 
eines aufgeführten Dramas auf und stellen es dem Publikum vor. »Die zweite 
Textgruppe sieht dagegen vom Einzeltext ab und führt das (stehende) Theater 
als kulturelle Institution ein«.16 Indem Kotzebue in seinem Epilog eine Figur 
aus dem eben gespielten Drama auftreten lässt, die in Dialog mit dem Theater 
als Institution tritt, gehört er zu jenem Kreis von Zeitgenossinnen und Zeitge-
nossen, darunter auch Goethe (allerdings früher als dieser), die der »Geschichte 
des Prologs im ausgehenden 18. Jahrhundert« wichtige neue Impulse verlei
hen:17 Zunehmend verlieren Theaterreden ihren ›bänkelsängerhaften‹ und zu-
mindest teilimprovisierten Charakter. Die in ihrer Konvention erstarrten und 
das Publikum langweilenden Pro- und Epiloge – bestehend bei Prologen aus 
Museninvocatio, Erweckung von Interesse für das Stück, Hinweise auf Schau-
spieler und einer captatio benevolentiae18  – werden zu einem kleinen eigen
ständigen, literarisch kunstvollen Genre weiterentwickelt.

Kotzebue behält dabei einerseits tradierte Elemente bei  – den umgangs-
sprachlich-improvisierenden Ton, die traditionelle Ansprache an das Publi-
kum – und baut sie zugleich zu einem komplexen ästhetischen Vexierspiel aus. 
Mit einer Variation der bekannten Bezugnahme der dramatischen Figur auf das 
eben gespielte Stück und der zeitgleich erfolgenden Thematisierung des Thea-

führungen zwischen 1772 und 1793), in: Hermann Korte, Hans-Joachim Jakob, Bas-
tian Dewenter (Hrsg.), Medien der Theatergeschichte des 18. und 19. Jahrhunderts. 
Heidelberg 2015, S. 77 – 91, hier S. 84.

16	 Vgl. Clemens Özelt, Anfangsschwierigkeiten. Zur Poetik von Goethes Eröffnungs
prologen, in: Goethe-Jahrbuch 137 (2020), S. 38 – 50, hier S. 41.

17	 Ebd.
18	 Vgl. Mirjam Springer, Schauspiel vor dem Theater. Theaterprologe und -epiloge 

zwischen 1750 und 1800, in: Medien der Theatergeschichte des 18. und 19. Jahr
hunderts, hg. von Hermann Korte, Hans-Joachim Jakob, Bastian Dewenter, Heidel-
berg 2015, S. 53 – 76, hier S. 55. Sie präsentiert u. a. einen solchen, von »Lustlosigkeit« 
durchzogenen Prolog, den Schiller als Auftragsarbeit für ein Kindertheater 1783 ver-
fasste.



35﻿

ters und seines anwesenden Publikums verwischt er nicht nur die Grenze zwi-
schen den Bereichen der Realität und Fiktion und setzt sie miteinander in Ver-
bindung. Röschen tritt darüber hinaus in einer Art spin-off ihrer Rolle als Braut 
auf, wie sie das zuvor auf der Bühne gegebene Stück kannte,19 während sie zu-
gleich als ›Schauspielerin‹ spricht, die sich beim Publikum für sein Wohlwollen 
bedankt. Die Zusammenführung von Fiktion und Realität wird noch dadurch 
verstärkt, dass sich Röschen zugleich auch jahreszeitlich auf die außerfiktionale 
Welt bezieht. Wie sich der auf den März datierten Nachricht des Herausgebers 
von Reichards Theater-Journals entnehmen lässt, in dem der Epilog erstmals im 
Druck erschien,20 wurde er vermutlich in einer Jahreszeit eingesandt (und da-
mit auch geschrieben und gesprochen), in dem die ersten Frühjahrsblumen 
blühten und in dem man auf die Wiedereröffnung des Theaters in den Som-
mermonaten verweisen konnte. Es findet also eine Fortschreibung der theatra
lischen Illusion – Röschen agiert an ihrem Brauttag – bei gleichzeitig erfolgen-
dem Illusionsbruch statt.

Auf diese Weise lenkt der Text zugleich die Aufmerksamkeit auf die Diffe-
renz vom Geschlecht der dargestellten Figur und des Schauspielers:21 Röschen 
spricht in ihrer doppelten Eigenschaft als junge Braut und als ›Schauspielerin‹, 
doch auf dem Theater wird diese Rolle durch einen jungen Mann dargestellt – 
und allen bei der Aufführung Anwesenden im Jenaer Studententheater war 
dieser Unterschied zwischen phänomenalem Leib und semiotischem Körper22 
bewusst oder wurde noch einmal zu Bewusstsein gebracht, zumal in dieser Zeit 
nur noch in speziellen Kontexten Frauen die Bühne verschlossen war. Dem 

19	 Eine solche Fortführung der Dramenhandlung ist etwa durch den just auf das Jahr 
1778 datierten Einakter Bodmers Odoardo Galotti, Vater der Emilia bezeugt, der 
dann zusätzlich noch einen Epilog zu Lessings Stück beinhaltet (vgl. Jakob, Pro- und 
Epiloge, S. 79). Kotzebue integriert die Fortführung der Handlung in den Epilog 
selbst.

20	 Theater-Journal für Deutschland (Gotha). 5. Stück, [März] 1778, S. 102 f.
21	 Vgl. dazu Erika Fischer-Lichte, Performativität. Eine kulturwissenschaftliche Ein

führung, Stuttgart 42021, S. 73.
22	 Es handelt es sich also nicht um den Vorgang eines crossdressings innerhalb der vor

gestellten Dramen- und Epiloghandlungen, wie sie etwa in Form von weiblichen 
Figuren, die sich als Männer verkleiden, »in einem Fünftel von Shakespeares Komö-
dien« vorkommen, sondern um crossdressing als »theatralische Voraussetzung«. Dazu 
und zur Frage nach dem Spiel mit Geschlechterrollen vor dem Hintergrund, dass in 
Shakespeares Stücken alle Frauenrollen von Männern gespielt wurden, siehe Anne 
Enderwitz, Crossdressing auf Shakespeares Bühne, in: Anne-Berenike Rothstein, 
Kulturelle Inszenierungen von Transgender und Crossdressing. Grenz(en)überschrei-
tende Lektüren vom Mythos bis zur Gegenwartsrezeption, Bielefeld 2021, S. 11 – 35, 
hier S. 11 u. 14.



36 julia bohnengel

Publikum waren – wie Anna Amalia, die am 25. April 1778 zusammen mit Goe-
the eine der Vorstellungen der Studenten in Jena besuchte –23 andere Konven
tionen bereits vertraut, spielten etwa im Liebhabertheater der Herzogin doch 
auch deren Hofdamen mit. Auf die mit diesem Spiel von Geschlechterrollen 
verbundenen Implikationen wird zurückzukommen sein.

Zunächst sei festgehalten, dass Kotzebue auch innovativ ist, indem er die 
von ihm konzipierte Rede Röschens mit dem zuvor gesehenen Drama in span-
nungsvolle Beziehung setzt. Der Nachdruck des Epilogs in der Berliner Littera-
tur- und Theater-Zeitung im Oktober 1778 präzisiert im Untertitel das als 
Hauptstück gegebene Lustspiel als Der Bettler.24 Dabei handelt es sich um einen 
kleinen, viel gespielten Einakter von Johann Christian Bock, der 1771 im Druck 
erschienen war und in den kommenden Jahren mehrfach nachgedruckt und 
häufig, etwa von Schröder in Hamburg, auf dem Wiener Kärntnertortheater, 
aber auch von unterschiedlichen Schauspieltruppen in Nürnberg, Augsburg, 
München, Frankfurt, Danzig oder Königsberg gegeben wurde.25

In diesem Einakter mit 14 Szenen kehrt ein verstoßener junger Adliger – Al-
bert – nach vielen Jahren des Herumirrens als ausgezehrter Bettler auf das Rit-
tergut seines Vaters zurück. Er hatte sich mit seinem Vater zerstritten, sich nach 
seiner Verstoßung als Soldat verdingt, war verletzt worden und ist nun so her-
untergekommen, dass er äußerlich nicht wiederzuerkennen ist. In einem zum 
Rittergut gehörenden »öden Eichenwald«26 versteckt er sich, wo er zunächst nur 
mit der mildtätigen Unterstützung der jungen Pächterstochter  – Röschen  – 
überlebt. Bald entwickelt Röschen eine Zuneigung zu Albert. Auch ihr Vater, 
der Pächter, ist hilfsbereit, er verspricht sogar, den jungen Mann in Lohn und 
Arbeit zu setzen. Dieses Angebot nimmt Albert gerne an, da er darauf hofft, 
länger in der Nähe seines Vaters zu verweilen, um sich zu gegebener Zeit mit 
ihm versöhnen zu können. Doch bevor es am Ende tatsächlich dazu kommt, 
wird Albert durch den hartherzigen Verwalter des Ritterguts entdeckt, der den 
Wald bei einer Jagd durchstreift. Es entspinnt sich eine lange Auseinander
setzung zwischen dem Verwalter und Röschens Vater über die angemessene Be-

23	 Vgl. Bosse, Jenaer Liebhabertheater 1775 – 1800, S. 107.
24	 Litteratur- und Theater-Zeitung (Berlin), Nr. XLII, Berlin, den 17. Oktober 1778, 

S. 661 f.: »als eine Gesellschaft von Theaterfreunden auf eine Zeitlang die Bühne mit 
dem Bettler schloß«.

25	 Vgl. u. a. Reinhard Meyer, Bibliographia dramatica et dramaticorum. Abt. 2: Einzelti-
tel, Bd. 24. Tübingen 2005, S. 293 f.

26	 [Johann Christian Bock,] Der Bettler. Ein Lustspiel in einem Aufzuge, Leipzig, bey 
Christian Gottlieb Hilschern, 1771, neu ediert [nach der Ausgabe Wien: Logenmeister 
1773] und mit einem Nachwort hg. von Julia Bohnengel und Alexander Košenina 
Hannover 2024, S. 6.



37﻿

handlung von Bettlern und Armen, bis sich das glückliche Ende einfindet. 
Schließlich verzeihen Vater und Sohn einander, am Ende erkennen sich aber 
auch Röschen und Albert als das Freundespaar wieder, das sie vor langen Jahren 
einmal waren und das nun zum Brautpaar wird.

Bemerkenswert ist mit Blick auf das im Drama entfaltete Weiblichkeitsbild 
zum einen, dass die Figur Röschens die einzige Frauenrolle ist. Vermutlich 
wurde es auch deshalb von den Laienschauspielern in Jena gewählt, weil es mit 
der Überzahl an männlichen Rollen gut von einem studentischen Liebhaber
theater zu besetzen war. Zum anderen wird Röschen, die zunächst als selbststän-
dig handelnde junge Frau agiert, im Verlauf des Stücks nach und nach gleich-
sam an den Rand gedrängt. In auffälliger Weise wird ihr zunehmend das Heft 
aus der Hand genommen: Nachdem der Vater ihr karitatives Handeln zunächst 
grundsätzlich gutgeheißen hat, schiebt er sich als sprech-agierende Figur immer 
stärker in den Vordergrund. So partizipieren an dem Konflikt über Bettelei aus-
schließlich die männlichen Figuren, die sich zunächst in einer langen Diskus-
sion, dann handgreiflich über Armut und Bettelei auseinandersetzen. Erst am 
Ende tritt Röschen als Braut wieder stärker mit Redebeiträgen in Erscheinung.

Wie sehr die weiblichen Handlungsspielräume eingeschränkt sind, wird in 
Bocks Stück auch explizit thematisiert. So hat Röschens Vater zwar prinzipiell 
nichts dagegen, dass seine Tochter den Bettler mit Lebensmitteln versorgt, tadelt 
aber streng, dass sie es ohne sein Wissen getan hat. Denn, so sagt er zu Albert,

seht nur – einem Mädchen lauret man auf alle Tritte und Schritte. Wenn 
nun eins Rösen nachgeschlichen wäre, und die Nachbarsleute hättens erfah-
ren, daß sie einem Kerl, wie ihr seyd, Brod zutrüge, was hätten sie ihr nicht 
für Schandreden anhängen sollen; denn das junge Mannsvolk im Dorfe ist 
ihr so aufsätzig, weil sie immer ein wenig aparte thut, und sich nicht so mit 
ihnen abgiebt, wie sie gern wollen.27

Die engen Grenzen eigenständigen weiblichen Handelns sind nicht nur durch 
die väterliche Autorität, sondern auch durch die dörfliche Gemeinschaft und 
insbesondere durch potenzielle männliche Partner gesteckt, denen jegliches 
nonkonformes Verhalten suspekt und sanktionswürdig erscheint, insofern sich 
das Mädchen damit auch der allgemeinen Verfügbarkeit entzieht.

Das Röschen in Kotzebues Epilog aber nun setzt genau das anfänglich eigen-
ständige Handeln des Röschens aus dem Bettler fort, als sie Albert im Wald 
selbstständig versorgt und sich so über die durch ihren Vater und das Dorf eng 
gezogenen Grenzen hinweggesetzt hat. Bei Kotzebue sind es nicht mehr die 

27	 Ebd., S. 21.



38 julia bohnengel

übelwollenden Nachreden der Nachbarn und jungen Männer, die Röschen im 
Weg stehen. Es ist der künftige Ehemann mit seiner Tyrannei der Liebe, der von 
ihr verlangt, dass sie nicht einen Augenblick von seiner Seite weiche. Röschen 
stellt sich in dieser Zwangslage nicht offensiv gegen solche Forderungen, aber 
sie fügt sich ihnen auch nicht. Mit einer Mischung aus mildem Spott gegenüber 
dem eigenen Bräutigam und Männern im Allgemeinen sowie kluger Gewitzt-
heit fällt ihr eine List ein, mit der sie Albert übertölpelt: Sie müsse schnell noch 
Veilchen für einen Kranz suchen, der ihren Liebsten dann beim Hochzeits-
schmaus zieren soll. Das tut sie auch, doch wird dabei deutlich, dass die eigent-
liche Liebe Röschens nur in zweiter Linie dem zukünftigen Mann gilt. Sie hat 
so viele Veilchen gefunden, dass es für zwei Kränze reicht; den zweiten aber 
widmet sie den Zuschauerinnen und Zuschauern, denen sich ihr »Herz […] 
gänzlich weyht«  – eine Aussage, die für eine Braut immerhin erstaunlich ist. 
Und wie sehr das »größte Glück« des Mädchens weniger in der Heirat als im 
Theater liegt, lässt sich daran ermessen, dass bei der nächsten Gelegenheit, Blu-
men zu pflücken – wenn der Sommer gekommen ist –, vom Bräutigam über-
haupt keine Rede mehr ist, sondern nur noch von jenen »schönen Damen« und 
»gelehrten Herrn«, die Röschen so gerne noch einmal sehen wollte und denen 
sie denn auch »das schönste Sträuschen« binden wird.

Es mag kein Zufall sein, dass Albert auf diese Weise umstandslos verabschie-
det worden ist, erscheint er doch zu Beginn des Textes als einer jener ›artigen‹ 
Männer, denen man sich – wie einer Puppe – gegenüber verhalten soll. Hier 
frappiert, dass nicht die Parallele Mädchen-Puppe evoziert wird, wie sie sich von 
der argumentativen Bewegung des Textes auch herstellen ließe: Von einem 
Mädchen, so Röschen, wird gefordert, stets »fröhlich«, »schäckern[d]«, »lachen[d]« 
mit »Kuß und Tändeley« aufzutreten. Es sind aber eindeutig die Männer, die als 
Puppen deklariert werden; es ist der Bräutigam, der in seiner Austauschbarkeit, 
seiner einschränkenden Forderung und Leblosigkeit als Puppe erscheint und 
der durch einen ›Bräutigamskranz‹ aus Veilchen weiter feminisiert28 und zum 
belächelten Objekt wird.

28	 Hochzeitskränze trugen vor allem die Bräute, vgl. dazu den Artikel »Kranz (Braut-)« 
in Johann Georg Krünitz’ Oeconomischer Enzyklopädie (Bd. 47, Berlin 1789, S. 694): 
»In noch engerm Verstande ist der Kranz ein Ehren=Zeichen der jungfräulichen Rei-
nigkeit; daher weibliche Personen, deren guter Nahme vor der Welt unbefleckt ist, am 
Tage der Hochzeit mit einem Kranze erscheinen, welcher ehedem von Blumen war, 
jezt aber aus Draht, Edelsteinen, u. s. f. in Gestalt einer kleinen Krone besteht […].« 
In Kotzebues Rede ist zwar nicht ganz klar, ob es sich um einen Kranz oder einen 
Strauß handelt, doch wird mit dem in der Rede verwendeten Ausdruck ›einen Kranz 
winden‹ zumindest auf einen ringförmigen Blumenschmuck angespielt.



39﻿

Der Vergleich zwischen einem Mädchen und einer Puppe ist spätestens seit 
den 1740er Jahren etabliert, wie ein kurzer Text von Johann Wilhelm Ludwig 
Gleim mit dem Titel Fragment eines Gesprächs dokumentiert, in dem die Rede 
von Mädchen als Puppen bereits kritisch aufgerufen wird.

Fragment eines Gesprächs.

G.
So sind die Mädchen, wie ihr meint,
Dann keine Menschen?

W.
Nein, mein Freund.

G.
Was sind Sie denn Herr Mädchenkenner?

W.
Lebendge Puppen für die Männer.29

Gleim wurde mit diesem Text in der Folge teilweise missverstanden. Der Ge-
sprächscharakter sowie die Namen – »G.« möglicherweise für Gleim, und »W.« 
für einen nicht näher identifizierten Dialogpartner, der etwas spöttisch als 
»Mädchenkenner« tituliert wird  – verweisen darauf, dass das Gedicht die 
Gleichsetzung von Mädchen mit Puppen gerade nicht affirmiert.30 Dennoch 
schloss sich an die Publikation eine Auseinandersetzung über diese Denkfigur 
an. Die damals mit einem Gedichtband debütierende Schriftstellerin Johanne 
Charlotte Unzer sah sich offenbar aufgrund ihres Geschlechts (und vermutlich 
nicht zuletzt angesichts der großen Schwierigkeiten, als Frau publizieren zu 
können) herausgefordert und replizierte in ihrem anakreontischen Gedichtband 
Versuch in Scherzgedichten 1751 als erste mit einem Gedicht, in dem sie umge-
kehrt Männer als Kinder qualifiziert, wenn diese wie mit Puppen mit Frauen 
spielen.31 Auf dieses reagierte, Gleim verteidigend, wiederum ein weiterer Autor, 

29	 [Johann Wilhelm Ludwig Gleim], Lieder. Amsterdam [Halberstadt] 1749, S. 23.
30	 Vgl. dazu ähnlich Katharina Hottmann, Johanne Charlotte Unzer: Eine weibliche 

Stimme der anakreontischen Aufklärung in Vertonungen von Christian Ernst Rosen-
baum, Peter Paulsen und Carl Philipp Emanuel Bach, in: Musikgeschichten, Vermitt-
lungsformen. Festschrift für Beatrix Borchard, hg. von Martina Bick, Julia Heimer-
dinger und Krista Warnke. Köln u. a.2010, S. 183 – 211, hier S. 193.

31	 [Johanne Charlotte Unzer], Versuch in Scherzgedichten. Halle 1751, S. 46. Das Ge-
dicht lautet: »Nachricht.// Nun, da es Gleim im Scherz geschrieben, / Dass alle Mägd-
chen Puppen wären; / Hält mancher uns im Ernst für Puppen, / Als wären wir für ihn 



40 julia bohnengel

möglicherweise Johann Georg Peter Möller. Mit einem Gedicht, das 1752 in der 
Sammlung scherzhafter Versuche erschien, wandte er sich »An die Verfasserinn 
des Versuchs in scherzhaften Liedern«, zitierte einen Teil ihres Gedichts, tadelte 
sie scharf, den scherzhaften Gestus Gleims nicht aufgegriffen, sondern im erns-
ten Ton gesprochen zu haben, und schloss mit einer misogynen Wendung: Im 
Verhältnis der Geschlechter zueinander finde sich kein Mann, dessen »Ver-
stand« sich zu dem ihren »wie die Puppe / zu ihrem Kinde« verhalte, so dass sie 
sich daher eines potentiellen Partners gleichsam selbst entledigt habe.32

Auch in anderen, vor allem in anthropologischen und pädagogischen Dis-
kursfeldern wirkte die Puppen / Mädchen-Gleichsetzung produktiv nach. Fast 
immer wird in ihnen die Differenz männlich/weiblich mit der Unterscheidung 
lebendig/nicht lebendig überblendet. Meist handelt es sich um Zurückweisun-
gen der Parallele Puppen-Mädchen, wobei die Applizierung Nicht-Lebendiges 
auf Menschen zwar generell verneint, eine genderspezifische Differenz aber ver-
teidigt, ja teilweise bestärkt wird.33 Kotzebue nun trug durch seine Röschen-
Rede zu dieser Diskussion mit einer originellen und noch radikaleren Umkehrung 

gedrechselt. / Doch wißt, ihr stolzen Mägdchenkenner, / Ihr kleinen Zwecke kleiner 
Puppen! / Als die Natur uns euch bestimmte, / Damit ihr mit uns spielen möchtet; / 
Sah sie euch an als kleine Kinder, / Die noch nicht unterscheiden können.« (In der 
zweiten Auflage 1753 wird Gleims Gedicht im Anschluss vollständig zitiert).

32	 [Johann Georg Peter Möller?] Sammlung scherzhafter Versuche. [Leipzig] 1752, S. 36: 
»An die Verfasserinn des Versuchs in scherzhaften Liedern. // Daß Gleim es nur im 
Scherz geschrieben, / Daß alle Mädchen Puppen wären, / Ist wahr; doch da du ernst-
haft schreibest: / ›Wisst nur ihr stolzen Mädchenkenner, / Ihr kleinen Zwecke kleiner 
Puppen, / Als die Natur euch uns bestimmte, / Damit ihr mit uns spielen möchtet: / 
Sah sie euch an als kleine Kinder, / Die noch nicht unterschieden können‹; / So kenne 
ich auch diese Sprache. / Wie heimlich weist du ihn zu fesseln? / Wie heimlich weist 
du doch zu loben? / Das ganze männliche Geschlechte, / Dankt dir durch mich für 
die Verhältniß, / Der Männer zu den holden Schönen, / So wie der Kinder zu den 
Puppen, / Die du in deinem Liede setzest. / Wie sehr erhebt sie nicht die Männer? / 
Sie sollten dich zwar wieder loben, / Doch dießmal will ich dich nicht loben. / Ich will 
dich dießmal nur beklagen.  / Wird auch, ach Freundin! ich muß zweifeln,  / Ein 
männlicher Verstand sich finden,  / Zu dem sich deiner wie die Puppe  / Zu ihrem 
Kinde je verhalte. / Ach Schade ! daß du doch für keinen / Für keinen Menschen hier 
bestimmt bist.  / Wahrhaftig ! du mußt gar nicht lieben,  / Aufs wenigste nur einen 
Cherub.« Vgl. auch die Vorrede, die mit »Nein, mein Püppchen« beginnt.

33	 Vgl. z. B. Elise Reimarus’ Erster Versuch einer kleinen Kinderphilosophie, zuerst in: 
Pädagogische Unterhaltungen, 9. Stück 1778, S. 812 – 821 bzw. deren Adaptionen von 
Campe und Eckhartshausen (vgl. Almut Spalding, Elise Reimarus [1735 – 1805]. The 
Muse of Hamburg, Würzburg 2005, S. 231 f. u. 524). Darin wird ein Kind gefragt, was 
es von seiner Puppe unterscheide, um es dialogisch zu der Lösung ›lebendiger Leib‹ 
und ›vernünftige Seele‹ zu führen. Bei Campe und Eckartshausen wird aus dem Kind 
ein Mädchen.



41﻿

des Puppen-Bildes bei, als es bei seinen Vorgängerinnen und Vorgängern teil-
weise der Fall war. Indem er den Mann selbst zur Puppe machte, durchbrach er 
nicht nur sich etablierende binäre Rollenbilder, sondern verhalf mit der Insze-
nierung einer klugen, aktiven jungen Frau zugleich den eingeschränkten Hand-
lungsmöglichkeiten im vorausgegangenen Drama wieder zur Entfaltung. Mög-
licherweise deuten sich hier bereits Frauenfiguren wie Sabine aus den Deutschen 
Kleinstädtern an. Es handelt sich nicht um weibliche Figuren, die sich den an 
sie gestellten Erwartungen ganz und gar verweigern; sie finden aber stets inner-
halb der gegebenen Umstände Mittel und Wege, zu ihrem Ziel zu gelangen.

Außer zu dem an jenem Abend zuvor gespielten Stück Die Bettler lassen sich 
in Kotzebues Röschen-Epilog noch weitere intertextuelle Bezüge herstellen, zu-
mal zu einer anderen, prominenten Frauengestalt, die ebenfalls mit einer Rose 
in Verbindung steht: »Eine Rose gebrochen, ehe der Sturm sie entblättert«, sagt 
Emilia Galotti sterbend zu ihrem Vater, nachdem sie selbst eine Rose zerpflückt 
hat (V, 7). Auch Emilia beschließt an ihrem Hochzeitstag noch einmal alleine 
auszugehen, auch ihr Verhalten wird streng von Odoardo getadelt, ähnlich wie 
es Röschens Vater in Bocks Einakter tut. In Kotzebues Version ist vermutlich 
nicht zufällig an Röschens Hochzeitstag die Kirche durch das Theater ersetzt: 
Die Freude, die sich Emilia vom Kirchgang verspricht, hat Röschen an der Welt 
des Theaters bzw. am Theaterpublikum. Gegen die Einsamkeit Emilias, die sich 
in der Tat als gefährlich erweist, weil sie hier dem Prinzen begegnet, wird bei 
Kotzebue die Öffentlichkeit und Geselligkeit des Theaterraums gesetzt, der ein-
zig Unterhaltung und Freude erlaubt, aber auch Sicherheit gewährleistet. Und 
schließlich bricht auch Röschen Blumen, doch sind es keine Rosen, und sie 
bricht sie nicht für sich, sondern geht mit ihnen kreativ um. Fasst man die Rede 
als Gegenentwurf zu Lessings berühmtem Trauerspiel auf, so zeugt sie nicht nur 
vom Versuch, den Aporien bürgerlicher Ideologie lebenspraktische Lösungs-
möglichkeiten entgegenzusetzen, sondern auch vom Selbstbewusstsein eines 
sehr jungen Autors. Die Verbindung zu Lessing ist schon deshalb zulässig, weil 
sich die zweite Theaterrede Kotzebues, die Reichard in seinem Theater-Journal 
1778 direkt vor der Röschen-Rede abdruckte, just einer Aufführung von Emilia 
Galotti widmet, so dass zumindest den Leserinnen und Lesern des Theater-
Journals der intertextuelle Anspielungsraum präsent war. Mit dem Titel Prolog, 
bei der Wiedereröffnung der Jenaischen Bühne mit der Emilia Galotti ist außer-
dem ein weiteres aufführungs- und theaterpraktisches Ereignis genannt, das die 
beiden Texte noch stärker inhaltlich aneinanderknüpfte.34

34	 Im Zweitdruck (vgl. Anm. 12) wird die Chronologie umgekehrt, dort erfolgt zuerst die 
Röschen-Rede mit dem Hinweis auf vorübergehende Schließung, erst danach kommt 



42 julia bohnengel

Nicht zuletzt ist die Röschen-Rede Kotzebues bemerkenswert, weil sie inner-
halb weniger Zeilen ein regelrechtes eigenes kleines Drama bietet, beginnend 
mit einem Konflikt zwischen Brautleuten, der durch die List des weiblichen 
Parts gelöst wird. Mühelos ließe sich diese Situation zu einem Einakter oder 
einem kleinen mehraktigen Stück ausschreiben, wie sie Kotzebue später in seinen 
Almanachen dramatischer Spiele zur geselligen Unterhaltung auf dem Lande 
(ab 1802) publiziert hat. Insofern schlägt sich die Literarisierung des Epilogs 
auch darin nieder, dass Kotzebue in ihm ein kleines Nachspiel zum Haupt-
drama des Abends liefert, in dem nicht mehr die männliche Titelrolle, der Bett-
ler, sondern das Mädchen im Zentrum steht.

*  *  *

Wenn man wie Heinrich Bosse davon ausgeht, dass Kotzebue diese kleine Rede 
geschrieben hat – und es spricht alles dafür –, wenn man außerdem bedenkt, 
dass Der Bettler an jenem Abend gespielt wurde, an dem auch der Epilog zum 
Vortrag kam; wenn man weiter in Betracht zieht, dass die Röschen-Rolle im 
Drama die einzig weibliche ist und Kotzebue häufig Frauenrollen übernommen 
hat, dann ist mit hoher Wahrscheinlichkeit auch ein Abend zu rekonstruieren, 
an dem Kotzebue selbst in Frauenkleidern auftrat, zunächst die Figur des Rös-
chen spielte und im Anschluss in demselben Kostüm die von ihm verfasste The-
aterrede gesprochen hat. Es ist ein Epilog, in dem er gängige Frauen- und Män-
nerbilder in einem intertextuellen und performativen Spiel nicht nur in Frage 
stellt, sondern etwa den bei Lessing als problematisch erkannten Einschränkun-
gen weiblicher Handlungsspielräume eine positive Alternative entgegensetzt. 
Kotzebue nutzt dabei die in den 1770er Jahren im Vergleich zur Praxis der Be-
rufs- und Liebhabertheater antiquierte Konvention des studentischen Lieb
habertheaters, Mädchen und Frauen durch boy actors darstellen zu lassen, und 
wendet sie, ihre Performativität bedenkend, zu einem theatralisch-intertextuel-
len Spiel mit progressiver Stoßrichtung um.

Ein besonderer Reiz von Kotzebues Rede-Nachspiel dürfte in der Tat darin 
bestanden haben, dass der Sprecher hinter der ›Schauspielerin‹ von Röschen 

die Emilia-Rede zur Wiedereröffnung der Bühne. Für die Leserinnen und Leser der 
Zeitschrift mochte diese Reihenfolge sinnvoller erscheinen, möglicherweise spiegelt 
sie jedoch nicht die tatsächliche Chronologie wider. Zur Einordnung des Emilia-Pro-
logs siehe Jakob: Pro- und Epiloge, S. 88: Hier wird die Figur Emilias »fest in die Dra-
maturgie des Mitleids eingebunden«, am Ende sollen sich Publikum wie Theaterak-
teure in einem »theater-therapeutisch anmutenden Akt« des gemeinsamen Weinens 
zusammenfinden. Kotzebues Autorschaft wird von Jakob nicht genannt.



43﻿

selbst ein junger Mann war, den man für die Aufführung in Mädchenkleider 
gesteckt hatte und auf dessen phänomenalen Leib die Rede durch Elemente des 
Illusionsbruchs aufmerksam machte. Die Zuschauerinnen und Zuschauer im 
Liebhabertheater wurden dadurch subtil dazu angehalten, die Differenz zwi-
schen Rolle und Körper mit zu bedenken, wenn Röschen / Schauspielerin /
Schauspieler kritisch über junge Männer sprach, die mit der Heirat zu blut
leeren Ehemännern wurden. In dieser Hinsicht handelt es sich auch um den 
spielerisch vorgetragenen und auf die Zukunft weisenden Vorsatz der Selbst
bildung, wird die Kritik doch von einem vorgetragen, der sich zum Zeitpunkt 
des Redevortrags noch nicht im Heiratsalter befindet. Die Voraussetzung für 
die Übernahme weiblicher Rollen durch junge männliche Schauspieler bestand 
ja gerade darin, dass diese noch nicht alle sichtbaren Zeichen von Männlichkeit 
aufwiesen. Zugleich erhielt eine solche, aus dem Mund eines heranwachsenden 
Mannes ausgesprochene Kritik mehr Gewicht, da sie tradierte Männlich- und 
Weiblichkeitskonzepte nicht nur aus der Perspektive des Mädchens in der Büh-
nen- und Epiloghandlung, sondern gleichzeitig aus durch den sie vorstellenden 
männlichen Part und damit durch eine im Geschlechtersystem mächtigere Posi-
tion artikulierte. Für Leser*innen des Epilogs in den Theaterzeitschriften waren 
freilich diese, mit der konkreten Aufführung verbundenen Implikationen nur 
dann entschlüsselbar, wenn ihnen bewusst war, dass es sich um ein studen
tisches Liebhabertheater handelte. Davon allerdings darf man angesichts der 
engen Kreise, in denen sich das Theaterspiel und die Rezeption von Theater-
schriften in den 1770er Jahren vollzog, durchaus ausgehen.

Mit der subtilen Betonung der Differenz zwischen phänomenalem Leib und 
semiotischem Körper verwies Kotzebue auch auf den Konstruktionscharakter 
von Männlichkeits- und Weiblichkeitsentwürfen und dem Theater als einem 
Raum, in dem sich solch starre (binäre) Geschlechtsordnungen performativ 
herstellen, aber zugleich unterlaufen lassen: In einer solch gleichsam metapoeti-
schen Perspektive definiert er Theater trotz und aufgrund seiner Konventionen 
als einen Ort der Aufklärung und Freiheit. Kotzebue nutzte ihn in einer unter-
haltenden, reizvollen, die Illusion durchbrechenden, die Wirklichkeit zugleich 
poetisierenden Form.


