
ARNE KLAWITTER

»… SO GUT, ALS LENZ UND GÖTHE«.  
ABRAHAM KUTTERS »DER BÜCHSENMACHER« (1775)  

IM SCHNITTFELD VON WISSEN, BEGEHREN UND MACHT

Abstracts

Der vorliegende Beitrag behandelt Abraham Kutters Trauerspiel Der Büchsenmacher (1775) 
im Kontext seiner Rezeption durch Christian Friedrich Daniel Schubart in der Deutschen 
Chronik. Auf einen kurzen Lebensabriss des Autors folgt eine detaillierte Auseinanderset-
zung mit diesem nahezu vergessenen Theaterstück, eine Analyse des Frauenbildes, der Be-
gehrensstrukturen und den damit verbundenen Machtverhältnissen. Ferner werden die 
Implikationen der drei aristotelischen Wissensformen untersucht.

This article explores Abraham Kutter’s tragedy Der Büchsenmacher (1775) in the context of 
Christian Friedrich Daniel Schubart’s review in the Deutsche Chronik. A brief outline of 
the author’s life is followed by a detailed examination of this almost forgotten play, an 
analysis of the representation of women, and the structures of desire and power relations. 
Furthermore, the three types of knowledge according to Aristotle, who distinguished be-
tween episteme, téchne, and phronesis, are examined.

I. »… aus gerichtlichen Akten« gezogen

Als Christian Friedrich Daniel Schubart in seiner Deutschen Chronik auf das 
Jahr 1775 den anonym erschienenen Zweiakter Der Büchsenmacher in knappen 
Sätzen rezensierte,1 fand er, obgleich er aus politischer Vorsicht nicht auf den 
Inhalt des Stücks eingeht, äußerst überschwängliche Worte zum Lobe des Ver-
fassers:

Nur zwey Wort’ an dich, Landsmann, der du uns den Büchsenmacher, 
ein bürgerliches Trauerspiel liefertest, das wir kecklich dem Ausland vorweisen 
dürfen! – Aus politischen Ursachen kann ich dein Gemälde nicht in einen 

1	 [Abraham Kutter,] Der Büchsenmacher, ein bürgerliches Trauerspiel in zwey Aufzügen, 
o. O. 1775. Im Folgenden zitiert: B. Das Original ist unpaginiert; die vom Verf. hinzu-
gefügte Zählung folgt der des Exemplars in der Universitätsbibliothek Tübingen (Si
gnatur Dk XI 411-OR), beginnend mit dem Titelblatt.

© 2026 Arne Klawitter, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83536069-001 | CC BY-NC-ND 4.0

https://doi.org/10.46500/83536069-001


12 arne klawitter

Auszug bringen: aber laß dir ins Ohr sagen: Bist ’n guter Junge ! hast was von 
Prometheus Flamm’ in der Seele ! hast Ideenwurf, Beobachtungsgeist, Pinsel-
kraft, Sprachgewalt und einen Dialog, so gut, als Lenz und Göthe.2

Die recht spärlich ausgefallene zeitgenössische Kritik war im Gegensatz zu 
Schubart unentschieden, was die Qualität des Stückes angeht: vorsichtiges Lob 
auf der einen Seite – so hält das Schwäbische Magazin das Stück zumindest für 
»nicht übel«3 –, gnadenloser Verriss auf der anderen: Christian August Bertram 
will sich in seinem Beitrag zur Geschichte des deutschen Theaters erst gar nicht 
bei dem Drama aufhalten und urteilt lakonisch: »Ein elendes Ding!«4 Auch Jo-
hann Joachim Eschenburg geißelt den Verfasser in der Allgemeinen deutschen 
Bibliothek und meint, dieser junge Schwabe hätte »lieber ganz allein bey seiner 
Rechtsgelehrsamkeit« bleiben sollen, denn er sei von seinen Freunden, die ihn 
zur Veröffentlichung aufmunterten, »so jämmerlich hintergangen« worden, da 
sie »etwas abscheuliches für schön hielten«. Alles in allem sei sein Trauerspiel 
»tief unter der Kritick«. Die Sprache sei »so schwäbisch pöbelhaft wie möglich, 
die Handlung selbst äusserst ungereimt, oft unanständig«.5 Aber nicht nur die 
Mundart und die anstößigen Dialoge lassen Eschenburg aufschrecken. Jenseits 
der sprachlichen Unvollkommenheiten deutet der Rezensent auf ein weit gra-
vierenderes Problem, und zwar die Freimütigkeit und Offenheit, mit der der 
Verfasser die Ereignisse schildert und die sozialen Verhältnisse anprangert, denn 
wenn der Stoff tatsächlich »aus gerichtlichen Akten« (B 3) gezogen sei, wie es im 
Vorwort des Stücks nahegelegt wird, wenn das alles »würklich vorgefallen« sein 
sollte, »so müste es doch auch ein nahmhafter Herzog seyn, der hier eine ab-
scheuliche Rolle spielt«.6

Der vermeintliche Bezug zur Realität gibt dem Drama eine zusätzliche politi-
sche Dimension und macht das literarische Werk zu einer Art des ›Wahrspre-
chens‹ (parrhesia)7 gegen die herzogliche Willkür und die unterdrückende 
Macht des Adels. Eschenburg ist sich – ebenso wie Schubart – der gefährlichen 
Situation völlig bewusst und während letzterer seine Meinung dem Verfasser 
scheinbar vertraulich ins Ohr sagt und auf diese Weise seine Zustimmung ›un-
ter der Hand‹ zu verstehen gibt, wünscht Eschenburg »dem jungen Menschen 

2	 Deutsche Chronik auf das Jahr 1775, 2. Vierteljahr, 52. Stück, 29. Juni 1775, S. 413 f.
3	 Schwäbisches Magazin von gelehrten Sachen auf das Jahr 1775, 10. Stück, S. 825.
4	 Beitrag zur Geschichte des deutschen Theaters. Vom Juli bis Dezember 1775, 2. u. 

3. Stück, Berlin / Leipzig 1776, S. 99.
5	 Allgemeine deutsche Bibliothek 28. Bd., 1. Stück, 1776, S. 191 f., hier S. 192.
6	 Ebd., S. 192.
7	 Vgl. Michel Foucault, Der Mut zur Wahrheit. Die Regierung des Selbst und der ande-

ren II. Vorlesungen am Collège de France 1983 /84, Frankfurt a. M. 2010.



13abraham kutters »der büchsenmacher« (1775)

in Schwaben, daß sich das Blat nicht wende, und daß nicht so, wie aus den Ack-
ten ein Trauerspiel wurde, aus dem Trauerspiel wieder Ackten werden mögen«,8 
dass also der Verfasser nicht selbst vor Gericht gestellt oder gleich ohne Verfah-
ren ins Gefängnis gesperrt werde.

II. Der (fast) vergessene Autor

Wer aber war überhaupt der Verfasser des Stücks? Auf der Grundlage von Jo-
hann Jacob Gradmanns Das gelehrte Schwaben kann der Ravensburger Senator 
und Rentenamtsverwalter Abraham Kutter (1751 – 1822) als Autor namhaft ge-
macht werden.9 Er wurde als jüngstes von acht Kindern des Ravensburger 
Strumpffabrikanten Christian Paul Kutter und seiner Frau Anna Maria am 
1. September 1751 geboren. Sein Vater starb, als er fünf Jahre alt war. In seiner 
Heimatstadt besuchte er die Lateinschule und erhielt zusätzlich juristischen Un-
terricht beim Ratskonsulenten Jakob von Beck, der in Erlangen studiert hatte. 
Am 9. Mai 1770 schrieb sich Kutter gemeinsam mit Johann Jakob Gradmann 
an der Universität Erlangen ein, Kutter, worauf er Jahre lang hingearbeitet 
hatte, für das Fach Jura, Gradmann für Theologie. Und es liegt in der Freund-
schaft zu dem Lexiko- und Bibliographen Gradmann begründet, dass wir heute 
über biographische Informationen zu dem fast in Vergessenheit geratenen Dra-
matiker verfügen. Im September 1772 wechselte Kutter seinen Studienort und 
bezog die Universität in Jena, kehrte aber im April 1773 nach Ravensburg zu-
rück, wo er unter Vorbehalt zum »Senator« ernannt wurde, und zwar solange, 
bis »eine seinen Eigenschaften angemessene Stelle vakant sei«.10 Seine Tätigkeit 
bestand vornehmlich darin, Akten zu registrieren, anzulegen bzw. zu ordnen, 
hinzu kamen Pflege- und Vormundschaften sowie Verwaltungsaufgaben. Im 
Alter von 24 Jahren verfasste er dann den Büchsenmacher, inspiriert durch die 
Lektüre zeitgenössischer Literatur und, wie es im Vorwort heißt, angeregt durch 
die Recherche juristischer Dokumente. Aus den Unterlagen des Stadtarchivs 

	 8	 Allgemeine deutsche Bibliothek 28. Bd., 1. Stück, 1776, S. 192
	 9	 Das gelehrte Schwaben oder Lexicon der jetzt lebenden schwäbischen Schriftsteller, 

hg. von Johann Jacob Gradmann, Ravensburg 1802, S. 321. Aus vornehmlich kultur-
historischer Sicht befasste sich bereits Werner Heinz mit Kutters Schauspiel und lie-
fert in seinem Beitrag eine Reihe wissenswerter Fakten über die Biographie Kutters, 
auf die ich mich hier neben den in Gradmanns Gelehrtenlexikon angeführten Infor-
mationen beziehe, sowie zur Ravensburger Theatergeschichte, vgl. Werner Heinz, »Sie 
ist ja nur ein Mädchen«. Abraham Kutter und sein Trauerspiel »Der Büchsenmacher«, 
in: Oberland 28 (2017) H. 1, S. 47 – 54.

10	 Heinz, Sie ist ja nur ein Mädchen, S. 48.



14 arne klawitter

Ravensburg hat der Historiker Werner Heinz weiterhin ermittelt, dass Kutter 
im Frühsommer 1775 dem Pfarrer Johannes Beck, der seit 40 Jahren das Amt 
bekleidete, öffentlich den Vorwurf machte, zu lange Predigten zu halten, doch 
die Anschuldigung wurde vom Magistrat missbilligt und Kutter zu einer Geld-
strafe verurteilt. Immerhin konnte er einen Teilerfolg für sich verzeichnen, 
denn der evangelische Rat beschränkte die Dauer der Predigten auf eine Stunde.

Über Kutters schriftstellerische und schauspielerische Tätigkeit ist nicht son-
derlich viel bekannt. Nach Recherchen von Heinz führte die evangelische 
Schauspieltruppe Ravensburg am 2. und 3. März 1778 das »Originaltrauerspiel« 
Der Graf von Walltron (1776) auf.11 Dabei spielte Kutter die Hauptrolle des 
Grafen und Anna Margareta Gradmann (1753 – 1834), die Schwester seines Stu-
dienfreundes, welche Kutter im Jahr 1781 heiratete, die Rolle der Gräfin. Bis 
1802 übte er verschiedene Ämter in der Reichsstadt Ravensburg aus, er war 
Konsistorialrat, Präsident des Handwerksgerichts, Direktor des Arbeitshauses, 
Rentamtsverwalter, vertrat die Reichsstände in Prozessen beim Reichskammer-
gericht und Reichshofrat. Über den 1789 begonnenen Streit zwischen der Kauf-
mannschaft und den Zünften veröffentlichte er 1791 eine Abhandlung, in der er 
sich durch und durch als Reformer bekannte: Die veraltete Ordnung müsse sei-
ner Ansicht nach nicht einfach nur erneuert werden; sie verliere durchweg Gül-
tigkeit, sobald sich die Bedingungen und politischen Umstände änderten.12

Als im Juni 1796 die französischen Truppen nach Oberschwaben kamen, ver-
fasste Kutter für das Ravensburger Rutenfest ein weiteres Schauspiel mit dem 
Titel »Der Rekrut Rehkater«. Auch den Stoff für dieses Drama entnahm er der 
Wirklichkeit: Er las in einer Zeitung vom Schicksal eines Müllers, dessen Sohn 
als Soldat für das Reichskontingent im Kampf gegen die Franzosen eingezogen 
werden sollte.13 Ein Mühlknecht, den der Müller als Kind aufgenommen hatte, 

11	 Vgl. Heinrich Ferdinand Möller, Der Graf von Walltron, oder die Subordination. Ein 
Originaltrauerspiel in fünf Aufzügen. Aufgeführt zum erstenmal den 25. Jänner 1776, 
Dresden 1776.

12	 Vgl. Abraham Kutter, Geschichte eines wichtigen Streits zwischen der Kaufmann-
schaft und allen Zünften und Gewerben in Ravenspurg, und dessen Entscheidung, in: 
Juristisches Magazin für die deutschen Reichsstädte 2. Bd., 1791, S. 357 – 436. Die bio-
graphischen Informationen stammen aus: Heinz, Sie ist ja nur ein Mädchen, S. 53.

13	 So unter der Rubrik »Edle Handlungen« im Prager Intelligenzblatt, Nr. 19, 11. Mai 
1796, S. 797, wo es heißt, dass im Amte Schwalenberg, im Lippe Detmoldischen, ein 
Müller vom Schicksal getroffen wurde, »daß sein Sohn durch Loos zum Rekruten un-
ter das Reichskontingent ausgehoben wurde«. Weiter ist zu lesen: »Ein Mühlknecht, 
Namens Rehkater, der als ein armes Kind vom Müller aufgenommen, und hernach im 
Müllerhandwerk unterrichtet wurde, sieht den Schmerz des Vaters und den Jammer 
der Mutter über ihren Sohn. Er erbietet sich, für den Sohn sich zu stellen. Ein schöner 



15abraham kutters »der büchsenmacher« (1775)

erbot sich angesichts des väterlichen Kummers, an des Sohnes Stelle zum Mili-
tär zu gehen. Die Handlung des Schauspiels stellt den inneren Widerstreit zwi-
schen Dankbarkeit und Großmut dar.14

Im Zuge des Friedens von Lunéville, der im Februar 1801 zwischen Frank-
reich und dem Heiligen Römischen Reich geschlossen wurde, ernannte man 
Kutter 1804 zum kurfürstlich bayrischen Stadtkommissar und Polizeidirektor 
mit dem Auftrag, die Integration der Reichsstadt ins Königreich Bayern durch-
zuführen und die dafür nötigen Reformen zu organisieren. 1806 wurde er mit 
einer neuen Aufgabe betraut, um als Kreiskommissar in Bregenz das vormals ös-
terreichische Vorarlberg Bayern einzugliedern. 1808 folgte die Ernennung zum 
Kreiskanzlerdirektor des Illerkreises in Kempten.15

Nach der Auflösung des Illuminatenordens in Bayern 1784 wurde Kutter 
Mitglied der in Kempten 1787 von dem Aufklärungstheologen und Illuminaten 
Dominikus von Brentano, damals katholischer Hofkaplan, gegründeten Frei-
maurerloge »Zur Aufgehenden Sonne«. Vermutlich stammen auch einige (der 
nicht mit dem Namen des Verfassers unterzeichneten) Verse des Gesangbuchs 
für die gerechte und vollkommene Freymaurer-Loge zur aufgehenden Sonne zu 
Kempten (1790) aus seiner Feder.

III. Der Traum vom sozialen Aufstieg

So wie Schubart von dem Stück angetan war und was ihn spontan dazu bewog, 
den ihm namentlich unbekannten Abraham Kutter einen »Landsmann« zu nen-
nen, schien Kutter von dem sogenannten ›neuen Drama‹ und dem zeitgenössi-
schen Roman eingenommen gewesen zu sein. Im Vorwort zum Büchsenmacher 
rekurriert er nicht nur auf Lessings Emilia Galotti, sondern ebenso auf Goethes 
Werther und auf die Überschreitung der aristotelischen Lehre von den drei dra-
matischen Einheiten. Schubart seinerseits zögert nicht, ihn in eine Reihe mit 

Kampf zwischen Dankbarkeit und Großmuth begann nun zwischen beiden. Jener 
glaubte nur wenig zu thun für die vielen Wohlthaten, die man ihm erwiesen; dieser 
hält das Opfer für viel zu groß. Nur dann, sagte er, wolle er es annehmen, wann der 
Mühlknecht sich von ihm an Kindesstatt annehmen, und in gleiche Kindesrechte ein-
setzen lassen will. Und dieses ist wirklich geschehen.«

14	 Vgl. Abraham Kutter, Der Rekrut, oder Kampf zwischen Dankbarkeit und Grosmuth 
in der Mühle zu Schwalenberg. Ein Schauspiel in zwei Akten. 1797; nachgedruckt un-
ter dem Titel »Der Rekrut Rehkater, oder der schöne Kampf zwischen Dankbarkeit 
und Großmuth in der Mühle zu Schwalenberg. Schauspiel« im Schwäbisch-rheinisch-
helvetische[n] Journal zur Veredlung der Sitten (2. Bd., 1. St., Heilbronn 1803).

15	 Vgl. Königlich-Baierisches Regierungsblatt, 46. Stück, 7. September 1808, S. 1865.



16 arne klawitter

Lenz und Goethe zu setzen. Was der enthusiastische Rezensent an dem Stück 
Kutters lobt, sind genau die Charakteristika, die für ihn den aufkommenden 
›Sturm und Drang‹ ausmachen: »Ideenwurf, Beobachtungsgeist, Pinselkraft, 
Sprachgewalt und einen Dialog«, der kein Blatt vor den Mund nimmt und »so 
gut« sei wie der von »Lenz und Göthe«.16 Dabei war Goethes Werther gerade 
mal ein halbes Jahr zuvor erschienen, als Kutter die gerichtlichen Dokumente 
und Gerichtsakten zu sichten begann und daraus den Stoff für die Handlung 
seines Dramas zog. Die Entstehungszeit ist dem Text förmlich eingeschrieben, 
nicht nur durch die Referenzen im Vorwort: Das Stück erwähnt das noch an-
dauernde Konklave zur Papstwahl, was die Niederschrift auf spätestens Anfang 
1775 datieren lässt (das Konklave dauerte von Oktober 1774 bis Februar 1775) 
und verweist in diesem Zusammenhang auf die Erlanger Real-Zeitung, in der 
sich in der Nummer 2 vom 6. Januar 1775 ein fast identischer Wortlaut findet: 
»Noch immer kein Papst …« (dergleichen in Nr. 7 vom 24. Januar). Bald darauf 
wird der Text auch schon veröffentlicht (vermutlich zur Ostermesse 1775) und 
im Juni desselben Jahres von Schubart beifällig rezensiert.

Warum aber erschien das Stück Eschenburg so anstößig? Dass er kein 
Freund und Parteigänger des Sturm und Drang gewesen ist, weiß man aus den 
Rezensionen in der Allgemeinen deutschen Bibliothek.17 Während Götz von 
Berlichingen dort noch als ein »Meisterstück[  ]« gefeiert wird,18 obgleich der 
Rezensent erhebliche Zweifel an der Aufführbarkeit äußert, heißt es über den 
Verfasser des Hofmeisters, dass dieser »die Hülfe der Kunst recht muthwillig 
verschmäht« habe, weshalb das Stück kein »schönes, meisterhaftes Ganzes ge-
worden« sei, sondern »bloß eine Reihe einzelner Gemählde«,19 und am Neuen 
Menoza tadelt Eschenburg die selbe »regellose, abentheuerliche Zusammenset-
zung, eben die gewaltsame Fortreissung des Lesers von einer Scene zur andern, 
eben die gewagten Züge der rohen, wilden Natur, die aller Kunst trotz[e]«,20 

16	 Vgl. Anm. 2. Deutsche Chronik auf das Jahr 1775, 2. Vierteljahr, 52. Stück, S. 414. Der 
Ausdruck ›Pinselkraft‹ stellt zugleich einen Bezug zu Horazens »ut pictura poesis« (aus 
der Ars poetica) her und zur Idee von der Verknüpfung von Dichtung und Malerei, 
wie man sie u. a. bei Wieland finden kann, wenn er sich erzählend einen Pinsel herbei-
wünscht (vgl. den ›Achten Brief‹ in [Christoph Martin Wieland,] Zwölf Moralische 
Briefe in Versen. Frankfurt und Leipzig [d. i. Heilbronn] 1752, S. 102).

17	 Vgl. Allgemeine deutsche Bibliothek 27. Bd., 2. St., 1776, S. 361 – 387 (zu Goethe, Lenz 
und Klinger) und 34. Bd., 2. St., 1778, S. 486 – 491 (zu Klinger, Hahn und Lenz); 
Eschenburg unterzeichnet mit Dz. und Mo. Bei mehreren aufeinanderfolgenden Re-
zensionen findet sich das Kürzel nur unter der jeweils letzten Rezension.

18	 Allgemeine deutsche Bibliothek 27. Bd., 2. St., 1776, S. 361.
19	 Ebd., S. 369.
20	 Ebd., S. 375.



17abraham kutters »der büchsenmacher« (1775)

wie man sie schon im Hofmeister finde. Vor diesem Hintergrund ist vom Re-
zensenten Eschenburg keine Bewunderung zu erwarten, wenn es um Kutters 
Büchsenmacher geht.

Die Handlung des Stücks lässt sich folgendermaßen zusammenfassen: Aga-
tha, die Tochter des Metzgers Haugern, hat ein Liebesverhältnis mit dem Büch-
senmacher Anton Treulich. Doch ihrer Liebe droht Gefahr, denn der Vater hat 
andere Pläne: Der neue Pfarrer Tiffel wirbt um die Tochter und hält gleich in 
der ersten Szene um ihre Hand an. Auch der Amtmann Harze sowie der Herzog 
haben ein Auge auf sie geworfen, doch ersteren hält Haugern für einen abge-
feimten »Erzvogel« (B 7) und die dreisten Annäherungsversuche des Herzogs 
hatte die selbstbewusste Agatha zuvor schon einmal erfolgreich abgewehrt. Aus 
Haugerns Mund erfährt der Leser die Vorgeschichte, wie der Herzog sich ver-
geblich über sie hermachte:21

Da komt der Herzog und mein Agethle war allein draussen, der geht zu ihr 
und sagt: Hab sie schon lang gesehen und hätt gern mit ihr gesprochen, 
sey so schön und hin und her, wie ers macht, bis es halt Ernst werden sollt. 
Aber ’s Agethle wollt nicht: Er kriegts, wirfts aufs Gras und übers her. 
Schreyen half da nichts; da thut sie, als wenn sie ihn mög und bitt ihn, er soll 
doch nur in d’Lauberhütten, wollen sich abziehen. Nun denkt er: ists 
grathen. ’s Agethle sagt: er soll sich zuerst abziehen, woll ihm d’Stiffel runter 
thun; oder – – nichts ! – – Sie zieht ihm den rechten Stiffel halb aus und – – 
watsch fort ! der Herzog kan ihn gschwind nicht wider an und nicht aus-
ziehn, kan ihr nicht nachlaufen, und so ist sie ihm entwischt und heim. Ist 
das nicht brav? (B 8 f.)

Haugern hegt die Hoffnung, dass seine Tochter durch eine gut gewählte Heirat 
sozial aufsteigen könne und sieht sie schon als »Frau Pfarrin« (B 6), gibt aber zu 
bedenken, dass sie in den Büchsenmacher vernarrt sei. Haugern selbst ist nicht 
unvermögend. Er hatte dem vorigen Amtmann dessen Gut abgekauft, als dieser 
plötzlich versetzt wurde, »hübsch angelegt, mit Springbrünnen und Lauberhüt-
ten« (B 8). Agatha aber mag nichts vom Pfarrer wissen: »Ich will den aber nicht, 
Vater, und bitt euch, plagt mich nicht lang !« (B  10) Auch wenn sie für »den 
Kanten Brot« hart arbeiten müsse, wolle sie doch nur den Büchsenmacher als 
Mann.

21	 Als Vorlage für diese Passage diente Schiebelers damals weit verbreitete und überaus 
populäre Romanze »Das Bauernmädchen und der Edelmann«, die Kutter mit diversen 
Details ausschmückte; vgl. Daniel Schiebeler, Auserlesene Gedichte, hg. von Johann 
Joachim Eschenburg, Hamburg 1773, S. 291 f.



18 arne klawitter

Für den Abend hat Haugern den Pfarrer und den ebenfalls neuen Amtmann 
Harze zum Essen eingeladen und Agatha soll sie bedienen. Tiffel erhofft sich 
durch die Vermittlung Harzens eine schnellere und günstige Entwicklung seiner 
Sache, doch die plumpe Aufdringlichkeit und das ungesittet-dreiste Benehmen 
Tiffels, aber auch die Albernheiten des Amtmanns und seine herablassende Art 
(»Gib ihr den Taumelbecher der Wollust zu kosten […] das Mädchen ists werth 
und dann weist du: je mehr Widerstand, je lieber mirs ist, das nährt die Be-
gierde.« B 17) bewirken bei Agatha das Gegenteil. Sie empfindet für die beiden 
zudringlichen Männer nur Verachtung. Dem vom Amtmann Harze aus Johann 
Wilhelm Ludwig Gleims scherzhaften Gedichten zitierten »Ich liebe nach Gele-
genheit« (B 22) setzt Agatha die Beständigkeit ihrer Liebe zu Anton entgegen. 
Dem Einwand der Magd Hanne, der Vater wolle aber den Pfarrer, begegnet sie 
schroff mit: »Halts Maul.« (B 23) Als in der siebenten Szene Agatha und Anton 
nach dem Arbeitstag endlich wieder zueinander finden, bricht zum Ende des 
ersten Aufzugs plötzlich auf dem Heuboden ein Brand aus.

Der zweite Aufzug beginnt mit einem Ortswechsel: Im herrschaftlichen 
Schloss bzw. Amtshaus resümieren Harze und Tiffel die Geschehnisse während 
der Feuersbrunst, zeigen sich erstaunt über die Entschlossenheit von Agatha 
und Anton, wie sie den Brand zu löschen suchten, fragen sich aber, was Anton 
»mit der Puteille voll Pulver« gewollt haben mag, »die er in das Feuer geworf-
fen« (B 28). Dabei kommt Harze auf den Einfall, Anton den Brand anzuhän-
gen: Er habe »das Feuer gelegt, aus Eifersucht« (B 29) und aus Verzweiflung 
über die Werbung des Pfarrers sowie über das Verbot des Vaters, seine Tochter 
weiterhin zu sehen. Gemeinsam mit Tiffel, der hofft, sich den Konkurrenten 
endlich »vom Halse« (B 29) schaffen zu können, verschwört sich der Amtmann 
gegen Anton und setzt beim Herzog eine Untersuchung in Gang mit dem 
Büchsenmacher als Beschuldigtem. Sie unterstellen Anton, den Brand absicht-
lich gelegt und eine Flasche Pulver hineingeworfen zu haben, um das Feuer wei-
ter anzufachen. Auch der Herzog wittert seine Chance, Rache an Agatha neh-
men zu können: »Warte, wir wollen dich zahm machen, Mädchen! du wirst für 
ihn bitten müssen; und nichts erhalten; oder du bequemest dich dann  –« 
(B 32).

Zur Verwunderung der Anwesenden gibt Anton ohne Weiteres zu, eine Fla-
sche Pulver ins Feuer geworfen zu haben, jedoch, wie er argumentiert, um es zu 
löschen. Auf diese Weise lässt der Verfasser das praktische Wissen des Büchsen-
machers einfließen und sorgt damit (auf der Darstellungsebene) für einiges Er-
staunen sowohl beim Herzog und Amtmann, als sicherlich auch bei den zeitge-
nössischen Lesern. Anton erklärt:



19abraham kutters »der büchsenmacher« (1775)

Ich hab es bey meinem Handwerk oft gesehen und erfahren, daß Pulver alles 
andere Feur im Augenblick gelöscht, und hab es hundertmal probirt; kan 
auch die Prob alle Augenblick noch machen. Vornehme gelehrte Leute, die 
ich deswegen auf meiner Wanderschaft gefragt, und denen ich allerley Ma-
schinen gearbeitet, haben mir darinn recht gegeben und gesagt, es komme 
von der plözlichen starken Ausdehnung her. Deswegen hab ich, schon lang, 
immer ein paar Bouteillen voll Pulver vorräthig, daß ich sie brauchen könne, 
wenn Feur auskommen sollt, es damit zu löschen. (B 33)

Doch der Herzog will nichts von dieser neuen Löschmethode wissen, hält alles 
für »leeres Geschwäz« (B 34) und lässt den Büchsenmacher von den Husaren 
abführen. Vom Amtmann erfährt der Herzog, dass dieser Antons wegen bei 
Agatha eine Abfuhr erhalten habe, und verlangt nun von Harze, dass er die 
Metzgerstochter heiraten solle. Dann nimmt die Handlung eine unerwartete 
Wendung: Haugern entdeckt die noch volle Pulverflasche im nassen Heu und 
ist nun selbst von Antons Unschuld überzeugt. Die Bürger stehen auf seiner 
Seite und fordern den Herzog auf, den Befehl zu widerrufen und das Urteil auf-
zuheben. Agatha will lieber sterben, als sich zur Hure machen zu lassen, und 
stellt sich zwischen die bewaffneten Husaren und Anton. Ein abgelenkter Flin-
tenkolben trifft sie tödlich an der Schläfe. Anton wird auf die Festung ver-
bracht. Haugern reut es am Ende und in Gedanken spricht er zu Anton: »Hätt 
ich sie dir gelassen, armer Tropf !« (B 39) Nicht nur das Leben seines einzigen 
Kindes ist dahin, sondern nach seinem Tod auch sein Vermögen: »ein hübscher 
Commißfall für die Herren!« (B 40) Anton sieht er als Soldat für den Herzog 
dienen und seinen gesamten Besitz, den er nun nicht mehr vererben kann, der 
Militärkasse zufallen. Während sich der Herzog störrisch weigert, seine Ent-
scheidung zurückzunehmen, kommt Haugern zur Einsicht, dass der soziale 
Aufstieg überhaupt nicht erstrebenswert sei, da den rechtschaffenen Bürger dort 
›oben‹ nur Niedertracht und Bosheit erwarten: »Liebs Kind, bleib gern im nied-
rigen Stand! da hab mirs mehr einer mit vornehmern zu thun als er selbst ist, 
geschweige mit dem Landsherrn –« (B 40).

IV. Frauenbilder

Bemerkenswert ist das in diesem Stück zur Darstellung gebrachte Frauenbild. 
Als eigentliche Heldin des Stücks tritt Agatha auf. Der Büchsenmacher Anton 
Treulich ist als ihr Geliebter lediglich Nebenfigur, obwohl die Berufsbezeich-
nung seiner Person dem Drama den Titel gibt, was wahrscheinlich dem Um-



20 arne klawitter

stand geschuldet ist, dass Bürger und Handwerker als bürgerliche Klasse bzw. 
soziale Schicht auf die Bühne gebracht werden. Wie in vielen Stücken des bür-
gerlichen Trauerspiels (Miss Sara Sampson, Minna von Barnhelm, Emilia Ga-
lotti) und Dramen des Sturm und Drang (Goethes Stella, Klingers Das leidende 
Weib, Gustchen in Lenzens Hofmeister, Evchen Humbrecht in Wagners Kin-
dermörderin) wird auch hier eine Frauengestalt und deren Schicksal in den 
Fokus gerückt.

Agatha wird als eine entschlossene und willensstarke Frauenfigur vorgestellt, 
die sich aus eigener Kraft den Zugriffen des Herzogs zu entziehen weiß. Sie ist 
nicht auf den Mund gefallen und vermag es auch sprachlich, den begehrlichen 
Zudringlichkeiten der Männer Kontra zu geben. Das wird ebenso im Verhältnis 
zwischen Vater und Tochter deutlich. Agatha beugt sich nicht demütig dem 
Willen ihres Vaters, sondern besteht auf ihren Ansprüchen, vor allem in der 
Frage, wer ihr als künftiger Ehemann bestimmt sein soll. Sie stellt selbstbewusst 
ihr Ideal beständiger Liebe der Unbeständigkeit wollüstig-erotischer Geplänkel 
und Liebesabenteuer entgegen, wie sie sich in Gleims ›scherzhaftem‹ Vers »Ich 
liebe nach Gelegenheit« manifestiert, der in diesem Kontext eben nicht mehr 
›scherzhaft‹ erscheint, sondern dichterisch einen patriarchalischen Hegemo
nialanspruch mit seiner voluptuösen Begehrensstruktur zum Ausdruck bringt, 
der in Harzens Äußerung gipfelt: »Sie ist ja nur ein Mädchen.« (B 16) Seine er-
gänzenden Worte, Mädchen würden keineswegs einen Mann lieben, sondern 
vielmehr die »Mannheit«, akzentuiert noch einmal diese patriarchal-libidinöse 
Auffassung. Im zweiten Aufzug wird der ›Mannheits‹-Diskurs vom Herzog wie-
der aufgerufen mit den Worten: »Warte, wir wollen dich zahm machen, Mäd-
chen!« (B 32)22 Hinsichtlich der dramatischen Struktur ist bemerkenswert, dass 
diesen herzoglichen Worten eine ganze Szene eingeräumt wird, was ihren Stel-
lenwert nochmals unterstreicht.

Agatha aber weiß sich zu verteidigen. Ihr Auftreten und Handeln spricht das 
genaue Gegenteil: Sie ist eben nicht ›nur ein Mädchen‹ in dem abwertenden 
Sinne, den der Amtmann suggeriert, und es handelt sich auch nicht um die 
›Zähmung einer Widerspenstigen‹, wie es der auf Vergeltung für Agathas 
Zurückweisung sinnende Herzog sich vorstellt. Agatha vertritt weiter vehement 
ihren auf Liebe gründenden Anspruch auf Anton – und es ist in erster Linie 
Agatha, die diesen Liebesanspruch erhebt und nicht der Mann. Mit dem per-
sönlichen Anrecht auf die eigene Wahl des Ehegatten sind die Konditionen der 
bürgerlichen Moralvorstellung und Lebensweise gegenüber der patriarchalischen 

22	 Hier mit literarischer Referenz auf William Shakespeares Komödie Der Widerspensti-
gen Zähmung (The Taming of the Shrew).



21abraham kutters »der büchsenmacher« (1775)

Welt des Adels und seiner Beamten (Herzog und Amtmann) und der im wört
lichen Sinne ›teuflischen‹ Geistlichkeit (Tiffel),23 die deren Hegemonie mora-
lisch stützt, unmissverständlich formuliert. Kutters Büchsenmacher macht zu-
gleich deutlich, dass die bürgerliche Moralvorstellung – wie es schon Lessing ge-
zeigt hat – nicht nur männlich geprägt ist oder anders gesagt, dass ihr Gegenteil, 
die feudal-patriarchalische Ordnung, für die bürgerliche Frau fatal ist, denn ein 
Frauenleben hat in der patriarchalen Welt keinen Wert: »Sie ist ja nur ein Mäd-
chen.« (B  16) Dieser Zusammenhang verleiht schließlich dem dramatischen 
Ende, wenn Agatha sich selbstlos zwischen die Husaren und Anton stellt und 
dabei tödlich verletzt wird, eine diskursive Begründung.

Es ging Kutter mit seinem Büchsenmacher auch darum, die sozialen Bedin-
gungen und Begehrensstrukturen sichtbar zu machen, die das bürgerliche Le-
ben Ende des 18. Jahrhunderts determinierten, was er im Vorwort damit unter-
streicht, dass der Stoff aus Gerichtsakten gezogen sei. Es ging ihm wie anderen 
zeitgenössischen Dramatikern (genannt seien in erster Linie Lenz, Wagner und 
Schubart) um die Bloßlegung der Existenzbedingungen gesellschaftlichen Übels: 
das Prekariat des Hofmeisterstandes, Kindermord, Zwangsrekrutierung und 
Soldatenhandel. Letzteres bestimmt auch das Schicksal Antons. Der »Com
mißfall für die Herren« (B 40), den Haugern in seinen Schlussworten erwähnt, 
betrifft nämlich nicht nur dessen Vermögen, sondern auch Antons Zukunft. 
»[D]er Herzog wird einen so saubern Menschen ohnehin lieber zu seinem Sol-
daten als zu der Jungfer Haugern Mann haben wollen,« (B 15 f.) bemerkt der 
Amtmann Harze über den Büchsenmacher schon in der dritten Szene gegen-
über Haugern. Mit aller nötigen Deutlichkeit wird in diesem bürgerlichen 
Trauerspiel also auch die damals gängige Praktik der Soldatenrekrutierung vor 
Augen geführt: Statt bürgerlicher Ehemann zu sein, wird Anton Treulich Soldat 
des Herzogs, und vermutlich spielt genau darauf Schubart, der in vielerlei 
Hinsicht an Carl Eugen von Württemberg gedacht haben dürfte, mit den dem 
Autor ins Ohr gesagten Worten an: »Aus politischen Ursachen kann ich dein 
Gemälde nicht in einen Auszug bringen.«24

23	 Gleichzeitig könnte Kutter mit diesem Namen auf die Figur des Magisters Tuffelius in 
Friedrich Nicolais Roman Das Leben und die Meinungen des Herrn Magister Sebal-
dus Nothanker (3 Bde., 1773 – 76) angespielt haben.

24	 Deutsche Chronik auf das Jahr 1775, 2. Vierteljahr, 52. Stück, S. 413.



22 arne klawitter

V. Episteme versus téchne

Neben den Begehrensstrukturen und den damit verbundenen Machtverhältnis-
sen thematisiert Kutters Drama auch die Wissensordnungen aufklärerischen 
Denkens. Wenn Anton als Büchsenmacher in Aktion tritt als jemand, der alle 
Arten von Feuerwaffen herstellt und repariert wie Handbüchsen, aber auch grö-
ßere wie Kanonen und Bombarden, dann unter speziellen Bedingungen: Zum 
Löschen des auf dem Heuboden ausgebrochenen Feuers, das sich offenbar 
selbst entzündet hat (daher der Verweis zuvor auf den Geruch des nassen Heus), 
bringt Anton Erfahrung und Fachwissen ein. In der nachfolgenden gegen ihn 
angestrengten Untersuchung erklärt er: »Ich hab es bey meinem Handwerk oft 
gesehen und erfahren, daß Pulver alles andere Feur im Augenblick gelöscht, 
und hab es hundertmal probirt« (B 33). Und er bietet an, eine Probe zu geben, 
doch daran sind weder der Herzog noch der Amtmann interessiert: Technische 
Details sind nicht ihr Metier.

Was ist das für ein Wissen, das Anton sich angeeignet hat? Wie unterschei-
det es sich von der vermeintlichen Belesenheit, die Tiffel und Harze kundtun, 
wenn sie sich ›mit fremden Federn schmücken‹, oder von dem Machtwissen, 
das der Herzog ausübt, indem er eine Untersuchung gegen Anton anstrengt?

Zunächst einmal ist offensichtlich, dass es sich um ein technisches Fachwis-
sen handelt, das sich Anton im Zusammenhang mit seinem Beruf als Büchsen-
macher durch seine handwerkliche Tätigkeit erworben hat. Es ist ein prakti-
sches Wissen, zurückgehend auf die griechische téchne, das dazu bestimmt ist, 
in der alltäglichen Praxis angewendet zu werden und etwas hervorzubringen;25 
ein Know-how, bei dem es nicht wie bei der theoretischen Erkenntnis auf 
Wahrheit ankommt, sondern auf Wirksamkeit. Die Aufklärung trug diesen ver-
schiedenen Wissensarten sehr wohl Rechnung. Vor allem Johann Georg Krü-
nitz schenkte in seiner 1773 begonnenen Oeconomischen Encyclopädie, oder all-
gemeines System der Land- Haus- und Staats-Wirthschaft in alphabetischer 
Ordnung (fortgeführt bis 1858) diesem technischen Wissen Aufmerksamkeit, 
indem er den Versuch unternahm, sämtliches aufgeklärtes Wissen zu Wirt-
schaft, Handwerk und Technik zusammenzuführen.

Anton erklärt, er habe während seiner handwerklichen Tätigkeit verschie-
dene »[v]ornehme gelehrte Leute, […] deswegen auf [s]einer Wanderschaft ge-
fragt« und sie hätten ihm darin Recht gegeben und gesagt, der Effekt »komme 

25	 Vgl. allgemein dazu Rudolf Löbl, Texnh-Techne. Untersuchungen zur Bedeutung die-
ses Worts in der Zeit von Homer bis Aristoteles, 3 Bde., Würzburg 1997 – 2008.



23abraham kutters »der büchsenmacher« (1775)

von der plözlichen starken Ausdehnung« des zum Löschen verwendeten Pulvers. 
Er habe deshalb »immer ein paar Bouteillen voll Pulver vorräthig«, damit er sie 
gebrauchen könne, »wenn Feur auskommen sollt, es damit zu löschen«. (B 33)

Das ist keine literarische Erfindung Kutters, sondern faktisches Wissen der 
Zeit. Unter der Überschrift »Ein Mittel zum Feuerlöschen« war 1771 in einem 
Beitrag im Hannoverischen Magazin zu lesen:

Es ist eine bekannte Würkung der Alaune, daß wenn man sie auflöst, und in 
Holz einziehn läßt, solches im Feuer unversehrt erhalten werde. Wenn die 
Feuersbrunst weiter um sich greift, als daß man Handsprützen mit Vortheil 
gebrauchen könnte, so werfe man gläserne oder auch aus Leimen, so groß als 
Canonenkugeln gedrehte Kugeln ins Feuer.26

Diese Kugeln, so heißt es weiter, seien mit »fein gestoßnem Alaune« gefüllt, 
das ist das schwefelsaure Doppelsalz von Kalium und Aluminium (Kaliumalu-
miniumsulfat), und in die Mitte werde »ein Schuß Pulver gethan, der sich 
durch einen Schwefelfaden entzündet, der zur Mündung, die mit Harz oder 
Pech dicht vermacht seyn muß, heraus geht«. Man könne auch andere Behält-
nisse wie Flaschen verwenden. »Das Feuer soll auf diese Weise nicht nur schleu-
nig gedämpft werden, sondern auch an den Orten, die auf vorbemeldete Weise 
gelöscht worden, nicht wieder zünden. Wenn man noch überdies feinen an
gefeuchteten Sand ins Feuer hinzuwirft, so soll dieser die Würkung des Alaun-
pulvers beschleunigen.«27

Diese Technik geht zurück auf Beobachtungen des Chemikers und Apothe-
kers Claude-Joseph Geoffroy (1685 – 1752) sowie seines Bruders Étienne François 
Geoffroy (1672 – 1731) und wurde später sowohl von Johann Georg Volckamer 
d. J. (1662 – 1744) als auch von Michael Christoph Hanow (1695 – 1773) aufgegrif-
fen. Das Wissen von der feuerlöschenden Wirkung ›wandert‹ nun gleichsam 
durch die gelehrten Journale, Intelligenzblätter und Magazine, bis es schließ-
lich, bei Krünitz angelangt, Eingang in die Oeconomische Encyclopädie findet.28 
Kutter, der sich bereits in anderer Hinsicht als aufmerksamer Leser von Zeitun-
gen und gelehrten Zeitschriften erwiesen hat, wird ihm vielleicht im Churbaie-

26	 Hannoverisches Magazin, 28. Stück, 8. April 1771, Sp. 445 f.
27	 Ebd., Sp. 447 f.
28	 Vgl. Churbaierisches Intelligenzblatt, Nr. VIII, München, 20. April 1771, S. 95; vgl. 

auch Gemeinnützige Abhandlungen, 85. Stück, Göttingen, 13. November 1773, S. 684; 
Münchner Intelligenzblatt, Nr. 31, 16. August 1777, S. 284; leicht modifiziert wieder-
abgedruckt in: Johann Georg Krünitz, Oeconomische Encyclopädie oder allgemeines 
System der Staats-Stadt-Haus- u. Landwirthschaft, 13. Theil, Berlin 1778, S. 92.



24 arne klawitter

rischen Intelligenzblatt oder aber im Hannoverischen Magazin von 1771 begeg-
net sein.

Mit Antons Auftritt und seinem Fachwissen wird im Drama ein epistemi-
sches Spannungsfeld eröffnet, indem zwei Wissensarten, nach antiker Unter-
scheidung29 episteme und téchne, miteinander konfrontiert werden, nur handelt 
es sich im ersten Fall nicht um wirkliche theoretische Erkenntnisse. Übertragen 
auf das 1775 publizierte Schauspiel könnte man sagen, Kutter setzt handwerk
liches Wissen gegen geistlose Belesenheit und eröffnet mit dem eingeleiteten 
Untersuchungsverfahren noch einen dritten Eckpunkt der Überlegung, näm-
lich das Machtwissen des Herzogs unter Zuhilfenahme juristischer Beweisauf-
nahme und Protokollierung. In dieser Hinsicht sollte nicht vergessen werden, 
dass der Verfasser im Vorwort erklärt, dass eben solche »gerichtliche Akten« 
dem Trauerspiel zugrunde lagen, also ein Wissen, das aus menschlichen Hand-
lungen, aus mehr oder weniger zufälligen (oder im Gegenteil intendierten) Ge-
schehnissen und Zusammenhängen einen ›Fall‹ macht.

Bei genauerer Betrachtung des Textes wird die Spannung zwischen prakti-
schem Wissen und geistloser Belesenheit auch an anderen Stellen sichtbar, ins-
besondere, wenn man sich den Dialogen zwischen Tiffel und Harze zuwendet. 
Wozu setzen diese beiden Gegenspieler Antons ihre Belesenheit ein? An den 
Einwürfen Harzens wird offenbar, dass er poetische Verse (u. a. von Wieland, 
Heinse und Gleim) nicht nur zur Unterhaltung bei Tisch einwirft, sondern um 
mit seiner bürgerlichen Halbbildung zu protzen und seine Anzüglichkeiten zu 
kaschieren:

»Was ich beschwören kan, ist, daß Cupidens Pfeil
Durch eine Marmorbrust wie durch die weichste dringet […]
Ein reiches Weib macht alles gut
Obgleich der Pursche viel verthut […]
Ich bin kein Freund der Ehlichkeit
Das sag ich ohne Scheu […]« (B 21)

Angebliche Belesenheit wird benutzt, um das eigene Begehren zu verklausu
lieren. Wenn der Herzog mit den Worten, »diese Nymphe [sei] alles werth«, 
Harze dazu auffordert, er möge doch Agatha ehelichen, antwortet dieser, indem 
er sein Begehren mit einem mythologischen Code, der in dieser Zeit bereits ein 
fester Bestandteil nicht nur der südwestdeutschen ›Provinzial-Sprache‹ ist, mit-

29	 Aristoteles unterscheidet bekanntlich drei Arten des Wissens: episteme, téchne und 
phronesis: wissenschaftliches, praktisches und ethisches Wissen.



25abraham kutters »der büchsenmacher« (1775)

teilt: »Die Nymphe ist – – noch gar zu rasch. Eher mag sie Herr Tiffel in den 
eleusinischen Geheimnüssen einweyhen und – – degoutiren.« (B 35)

Angelesenes Wissen, oberflächliche Kenntnisse von Kulturgeschichte und 
anakreontischer Dichtung dienen nicht der Erkenntnis, sondern der Dissimula-
tion patriarchalischer Begehrensmechanismen. Agatha durchschaut diese Strate-
gie, ganz im Gegensatz zur Magd Hanne, die, so Agatha, »nie nichts« sieht und 
der sie die gleiche Unbeständigkeit und ›Liebeslosigkeit‹ vorwirft wie dem Amt-
mann und dem Pfarrer: »Nichts? da haben wir auch wi[e]der eine ›Ich liebe 
nach Gelegenheit‹ bald so bald so !« (B 23) Hanne, so wird in diesem Dialog 
deutlich, hätte an ihrer Stelle die Werbung Tiffels akzeptiert und wäre gern 
»Frau Pfarrin« geworden, allein schon des sozialen Aufstiegs wegen.

Noch eine weitere Bemerkung verdient in diesem Zusammenhang Aufmerk-
samkeit: »[E]in Quintchen Genie ist besser als ein Centner Gelehrsamkeit,« 
(B 20) tönt es (in Abwandlung des Sprichworts »Ein Quentchen Mutterwitz ist 
besser als ein Centner Schulwitz.«) aus Tiffels Mund. Das hätte auch Anton sa-
gen können, doch fehlt ihm die Gelegenheit dazu, denn vom Abendessen und 
der Tischgesellschaft ist er ausgeschlossen. Das ›Genie‹ scheint sich hier nicht 
auf das praktische Wissen der téchne zu beziehen, sondern auf das Geniewesen 
des 18. Jahrhunderts (und somit auf das poietische Wissen). Zugleich eröffnet 
sich mit der Nähe zur Kunst (Kunstgriff, List, Simulation, aber auch wissens
geleitete Hervorbringung des Kunstwerks) eine weitere Dimension der téchne, 
nämlich zum Autor-Künstler.30

In Kutters Drama sind folglich alle drei aristotelischen Wissensformen prä-
sent. Dabei kristallisiert sich auf der Basis der Wirksamkeit eine Form des prak-
tischen Wissens als genuin bürgerlich heraus, ja ein ganzes Ensemble von Wis-
sensstrategien: Der Handwerker auf der Bühne bringt sein Fachwissen zum 
Einsatz, die Frau als das Objekt männlichen Begehrens deckt die hegemonialen 
Verschleierungsstrategien auf, der Kunsthandwerker (Autor) bedient sich ge-
richtlicher Akten, um anhand eines dokumentierten ›realen‹ Falles die soziale 
Bedingtheit menschlichen Handelns aufzuzeigen, nach den Ursachen zu fragen 
und, wenn nötig, die bestehenden Existenzbedingungen in Frage zu stellen, so, 
wenn der auf Rache sinnende Anton über den Herzog sagt: »… ich will seine 
Furie seyn! will ihm den Vor[ge]schmack der Hölle geben.« (B 39)

30	 Vgl. Michael Wetzel, Autor-Künstler. Ein europäischer Gründungsmythos vom schöp-
ferischen Individuum, Göttingen 2020, S. 85 – 92.



26 arne klawitter

VI. Fazit

Auch wenn am Ende kein deutlich politisches Interesse erkennbar wird, die ›las-
terhaften Verbrecher‹ straffrei ausgehen und die ›tugendhafte Unschuld‹ in der 
Gestalt Agathas stirbt, lässt sich die Dramatik des Büchsenmachers nicht allein 
im Sinne des aristotelischen Harmatia-Konzepts auf das Muster einer Tugend-
Laster-Schematisierung reduzieren, indem der Text in einem hohen Maß Mit-
leid mit einer leidenden Unschuld erregt.31 Ob Agatha wirklich so eindeutig den 
Typus der leidenden Unschuld verkörpert und ihr Tod als Selbstopfer zu bewer-
ten ist, bleibt fraglich. Auch ist die dramatische Struktur, wie mit Blick auf die 
Differenzierung von Wissensformen und den Einsatz von Wissen sowie in Hin-
sicht auf die hegemonialen Verschleierungsstrategien gezeigt wurde, weit sub
tiler, als eine gattungstheoretische Typologie es darzustellen vermag.32

Als sozialkritische Tragödie (mit Standesbewusstsein und Gesellschaftskritik) 
hatte Kutters Büchsenmacher unmittelbar nach seinem Erscheinen Schubarts 
Aufmerksamkeit erregt. Für das Interesse der Stürmer und Dränger an diesem 
Schauspiel zeugt eine weitere Rezension, die Heinrich Leopold Wagner (1747 – 
1779) in der Ausgabe vom 15. September 1775 der Frankfurter gelehrten An
zeigen anonym veröffentlicht hat.33 Sie lässt zwar auf den ersten Blick nichts 
Außergewöhnliches erkennen, zumal sich Wagner so gut wie jeglichen Urteils 
über die ästhetische Qualität des Stückes enthält und stattdessen lediglich sei-
nen Inhalt resümiert mit der abschließenden Bemerkung, dass die Sache »einer 
wahren Geschichte ähnlich« sehen würde.34 An einer Stelle geht er aber dann 
doch noch auf die Personengestaltung ein, wobei er vor allem die Darstellung 
der Figur Harzes lobt, »eines Genies von der ersten Größe, in dessen Schilde-
rung der Verfasser vorzüglich glücklich gewesen ist«.35

31	 Vgl. dazu Cornelia Mönch, Abschrecken oder Mitleiden. Das deutsche bürgerliche 
Trauerspiel im 18. Jahrhundert. Versuch einer Typologie, Tübingen 1993, S. 309 – 311.

32	 Für Karl Guthke, der das anonym und ohne Ortsangabe gedruckte Stück »keinem 
bekannten Sturm-und-Drang-Dramatiker zuweisen« konnte, passt es »thematisch 
bei  aller banalen und absurden Vergröberung in die geniezeitliche gesellschafts
kritische Konzeption des bgl. Tr[auerspiels]. im Gefolge der ›Emilia Galotti‹«, vgl. 
Karl S. Guthke, Das deutsche bürgerliche Trauerspiel, 6. Aufl., Stuttgart/Weimar 
2006, S. 92.

33	 Die Verfasserschaft wird nachgewiesen in Elisabeth Genton, La Vie et les Opinions 
de  Heinrich Leopold Wagner (1747 – 1779), Frankfurt a. M. / Bern / Cirencester 1981, 
S. 455.

34	 Frankfurter gelehrte Anzeigen, Nro. LXXIV, 15. September 1775, S. 617 f., hier S. 618.
35	 Ebd., S. 617.



27abraham kutters »der büchsenmacher« (1775)

Die Nähe zum Drama des Sturm und Drang wird im Büchsenmacher vor 
allem in dem zweiten Aufzug deutlich, der zwar mit knapp 13 Oktavseiten einen 
weit geringeren Umfang aufweist als der erste mit 23 Seiten, aber im Gegensatz 
zu diesem aktionsgeladener und dramatisch dynamischer ist. Für den ersten 
Aufzug sind Sprichwörter und Redensarten konstitutiv ebenso wie sprechende 
Namen und angelesene Zitate. Im zweiten Aufzug überstürzen sich dann die 
Ereignisse und Antons Aktionismus rückt in den Blickpunkt.

In der Forschung, wenn sie den Büchsenmacher, zumeist ohne den Text dem 
Autor Abraham Kutter zuzuschreiben,36 innerhalb der letzten dreißig oder vier-
zig Jahre entweder zufällig oder innerhalb gattungstypologischer Betrachtungen 
wahrgenommen und diskutiert hat, wurde dem Stück eine literarische Qualität 
zumeist abgesprochen. Karl Guthke beispielsweise kritisiert die »banalen und 
absurden Vergröberung[en]«.37 ›Banal‹ ist das Stück jedoch keineswegs. Der pri-
märe Grund dafür, warum es Kritikern bislang so schwergefallen ist, dem Büch-
senmacher eine literarische Qualität zuzugestehen, liegt sehr wahrscheinlich in 
der volkstümlichen, teils groben Sprache, die Kutter in den Dialogen verwendet 
und die schon Eschenburg abgestoßen hat. Da sich aber mit der Zeit die Auf-
fassungen über Sprachgebrauch, vor allem aber über den literarischen Einsatz 
von Mundart und volkstümlichen Wendungen grundlegend verändert haben, 
ist das heute, fast 250 Jahre nach Erscheinen des Schauspiels kein Grund mehr, 
sich bei der Lektüre und Beurteilung literarischer Texte von solchen überkom-
menen, keinesfalls vorurteilsfreien Ansichten leiten zu lassen.

Kutter war als Autor gewiss kein Stürmer und Dränger, sondern ein Gelegen-
heitsdramatiker ohne bedeutende literarische Verbindungen, von dem neben 
dem Büchsenmacher nur der Rekrut Rehkater (1797) bekannt ist. Aber Der 
Büchsenmacher gewinnt für uns heute literaturgeschichtlich durch die Rezen
sionen von Schubart und Wagner an Bedeutung, die uns das Stück aus einer an-
deren Perspektive wahrnehmen und neu lesen lassen. Kutter bringt nicht nur 
Handwerker auf die Bühne, sondern den Büchsenmacher aufs Titelblatt. Er übt 
offene Kritik an der Willkür des Adels und der Niedertracht der Amtmänner 
und Geistlichen. Die Sozialkritik sprengt zwar nicht die Gattungsgrenzen, aber 
subtile Formen der Problematisierung von Begehrens- und Wissensstrukturen 
sind erkennbar und auch das Frauenbild verdient besondere Aufmerksamkeit. 
In dramatischer Hinsicht wird die Einheit des Raumes überschritten: Die 
Handlung spielt zuerst im Hause des Vaters Haugern, in der siebenten Szene 
sieht man den Heuboden brennen. Der zweite Aufzug ist hinsichtlich des Orts 

36	 Die einzige Ausnahme ist der regionalhistorische Aufsatz von Werner Heinz.
37	 Guthke, Das deutsche bürgerliche Trauerspiel, S. 92



28 arne klawitter

zweideutig. Es heißt: »im Herrschaftlichen Schloß oder Amtshauß« (B 28). Statt 
einer konkreten Ortsangabe werden alternativ zwei mögliche Lokalitäten ins 
Auge gefasst. Zeitlich ist die Handlung um die zentrale Szene der Feuersbrunst 
konstruiert. Es gibt ein ›vor‹ und ein ›nach‹ dem Feuer.

Schließlich bietet das sprachliche Spiel mit den Mundarten interessante 
selbstreflexive Momente. Im Alemannischen ist mit ›Heubühne‹ der Heuboden 
gemeint, doch wenn es im Text heißt: »’s nasse Heu auf der Bühne stinkt so« 
(B 25), dann entsteht daraus bei der Lektüre und erst recht bei der Aufführung 
ein selbstreflexiver Effekt: Der Blick wird auf die Inszenierung, genauer gesagt, 
auf das Feuer auf der Bühne als Teil der Inszenierung gelenkt. Dass dieser selbst-
reflexive Bezug nicht zufällig oder ungewollt ist, legt eine Passage aus dem Vor-
bericht nahe, wo der Verfasser auf die Aufführung von Pierre-Laurent Buirette 
de Belloys Drama Le Siège de Calais (dt. ›Die Belagerung von Calais‹, erschie-
nen 1765) zu sprechen kommt, für die »jüngsthin ein kriegerischer Directeur 
[…] mit kleinen Bomben, Kanonen etc. und einem dutzend Soldaten« die 
Bühne »würklich belagern und unter thätiger Beschieß- und lieblicher Besin-
gung vaterländischer Arien erobern ließ«. (B 3) Die Inszenierung ist so zu einem 
Teil des Textes geworden und Inszenierbarkeit bleibt gleichermaßen Teil der 
dramatologischen Überlegungen. Die Frage, inwiefern ihre Stücke für die 
Bühne überhaupt tauglich sind, stellte sich für Lenz und Goethe genauso wie 
für Wagner. Die Feuerszene lässt auch Kutter zunächst an der Aufführbarkeit 
seines Stückes zweifeln. Es gibt aber noch einen anderen Grund, warum das 
Schauspiel nicht in den zeitgenössischen Listen aufgeführter Stücke zu finden 
ist, denn für eine öffentliche Vorstellung hätte es der obrigkeitlichen Genehmi-
gung bedurft, die bei einem derart hochbrisanten Thema mit Sicherheit nicht 
zu erwarten war.


