Magnus Wieland

Past forward
Die Zukunft im Archiv

SOKRATES Ach Fritz, man erinnert sich
schlecht an die Zukunft.

NIETZSCHE Da sprichst du recht.

Guido Bachmann

It’s a poor sort of memory that only works
backwards.

The White Queen in »Through the
Looking Glass«

[W]as konnte es Unwirklicheres geben als die

Vergangenheit?

Sie ist noch unwirklicher als die Zukunft.
Martin Mosebach

Die Zukunft ist das Morgenrot der Ver-
gangenheit.

Teixeira de Pascoaes

Gestern wird sein, was morgen gewesen ist.

Giinter Grass

Dieser Beitrag behandelt, was Jacques Derrida einst das »futur anté-
rieur« des Archivs nannte, seine spezifische Zeitstruktur, die — an-
ders als man intuitiv annehmen wiirde — nicht in der historischen
Vergangenheit liegt, sondern in einer zukiinftigen Vergangenheit.!
Es geht in diesem Beitrag also nicht um die Zukunft der Institution
Archiv, wie sie sich vor dem Horizont der allumfassenden Digitalisie-
rung entwickeln und den neuen technologischen Gegebenheiten an-
passen wird, also nicht um die kommenden Archivierungsmaterialien
und -praktiken, sondern um die im Archiv gespeicherte, konservierte

1 Jacques Derrida: Le futur antérieur de I’archive. In: Questions d’archives.
Hg. v. Nathalie Léger. Saint-Germain-la-Blanche-Herbe 2002, S. 41-50.

© 2026 Magnus Wieland, Publikation: Wallstein Verlag / Chronos Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83535963-004 | CC BY-ND 4.0


https://doi.org/10.46500/83535963-004

58 Magnus Wieland

und fiir eine bestimmte Dauer stillgestellte Zeit, mithin um die archi-
vierte Zukunft selber.

Zum Einstieg beginne ich mit drei Geschichten, die allesamt Szenarien
archivierter Zukunft entwerfen: Es sind freilich utopische bzw. phan-
tastische und keineswegs realistische Archiveinrichtungen, die da imagi-
niert werden, dennoch mochte ich diese Fiktionen zum Anlass nehmen,
im Anschluss danach zu fragen, inwiefern sie vielleicht doch etwas tiber
die Zeitstruktur realer Archive aussagen, die weitaus futuristischer ist,
als es zunichst den Anschein macht. Beginnen werde ich im 16. Jahr-
hundert und hoffe, dass ich am Schluss in der Zukunft ankomme.

[1] Die erste Geschichte stammt von Miguel de Cervantes, genauer
stammt sie aus dem kurz vor seinem Tod beendeten Roman Los traba-
jos de Persiles y Sigismunda. Ich zitiere nach der in der Anderen Biblio-
thek erschienenen Ausgabe von 2016, anlisslich des 400. Todestages
des Autors. In einer Episode kurz vor Schluss berichtet ein Dichter
von dem wohl »auflergewohnlichsten Museum auf der ganzen Weltc,
in dem nicht etwa Bertthmtheiten der Vergangenheit oder der Gegen-
wart, sondern der Zukunft ausgestellt sind:

In diesem Museum gebe es keine Portrits berithmter Personlich-
keiten zu sehen, die tatsichlich gelebt hitten oder noch lebten, son-
dern lediglich grundierte Tafeln fiir erlauchte Personlichkeiten, die
da noch kommen werden, insbesondere berithmte Dichter kiinftiger
Jahrhunderte. Unter all diesen Tafeln habe er sich zwei genauer an-
gesehen und dabei bemerkt, dass auf der einen oben zu lesen stand:
Torquato Tasso und darunter Das befreite Jerusalem; auf der zwei-
ten habe er ganz oben entziffern konnen: Zdrate und weiter unten
Kreuz und Konstantin.

Ich fragte den, der sie mir zeigte, was diese Namen bedeuteten. Er
gab mir zur Antwort, man werde bald den leuchtenden Stern eines
Dichters auf Erden entdecken, der Torquato Tasso heiflen und das
wiedereroberte Jerusalem mit heroischer Verve besingen werde, wie
kein Dichter je zuvor. Thm werde fast unmittelbar ein Spanier na-
mens Francisco Lopez Zarate nachfolgen, dessen wohlklingender
Gesang alle vier Erdteile erfillen und die Herzen der Menschen
mit der Geschichte von der Auffindung des Kreuzes Christi und
der Kriege von Kaiser Konstantin in ihren Bann ziehen werde: ein



Past forward 59

wahrhaft heroisch-religioses Versepos, das seinem Namen alle Ehre
machte.?

Gerhard Poppenberg kommentiert diese Passage im Nachwort im
Kontext der abendlindischen Gedichtniskultur und mit etymo-
logischem Ruckgriff auf die Wortherkunft des Museums vom anti-
ken Musentopos:

Ein Museum der Zukunft ist umso erstaunlicher, als die Idee des
Museums in der Neuzeit erst um die Mitte des 16. Jahrhunderts auf-
gekommen ist. Das antike Mouseion von Alexandria war ein Ort der
Dichtung und Musik, der Philosophie und Wissenschaft; die Biblio-
thek von Alexandria war ein gigantischer Speicher des antiken Wis-
sens. In dieser Hinsicht sind Museen und Bibliotheken Musenorte,
an denen das gesammelte Wissen der Vergangenheit als Inspirations-
quelle fiir zukiinftiges Denken, Dichten und Wissen dienen kann.
Deshalb war in der antiken Mythologie Mnemosyne, die Gottin der
Erinnerung, die Mutter der Musen. Das Museum der Zukunft kehrt
die Zeitachse um. Es ist nicht ein Ort der Erinnerung und Riick-
schau, sondern der Erwartung und Voraussicht.3

Das Museum der Zukunft kehrt die Zeitstruktur um, indem es das alte
Musenkonzept des Mouseions reaktiviert, das weniger die Konservie-
rung des Alten als die Produktion von Neuem forderte, mit dem ent-
scheidenden Unterschied allerdings, dass bei Cervantes die zukiinftigen
Werke nicht lediglich angeregt, sondern direkt antizipiert werden. Mit
seinen Vorhersagen funktioniert das Zukunftsmuseum ziemlich zu-
verlissig, was sich natiirlich dem fiktionalen Trick verdankt, dass der
Roman die literarische Vergangenheit in die Zukunft projiziert, also
faktisch eine riickwirtsgewandte Prophetie vornimmt. (Wire beispiels-
weise in dem Museum auch ein Rahmen, sagen wir, fiir Elena Ferrante
reserviert gewesen, ware das schon sehr viel verbliiffender.) Hier zeigt
sich aber auch gleich die Grenze eines solchen fiktionalen Zukunfts-
museums, dessen Voraussagen eben nur eine bedingte Reichweite
besitzen, bedingt nimlich durch die bereits >vergangene Zukunft,
wihrend die noch kommende Zukunft, die zugleich eine zukiinftige

2 Miguel de Cervantes Saavedra: Die Irrfahren von Persiles und Sigismunda.
Ubers. v. Petra Strien. Berlin 2016, S. 473.

3 Gerhard Poppenberg: »Eine wirre und doch angenehme Harmonie«. Cer-
vantes und der Roman der Zukunft. In: Ebd., S. 547-580, hier S. 579f.



60 Magnus Wieland

Vergangenheit (futur antérienr) sein wird, noch im Ungewissen blei-
ben muss. Andernfalls hitte das Museum auch antizipieren miissen,
dass Zéarate heute mehrheitlich dem Vergessen anheimgefallen ist und
deshalb nicht mit gleichem Recht neben dem unterdessen lingst ka-
nonisierten Torquato Tasso figurieren diirfte. Retrospektiv betrachtet
hat die faktische Tradierung dem fingierten Zukunftsmuseum einen
Strich durch die Rechnung gemacht, das zwar das kurzzeitige Auf-
treten des Dichters, nicht aber seine lingerfristige Relevanz fiir die
Literaturgeschichte richtig prognostizieren konnte. Von einem Zu-
kunftsmuseum ist allerdings auch nicht unbedingt zu erwarten, dass
es Uber das, was kommen wird, hinaus auch sicherstellt, was bleiben
soll. Denn Letzteres ist vielmehr die Aufgabe historischer Museen
und Archive: Sie garantieren als dauerhafte Speicherstitten, dass die in
ithnen verwahrten Kulturgiiter auch kiinftig im kollektiven Gedicht-
nis erhalten bleiben. Sie sind in threm Sammel- und Vermittlungsauf-
trag somit direkt auf die Zukunft ausgerichtet. Dazu nachher mehr.

[2] Die zweite Geschichte stammt vom amerikanischen Science-Fic-
tion-Autor Philip K. Dick und heifit Minority Report, besser bekannt
durch die gleichnamige Verfilmung von Steven Spielberg. Die Ge-
schichte spielt in einer Zukunft, in der dank der Erfindung der Firma
Pri-Crime keine schweren Delikte mehr passieren, weil die potentiel-
len Straftiter bereits gefasst werden, bevor sie die Tat iiberhaupt be-
gehen konnen. Diese Praventionsmafinahme ermoglicht ein Datenver-
arbeitungssystem, an dem drei sogenannte Prikognitive angeschlossen
sind. Das sind debile Kretins, deren Sinne vollkommen abgestumpft
sind, die dafiir aber eine ungewohnliche seherische Fahigkeit besitzen,
die ihnen erlaubt, in die nahe Zukunft zu blicken. Beschrieben wird
die ganze biomechanoide Apparatur wie folgt:

Im diisteren Halbdunkel safien die drei lallenden Idioten. Jedes zu-
sammenhanglose Wort, jede unkontrollierte Silbe wurde analysiert,
verglichen, in Form visueller Symbole wieder zusammengefiigt und
auf konventionelle Lochkarten Gibertragen, die dann in verschiedene
kodierte Schlitze ausgeworfen wurden. Den ganzen Tag lallten die
Idioten vor sich hin, gefangen in einer starren Haltung, mit Metall-
bandern, Kabelbiindeln und Klammern an Spezialstithle mit hohen
Lehnen gefesselt. Thre korperlichen Bediirfnisse wurden automatisch
befriedigt. Geistige Bediirfnisse hatten sie nicht. Dumpf grummel-
ten, dosten und vegetierten sie dahin. Thre Sinne waren stumpf, ver-
wirrt, in Schatten versunken.



Past forward 61

Aber nicht in den Schatten der Gegenwart. Die drei seibernden,
brabbelnden Kreaturen mit ihren tiberdimensionalen Kopfen und
nutzlosen Korpern betrachteten die Zukunft. Die Analysemaschinen
zeichneten Prophezeiungen auf, und wenn die drei Prikog-Idioten
redeten, horten die Maschinen aufmerksam zu.4

Was hier geschildert wird, ist eine Art futuristische Version des antiken
Orakels mit dem Unterschied, dass die Prognosen nicht erst mithselig
entschliisselt werden miissen, sondern durch ein technisches Daten-
verarbeitungssystem geschleust und direkt abgespeichert werden, so
dass die Vorhersagen beliebig oft konsultier- und auswertbar sind.
Diese Archivierung der Zukunft fithrt nun aber dazu, dass prognosti-
zierte Ereignisse gar nicht mehr eintreten, weil sie aufgrund der archi-
vierten Informationen vorher verhindert werden konnen. Archiviert
wird somit, was niemals geschehen sein wird. Die Voraussage ist zwar
hochst prizise, letztlich erfillt sie sich — auch das im Unterschied zu
Orakelspriichen im antiken Mythos — jedoch nicht, was zum logischen
Paradox fihrt, wie etwas vorhergesehen werden kann, das dann exakt
aufgrund dieser Vorhersagen gar nie eintritt. Nattirlich hat Philip K.
Dick eine Antwort auf dieses Paradox parat — und seine Antwort lau-
tet genauso wie der Reihentitel dieser Publikation: Es gibt eben nicht
nur eine Zukunft, sondern es muss mehrere Zukinfte im Plural geben!
Dick nennt sie »Parallelzukiinfte« und erklart das Phinomen wie folgt:
»Gibe es nur einen Zeitpfad, wiren priakognitive Informationen ohne
jede Bedeutung, da selbst bei Kenntnis dieser Information keinerlei
Moéglichkeit bestiinde, die Zukunft zu verindern.«5 Der Autor beriihrt
damit ein altes metaphysisches Problem, wie die Annahme einer gott-
lichen Voraussicht und die menschliche Willens- bzw. Handlungs-
freiheit miteinander zu vereinbaren sind. Dieses Problem behandelte
u.a. Gottfried Wilhelm Leibniz in seiner Theodizee. Es ist gut mog-
lich, dass Dick, der eine Vorliebe fiir philosophische Theoriemodelle
hatte und etwa in Do Androids Dream of Electric Sheep? (1968) auf den
Mensch-Maschinen-Vergleich vom René Descartes anspielt (der Pro-
tagonist heiflt nicht zufillig Deckard), seine Erzdhlung auf der Folie
der Theodizee geschrieben hat.

4 Philip K. Dick: Der Minderheiten-Bericht. In: ders.: Autofab. Simtliche
Erzihlungen. Bd. 7. Ubers. v. Thomas Mohr. Ziirich 1993, S. 120-172, hier
S.123.

s Ebd., S.143.



62 Magnus Wieland

[3] Diese Bemerkung leitet direkt tiber zur dritten Geschichte: Sie
stammt aus eben der genannten Theodizee von Leibniz, der dort
bekanntlich den Nachweis erbringen wollte, dass wir trotz sichtbaren
Ubeln in der besten aller méglichen Welten leben. Zumindest Voltaire
lief sich davon nicht Gberzeugen ... Aber darum geht es jetzt nicht.
Sondern: Relativ zu Beginn seiner Abhandlung erwihnt Leibniz eher
beildufig ein Archiv der Parzen (archives des Parques). Ohne explizit
darauf hinzuweisen, referiert er mit dieser Formulierung offensichtlich
auf jene Stelle in Ovids Metamorphosen, wo der Sage nach die Parzen
in der Unterwelt alle Menschenschicksale in einem »tabularium fer-
reum« (in einem eisernen Archiv) aufbewahrt hitten.® Als Tabularium
wurden im antiken romischen Reich die Gebiude oder Raume zur
Aufbewahrung von Urkunden bezeichnet, abgeleitet von den Bronze-
tafeln, den tabulae, welche als Speichermedium zur dauerhaften Archi-
vierung genutzt wurden. Das bekannteste Tabularium war das romi-
sche Staatsarchiv auf dem Forum Romanum. Ovid schreibt nun den
drei Schicksalsgottinnen ein solches Archiv zu — das allerdings keine
Akten der Vergangenheit, sondern mit den menschlichen Schicksa-
len die Zukunft bereits im Voraus festhalt. Leibniz wiederum greift
diese Sage auf, um an ihr die Frage nach der Determiniertheit der irdi-
schen Existenz aufzuwerfen. Dabei richtet sich der Philosoph gegen
den fatalistischen Standpunkt, der Mensch konne sich nur passiv sei-
nem Schicksal ergeben, wenn alles bereits im Voraus festgeschrieben
sei. Um den Gegenbeweis anzutreten, entwirft er ganz zum Ende der
Theodizee in einer groflen Traumallegorie eine Antithese zum Archiv
der Parzen: eine imaginire Bibliothek, die nicht nur ein eisern fest-
geschriebenes Schicksal, sondern eben — wie bei Philip K. Dick — meh-
rere Parallelzukiinfte enthilt.
Dirk Werle fasst diese finale Szene wie folgt zusammen:

Es handelt sich um eine mythische Erzdhlung, mit der Leibniz am
Schluss des Werks seine These von der bestmdoglichen Welt noch
einmal »de la maniére la plus claire et la plus populaire qui me soit

6 »Die herrschende Sage aber verlegt die Behausung der Parcen in die Unter-
welt, und zwar in die Nihe des Tartarus; dorthin auch das Archiv, wel-
ches die Gesetzessammlung i.e. die Ordnung der menschlichen Schicksale
gegraben aufbewahrte, darauf solido rerum tabularia ferro zu beziehen.«
(Ovid: Metamorphosen, XV, 810. Zit.n.P. Ovidii Nasonis: Metamor-
phoseon Libri XV. Mit kritischen und erlauternden Anmerkungen hg.
v.E.C. Chr. Bach, Hannover 1936, Bd. 2, S. 507).



Past forward 63

possible« zu explizieren versucht. [...] In diesem Rahmen imagi-
niert Leibniz den Besuch eines Hohenpriesters [sic] namens Theo-
dorus gemeinsam mit der Gottin Pallas Athene im Palast der Lose
des Lebens, in dem Reprisentationen nicht nur dessen vorhanden
sind, was wirklich geschieht, sondern auch all dessen, was moglich
ist. Jupiter hat gemaf} der mythischen Erzahlung vor der Schaffung
der Welt diesen Uberblick aller moglichen Welten erzeugt und dann
die beste davon erschaffen. Theodorus geht in eines der Gemacher
und sieht dort, »comme dans une représentation de théitre«, eines
der moglichen Leben des Sextus. In dem Raum gibt es auch einen
groflen Buchband, der die Geschichte der Welt enthalt, die in diesem
Zimmer reprasentiert wird. Es handelt sich um ein interaktives Buch,
in dem man durch Berithrung der Zeilen mit dem Finger gleichsam
vor- und zuriickspulen und Einzelheiten detaillierter anschauen
kann. In anderen Raumen finden sich andere Welten und andere
Biicher mit Reprisentationen der entsprechenden Weltgeschehen.
Die Zimmer sind in Pyramidenform aufgebaut, deren Basis schein-
bar unbegrenzt ist und deren Spitze das oberste Zimmer bildet, »le
plus beau de tous«, das die reale Welt als beste aller moglichen Wel-
ten enthalt. Dieses Szenario illustriert das Verhiltnis zwischen der
Determiniertheit, die die These der besten aller moglichen Welten
impliziert, und der postulierten Willensfreiheit dergestalt, dass das
Individuum seine Entscheidungen einerseits aus freiem Willen trifft,
Gott ithm aber andererseits das Dasein in der realen Welt als der bes-
ten aller moglichen gewidhrt.”

Im Original bei Leibniz lautet die entsprechende Stelle so:

In dem Gemach lag ein grofles geschriebenes Buch; Theodorus
konnte sich der Frage nicht enthalten, was das bedeute. Es ist die
Geschichte der Welt, der wir eben jetzt einen Besuch machen, gab
thm die Gottin zu verstehen: es ist das Buch der Schicksale. Du hast
auf der Stirn des Sextus eine Zahl gesehen, suche in dem Buch die
damit bezeichnete Stelle. Theodorus schlug nach und fand an jener
Stelle die Geschichte des Sextus ausfiihrlicher dargestellt, als er sie im
Auszug gesehen hatte. Lege den Finger auf welche Zeile dir beliebrt,
fuhr Pallas fort, und du wirst das, was diese im grofien und ganzen
angibt, tatsichlich in allen Einzelheiten vor dir sehen. Er gehorchte

7 Dirk Werle: Copia librorum. Problemgeschichte imaginierter Bibliotheken
1580-1630. Tubingen 2007, S. 490f.



64 Magnus Wieland

und sah nun alle Einzelheiten eines Teiles des Lebens des Sextus er-
scheinen. Dann begab man sich in ein zweites Gemach, und dort
zeigte sich eine andere Welt.®

Leibniz schildert hier gewissermaflen, was man heute als Touchscreen
bezeichnen wiirde. Kein Wunder: ist Leibniz doch auch der Erfinder
der Bindrlogik von o und 1, auf der heute die gesamte Computer- und
Internettechnologie basiert.? Leibniz arbeitete auch — und dieser Ein-
fluss ist in der Schlussallegorie der Theodizee ebenfalls bemerkbar —
einige Jahre als Bibliothekar der Herzog August Bibliothek in Wolfen-
biittel und entwarf fiir Kaiser Leopold I. in Wien u.a. Vorschlige zum
Aufbau eines Reicharchivs. Allgemein zeigte sich Leibniz um die Ver-
besserung und Professionalisierung des Archivwesens bemiiht. Aus
seiner Feder stammt eine der frithesten archivwissenschaftlichen Ab-
handlungen: Von niizlicher Einrichtung eines Archivi (aus dem Jahr
1680). Darin listet Leibniz eine Reihe von Argumenten auf, um die
Funktion und Zweckmafligkeit eines Archivs zu begriinden. Bevor
er die einzelnen Argumente jedoch naher ausfiihrt, weist Leibniz auf
eine allgemeine Bestimmung des Archivs hin, das eben nicht allein
historisch, sondern — und das ist der springende Punkt — auch pro fu-
turo angelegt ist:

Ein Archiv demnach ist ein solcher orth, da die schrifften, so zur Re-
girung dienlich, also verwahret werden, dafl sie sowohl zu kiinfftiger
nachrichtung unversehret und unverindert beybehalten, als auch in
rechten zu einer vollig beglaubten beweisfithrung gebrauchet wer-
den konnen.™

Leibniz versteht das Archiv also nicht blof} als Aufbewahrungsort von
historischen Schriftstiicken, sondern auch als einen fiir spitere Ver-

8 Gottlieb Wilhelm Leibniz: Die Theodizee. Von der Giite Gottes, der Frei-
heit des Menschen und dem Ursprung des Ubels. In: ders: Philosophische
Schriften. Hg. u. ibers. v. Herbert Herring. Darmstadt 1985, Bd. 11/2,
S.265.

9 Werner Kiinzel, Peter Bexte: Allwissen und Absturz. Der Ursprung des
Computers. Frankfurt .M. 1993, S. 152.

10 Gottfried Wilhelm Leibniz: Von niizlicher Einrichtung eines Archivi. In:
Samtliche Schriften und Briefe. Hg. v. der Akademie der Wissenschaften
der DDR. Vierte Reihe: Politische Schriften. Bd. 3. Berlin 1986, S. 332-340,
hier S. 335.



Past forward 65

wendungszwecke eingerichteten Vor-rat. Damit formuliert er schon
friih eine Definition des Archivs an der temporalen Schnittstelle zwi-
schen Vergangenheit und Zukunft, wie sie heute einem mittlerweile
etablierten archivarischen Selbstverstindnis entspricht, das auch darin
zum Ausdruck kommt, dass der doppelgesichtige Janus als Schutz-
patron der Archivare figuriert.!* Die Generaldirektion der Staatlichen
Archive Bayerns verleiht sogar alle zwei Jahre den Anerkennungs-
preis des »Bayerischen Janus« an verdiente Archive.’> Denn wie der
romische Gott der Zeitenwende, der sowohl zuriick wie nach vorne
schaut, so markiert auch das Archiv einen temporalen Schwellenraum,
in dem sich Vergangenheit und Zukunft bertihren. Diese Januskopfig-
keit entspricht, worauf Peter Suter aufmerksam machte, einem spezi-
fisch abendlindischen Zeitempfinden, das keineswegs universell ist:

Unser Sprachgebrauch bringt zum Ausdruck, dafy wir Zeitbegriffe
raumlich auf unseren Korper beziehen: Wir blicken einer Zeit ent-
gegen, eine Zeit kommt auf uns zu, wir sehen der Zukunft ins Auge,
gute oder schlimme Zeiten liegen bevor. Solche Formulierungen zei-
gen, dafl wir die Zukunft vor uns denken und die Vergangenheit, wie
dhnliche Redewendungen deutlich machen, hinter uns: Wir bringen
eine Zeit hinter uns, eine Zeit liegt weit zurtick. Diese Anordnung
ist nicht zwingend; es gibt andere Kulturen, die ihre Zukunft und
ihre Vergangenheit anders lokalisieren. So empfanden die Agypter
die Zukunft als einen Bereich, den sie im Riicken hatten und die Ver-
gangenheit als etwas, das vor ithnen liegt.'3

11 C. Grinstrom: The Janus Syndrome. In: The Principle of Provenance. Hg.
v. Kerstin Abukhanfura und Jan Sydbeck, 1994, S. 11-22, hier S. 11: »Ar-
chivists refer to the Roman god Janus as their patron: >The god who looks
both backwards and forwards in time«.«

12 Karsten Kithnel: Das Universitatsarchiv: ein akademisches Archeion fir
Janus und Cardea (Vortrag, 13. Mai 2015), siche https://unibloggt.hypo-
theses.org/474 (18.11.2024).

13 Peter Suter: Back to the Future. Zum Korpergefiihl beim Fosbury-Flop.
In: Zeitreise. Bilder, Maschinen, Strategien, Ritsel. Hg. v. Georg Chris-
toph Tholen, Michael Scholl, Martin Heller. Basel 1993, S. 273-274, hier
S.273. Vgl. Jan Assmann, Klaus E. Miiller (Hg.): Der Ursprung der Ge-
schichte: archaische Kulturen, das Alte Agypten und das Friihe Griechen-
land. Stuttgart 2005, S. 122: »Die Agypter orientierten sich genau wie die
Babylonier so in der Zeit, daff sie die Vergangenheit vor Augen und die
Zukunft im Ricken haben. Das Frithere ist >vorn<[...], das Zukiinftige ist
>hinten< oder »im Riicken««.


https://unibloggt.hypotheses.org/474
https://unibloggt.hypotheses.org/474

66 Magnus Wieland

Ich mochte dieses unkonventionelle Zeitverstindnis zum Anlass neh-
men, um die Blickrichtung einmal umzukehren und das Archiv nicht in
erster Linie — wie es in heutigen Debatten mehrheitlich der Fall ist — als
Gedichtnis-, sondern als Zukunftsinstitution betrachten, die mindes-
tens ebenso stark mit Zukiinften befasst ist wie mit Vergangenheiten.
Es soll damit versuchsweise ein kleines Gegengewicht zur einseitigen
Wahrnehmung des Archivs als reiner Gedichtnisort im kulturwissen-
schaftlichen Diskurs geschaffen werden, wo das >Archiv< oft nur als
Metapher fiir alle moglichen Speicherformen und -medien dient, sel-
ten aber auf die archivierte Praxis selbst bezogen ist. Der intensive
Diskurs um das kulturelle Gedichtnis und damit einhergehend auch
das Interesse am Archiv verdanken sich einem beobachtbaren gesamt-
gesellschaftlichen Paradigmenwechsel, der seit den 1980er-Jahren eine
starke, fast schon obsessive Inklination zur Vergangenheit aufweist:
»Since the 1980s, it seems, the focus has shifted from present futures
to present pasts«,' bilanziert der Komparatist Andreas Huyssen. Die
Vergangenheit dringt immer stirker in unsere Gegenwart ein, so dass
mit dem Pophistoriker Simon Reynolds von einer veritablen Retro-
manie gesprochen werden kann.”s Ein Grund fir diese Dominanz des
Vergangenen liegt interessanter- oder gar paradoxerweise in der zu-
kunftsorientierten Technologie, die dem Zeitalter das Epitheton »digi-
tal< verliehen hat. Tatsachlich ist heute durch die breitflichige Digita-
lisierung eine Flut an historischen Dokumenten und Aufnahmen wie
nie zuvor simultan verfugbar, die zu einer Vergangenheitssattigung der
Gegenwart fithrt — oder eben zu dem, was Huyssen »present pasts«
nennt: gegenwirtige Vergangenheiten. Im Zuge dieser Entwicklung
sind auch Archive vornehmlich als Orte von »present pasts« betrachtet
und dabei ist weitgehend unterschlagen worden, dass der Januskopf des
Archivs sich eben auch nach vorne richtet, auf die »present futuresx,
sich das Archiv nicht bloff zuriick-, sondern auch nach vorne erinnert.

Ich mochte diesen Gedanken niher ausfithren. Das Archiv ent-
spricht — ganz allgemein gesprochen — dem menschlichen Bediirfnis
nach Uberlieferung: Das gegenwirtige Wissen soll kommenden Gene-
rationen weitergegeben werden, um eine kulturelle Kontinuitit zwi-

14 Andreas Huyssen: Present Pasts. Media, Politics, Amnesia. In: Public Cul-
ture 12/1, 2000, S. 21-38, hier S. 21.

15 Simon Reynolds: Retromania. Pop Culture’s Addiction to Its Own Past.
London 2011.



Past forward 67

schen den Zeiten zu stiften. Der Prozess der Uberlieferung entspricht
somit jenem Bereich des »Inter« bzw. »Dazwischen, der Schnitt-
stelle, wie sie von den Herausgebern dieses Bandes unter Rekurrenz
auf die Mediologie von Régis Debray methodisch stark gemacht wur-
de.' Im Zentrum von Debrays Mediologie steht definitionsgemif3 die
Analyse von Ubertragungsmechanismen sowohl technischer als auch
praxeologischer Art, wovon nun der Akt der Uberlieferung einen
spezifischen Fall darstellt: nicht als technologische Ubermittlung von
Information innerhalb eines gegebenen Zeitraums, sondern als zeit-
Ubergreifende Tradierung des Vergangenen in die Zukunft. Und eine
signifikante Schnittstelle in dieser intertemporalen Ubertragung mar-
kiert das Archiv. Genauer — und wiederum auf der Basis von Debrays
Mediologie, die sich explizit nicht mit den Medien, sondern den »tber-
mittelnden Menschen« befassen will'7 —; genauer miuisste man also
sagen: An der Schnittstelle steht nicht das Archiv als abstrakte Insti-
tution, sondern die darin titigen Mitarbeiter als archivierende Men-
schen, welche sich fiir die Auswahl, Erschlieffung und Aufbewahrung
von Uberlieferungsgut verantwortlich zeigen. Man spricht deshalb
auch von archivarischer »Uberlieferungsbildung«,’s was eine ak-
tive, hervorbringende Komponente beinhaltet — und nicht blof} eine
passive, dokumentierende. Wie Derrida es einmal tiberspitzt formu-
lierte, produziert das Archiv bis zu einem gewissen Grad selbst, was
es archiviert. Und das ist wiederum nur moglich, weil im Archiv ver-
schiedene Akteure titig sind, welche die Uberlieferungsbildung steu-
ern. Ein Archiv ist, auch wenn der institutionelle Begriff leicht dari-
ber hinwegtiuscht, alles andere als eine neutrale Instanz. Es spurt die
Zukunft aktiv vor."” Wie ist das zu verstehen? George Orwell hat in

16 Régis Debray: Fir eine Mediologie. In: Kursbuch Medienkultur. Die mafi-
geblichen Theorien von Brecht bis Baudrillard. Hg. v. Lorenz Engel et al.
5. Aufl. Stuttgart 2004, S. 67-75, hier S. 67.

17 Vgl. Régis Debray: Einfithrung in die Mediologie. Ubers. v. Susanne Lot-
scher. Bern, Stuttgart, Wien 2003, S. 10: »Mit welchem >Gegenstand« hat
es aber die Mediologie zu tun? Ohne das auszuschlieflen, was man >Kom-
munikation« nennt, beschiftigt sie sich doch insbesondere mit dem zber-
mittelnden Menschen.«

18 Andreas Pilger: Uberlieferungsbildung in Archiven. In: Diachrone Zu-
ginglichkeit als Prozess. Kulturelle Uberlieferung in systematischer Sicht.
Hg. v. Michael Hollmann und André Schiiller-Zweierlein. Berlin u.a. 2014,
S.255-276.

19 Vgl. dazu Bernhard Fabian: Die kulturelle Uberlieferung als Sammlung.
In: Bibliothek und Wissenschaft 5o, 2017, S. 19-37, hier S. 34: »Schon beim



68 Magnus Wieland

seinem dystopischen Roman 1984 lingst die Antwort darauf gegeben:
Wer die Vergangenheit kontrolliert, kontrolliert die Zukunft.>> Des-
halb ist die Verantwortung eines Archivars als eines »iibermittelnden
Menschen« besonders anspruchsvoll. Er ist eben kein technisches Me-
dium, das ungefiltert tibertrigt, sondern eine Entscheidungsinstanz,
die Weichen stellt.

Einem verbreiteten Bonmot zufolge meint konkrete Archivarbeit
»vornehmlich Aussonderung, nicht Aufspeicherung«.?’ Denn nur ein
geringer Prozentsatz der Uberlieferungsmasse gelangt tiberhaupt in
ein Archiv. In der Kompetenz der leitenden Archivare liegt also auch
die Entscheidung, was tiberhaupt als aufbewahrungswiirdig zu gel-
ten hat — und was nicht. Im Fachjargon spricht man diesbeziiglich
von der archivarischen Bewertung. Sie ist deshalb eine besonders ver-
antwortungsvolle Aufgabe, weil durch sie die Zukunft, zumindest das
zukiinftige Wissen tiber die Vergangenheit, mitgestaltet wird. Histori-
ker finden im Archiv der Zukunft nur das, was die Archivare der Ver-
gangenheit fiir aufbewahrenswert hielten.

Durch seine Auswahl an Vergangenem steuert das Archiv, was in
Zukunft als Geschichte zu gelten hat und was nicht. Seine geschichts-
gebende Funktion richtet sich also nicht nur in die Vergangenheit,
die es bezeugt. Es richtet sich auch in die Zukunft, die es codiert.
Schliefflich werden Vergangenheiten nur gespeichert und abgelegt,
um sie in Zukunft zur Verfiigung zu haben.?

Doch wie gesagt: Es ist nicht >das Archiv< das sammelt. >Das Archiv<
gibt es nicht. Das depersonalisierte Singularetantum tiuscht dartber
hinweg, dass im Archiv Menschen am Werk sind, deren Titigkeit die
Archivierung steuert und beeinflusst. Der Akt der Archivierung im-

Archiv, das als Memory Institution par excellence gilt, ist Vorsicht geboten.
Entgegen dem Anschein, dass es als Aufbewahrungsort von deponiertem
Schriftgut und Dokumentationsmaterial ein >objektives< Speichergedicht-
nis ist, findet verbreitet eine »archivalische Uberlieferungsbildung« statt, die
von Kontinuititserwigungen bestimmt wird.«

20 George Orwell: 1984. Roman. Ubers. v. Jan Striimpel. Miinchen 2021,
S. 48.

21 Wolfgang Ernst: Das Gesetz des Gedichtnisses. Medien und Archive am
Ende (des 20. Jahrhunderts). Berlin 2007, S. 264.

22 Knut Ebeling: Wilde Archiologien I. Theorien der materiellen Kultur von
Kant bis Kittler. Berlin 2012, S. 730.



Past forward 69

pliziert mehr als nur eine Ablage von Dokumenten — das Moment der
Auswahl, was tiberhaupt ins Archiv gelangen soll, gestaltet vielmehr
aktiv mit, was kiinftig als Vergangenheit zu gelten hat. Heutzutage
fallen diese archivarischen Selektionsprozesse sowie die Mechanis-
men der Uberlieferungsbildung im Zuge postkolonialer und identi-
tirer Debatten viel stirker in Betracht, da man aufgrund einer neu
gewonnenen Sensibilitit fiir Ausgrenzungsbewegungen und damit ein-
hergehenden Uberlieferungsliicken plétzlich gewahr wird, wie unter-
reprasentiert gewisse Diskurse in den deutlich hegemonial gefiihrten
Staatsarchiven sind.?3 Jedes Archiv besitzt insofern eine gewisse Macht
iiber das historische Wissen der Zukunft, eine — wie sie Derrida nennt —
»Konsignationsmacht«.?4 Sie besteht darin, Informationstrager zu ver-
sammeln, zu evaluieren und auch zu selegieren. Von daher ist es so
unplausibel nicht, wenn Derrida behauptet, das Archiv bringe bis zu
einem gewissen Grad selbst hervor, was es archiviere. Denkt man das
weiter, so nimmt das Archiv strukturell die Funktion eines modernen
Orakels ein, insofern durch die Auswahl von iiberlieferten Inhalten
eine Art self-fulfilling prophecy tiber das kiinftige Geschichtsbewusst-
sein vollzogen wird. Die Archivare verhalten sich sozusagen — wie die
Precogs bei Philip K. Dick — prikognitiv.

Hermann Liibbe prigte fir diese Art der hypothetischen Vorweg-
nahme, was kiinftig als historische Quelle zu gelten hat, den — zur
Prikognition nicht unihnlichen — Begriff der »Prazeption«, den er
wie folgt definiert: »Es handelt sich um nichts Geringeres als um
die gegenwirtige Vorausschitzung der Interessen Spaterer, an der-
jenigen Vergangenheit, die unsere Gegenwart zukiinftig geworden
sein wird.«*s Die umstindliche Formulierung zeigt es schon an: Das
Archiv operiert im Modus des futur antérienr (dem futurum exac-
tum).?® In Abwandlung von Kosellecks bekannter Formel einer »Ver-

23 Vgl. dazu Dietmar Schenk: » Archivmacht« und geschichtliche Wahrheit.
In: Wie michtig sind Archive? Perspektiven der Archivwissenschaft. Hg.
v. Rainer Hering und Dietmar Schenk. Hamburg 2013, S. 21-43.

24 Jacques Derrida: Dem Archiv verschrieben. Eine Freudsche Impression.
Ubers. v. Hans-Dieter Gondek und Hans Naumann. Berlin 1997, S. 13.

25 Hermann Liibbe: Zeit-Erfahrungen. Sieben Begriffe zur Beschreibung mo-
derner Zivilisationsdynamik. Stuttgart 1996, S. 11.

26 Achim Landwehr: Die anwesende Abwesenheit der Vergangenheit. Essay
zur Geschichtstheorie. Frankfurt a.M. 2016, S. 185: »Im Archiv wird
gegenwartig bereits entschieden, welche Vergangenheit in der Zukunft
noch zur Verfugung stehen wird.«



70 Magnus Wieland

gangenen Zukunft« musste in Bezug auf das Archiv also von einer
>kiinftigen Vergangenheit< die Rede sein. Der franzosische Journalist
Emmanuel de Roux nennt das Archiv sogar ein »Gedichtnis der Zu-
kunft« (mémoire du futur) und verlangt vom Archivar das Profil eines
Futurologen. Auch Hermann Liibbe konstatiert eine »Dringlichkeit
des fraglichen Zukunftswissens«?” fiir das Archiv: Es »wichst der Be-
darf an futurologischem Wissen tiber kiinftige historische Forschungs-
interessen mit der Menge des Materials, das bei den Vorgingen der
Uberlieferungsbildung zu beriicksichtigen wire«.2$ Liibbe sicht in-
des die Unméglichkeit dieser Forderung und spricht von der »theore-
tischen Unlosbarkeit des Prizeptionsproblems«. Praktisch lasst sich
die Problematik ganz einfach so umgehen, indem man die Zukunft —
wenn man sie schon nicht vorhersagen kann — wenigstens partiell
vorwegnimmt, indem Autorinnen und Autoren zum Beispiel bereits
zu Lebzeiten ihre kiinftige Uberlieferung regeln. Dazu ist im archi-
varischen Bereich mit dem Begriff des »Vorlasses« ein Neologismus
geschaffen worden — den bspw. Robert Musil noch nicht kannte, als
er vom »Nachlass zu Lebzeiten« sprach —, um der auf die Zukunft hin
angelegten Zeitstruktur des Nachlassmaterials gerecht zu werden. Ein
Vorlass ist die schon heute vorbereitete Hinterlassenschaft fiir morgen:
das, was einer einst hinterlassen haben wird. Man iiberlisst die Uber-
lieferung also nicht mehr den Zufillen und Fahrnissen der Zeitlaufte,
wie das beim klassischen Nachlassmaterial der Fall war, das mitunter
erst Jahre und Jahrzehnte nach dem Tod eines Autors in eine 6ffent-
liche Institution gelangte, sondern greift aktiv dem Verlauf der Uber-
lieferungsgeschichte vor. Ich mochte darauf abschlieflend noch bei-
spielhaft eingehen.

Hermann Liibbes Uberlegungen sind von Kai Sina und Carlos Spoer-
hase unlangst fiir ihre Analyse des Nachlassbewusstseins aufgegriffen
und der Begriff der »Prizeption« dabei zur anmutigen Vokabel der
»Posterioritatspriazeption« erweitert worden.?? Fur Klaus Kastbergers

27 Hermann Libbe: Im Zug der Zeit. Verkiirzter Aufenthalt in der Gegen-
wart. Berlin 1992, S. 189.

28 Ebd., S.188f.

29 Kai Sina und Carlos Spoerhase: Nachlassbewusstsein. Zur literaturwissen-



Past forward 71

Empfinden ist »Nachlassbewusstsein« schon »kein schones Wort«3° —
was wohl wiirde er erst zu »Posteriorititsprizeption« sagen? Mit
»Nachlassbewusstsein« ist der Grad an Intentionalitit gemeint, mit
dem Autorinnen und Autoren ihre literarischen Papiere fiir die Nach-
welt strukturieren und vorbereiten. Geleitet werden sie bei diesem
Prozess eben von der sogenannten »Posterioritatsprizeption«, das
heiflt von der aktiven Vorwegnahme ihrer kiinftigen Hinterlassen-
schaft. Der Unterschied zur archivarischen Bewertung bzw. Prazep-
tion liegt darin, dass die Auswahl an Dokumenten nicht mehr durch
Fachpersonal, sondern durch den Bestandsbildner selbst erfolgt: der
Autor also in Figenregie vorgibt, was von ithm und seinem Werk der
Nachwelt uiberliefert werden soll. Fiir diese, vom Autor selbst vor-
geformten — und nicht einfach hinterlassenen — Nachlisse hat sich
im deutschsprachigen Archivbereich der Neologismus »Vorlass« eta-
bliert, der sich durch eine komplexe Zeitlichkeit auszeichnet. Sind -
gemafl Kai Sina — bereits Nachlisse »epistemische Formationen«3' mit
einer eigenen » Temporalstruktur«,3? so gilt das erst recht fiir Vorlasse.
Das zeigt sich sprachlich bereits in der chiastisch verschrinkten Wort-
konstruktion >Vorlass«. Der Begriff impliziert, dass es sich um eine spe-
zielle Form der Hinterlassenschaft handelt, die nicht erst nachtraglich,
sondern schon vorzeitig erfolgt, also kein zufilliges Uberlieferungsgut
aus der Vergangenheit darstellt, sondern das, was kiinftig einmal zum
Nachlass werden soll — eine Art Zeitkapsel, wenn man so will: »Die
gezielte Planung und Vorbereitung eines Nachlasses bzw. Vorlasses,
der spiter bzw. schon zu Lebzeiten Gegenstand archivarischer bzw.
philologischer Erschlieffungs- und Forschungsverfahren ist bzw. sein
wird, ist fiir einen Autor somit von besonderer Relevanz.«33

Von Robert Musil stammt die Formel vom »Nachlass zu Lebzeiten«

schaftlichen Erforschung seiner Entstehung und Entwicklung. In: Zeit-
schrift fir Germanistik. Neue Folge 23/3, 2013, S. 607-623.

30 Klaus Kastberger: Nachlassbewusstsein, Vorlass-Chaos und die Gesetze
des Archivs. Am Beispiel von Friederike Mayrocker. In: Nachlassbewusst-
sein. Literatur, Archiv, Philologie 1750-2000. Hg. v. Kai Sina und Carlos
Spoerhase. Gottingen 2017, S. 409-427, hier S. 409.

31 Kai Sina: Die vergangene Zukunft der Literatur. Zeitstrukturen und
Nachlassbewusstsein in der Moderne. In: Nachlassbewusstsein. Litera-
tur, Archiv, Philologie 1750-2000. Hg. v. Kai Sina und Carlos Spoerhase.
Gottingen 2017, S. 49-74, hier S. 5o.

32 Ebd, S.62.

33 Ebd.S.ss.



72 Magnus Wieland

fiir die auktorial vorbestimmte literarische Uberlieferung. Es handelt
sich dabei um den Titel einer Publikation mit Kurzprosa, die Musil
1936 vorsorglich in Buchform versammelt hatte, um damit der postu-
men Ausschlachtung seines Nachlasses entgegenzuwirken und selbst
zu bestimmen, was in Zukunft noch giiltig sein soll. Er setzte ge-
wissermaflen seine letztwillige Verfiigung bereits zu Lebzeiten um.
Die Publikation kommt deshalb einem »testamentarischen Vermicht-
nisakt«34 gleich, wie er fiir Musils Schreiben ohnehin von grofler Rele-
vanz war. In seinem unabgeschlossenen Hauptwerk, dem Mann ohne
Eigenschaften, ist es bspw. das viterliche Testament, das einen ent-
scheidenden Wendepunkt einleitet und auflerdem auf spezielle Art und
Weise angekiindigt wird. Im letzten Kapitel des ersten Buchs erhilt
der Protagonist Ulrich ein Telegramm seines Vaters mit dem Wortlaut:
»Setze dich von meinem erfolgten Ableben in Kenntnis«. Diese Todes-
nachricht belegt nicht nur, dass die Post — wie ihr Name schon sagt —
tatsichlich immer ex post, also nachtriglich erfolgt, sie zeigt auch, dass
der Vater postalisch sein kiinftiges Ableben antizipieren musste, um
es postum per Brief kommunizieren zu konnen.3s Die Zeitform die-
ser Schreib-Szene ist die vorweggenommene Zukunft: »In dieser Anti-
zipation dessen, was geschehen sein wird«, so restimiert Stefan Wil-
ler, »hat jede testamentarische Schreibszene ihr unerreichbares Ziel.
Sie entwirft eine vollendete Zukunft.<3

Wenn man sich fragt, wie und wann sich diese futuristische Zeit-
struktur im Archiv entwickelt hat, so bietet eine Beobachtung von
Niklas Luhmann moéglicherweise Aufschluss. In seiner Studie tiber
die Liebe als Passion geht er darauf ein, wie in der Mitte des 19. Jahr-
hunderts in Ehebiindnissen eine »Umorientierung auf Zukunft« er-
folgte.3” Luhmann zielt damit auf die verdnderten Heiratsbedingungen:

34 Alexander Honold: Vermichtnis und Widerruf. Robert Musils Dementi
des Schreibens. In: Schreiben und Streichen. Zu einem Moment produk-
tiver Negativitit. Hg. v. Lucas Marco Gisi, Hubert Thiring und Irmgard
M. Wirtz. Gottingen 2011, S. 195-224, hier S. 197.

35 Lars Friedrich: favor testamenti. Letztwillige Verfiigungen in Musils
»Mann ohne Eigenschaften«. In: Urteilen/Entscheiden. Hg. v. Cornelia
Visman, Thomas Weitin. Miinchen: Fink 2006, S. 72-90, hier S. 86: »Als
Lebender verkiindigt der Vater seinen bereits eingetretenen Tod.«

36 Stefan Willer: Erbfille. Theorie und Praxis kultureller Ubertragung in der
Moderne. Paderborn 2014, S. 269.

37 Niklas Luhmann: Liebe als Passion. Zur Codierung von Intimitat. Frank-
furt .M. 1982, S. 187.



Past forward 73

Wihrend vormals die Herkunft und die Verwandtschaft, also das
personliche Erbe, als entscheidender Faktor fiir die Eheschlieffung
fungierte, sie also nach einem genealogischen Leitprinzip erfolgte,
stehen neu die personliche Partnerwahl und die damit verbundenen
Zukunftsversprechen im Vordergrund. Oder pointierter formuliert:
Anstatt sich in eine Familie einzuheiraten, geht es nun darum, selbst
eine zu grunden. Das Projekt Ehe orientiert sich nicht linger an der
(familidren) Vergangenheit, sondern investiert vollumfianglich in die
(eigene) Zukunft. Diese Umorientierung betrifft auch das Verhiltnis
zur Erbmasse, was wiederum auch Einfluss auf die Archivfunktion
nimmt. Vielleicht ist es unter diesen Primissen betrachtet mehr als
nur eine zeitliche Koinzidenz, dass Wilhelm Dilthey gegen Ende des
19. Jahrhunderts, als sich die genealogische Umorientierung auf Zu-
kunft durchsetzte, auch erstmals die Idee eines >Archivs fiir Litera-
tur< ventiliert, das nicht mehr auf die private Tradierung von Schrift-
stiicken abstellt, sondern dafiir professionelle Institute einrichten will,
die an die Stelle des tradierten Modells des »Familienarchivs« treten
sollen, um auf diese Weise mehr Zukunftssicherheit zu garantieren.3®
Denn gerade im privaten Besitz war, wie Dilthey feststellen musste, die
Zukunft der — von ihm apostrophierten — »hiilflosen Papiermassen«
hochst ungewiss: »Schlecht geordnet, dann durch Aufbewahrung im
engen Raum noch mehr ineinander geschoben, wird er [sc. der Nach-
lass] zuweilen besehen, niemals durchgearbeitet. [...] Die erste Gene-
ration bewahrt ihn sorgsam in einem Schrank; jeder folgenden wird
er fremder und unbequemer, schlieflich wandert er meist in einer
Kiste auf den Speicher.«3? Dilthey referiert hier auf den Topos fiir die
mitunter prekire Aufbewahrung in privater Hand: Es ist der Dach-
boden, der kulturell als Symbol fiir die ausrangierte Vergangenheit
und als Oblivium figuriert. Der Dachboden markiert den »Ort des
deklassierten Erbes, also de[n] Ort, an dem man verbannt, was man
nicht mehr braucht — an dem man die Tradition entsorgt«.4° Wihrend
auf dem Dachboden nach hinten vergessen wird, erlaubt das Archiv
im Gegenzug, sich nach vorne zu erinnern. Als (auch topologisches)

38 Wilhelm Dilthey: Archive fiir Literatur. In: Deutsche Rundschau §8, 1889,
S.360-375, hier S. 367.

39 Ebd.,S.368.

40 Wolfgang Ullrich: Gurskyesque. Das Web 2.0, das Ende des Originalitits-
zwangs und die Ruckkehr des nachahmenden Kinstlers. In: Kunst und
Philosophie. Original und Filschung. Hg. v. Julian Nida-Riimelin und
Jakob Steinbrenner. Ostfildern 2011, S. 93-113, hier S. 108.



74 Magnus Wieland

Abb.1 Die>Black Box<aus dem Dirrenmatt-Nachlass im Schweizerischen
Literaturarchiv (Foto: Fotoatelier Schweizerische Nationalbibliothek)

Gegenmodell zum Dachboden tritt dort das konservatorisch bestens
ausgerustete und gesicherte Tiefmagazin in Erscheinung, das eben jenes
Versprechen auf Zukunft aufrechterhilt, das die private Uberlieferung
im abgelegenen Speicher nur unzuverlissig umsetzen kann. Wenn Au-
torinnen und Autoren also dazu tibergehen, ihre Nachlisse nicht mehr
den Nachkommen, sondern einem gegenwirtigen Archiv anzuver-
trauen — und das ist seit Anfang des 20. Jahrhunderts der Fall -, dann
steht dieser Schritt, ebenso wie in der von Luhmann diagnostizierten
Eheschliefung, unter den Vorzeichen einer >Umorientierung auf Zu-
kunft«. Aus dem Nachlass, der noch einer genealogischen Logik der
postumen Weitergabe verpflichtet ist, resultiert der Vorlass, der seine
zukiinftige Vergangenheit selbst strukturiert.

Wenden wir diese theoretischen Uberlegungen abschliefend ins
Konkrete (am Beispiel der Ubernahmeprozedur von Vorlissen im
Schweizerischen Literaturarchiv in Bern): Wer als Autor bereits zu
Lebzeiten ans Archiv denkt, kommt nicht umhin, auch an die Zukunft
zu denken; und das heiflt auch: sich um sein Vermichtnis zu kiim-
mern. In den Verhandlungen mit dem Literaturarchiv kommt dabei
eine juristische Schnittstelle zum Zug: der Ubernahmevertrag, in dem
der kiinftige Umgang mit dem Material geregelt wird. Ich mochte ab-
schliefend nur zwei Paragraphen aus dem Vertragsmodell des Schwei-
zerischen Literaturarchivs hervorheben, an denen sich der futuristische



Past forward 75

Charakter der Archivierung gut illustrieren lasst. Eine Option ist, dass
Autoren gewisse Teilbestinde fiir einen bestimmten Zeitraum sperren
lassen. Das ist eine Mafinahme, die vom Literaturarchiv nicht aktiv an-
gestrebt, die aber hin und wieder so umgesetzt wird — wie beispiels-
weise in dem hier abgebildeten versiegelten Konvolut, das die Witwe
von Friedrich Diirrenmatt, Charlotte Kerr, dem Archiv iibergeben hat
und das erstam 31. Dezember 2032 gedffnet werden darf (vgl. Abb. 1).
Niemand weif}, was drinsteckt: Erst die Zukunft wird das Geheimnis
liiften. Es handelt sich im Wortsinn um eine Black Box, deshalb ist sie
auch schwarz, wihrend die anderen Archivschachteln alle im gewohnt
amtsgrauen Farbton gehalten sind.

Beim zweiten Paragraphen handelt es sich um einen standard-
mifligen Passus in den Vertrigen, der eine Spezialitit des Schweizeri-
schen Literaturarchivs darstellt — dort geht es um eine Bestimmung,
die die Ubernahme zukiinftiger Werke regelt:

2.3.  Kunftige Materialien

"Vom vorliegenden Vertrag werden auch die kiinftig von X.Y. her-
gestellten Werke und bei ihm/ihr entstehenden Archivalien erfasst
und miissen nicht zusitzlich abgegolten werden.4!

Besser konnte man die These juristisch nicht absichern, dass die Zu-
kunft tatsiachlich im Archiv agiert. Und das hat nun zweifelsohne eine
futuristische Komponente. Fehlt blof} noch, dass — wie in Cervantes
Zukunftsmuseum — die Titel der kommenden Werke bereits im Ver-
trag genannt werden.

Als vorlaufiges Fazit lasst sich somit festhalten: Im Archiv ist die
Zukunft immer schon eine vergangene, weil sie dort, bevor sie sich er-
eignen kann, bereits antizipierend hinterlegt wird. Die Schnittstelle im
Archiv ist demnach vor allem auch temporal konfiguriert. Der Wech-
sel der Zeitstruktur erfolgt mit der Ubergabe der Dokumente. Thre
Temporalitit nimmt ab diesem Datum nicht mehr den gewohnten

41 Mittlerweile liegt auch eine ausfihrlichere Version dieses Paragraphen
vor: »"Vom vorliegenden Vertrag werden auch die kiinftig von X.Y. her-
gestellten und bei ihr/ihm entstehenden archivalischen Ressourcen erfasst,
soweit sie nach geteilter Auffassung der Parteien den gemiss diesem Ver-
trag erworbenen archivalischen Ressourcen als zugehorig zu betrachten
sind. Das SLA hat nach eigenem Ermessen das Recht, auch diese zu tber-
nehmen, ohne dass sie zusitzlich abgegolten werden missen.«



76 Magnus Wieland

Verlauf auf der Zeitachse; zum einen, weil durch die konservatorisch
korrekte Lagerung im Tiefmagazin tatsichlich der physische Zerfall
aufgehalten und eingedimmt wird; zum anderen aber auch, weil sie
im Sinne einer Zeitkapsel eine zukiinftige Vergangenheit konservie-
ren und bereits definieren, was einmal gewesen sein wird. Wie bei den
alten Agyptern so liegt auch im Archiv die Vergangenheit noch vor
uns und die Zukunft bereits hinter uns. Die Zukunft ist deshalb schon
vergangen, weil sie in Form von Vorlissen vorweggenommen, also be-
reits archiviert und historisiert wird. Aus demselben Grund steht die
Vergangenheit noch bevor, weil sie sich erst in Zukunft bei der Kon-
sultation der Vorlisse als solche konstituieren wird. Unter diesen Aus-
pizien klingt Derridas Verstindnis des Archivs im Modus des futur an-
térienr weniger paradox als es anfanglich vielleicht den Anschein hatte:

[D]ie Frage des Archivs [ist] nicht die Frage der Vergangenheit. Es
ist nicht die Frage nach einem Begriff, tiber den wir bereits, mit der
Vergangenheit als Sujet, verfiigten oder nicht verfiigten [...]. Es ist
eine Frage von Zukunft, die Frage der Zukunft selbst, die Frage einer
Antwort, eines Versprechens und einer Verantwortung fiir morgen.
Wenn wir wissen wollen, was das Archiv bedeutet haben wird, so
werden wir es nur in zukiinftigen Zeiten wissen. Vielleicht.4?

42 Derrida: Dem Archiv verschrieben, S. 65.



