
Magnus Wieland

Past forward
Die Zukunft im Archiv

sokrates Ach Fritz, man erinnert sich 
schlecht an die Zukunft.
nietzsche Da sprichst du recht.

Guido Bachmann

It’s a poor sort of memory that only works 
backwards.

The White Queen in »Through the 
Looking Glass«

[W]as könnte es Unwirklicheres geben als die 
Vergangenheit?
Sie ist noch unwirklicher als die Zukunft.

Martin Mosebach

Die Zukunft ist das Morgenrot der Ver-
gangenheit.

Teixeira de Pascoaes

Gestern wird sein, was morgen gewesen ist.
Günter Grass

Dieser Beitrag behandelt, was Jacques Derrida einst das »futur anté-
rieur« des Archivs nannte, seine spezifische Zeitstruktur, die – an-
ders als man intuitiv annehmen würde – nicht in der historischen 
Vergangenheit liegt, sondern in einer zukünftigen Vergangenheit.1 
Es geht in diesem Beitrag also nicht um die Zukunft der Institution 
Archiv, wie sie sich vor dem Horizont der allumfassenden Digitalisie-
rung entwickeln und den neuen technologischen Gegebenheiten an-
passen wird, also nicht um die kommenden Archivierungsmaterialien 
und -praktiken, sondern um die im Archiv gespeicherte, konservierte 

1	 Jacques Derrida: Le futur antérieur de l’archive. In: Questions d’archives. 
Hg. v. Nathalie Léger. Saint-Germain-la-Blanche-Herbe 2002, S. 41-50.

© 2026 Magnus Wieland, Publikation: Wallstein Verlag / Chronos Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83535963-004 | CC BY-ND 4.0

https://doi.org/10.46500/83535963-004


Magnus Wieland58

und für eine bestimmte Dauer stillgestellte Zeit, mithin um die archi-
vierte Zukunft selber.

Zum Einstieg beginne ich mit drei Geschichten, die allesamt Szenarien 
archivierter Zukunft entwerfen: Es sind freilich utopische bzw. phan-
tastische und keineswegs realistische Archiveinrichtungen, die da imagi-
niert werden, dennoch möchte ich diese Fiktionen zum Anlass nehmen, 
im Anschluss danach zu fragen, inwiefern sie vielleicht doch etwas über 
die Zeitstruktur realer Archive aussagen, die weitaus futuristischer ist, 
als es zunächst den Anschein macht. Beginnen werde ich im 16. Jahr-
hundert und hoffe, dass ich am Schluss in der Zukunft ankomme.

I.

[1] Die erste Geschichte stammt von Miguel de Cervantes, genauer 
stammt sie aus dem kurz vor seinem Tod beendeten Roman Los traba-
jos de Persiles y Sigismunda. Ich zitiere nach der in der Anderen Biblio-
thek erschienenen Ausgabe von 2016, anlässlich des 400. Todestages 
des Autors. In einer Episode kurz vor Schluss berichtet ein Dichter 
von dem wohl »außergewöhnlichsten Museum auf der ganzen Welt«, 
in dem nicht etwa Berühmtheiten der Vergangenheit oder der Gegen-
wart, sondern der Zukunft ausgestellt sind:

In diesem Museum gebe es keine Porträts berühmter Persönlich-
keiten zu sehen, die tatsächlich gelebt hätten oder noch lebten, son-
dern lediglich grundierte Tafeln für erlauchte Persönlichkeiten, die 
da noch kommen werden, insbesondere berühmte Dichter künftiger 
Jahrhunderte. Unter all diesen Tafeln habe er sich zwei genauer an-
gesehen und dabei bemerkt, dass auf der einen oben zu lesen stand: 
Torquato Tasso und darunter Das befreite Jerusalem; auf der zwei-
ten habe er ganz oben entziffern können: Zárate und weiter unten 
Kreuz und Konstantin.
Ich fragte den, der sie mir zeigte, was diese Namen bedeuteten. Er 
gab mir zur Antwort, man werde bald den leuchtenden Stern eines 
Dichters auf Erden entdecken, der Torquato Tasso heißen und das 
wiedereroberte Jerusalem mit heroischer Verve besingen werde, wie 
kein Dichter je zuvor. Ihm werde fast unmittelbar ein Spanier na-
mens Francisco López Zárate nachfolgen, dessen wohlklingender 
Gesang alle vier Erdteile erfüllen und die Herzen der Menschen 
mit der Geschichte von der Auffindung des Kreuzes Christi und 
der Kriege von Kaiser Konstantin in ihren Bann ziehen werde: ein 



Past forward 59

wahrhaft heroisch-religiöses Versepos, das seinem Namen alle Ehre 
machte.2

Gerhard Poppenberg kommentiert diese Passage im Nachwort im 
Kontext der abendländischen Gedächtniskultur und mit etymo-
logischem Rückgriff auf die Wortherkunft des Museums vom anti-
ken Musentopos:

Ein Museum der Zukunft ist umso erstaunlicher, als die Idee des 
Museums in der Neuzeit erst um die Mitte des 16. Jahrhunderts auf-
gekommen ist. Das antike Mouseion von Alexandria war ein Ort der 
Dichtung und Musik, der Philosophie und Wissenschaft; die Biblio-
thek von Alexandria war ein gigantischer Speicher des antiken Wis-
sens. In dieser Hinsicht sind Museen und Bibliotheken Musenorte, 
an denen das gesammelte Wissen der Vergangenheit als Inspirations-
quelle für zukünftiges Denken, Dichten und Wissen dienen kann. 
Deshalb war in der antiken Mythologie Mnemosyne, die Göttin der 
Erinnerung, die Mutter der Musen. Das Museum der Zukunft kehrt 
die Zeitachse um. Es ist nicht ein Ort der Erinnerung und Rück-
schau, sondern der Erwartung und Voraussicht.3

Das Museum der Zukunft kehrt die Zeitstruktur um, indem es das alte 
Musenkonzept des Mouseions reaktiviert, das weniger die Konservie-
rung des Alten als die Produktion von Neuem förderte, mit dem ent-
scheidenden Unterschied allerdings, dass bei Cervantes die zukünftigen 
Werke nicht lediglich angeregt, sondern direkt antizipiert werden. Mit 
seinen Vorhersagen funktioniert das Zukunftsmuseum ziemlich zu-
verlässig, was sich natürlich dem fiktionalen Trick verdankt, dass der 
Roman die literarische Vergangenheit in die Zukunft projiziert, also 
faktisch eine rückwärtsgewandte Prophetie vornimmt. (Wäre beispiels-
weise in dem Museum auch ein Rahmen, sagen wir, für Elena Ferrante 
reserviert gewesen, wäre das schon sehr viel verblüffender.) Hier zeigt 
sich aber auch gleich die Grenze eines solchen fiktionalen Zukunfts-
museums, dessen Voraussagen eben nur eine bedingte Reichweite 
besitzen, bedingt nämlich durch die bereits ›vergangene Zukunft‹, 
während die noch kommende Zukunft, die zugleich eine zukünftige 

2	 Miguel de Cervantes Saavedra: Die Irrfahren von Persiles und Sigismunda. 
Übers. v. Petra Strien. Berlin 2016, S. 473.

3	 Gerhard Poppenberg: »Eine wirre und doch angenehme Harmonie«. Cer-
vantes und der Roman der Zukunft. In: Ebd., S. 547-580, hier S. 579 f.



Magnus Wieland60

Vergangenheit (futur antérieur) sein wird, noch im Ungewissen blei-
ben muss. Andernfalls hätte das Museum auch antizipieren müssen, 
dass Zárate heute mehrheitlich dem Vergessen anheimgefallen ist und 
deshalb nicht mit gleichem Recht neben dem unterdessen längst ka-
nonisierten Torquato Tasso figurieren dürfte. Retrospektiv betrachtet 
hat die faktische Tradierung dem fingierten Zukunftsmuseum einen 
Strich durch die Rechnung gemacht, das zwar das kurzzeitige Auf-
treten des Dichters, nicht aber seine längerfristige Relevanz für die 
Literaturgeschichte richtig prognostizieren konnte. Von einem Zu-
kunftsmuseum ist allerdings auch nicht unbedingt zu erwarten, dass 
es über das, was kommen wird, hinaus auch sicherstellt, was bleiben 
soll. Denn Letzteres ist vielmehr die Aufgabe historischer Museen 
und Archive: Sie garantieren als dauerhafte Speicherstätten, dass die in 
ihnen verwahrten Kulturgüter auch künftig im kollektiven Gedächt-
nis erhalten bleiben. Sie sind in ihrem Sammel- und Vermittlungsauf-
trag somit direkt auf die Zukunft ausgerichtet. Dazu nachher mehr.

[2] Die zweite Geschichte stammt vom amerikanischen Science-Fic-
tion-Autor Philip K. Dick und heißt Minority Report, besser bekannt 
durch die gleichnamige Verfilmung von Steven Spielberg. Die Ge-
schichte spielt in einer Zukunft, in der dank der Erfindung der Firma 
Prä-Crime keine schweren Delikte mehr passieren, weil die potentiel-
len Straftäter bereits gefasst werden, bevor sie die Tat überhaupt be-
gehen können. Diese Präventionsmaßnahme ermöglicht ein Datenver-
arbeitungssystem, an dem drei sogenannte Präkognitive angeschlossen 
sind. Das sind debile Kretins, deren Sinne vollkommen abgestumpft 
sind, die dafür aber eine ungewöhnliche seherische Fähigkeit besitzen, 
die ihnen erlaubt, in die nahe Zukunft zu blicken. Beschrieben wird 
die ganze biomechanoide Apparatur wie folgt:

Im düsteren Halbdunkel saßen die drei lallenden Idioten. Jedes zu-
sammenhanglose Wort, jede unkontrollierte Silbe wurde analysiert, 
verglichen, in Form visueller Symbole wieder zusammengefügt und 
auf konventionelle Lochkarten übertragen, die dann in verschiedene 
kodierte Schlitze ausgeworfen wurden. Den ganzen Tag lallten die 
Idioten vor sich hin, gefangen in einer starren Haltung, mit Metall-
bändern, Kabelbündeln und Klammern an Spezialstühle mit hohen 
Lehnen gefesselt. Ihre körperlichen Bedürfnisse wurden automatisch 
befriedigt. Geistige Bedürfnisse hatten sie nicht. Dumpf grummel-
ten, dösten und vegetierten sie dahin. Ihre Sinne waren stumpf, ver-
wirrt, in Schatten versunken.



Past forward 61

Aber nicht in den Schatten der Gegenwart. Die drei seibernden, 
brabbelnden Kreaturen mit ihren überdimensionalen Köpfen und 
nutzlosen Körpern betrachteten die Zukunft. Die Analysemaschinen 
zeichneten Prophezeiungen auf, und wenn die drei Präkog-Idioten 
redeten, hörten die Maschinen aufmerksam zu.4

Was hier geschildert wird, ist eine Art futuristische Version des antiken 
Orakels mit dem Unterschied, dass die Prognosen nicht erst mühselig 
entschlüsselt werden müssen, sondern durch ein technisches Daten-
verarbeitungssystem geschleust und direkt abgespeichert werden, so 
dass die Vorhersagen beliebig oft konsultier- und auswertbar sind. 
Diese Archivierung der Zukunft führt nun aber dazu, dass prognosti-
zierte Ereignisse gar nicht mehr eintreten, weil sie aufgrund der archi-
vierten Informationen vorher verhindert werden können. Archiviert 
wird somit, was niemals geschehen sein wird. Die Voraussage ist zwar 
höchst präzise, letztlich erfüllt sie sich – auch das im Unterschied zu 
Orakelsprüchen im antiken Mythos – jedoch nicht, was zum logischen 
Paradox führt, wie etwas vorhergesehen werden kann, das dann exakt 
aufgrund dieser Vorhersagen gar nie eintritt. Natürlich hat Philip K. 
Dick eine Antwort auf dieses Paradox parat – und seine Antwort lau-
tet genauso wie der Reihentitel dieser Publikation: Es gibt eben nicht 
nur eine Zukunft, sondern es muss mehrere Zukünfte im Plural geben! 
Dick nennt sie »Parallelzukünfte« und erklärt das Phänomen wie folgt: 
»Gäbe es nur einen Zeitpfad, wären präkognitive Informationen ohne 
jede Bedeutung, da selbst bei Kenntnis dieser Information keinerlei 
Möglichkeit bestünde, die Zukunft zu verändern.«5 Der Autor berührt 
damit ein altes metaphysisches Problem, wie die Annahme einer gött-
lichen Voraussicht und die menschliche Willens- bzw. Handlungs-
freiheit miteinander zu vereinbaren sind. Dieses Problem behandelte 
u. a. Gottfried Wilhelm Leibniz in seiner Theodizee. Es ist gut mög-
lich, dass Dick, der eine Vorliebe für philosophische Theoriemodelle 
hatte und etwa in Do Androids Dream of Electric Sheep? (1968) auf den 
Mensch-Maschinen-Vergleich vom René Descartes anspielt (der Pro-
tagonist heißt nicht zufällig Deckard), seine Erzählung auf der Folie 
der Theodizee geschrieben hat.

4	 Philip K. Dick: Der Minderheiten-Bericht. In: ders.: Autofab. Sämtliche 
Erzählungen. Bd. 7. Übers. v. Thomas Mohr. Zürich 1993, S. 120-172, hier 
S. 123.

5	 Ebd., S. 143.



Magnus Wieland62

[3] Diese Bemerkung leitet direkt über zur dritten Geschichte: Sie 
stammt aus eben der genannten Theodizee von Leibniz, der dort 
bekanntlich den Nachweis erbringen wollte, dass wir trotz sichtbaren 
Übeln in der besten aller möglichen Welten leben. Zumindest Voltaire 
ließ sich davon nicht überzeugen … Aber darum geht es jetzt nicht. 
Sondern: Relativ zu Beginn seiner Abhandlung erwähnt Leibniz eher 
beiläufig ein Archiv der Parzen (archives des Parques). Ohne explizit 
darauf hinzuweisen, referiert er mit dieser Formulierung offensichtlich 
auf jene Stelle in Ovids Metamorphosen, wo der Sage nach die Parzen 
in der Unterwelt alle Menschenschicksale in einem »tabularium fer-
reum« (in einem eisernen Archiv) aufbewahrt hätten.6 Als Tabularium 
wurden im antiken römischen Reich die Gebäude oder Räume zur 
Aufbewahrung von Urkunden bezeichnet, abgeleitet von den Bronze-
tafeln, den tabulae, welche als Speichermedium zur dauerhaften Archi-
vierung genutzt wurden. Das bekannteste Tabularium war das römi-
sche Staatsarchiv auf dem Forum Romanum. Ovid schreibt nun den 
drei Schicksalsgöttinnen ein solches Archiv zu – das allerdings keine 
Akten der Vergangenheit, sondern mit den menschlichen Schicksa-
len die Zukunft bereits im Voraus festhält. Leibniz wiederum greift 
diese Sage auf, um an ihr die Frage nach der Determiniertheit der irdi-
schen Existenz aufzuwerfen. Dabei richtet sich der Philosoph gegen 
den fatalistischen Standpunkt, der Mensch könne sich nur passiv sei-
nem Schicksal ergeben, wenn alles bereits im Voraus festgeschrieben 
sei. Um den Gegenbeweis anzutreten, entwirft er ganz zum Ende der 
Theodizee in einer großen Traumallegorie eine Antithese zum Archiv 
der Parzen: eine imaginäre Bibliothek, die nicht nur ein eisern fest-
geschriebenes Schicksal, sondern eben – wie bei Philip K. Dick – meh-
rere Parallelzukünfte enthält.

Dirk Werle fasst diese finale Szene wie folgt zusammen:

Es handelt sich um eine mythische Erzählung, mit der Leibniz am 
Schluss des Werks seine These von der bestmöglichen Welt noch 
einmal »de la manière la plus claire et la plus populaire qui me soit 

6	 »Die herrschende Sage aber verlegt die Behausung der Parcen in die Unter-
welt, und zwar in die Nähe des Tartarus; dorthin auch das Archiv, wel-
ches die Gesetzessammlung i. e. die Ordnung der menschlichen Schicksale 
gegraben aufbewahrte, darauf solido rerum tabularia ferro zu beziehen.« 
(Ovid: Metamorphosen, XV, 810. Zit. n. P. Ovidii Nasonis: Metamor-
phoseon Libri XV. Mit kritischen und erläuternden Anmerkungen hg. 
v. E. C. Chr. Bach, Hannover 1936, Bd. 2, S. 507).



Past forward 63

possible« zu explizieren versucht. […] In diesem Rahmen imagi-
niert Leibniz den Besuch eines Hohenpriesters [sic] namens Theo-
dorus gemeinsam mit der Göttin Pallas Athene im Palast der Lose 
des Lebens, in dem Repräsentationen nicht nur dessen vorhanden 
sind, was wirklich geschieht, sondern auch all dessen, was möglich 
ist. Jupiter hat gemäß der mythischen Erzählung vor der Schaffung 
der Welt diesen Überblick aller möglichen Welten erzeugt und dann 
die beste davon erschaffen. Theodorus geht in eines der Gemächer 
und sieht dort, »comme dans une représentation de théâtre«, eines 
der möglichen Leben des Sextus. In dem Raum gibt es auch einen 
großen Buchband, der die Geschichte der Welt enthält, die in diesem 
Zimmer repräsentiert wird. Es handelt sich um ein interaktives Buch, 
in dem man durch Berührung der Zeilen mit dem Finger gleichsam 
vor- und zurückspulen und Einzelheiten detaillierter anschauen 
kann. In anderen Räumen finden sich andere Welten und andere 
Bücher mit Repräsentationen der entsprechenden Weltgeschehen. 
Die Zimmer sind in Pyramidenform aufgebaut, deren Basis schein-
bar unbegrenzt ist und deren Spitze das oberste Zimmer bildet, »le 
plus beau de tous«, das die reale Welt als beste aller möglichen Wel-
ten enthält. Dieses Szenario illustriert das Verhältnis zwischen der 
Determiniertheit, die die These der besten aller möglichen Welten 
impliziert, und der postulierten Willensfreiheit dergestalt, dass das 
Individuum seine Entscheidungen einerseits aus freiem Willen trifft, 
Gott ihm aber andererseits das Dasein in der realen Welt als der bes-
ten aller möglichen gewährt.7

Im Original bei Leibniz lautet die entsprechende Stelle so:

In dem Gemach lag ein großes geschriebenes Buch; Theodorus 
konnte sich der Frage nicht enthalten, was das bedeute. Es ist die 
Geschichte der Welt, der wir eben jetzt einen Besuch machen, gab 
ihm die Göttin zu verstehen: es ist das Buch der Schicksale. Du hast 
auf der Stirn des Sextus eine Zahl gesehen, suche in dem Buch die 
damit bezeichnete Stelle. Theodorus schlug nach und fand an jener 
Stelle die Geschichte des Sextus ausführlicher dargestellt, als er sie im 
Auszug gesehen hatte. Lege den Finger auf welche Zeile dir beliebt, 
fuhr Pallas fort, und du wirst das, was diese im großen und ganzen 
angibt, tatsächlich in allen Einzelheiten vor dir sehen. Er gehorchte 

7	 Dirk Werle: Copia librorum. Problemgeschichte imaginierter Bibliotheken 
1580-1630. Tübingen 2007, S. 490 f.



Magnus Wieland64

und sah nun alle Einzelheiten eines Teiles des Lebens des Sextus er-
scheinen. Dann begab man sich in ein zweites Gemach, und dort 
zeigte sich eine andere Welt.8

Leibniz schildert hier gewissermaßen, was man heute als Touchscreen 
bezeichnen würde. Kein Wunder: ist Leibniz doch auch der Erfinder 
der Binärlogik von 0 und 1, auf der heute die gesamte Computer- und 
Internettechnologie basiert.9 Leibniz arbeitete auch – und dieser Ein-
fluss ist in der Schlussallegorie der Theodizee ebenfalls bemerkbar – 
einige Jahre als Bibliothekar der Herzog August Bibliothek in Wolfen-
büttel und entwarf für Kaiser Leopold I. in Wien u. a. Vorschläge zum 
Aufbau eines Reicharchivs. Allgemein zeigte sich Leibniz um die Ver-
besserung und Professionalisierung des Archivwesens bemüht. Aus 
seiner Feder stammt eine der frühesten archivwissenschaftlichen Ab-
handlungen: Von nüzlicher Einrichtung eines Archivi (aus dem Jahr 
1680). Darin listet Leibniz eine Reihe von Argumenten auf, um die 
Funktion und Zweckmäßigkeit eines Archivs zu begründen. Bevor 
er die einzelnen Argumente jedoch näher ausführt, weist Leibniz auf 
eine allgemeine Bestimmung des Archivs hin, das eben nicht allein 
historisch, sondern – und das ist der springende Punkt – auch pro fu-
turo angelegt ist:

Ein Archiv demnach ist ein solcher orth, da die schrifften, so zur Re-
girung dienlich, also verwahret werden, daß sie sowohl zu künfftiger 
nachrichtung unversehret und unverändert beybehalten, als auch in 
rechten zu einer völlig beglaubten beweisführung gebrauchet wer-
den können.10

Leibniz versteht das Archiv also nicht bloß als Aufbewahrungsort von 
historischen Schriftstücken, sondern auch als einen für spätere Ver-

8	 Gottlieb Wilhelm Leibniz: Die Theodizee. Von der Güte Gottes, der Frei-
heit des Menschen und dem Ursprung des Übels. In: ders: Philosophische 
Schriften. Hg. u. übers. v. Herbert Herring. Darmstadt 1985, Bd. II/2, 
S. 265.

9	 Werner Künzel, Peter Bexte: Allwissen und Absturz. Der Ursprung des 
Computers. Frankfurt a. M. 1993, S. 152.

10	 Gottfried Wilhelm Leibniz: Von nüzlicher Einrichtung eines Archivi. In: 
Sämtliche Schriften und Briefe. Hg. v. der Akademie der Wissenschaften 
der DDR. Vierte Reihe: Politische Schriften. Bd. 3. Berlin 1986, S. 332-340, 
hier S. 335.



Past forward 65

wendungszwecke eingerichteten Vor-rat. Damit formuliert er schon 
früh eine Definition des Archivs an der temporalen Schnittstelle zwi-
schen Vergangenheit und Zukunft, wie sie heute einem mittlerweile 
etablierten archivarischen Selbstverständnis entspricht, das auch darin 
zum Ausdruck kommt, dass der doppelgesichtige Janus als Schutz-
patron der Archivare figuriert.11 Die Generaldirektion der Staatlichen 
Archive Bayerns verleiht sogar alle zwei Jahre den Anerkennungs-
preis des »Bayerischen Janus« an verdiente Archive.12 Denn wie der 
römische Gott der Zeitenwende, der sowohl zurück wie nach vorne 
schaut, so markiert auch das Archiv einen temporalen Schwellenraum, 
in dem sich Vergangenheit und Zukunft berühren. Diese Janusköpfig-
keit entspricht, worauf Peter Suter aufmerksam machte, einem spezi-
fisch abendländischen Zeitempfinden, das keineswegs universell ist:

Unser Sprachgebrauch bringt zum Ausdruck, daß wir Zeitbegriffe 
räumlich auf unseren Körper beziehen: Wir blicken einer Zeit ent-
gegen, eine Zeit kommt auf uns zu, wir sehen der Zukunft ins Auge, 
gute oder schlimme Zeiten liegen bevor. Solche Formulierungen zei-
gen, daß wir die Zukunft vor uns denken und die Vergangenheit, wie 
ähnliche Redewendungen deutlich machen, hinter uns: Wir bringen 
eine Zeit hinter uns, eine Zeit liegt weit zurück. Diese Anordnung 
ist nicht zwingend; es gibt andere Kulturen, die ihre Zukunft und 
ihre Vergangenheit anders lokalisieren. So empfanden die Ägypter 
die Zukunft als einen Bereich, den sie im Rücken hatten und die Ver-
gangenheit als etwas, das vor ihnen liegt.13

11	 C. Gränström: The Janus Syndrome. In: The Principle of Provenance. Hg. 
v. Kerstin Abukhanfura und Jan Sydbeck, 1994, S. 11-22, hier S. 11: »Ar-
chivists refer to the Roman god Janus as their patron: ›The god who looks 
both backwards and forwards in time‹.«

12	 Karsten Kühnel: Das Universitätsarchiv: ein akademisches Archeion für 
Janus und Cardea (Vortrag, 13. Mai 2015), siehe https://unibloggt.hypo-
theses.org/474 (18. 11. 2024).

13	 Peter Suter: Back to the Future. Zum Körpergefühl beim Fosbury-Flop. 
In: Zeitreise. Bilder, Maschinen, Strategien, Rätsel. Hg. v. Georg Chris-
toph Tholen, Michael Scholl, Martin Heller. Basel 1993, S. 273-274, hier 
S. 273. Vgl. Jan Assmann, Klaus E. Müller (Hg.): Der Ursprung der Ge-
schichte: archaische Kulturen, das Alte Ägypten und das Frühe Griechen-
land. Stuttgart 2005, S. 122: »Die Ägypter orientierten sich genau wie die 
Babylonier so in der Zeit, daß sie die Vergangenheit vor Augen und die 
Zukunft im Rücken haben. Das Frühere ist ›vorn‹ […], das Zukünftige ist 
›hinten‹ oder ›im Rücken‹«.

https://unibloggt.hypotheses.org/474
https://unibloggt.hypotheses.org/474


Magnus Wieland66

II.

Ich möchte dieses unkonventionelle Zeitverständnis zum Anlass neh-
men, um die Blickrichtung einmal umzukehren und das Archiv nicht in 
erster Linie – wie es in heutigen Debatten mehrheitlich der Fall ist – als 
Gedächtnis-, sondern als Zukunftsinstitution betrachten, die mindes-
tens ebenso stark mit Zukünften befasst ist wie mit Vergangenheiten. 
Es soll damit versuchsweise ein kleines Gegengewicht zur einseitigen 
Wahrnehmung des Archivs als reiner Gedächtnisort im kulturwissen-
schaftlichen Diskurs geschaffen werden, wo das ›Archiv‹ oft nur als 
Metapher für alle möglichen Speicherformen und -medien dient, sel-
ten aber auf die archivierte Praxis selbst bezogen ist. Der intensive 
Diskurs um das kulturelle Gedächtnis und damit einhergehend auch 
das Interesse am Archiv verdanken sich einem beobachtbaren gesamt-
gesellschaftlichen Paradigmenwechsel, der seit den 1980er-Jahren eine 
starke, fast schon obsessive Inklination zur Vergangenheit aufweist: 
»Since the 1980s, it seems, the focus has shifted from present futures 
to present pasts«,14 bilanziert der Komparatist Andreas Huyssen. Die 
Vergangenheit dringt immer stärker in unsere Gegenwart ein, so dass 
mit dem Pophistoriker Simon Reynolds von einer veritablen Retro-
manie gesprochen werden kann.15 Ein Grund für diese Dominanz des 
Vergangenen liegt interessanter- oder gar paradoxerweise in der zu-
kunftsorientierten Technologie, die dem Zeitalter das Epitheton ›digi-
tal‹ verliehen hat. Tatsächlich ist heute durch die breitflächige Digita-
lisierung eine Flut an historischen Dokumenten und Aufnahmen wie 
nie zuvor simultan verfügbar, die zu einer Vergangenheitssättigung der 
Gegenwart führt – oder eben zu dem, was Huyssen »present pasts« 
nennt: gegenwärtige Vergangenheiten. Im Zuge dieser Entwicklung 
sind auch Archive vornehmlich als Orte von »present pasts« betrachtet 
und dabei ist weitgehend unterschlagen worden, dass der Januskopf des 
Archivs sich eben auch nach vorne richtet, auf die »present futures«, 
sich das Archiv nicht bloß zurück-, sondern auch nach vorne erinnert.

Ich möchte diesen Gedanken näher ausführen. Das Archiv ent-
spricht – ganz allgemein gesprochen – dem menschlichen Bedürfnis 
nach Überlieferung: Das gegenwärtige Wissen soll kommenden Gene-
rationen weitergegeben werden, um eine kulturelle Kontinuität zwi-

14	 Andreas Huyssen: Present Pasts. Media, Politics, Amnesia. In: Public Cul-
ture 12 /1, 2000, S. 21-38, hier S. 21.

15	 Simon Reynolds: Retromania. Pop Culture’s Addiction to Its Own Past. 
London 2011.



Past forward 67

schen den Zeiten zu stiften. Der Prozess der Überlieferung entspricht 
somit jenem Bereich des »Inter« bzw. »Dazwischen«, der Schnitt-
stelle, wie sie von den Herausgebern dieses Bandes unter Rekurrenz 
auf die Mediologie von Régis Debray methodisch stark gemacht wur-
de.16 Im Zentrum von Debrays Mediologie steht definitionsgemäß die 
Analyse von Übertragungsmechanismen sowohl technischer als auch 
praxeologischer Art, wovon nun der Akt der Überlieferung einen 
spezifischen Fall darstellt: nicht als technologische Übermittlung von 
Information innerhalb eines gegebenen Zeitraums, sondern als zeit-
übergreifende Tradierung des Vergangenen in die Zukunft. Und eine 
signifikante Schnittstelle in dieser intertemporalen Übertragung mar-
kiert das Archiv. Genauer – und wiederum auf der Basis von Debrays 
Mediologie, die sich explizit nicht mit den Medien, sondern den »über-
mittelnden Menschen« befassen will17 –, genauer müsste man also 
sagen: An der Schnittstelle steht nicht das Archiv als abstrakte Insti-
tution, sondern die darin tätigen Mitarbeiter als archivierende Men-
schen, welche sich für die Auswahl, Erschließung und Aufbewahrung 
von Überlieferungsgut verantwortlich zeigen. Man spricht deshalb 
auch von archivarischer »Überlieferungsbildung«,18 was eine ak-
tive, hervorbringende Komponente beinhaltet – und nicht bloß eine 
passive, dokumentierende. Wie Derrida es einmal überspitzt formu-
lierte, produziert das Archiv bis zu einem gewissen Grad selbst, was 
es archiviert. Und das ist wiederum nur möglich, weil im Archiv ver-
schiedene Akteure tätig sind, welche die Überlieferungsbildung steu-
ern. Ein Archiv ist, auch wenn der institutionelle Begriff leicht darü-
ber hinwegtäuscht, alles andere als eine neutrale Instanz. Es spurt die 
Zukunft aktiv vor.19 Wie ist das zu verstehen? George Orwell hat in 

16	 Régis Debray: Für eine Mediologie. In: Kursbuch Medienkultur. Die maß-
geblichen Theorien von Brecht bis Baudrillard. Hg. v. Lorenz Engel et al. 
5. Aufl. Stuttgart 2004, S. 67-75, hier S. 67.

17	 Vgl. Régis Debray: Einführung in die Mediologie. Übers. v. Susanne Löt-
scher. Bern, Stuttgart, Wien 2003, S. 10: »Mit welchem ›Gegenstand‹ hat 
es aber die Mediologie zu tun? Ohne das auszuschließen, was man ›Kom-
munikation‹ nennt, beschäftigt sie sich doch insbesondere mit dem über-
mittelnden Menschen.«

18	 Andreas Pilger: Überlieferungsbildung in Archiven. In: Diachrone Zu-
gänglichkeit als Prozess. Kulturelle Überlieferung in systematischer Sicht. 
Hg. v. Michael Hollmann und André Schüller-Zweierlein. Berlin u. a. 2014, 
S. 255-276.

19	 Vgl. dazu Bernhard Fabian: Die kulturelle Überlieferung als Sammlung. 
In: Bibliothek und Wissenschaft 50, 2017, S. 19-37, hier S. 34: »Schon beim 



Magnus Wieland68

seinem dystopischen Roman 1984 längst die Antwort darauf gegeben: 
Wer die Vergangenheit kontrolliert, kontrolliert die Zukunft.20 Des-
halb ist die Verantwortung eines Archivars als eines »übermittelnden 
Menschen« besonders anspruchsvoll. Er ist eben kein technisches Me-
dium, das ungefiltert überträgt, sondern eine Entscheidungsinstanz, 
die Weichen stellt.

Einem verbreiteten Bonmot zufolge meint konkrete Archivarbeit 
»vornehmlich Aussonderung, nicht Aufspeicherung«.21 Denn nur ein 
geringer Prozentsatz der Überlieferungsmasse gelangt überhaupt in 
ein Archiv. In der Kompetenz der leitenden Archivare liegt also auch 
die Entscheidung, was überhaupt als aufbewahrungswürdig zu gel-
ten hat – und was nicht. Im Fachjargon spricht man diesbezüglich 
von der archivarischen Bewertung. Sie ist deshalb eine besonders ver-
antwortungsvolle Aufgabe, weil durch sie die Zukunft, zumindest das 
zukünftige Wissen über die Vergangenheit, mitgestaltet wird. Histori-
ker finden im Archiv der Zukunft nur das, was die Archivare der Ver-
gangenheit für aufbewahrenswert hielten.

Durch seine Auswahl an Vergangenem steuert das Archiv, was in 
Zukunft als Geschichte zu gelten hat und was nicht. Seine geschichts-
gebende Funktion richtet sich also nicht nur in die Vergangenheit, 
die es bezeugt. Es richtet sich auch in die Zukunft, die es codiert. 
Schließlich werden Vergangenheiten nur gespeichert und abgelegt, 
um sie in Zukunft zur Verfügung zu haben.22

Doch wie gesagt: Es ist nicht ›das Archiv‹ das sammelt. ›Das Archiv‹ 
gibt es nicht. Das depersonalisierte Singularetantum täuscht darüber 
hinweg, dass im Archiv Menschen am Werk sind, deren Tätigkeit die 
Archivierung steuert und beeinflusst. Der Akt der Archivierung im-

Archiv, das als Memory Institution par excellence gilt, ist Vorsicht geboten. 
Entgegen dem Anschein, dass es als Aufbewahrungsort von deponiertem 
Schriftgut und Dokumentationsmaterial ein ›objektives‹ Speichergedächt-
nis ist, findet verbreitet eine ›archivalische Überlieferungsbildung‹ statt, die 
von Kontinuitätserwägungen bestimmt wird.«

20	 George Orwell: 1984. Roman. Übers. v. Jan Strümpel. München 2021, 
S. 48.

21	 Wolfgang Ernst: Das Gesetz des Gedächtnisses. Medien und Archive am 
Ende (des 20. Jahrhunderts). Berlin 2007, S. 264.

22	 Knut Ebeling: Wilde Archäologien I. Theorien der materiellen Kultur von 
Kant bis Kittler. Berlin 2012, S. 730.



Past forward 69

pliziert mehr als nur eine Ablage von Dokumenten – das Moment der 
Auswahl, was überhaupt ins Archiv gelangen soll, gestaltet vielmehr 
aktiv mit, was künftig als Vergangenheit zu gelten hat. Heutzutage 
fallen diese archivarischen Selektionsprozesse sowie die Mechanis-
men der Überlieferungsbildung im Zuge postkolonialer und identi-
tärer Debatten viel stärker in Betracht, da man aufgrund einer neu 
gewonnenen Sensibilität für Ausgrenzungsbewegungen und damit ein-
hergehenden Überlieferungslücken plötzlich gewahr wird, wie unter-
repräsentiert gewisse Diskurse in den deutlich hegemonial geführten 
Staatsarchiven sind.23 Jedes Archiv besitzt insofern eine gewisse Macht 
über das historische Wissen der Zukunft, eine – wie sie Derrida nennt – 
»Konsignationsmacht«.24 Sie besteht darin, Informationsträger zu ver-
sammeln, zu evaluieren und auch zu selegieren. Von daher ist es so 
unplausibel nicht, wenn Derrida behauptet, das Archiv bringe bis zu 
einem gewissen Grad selbst hervor, was es archiviere. Denkt man das 
weiter, so nimmt das Archiv strukturell die Funktion eines modernen 
Orakels ein, insofern durch die Auswahl von überlieferten Inhalten 
eine Art self-fulfilling prophecy über das künftige Geschichtsbewusst-
sein vollzogen wird. Die Archivare verhalten sich sozusagen – wie die 
Precogs bei Philip K. Dick – präkognitiv.

Hermann Lübbe prägte für diese Art der hypothetischen Vorweg-
nahme, was künftig als historische Quelle zu gelten hat, den – zur 
Präkognition nicht unähnlichen – Begriff der »Präzeption«, den er 
wie folgt definiert: »Es handelt sich um nichts Geringeres als um 
die gegenwärtige Vorausschätzung der Interessen Späterer, an der-
jenigen Vergangenheit, die unsere Gegenwart zukünftig geworden 
sein wird.«25 Die umständliche Formulierung zeigt es schon an: Das 
Archiv operiert im Modus des futur antérieur (dem futurum exac-
tum).26 In Abwandlung von Kosellecks bekannter Formel einer »Ver-

23	 Vgl. dazu Dietmar Schenk: »Archivmacht« und geschichtliche Wahrheit. 
In: Wie mächtig sind Archive? Perspektiven der Archivwissenschaft. Hg. 
v. Rainer Hering und Dietmar Schenk. Hamburg 2013, S. 21-43.

24	 Jacques Derrida: Dem Archiv verschrieben. Eine Freudsche Impression. 
Übers. v. Hans-Dieter Gondek und Hans Naumann. Berlin 1997, S. 13.

25	 Hermann Lübbe: Zeit-Erfahrungen. Sieben Begriffe zur Beschreibung mo-
derner Zivilisationsdynamik. Stuttgart 1996, S. 11.

26	 Achim Landwehr: Die anwesende Abwesenheit der Vergangenheit. Essay 
zur Geschichtstheorie. Frankfurt a. M. 2016, S. 185: »Im Archiv wird 
gegenwärtig bereits entschieden, welche Vergangenheit in der Zukunft 
noch zur Verfügung stehen wird.«



Magnus Wieland70

gangenen Zukunft« müsste in Bezug auf das Archiv also von einer 
›künftigen Vergangenheit‹ die Rede sein. Der französische Journalist 
Emmanuel de Roux nennt das Archiv sogar ein »Gedächtnis der Zu-
kunft« (mémoire du futur) und verlangt vom Archivar das Profil eines 
Futurologen. Auch Hermann Lübbe konstatiert eine »Dringlichkeit 
des fraglichen Zukunftswissens«27 für das Archiv: Es »wächst der Be-
darf an futurologischem Wissen über künftige historische Forschungs-
interessen mit der Menge des Materials, das bei den Vorgängen der 
Überlieferungsbildung zu berücksichtigen wäre«.28 Lübbe sieht in-
des die Unmöglichkeit dieser Forderung und spricht von der »theore-
tischen Unlösbarkeit des Präzeptionsproblems«. Praktisch lässt sich 
die Problematik ganz einfach so umgehen, indem man die Zukunft – 
wenn man sie schon nicht vorhersagen kann – wenigstens partiell 
vorwegnimmt, indem Autorinnen und Autoren zum Beispiel bereits 
zu Lebzeiten ihre künftige Überlieferung regeln. Dazu ist im archi-
varischen Bereich mit dem Begriff des »Vorlasses« ein Neologismus 
geschaffen worden – den bspw. Robert Musil noch nicht kannte, als 
er vom »Nachlass zu Lebzeiten« sprach –, um der auf die Zukunft hin 
angelegten Zeitstruktur des Nachlassmaterials gerecht zu werden. Ein 
Vorlass ist die schon heute vorbereitete Hinterlassenschaft für morgen: 
das, was einer einst hinterlassen haben wird. Man überlässt die Über-
lieferung also nicht mehr den Zufällen und Fährnissen der Zeitläufte, 
wie das beim klassischen Nachlassmaterial der Fall war, das mitunter 
erst Jahre und Jahrzehnte nach dem Tod eines Autors in eine öffent-
liche Institution gelangte, sondern greift aktiv dem Verlauf der Über-
lieferungsgeschichte vor. Ich möchte darauf abschließend noch bei-
spielhaft eingehen.

III.

Hermann Lübbes Überlegungen sind von Kai Sina und Carlos Spoer-
hase unlängst für ihre Analyse des Nachlassbewusstseins aufgegriffen 
und der Begriff der »Präzeption« dabei zur anmutigen Vokabel der 
»Posterioritätspräzeption« erweitert worden.29 Für Klaus Kastbergers 

27	 Hermann Lübbe: Im Zug der Zeit. Verkürzter Aufenthalt in der Gegen-
wart. Berlin 1992, S. 189.

28	 Ebd., S. 188 f.
29	 Kai Sina und Carlos Spoerhase: Nachlassbewusstsein. Zur literaturwissen-



Past forward 71

Empfinden ist »Nachlassbewusstsein« schon »kein schönes Wort«30 – 
was wohl würde er erst zu »Posterioritätspräzeption« sagen? Mit 
»Nachlassbewusstsein« ist der Grad an Intentionalität gemeint, mit 
dem Autorinnen und Autoren ihre literarischen Papiere für die Nach-
welt strukturieren und vorbereiten. Geleitet werden sie bei diesem 
Prozess eben von der sogenannten »Posterioritätspräzeption«, das 
heißt von der aktiven Vorwegnahme ihrer künftigen Hinterlassen-
schaft. Der Unterschied zur archivarischen Bewertung bzw. Präzep-
tion liegt darin, dass die Auswahl an Dokumenten nicht mehr durch 
Fachpersonal, sondern durch den Bestandsbildner selbst erfolgt: der 
Autor also in Eigenregie vorgibt, was von ihm und seinem Werk der 
Nachwelt überliefert werden soll. Für diese, vom Autor selbst vor-
geformten – und nicht einfach hinterlassenen – Nachlässe hat sich 
im deutschsprachigen Archivbereich der Neologismus »Vorlass« eta
bliert, der sich durch eine komplexe Zeitlichkeit auszeichnet. Sind – 
gemäß Kai Sina – bereits Nachlässe »epistemische Formationen«31 mit 
einer eigenen »Temporalstruktur«,32 so gilt das erst recht für Vorlässe. 
Das zeigt sich sprachlich bereits in der chiastisch verschränkten Wort-
konstruktion ›Vorlass‹. Der Begriff impliziert, dass es sich um eine spe-
zielle Form der Hinterlassenschaft handelt, die nicht erst nachträglich, 
sondern schon vorzeitig erfolgt, also kein zufälliges Überlieferungsgut 
aus der Vergangenheit darstellt, sondern das, was künftig einmal zum 
Nachlass werden soll – eine Art Zeitkapsel, wenn man so will: »Die 
gezielte Planung und Vorbereitung eines Nachlasses bzw. Vorlasses, 
der später bzw. schon zu Lebzeiten Gegenstand archivarischer bzw. 
philologischer Erschließungs- und Forschungsverfahren ist bzw. sein 
wird, ist für einen Autor somit von besonderer Relevanz.«33

Von Robert Musil stammt die Formel vom »Nachlass zu Lebzeiten« 

schaftlichen Erforschung seiner Entstehung und Entwicklung. In: Zeit-
schrift für Germanistik. Neue Folge 23 /3, 2013, S. 607-623.

30	 Klaus Kastberger: Nachlassbewusstsein, Vorlass-Chaos und die Gesetze 
des Archivs. Am Beispiel von Friederike Mayröcker. In: Nachlassbewusst-
sein. Literatur, Archiv, Philologie 1750-2000. Hg. v. Kai Sina und Carlos 
Spoerhase. Göttingen 2017, S. 409-427, hier S. 409.

31	 Kai Sina: Die vergangene Zukunft der Literatur. Zeitstrukturen und 
Nachlassbewusstsein in der Moderne. In: Nachlassbewusstsein. Litera-
tur, Archiv, Philologie 1750-2000. Hg. v. Kai Sina und Carlos Spoerhase. 
Göttingen 2017, S. 49-74, hier S. 50.

32	 Ebd., S. 62.
33	 Ebd. S. 55.



Magnus Wieland72

für die auktorial vorbestimmte literarische Überlieferung. Es handelt 
sich dabei um den Titel einer Publikation mit Kurzprosa, die Musil 
1936 vorsorglich in Buchform versammelt hatte, um damit der postu-
men Ausschlachtung seines Nachlasses entgegenzuwirken und selbst 
zu bestimmen, was in Zukunft noch gültig sein soll. Er setzte ge-
wissermaßen seine letztwillige Verfügung bereits zu Lebzeiten um. 
Die Publikation kommt deshalb einem »testamentarischen Vermächt-
nisakt«34 gleich, wie er für Musils Schreiben ohnehin von großer Rele-
vanz war. In seinem unabgeschlossenen Hauptwerk, dem Mann ohne 
Eigenschaften, ist es bspw. das väterliche Testament, das einen ent-
scheidenden Wendepunkt einleitet und außerdem auf spezielle Art und 
Weise angekündigt wird. Im letzten Kapitel des ersten Buchs erhält 
der Protagonist Ulrich ein Telegramm seines Vaters mit dem Wortlaut: 
»Setze dich von meinem erfolgten Ableben in Kenntnis«. Diese Todes-
nachricht belegt nicht nur, dass die Post – wie ihr Name schon sagt – 
tatsächlich immer ex post, also nachträglich erfolgt, sie zeigt auch, dass 
der Vater postalisch sein künftiges Ableben antizipieren musste, um 
es postum per Brief kommunizieren zu können.35 Die Zeitform die-
ser Schreib-Szene ist die vorweggenommene Zukunft: »In dieser Anti-
zipation dessen, was geschehen sein wird«, so resümiert Stefan Wil-
ler, »hat jede testamentarische Schreibszene ihr unerreichbares Ziel. 
Sie entwirft eine vollendete Zukunft.«36

Wenn man sich fragt, wie und wann sich diese futuristische Zeit-
struktur im Archiv entwickelt hat, so bietet eine Beobachtung von 
Niklas Luhmann möglicherweise Aufschluss. In seiner Studie über 
die Liebe als Passion geht er darauf ein, wie in der Mitte des 19. Jahr-
hunderts in Ehebündnissen eine »Umorientierung auf Zukunft« er-
folgte.37 Luhmann zielt damit auf die veränderten Heiratsbedingungen: 

34	 Alexander Honold: Vermächtnis und Widerruf. Robert Musils Dementi 
des Schreibens. In: Schreiben und Streichen. Zu einem Moment produk-
tiver Negativität. Hg. v. Lucas Marco Gisi, Hubert Thüring und Irmgard 
M. Wirtz. Göttingen 2011, S. 195-224, hier S. 197.

35	 Lars Friedrich: favor testamenti. Letztwillige Verfügungen in Musils 
»Mann ohne Eigenschaften«. In: Urteilen / Entscheiden. Hg. v. Cornelia 
Visman, Thomas Weitin. München: Fink 2006, S. 72-90, hier S. 86: »Als 
Lebender verkündigt der Vater seinen bereits eingetretenen Tod.«

36	 Stefan Willer: Erbfälle. Theorie und Praxis kultureller Übertragung in der 
Moderne. Paderborn 2014, S. 269.

37	 Niklas Luhmann: Liebe als Passion. Zur Codierung von Intimität. Frank-
furt a. M. 1982, S. 187.



Past forward 73

Während vormals die Herkunft und die Verwandtschaft, also das 
persönliche Erbe, als entscheidender Faktor für die Eheschließung 
fungierte, sie also nach einem genealogischen Leitprinzip erfolgte, 
stehen neu die persönliche Partnerwahl und die damit verbundenen 
Zukunftsversprechen im Vordergrund. Oder pointierter formuliert: 
Anstatt sich in eine Familie einzuheiraten, geht es nun darum, selbst 
eine zu gründen. Das Projekt Ehe orientiert sich nicht länger an der 
(familiären) Vergangenheit, sondern investiert vollumfänglich in die 
(eigene) Zukunft. Diese Umorientierung betrifft auch das Verhältnis 
zur Erbmasse, was wiederum auch Einfluss auf die Archivfunktion 
nimmt. Vielleicht ist es unter diesen Prämissen betrachtet mehr als 
nur eine zeitliche Koinzidenz, dass Wilhelm Dilthey gegen Ende des 
19. Jahrhunderts, als sich die genealogische Umorientierung auf Zu-
kunft durchsetzte, auch erstmals die Idee eines ›Archivs für Litera-
tur‹ ventiliert, das nicht mehr auf die private Tradierung von Schrift-
stücken abstellt, sondern dafür professionelle Institute einrichten will, 
die an die Stelle des tradierten Modells des »Familienarchivs« treten 
sollen, um auf diese Weise mehr Zukunftssicherheit zu garantieren.38 
Denn gerade im privaten Besitz war, wie Dilthey feststellen musste, die 
Zukunft der – von ihm apostrophierten – »hülflosen Papiermassen« 
höchst ungewiss: »Schlecht geordnet, dann durch Aufbewahrung im 
engen Raum noch mehr ineinander geschoben, wird er [sc. der Nach-
lass] zuweilen besehen, niemals durchgearbeitet. […] Die erste Gene-
ration bewahrt ihn sorgsam in einem Schrank; jeder folgenden wird 
er fremder und unbequemer, schließlich wandert er meist in einer 
Kiste auf den Speicher.«39 Dilthey referiert hier auf den Topos für die 
mitunter prekäre Aufbewahrung in privater Hand: Es ist der Dach-
boden, der kulturell als Symbol für die ausrangierte Vergangenheit 
und als Oblivium figuriert. Der Dachboden markiert den »Ort des 
deklassierten Erbes, also de[n] Ort, an dem man verbannt, was man 
nicht mehr braucht – an dem man die Tradition entsorgt«.40 Während 
auf dem Dachboden nach hinten vergessen wird, erlaubt das Archiv 
im Gegenzug, sich nach vorne zu erinnern. Als (auch topologisches) 

38	 Wilhelm Dilthey: Archive für Literatur. In: Deutsche Rundschau 58, 1889, 
S. 360-375, hier S. 367.

39	 Ebd., S. 368.
40	 Wolfgang Ullrich: Gurskyesque. Das Web 2.0, das Ende des Originalitäts-

zwangs und die Rückkehr des nachahmenden Künstlers. In: Kunst und 
Philosophie. Original und Fälschung. Hg. v. Julian Nida-Rümelin und 
Jakob Steinbrenner. Ostfildern 2011, S. 93-113, hier S. 108.



Magnus Wieland74

Gegenmodell zum Dachboden tritt dort das konservatorisch bestens 
ausgerüstete und gesicherte Tiefmagazin in Erscheinung, das eben jenes 
Versprechen auf Zukunft aufrechterhält, das die private Überlieferung 
im abgelegenen Speicher nur unzuverlässig umsetzen kann. Wenn Au-
torinnen und Autoren also dazu übergehen, ihre Nachlässe nicht mehr 
den Nachkommen, sondern einem gegenwärtigen Archiv anzuver-
trauen – und das ist seit Anfang des 20. Jahrhunderts der Fall –, dann 
steht dieser Schritt, ebenso wie in der von Luhmann diagnostizierten 
Eheschließung, unter den Vorzeichen einer ›Umorientierung auf Zu-
kunft‹. Aus dem Nachlass, der noch einer genealogischen Logik der 
postumen Weitergabe verpflichtet ist, resultiert der Vorlass, der seine 
zukünftige Vergangenheit selbst strukturiert.

Wenden wir diese theoretischen Überlegungen abschließend ins 
Konkrete (am Beispiel der Übernahmeprozedur von Vorlässen im 
Schweizerischen Literaturarchiv in Bern): Wer als Autor bereits zu 
Lebzeiten ans Archiv denkt, kommt nicht umhin, auch an die Zukunft 
zu denken; und das heißt auch: sich um sein Vermächtnis zu küm-
mern. In den Verhandlungen mit dem Literaturarchiv kommt dabei 
eine juristische Schnittstelle zum Zug: der Übernahmevertrag, in dem 
der künftige Umgang mit dem Material geregelt wird. Ich möchte ab-
schließend nur zwei Paragraphen aus dem Vertragsmodell des Schwei-
zerischen Literaturarchivs hervorheben, an denen sich der futuristische 

Abb. 1  Die ›Black Box‹ aus dem Dürrenmatt-Nachlass im Schweizerischen 
Literaturarchiv (Foto: Fotoatelier Schweizerische Nationalbibliothek)



Past forward 75

Charakter der Archivierung gut illustrieren lässt. Eine Option ist, dass 
Autoren gewisse Teilbestände für einen bestimmten Zeitraum sperren 
lassen. Das ist eine Maßnahme, die vom Literaturarchiv nicht aktiv an-
gestrebt, die aber hin und wieder so umgesetzt wird – wie beispiels-
weise in dem hier abgebildeten versiegelten Konvolut, das die Witwe 
von Friedrich Dürrenmatt, Charlotte Kerr, dem Archiv übergeben hat 
und das erst am 31. Dezember 2032 geöffnet werden darf (vgl. Abb. 1). 
Niemand weiß, was drinsteckt: Erst die Zukunft wird das Geheimnis 
lüften. Es handelt sich im Wortsinn um eine Black Box, deshalb ist sie 
auch schwarz, während die anderen Archivschachteln alle im gewohnt 
amtsgrauen Farbton gehalten sind.

Beim zweiten Paragraphen handelt es sich um einen standard-
mäßigen Passus in den Verträgen, der eine Spezialität des Schweizeri-
schen Literaturarchivs darstellt – dort geht es um eine Bestimmung, 
die die Übernahme zukünftiger Werke regelt:

2.3.	 Künftige Materialien

1Vom vorliegenden Vertrag werden auch die künftig von X. Y. her-
gestellten Werke und bei ihm / ihr entstehenden Archivalien erfasst 
und müssen nicht zusätzlich abgegolten werden.41

Besser könnte man die These juristisch nicht absichern, dass die Zu-
kunft tatsächlich im Archiv agiert. Und das hat nun zweifelsohne eine 
futuristische Komponente. Fehlt bloß noch, dass – wie in Cervantes 
Zukunftsmuseum – die Titel der kommenden Werke bereits im Ver-
trag genannt werden.

Als vorläufiges Fazit lässt sich somit festhalten: Im Archiv ist die 
Zukunft immer schon eine vergangene, weil sie dort, bevor sie sich er-
eignen kann, bereits antizipierend hinterlegt wird. Die Schnittstelle im 
Archiv ist demnach vor allem auch temporal konfiguriert. Der Wech-
sel der Zeitstruktur erfolgt mit der Übergabe der Dokumente. Ihre 
Temporalität nimmt ab diesem Datum nicht mehr den gewohnten 

41	 Mittlerweile liegt auch eine ausführlichere Version dieses Paragraphen 
vor: »1Vom vorliegenden Vertrag werden auch die künftig von X. Y. her-
gestellten und bei ihr/ihm entstehenden archivalischen Ressourcen erfasst, 
soweit sie nach geteilter Auffassung der Parteien den gemäss diesem Ver-
trag erworbenen archivalischen Ressourcen als zugehörig zu betrachten 
sind. Das SLA hat nach eigenem Ermessen das Recht, auch diese zu über-
nehmen, ohne dass sie zusätzlich abgegolten werden müssen.«



Magnus Wieland76

Verlauf auf der Zeitachse; zum einen, weil durch die konservatorisch 
korrekte Lagerung im Tiefmagazin tatsächlich der physische Zerfall 
aufgehalten und eingedämmt wird; zum anderen aber auch, weil sie 
im Sinne einer Zeitkapsel eine zukünftige Vergangenheit konservie-
ren und bereits definieren, was einmal gewesen sein wird. Wie bei den 
alten Ägyptern so liegt auch im Archiv die Vergangenheit noch vor 
uns und die Zukunft bereits hinter uns. Die Zukunft ist deshalb schon 
vergangen, weil sie in Form von Vorlässen vorweggenommen, also be-
reits archiviert und historisiert wird. Aus demselben Grund steht die 
Vergangenheit noch bevor, weil sie sich erst in Zukunft bei der Kon-
sultation der Vorlässe als solche konstituieren wird. Unter diesen Aus-
pizien klingt Derridas Verständnis des Archivs im Modus des futur an-
térieur weniger paradox als es anfänglich vielleicht den Anschein hatte:

[D]ie Frage des Archivs [ist] nicht die Frage der Vergangenheit. Es 
ist nicht die Frage nach einem Begriff, über den wir bereits, mit der 
Vergangenheit als Sujet, verfügten oder nicht verfügten […]. Es ist 
eine Frage von Zukunft, die Frage der Zukunft selbst, die Frage einer 
Antwort, eines Versprechens und einer Verantwortung für morgen. 
Wenn wir wissen wollen, was das Archiv bedeutet haben wird, so 
werden wir es nur in zukünftigen Zeiten wissen. Vielleicht.42

42	 Derrida: Dem Archiv verschrieben, S. 65.


