
Alexander Knopf

Intime Kommunikation

Romantische Liebe als soziale Praxis  
in Bettina von Arnims ›Clemens Brentanos  

Frühlingskranz‹ und ›Die Günderode‹1

Wenn mir mein Feind das Messer an die Kehle gesezt hätte und ich 
hätte so viele beweise seiner liebe, so freundliche so aufrichtige 
Briefe von ihm in Händen gehabt, ich würde ihm dennoch getraut 
haben, die Briefe must du mir wieder geben, denn du kömmst mir 
falsch vor so lang du sie besizest, auch leg ich einen Werth darauf, 
ich habe mein Herz hinein geschrieben.2

Dies sind die letzten Worte, die Bettina Brentano (spätere von Arnim) 
an Karoline von Günderrode richtete, nachdem diese ihr die kaum zwei 
Jahre alte Freundschaft einseitig aufgekündigt hatte (Abb.). In ihnen 
spricht sich das unerschütterliche Vertrauen aus, das Brentano noch in 
dieser ausweglosen Situation in die Schrift setzte. Sie sieht in ihren 
Briefen Zeugnisse einer Liebe, die alle Zweifel an ihrer Wahrhaftigkeit 
zerstreut haben würden. Allein die Schrift wäre zu prüfen gewesen, 
wenn auch alles andere gegen sie gesprochen hätte. Die enge Verbin-
dung zwischen Liebe und Kommunikation, die sich in diesem Ver-
trauen bekundet, darf als einer der Grundpfeiler gelten, auf denen 
Brentanos Denken und Handeln ruht. Dennoch fällt auf, dass die Se-
mantik der Liebe in einem Verhältnis Anwendung findet, das keine 
Liebesbeziehung im engeren Sinne ist. Die folgenden Überlegungen 
suchen eine Erklärung für dieses Phänomen. Anhand ausgewählter 
Texte Brentanos wird versucht, Liebe als eine soziale Praxis zu be-

1	 Eine englischsprachige Version dieses Textes erscheint in: Where Love Happens: 
Changing Social Practices of Love in the Long Nineteenth Century, ed. by Helene 
Grøn, Lene Østermark-Johansen and Victoria de Rijke, Oxford 2025 (= Cultural 
Interactions: Studies in the Relationship between the Arts 51).

2	 Brief vom Juli 1806 in: Die junge Bettina, hrsg. von Heinz Härtl und Ursula Härtl, 
4 Bde., Berlin und Boston 2022, hier: Bd. 1: Briefwechsel 1796 – 1811, S. 186.

© 2025 Alexander Knopf, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83535945-009 | CC BY-NC-SA 4.0

https://doi.org/10.46500/83535945-009


206 alexander knopf

schreiben, die im Hinblick auf verschiedene Formen der Intimität ge-
nauer zu differenzieren ist.

In seiner klassisch gewordenen Studie beschreibt Theodore Schatzki 
Praktiken als »the site where understanding is structured and intelligi-
bility (Verständlichkeit and Bedeuten) articulated (gegliedert)«.3 Inso-
fern ›understanding‹ und ›intelligibility‹ gleichermaßen den Raum des 
Sozialen und den des Individuellen strukturieren, versteht Schatzki 
Praktiken als dasjenige, was beide verbindet und organisiert.4 Es ist 
demnach zuvörderst ihre kommunikative Funktion, die diesen Prakti-
ken soziale Relevanz oder sogar konstitutive Wirksamkeit verleiht. 
Wenn Praktiken damit zwar als ein »fundamental social phenomenon« 
anzusehen sind,5 heißt dies jedoch nicht, dass sie sich als autonome En-
titäten isolieren ließen. Praktiken sind ihrerseits stets in einen sozialen 
Kontext eingebettet, der über die Bedingungen ihrer Möglichkeit mit-
entscheidet. Ihre Entwicklung ist an die Evolution sozialer Systeme 
gekoppelt, ohne dass hier ein eindeutiges Abhängigkeitsverhältnis un-
terstellt werden könnte. Mit zunehmender Komplexität des sozialen 
Systems werden die Anforderungen an die Praktiken ebenso steigen 
wie umgekehrt die Nuancierung derselben die Ausdifferenzierung der 
Gesellschaft weiter vorantreibt.

Wenn Praktiken dadurch sozial wirksam werden, dass sie ihre kom-
munikative Funktion erfüllen, dann hat die romantische Liebe als so
ziale Praxis par excellence zu gelten. Nach Niklas Luhmann ist die 
romantische Liebe als ›Kommunikationsmedium‹ bzw. als ein ›Code‹ 
anzusehen,6 der sich um 1800 als Reaktion auf bestimmte gesellschaft-
liche Veränderungen herausbildete. Luhmann bezieht sich damit auf 
einen historischen, an die allmähliche Auflösung der stratifizierten 

3	 Theodore R.  Schatzki, Social Practices. A Wittgensteinian Approach to Human 
Activity and the Social, Cambridge 1996, S. 12.

4	 Ebd., S. 13: »Both social order and individuality […] result from social practices.«
5	 Ebd., S. 12.
6	 Vgl. Niklas Luhmann, Liebe als Passion. Zur Codierung von Intimität, Frankfurt 

am Main 1994 (11982), S. 22 f., wo Luhmann klar zwischen der Liebe als einem 
Kommunikationsmedium und der Liebe als einem ›Sachverhalt‹, d. h. einem kon-
kreten Liebesgefühl unterscheidet. Das Medium beziehe sich auf den Sachverhalt, 
aber es sei nicht dieser Sachverhalt selbst. Zugleich sei es allein das Medium, das 
uns Aussagen über die Liebe erlaubt. Das tatsächliche Gefühl bleibe uns unzu-
gänglich, zumal in seiner Geschichtlichkeit.



207romantische liebe als soziale praxis

Gesellschaft gebundenen Individualisierungsprozess, der die Bedingun-
gen der Kommunikation nachhaltig veränderte.7 Nach Luhmann er-

7	 Vgl. Niklas Luhmann, Individuum, Individualität, Individualismus, in: ders., Ge-
sellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissensoziologie der modernen 
Gesellschaft, Bd. 3, Frankfurt am Main 1989, S. 149 – 258.

Abb. Bettina von Arnim an Karoline von Günderrode, Juli 1806,  
FDH Hs – 8304.



208 alexander knopf

reichte dieser Individualisierungsprozess seinen Höhepunkt in der Ro-
mantik. Die romantische Individualität umfasst die Person und ihren 
Weltbezug gleichermaßen.8 Mit andern Worten: Individuell ist eine 
Person nicht zuletzt dadurch, dass sie eine eigene Weltsicht entwickelt. 
Indem persönliche und allgemeine, anonym konstituierte Weltsicht 
auseinandertreten, verdoppeln sich alle Informationen im Hinblick auf 
ihren jeweiligen Geltungsbereich. Soziale Beziehungen sind fortan vor 
das Problem gestellt, dass ein Individuum von dem anderen eine Ent-
scheidung darüber verlangt, ob es seine idiosynkratische Weltsicht an-
erkennt oder ablehnt.9

Prinzipiell dienen symbolisch generalisierte Kommunikationsmedien 
wie Wahrheit, Liebe, Geld, Macht dazu, »unwahrscheinlichen Kommu-
nikationen trotzdem Erfolg zu verschaffen«.10 Dabei hat die Liebe das 
spezielle Problem der ›höchstpersönlichen‹ Kommunikation zu lösen, 
also derjenigen Kommunikation, durch die sich das Individuum von 
anderen abzugrenzen und zu unterscheiden sucht. Als Code stellt die 
Liebe die Regeln und die Semantik bereit, die es beiden Partnern er
lauben, die wechselseitige Zumutung einer individuellen Weltsicht in 
einen Zustand der Überstimmung zu überführen, dessen Vollkommen-
heit selbst als höchster Ausdruck der Liebe gilt. Wie Luhmann aus-
führt, verlangt Liebe die Anerkennung der andern Weltsicht in ihrer 
Gesamtheit, denn nur auf diese Weise ist gewährleistet, dass die Per-
son, die für diese Weltsicht einsteht, von der Liebe ganz erfasst wird. 
Die Verbindung, die durch Praktiken zwischen dem Bereich des Sozia-
len und dem des Individuellen hergestellt wird, zeigt sich im Fall der 
Liebe also auf besondere Weise darin, dass sie soziale Beziehungen 
ermöglicht, in denen das Individuum sich allererst als ein solches be
stätigt sieht. Zugleich ist klar, dass die Bedeutung der Liebe über die 

	 8	 Zum romantischen Begriff der Individualität vgl. z. B. Markus Schwering, Ro-
mantische Theorie der Gesellschaft, in: Romantik-Handbuch, hrsg. von Helmut 
Schanze, Stuttgart 22003, S. 510 – 518; Gerald N. Izenberg, Impossible Individua-
lity. Romanticism, Revolution and the Origins of Modern Selfhood, 1787 – 1802, 
Princeton 1992; Abschied vom Individuum? Romantische Konzeptionen von In-
dividualität und ihre Kritik, hrsg. von María Verónica Galfione und Alexander 
Knopf, Paderborn 2021 (= Schlegel-Studien 14).

	 9	 Vgl. Luhmann, Liebe als Passion (Anm. 6), S. 24 – 26.
10	 Vgl. ebd., S. 21.



209romantische liebe als soziale praxis

Zweierbeziehung hinausweist. Das Kommunikationsmedium dient der 
Stabilisierung und Entwicklung einer Gesellschaft, in der ebenderselbe 
Individualisierungsprozess die althergebrachte Institution der arran-
gierten Ehe außer Kraft gesetzt hat.

Luhmanns Überlegungen sind auf sexuell basierte Intimbeziehun-
gen zugeschnitten. In derartigen Beziehungen zeichnet sich das Kom-
munikationsmedium der romantischen Liebe durch folgende fünf Ei-
genschaften aus: 1) Die Kommunikation findet unter weitgehendem 
Verzicht auf Kommunikation statt, d. h. dass der informative Gehalt 
der Kommunikation sich auf die permanente wechselseitige Versiche-
rung reduziert, sich auch ohne Worte, etwa über den Austausch von 
Blicken vollständig zu verstehen. Das geht so weit, dass ein Zuviel an 
Kommunikation eine potentielle Bedrohung des Liebesverhältnisses 
darstellt, weil die damit einhergehende Gefahr des Nicht- oder Miss-
verstehens die Haltlosigkeit der es begründenden Annahme eines be-
stehenden Einverständnisses offenbart. 2) Im Kommunikationsmedium 
wird die ›Passion‹ zum Leitsymbol erhoben. Liebe wird erlitten; sie 
überkommt die Liebenden wie eine Naturgewalt oder eine Krankheit, 
ohne dass die Möglichkeit der Gegenwehr besteht. Das liebende Sub-
jekt ist prinzipiell passiv. 3) Kennzeichnend für das Kommunikations-
medium Liebe ist weiterhin die Symbolisierung des Körperbezugs in – 
wie Luhmann es nennt – ›symbiotische Mechanismen‹. Die Kommuni-
kation bewegt sich im »Referenzraum der Sexualität«.11 Sie findet 
nicht  nur vermittelt über die Körper statt, sondern stattet auch die 
sprachliche Mitteilung mit einer sexuell grundierten Doppelbödigkeit 
aus. 4) Ein weiteres wesentliches Merkmal der romantischen Liebe ist 
die Selbstreferenz. Dazu gehört nicht nur, dass die Liebe sich aus sich 
selbst motiviert und begründet (ich liebe, weil ich liebe  …), sondern 
sich selbst transparent ist. Die Kommunikation erfolgt in dem Wissen, 
dass der oder die andere die Regeln des Codes kennt. 5) Luhmann be-
schreibt das Liebesverhältnis außerdem als asymmetrisch. Das darin 
herrschende Ungleichgewicht werde dadurch erzeugt, dass die Arbeit 
der Anerkennung der individuellen Weltsicht nur von einem Teil zu 
leisten sei, nämlich dem liebenden Teil, der dem geliebten eben darin 
seine Liebe bezeugt. Unverständlich an dieser Deutung bleibt, wieso 

11	 Ebd., S. 33.



210 alexander knopf

Luhmann den Prozess der Anerkennung nicht als Leistung beschreibt, 
die wechselseitig zu erbringen ist und damit Symmetrie im Liebesver-
hältnis herstellt. So wie das Liebesverhältnis nicht nur aus einem lie-
benden und einem geliebten Teil bestehen darf, wenn es sich erfüllen 
soll, kann auch die Anerkennung nicht einseitig erfolgen. Reziprozität 
ist sogar eine der Bedingungen des Gelingens der Anerkennung. Ich 
kann niemanden anerkennen, der oder die mir die Anerkennung ver-
weigert.12

Wer sich indes mit der deutschen Romantik beschäftigt, gelangt sehr 
schnell zu der Einsicht, dass das Kommunikationsmedium Liebe auch 
in Beziehungen zum Einsatz kommt, die sich zwar durch Intimität aus-
zeichnen, aber nicht sexuell basiert sind. Prinzipiell bedroht die Tatsache, 
dass sich die sozialen Subjekte nicht nur als Individuum erfahren, son-
dern auf die Anerkennung ihrer Individualität beharren, den Erfolg 
jeder Kommunikation. Aber die Zumutung, die mit der Forderung nach 
Anerkennung verbunden ist, wird umso größer sein, je intimer die Be-
ziehung ist. Diese Intimität bestimmt sich nach der Maßgabe dessen, 
was die Individuen von sich preisgeben. Das ist in der Liebe alles. Daher 
gilt die Liebe den Romantikern als das Ideal der Intersubjektivität.13 
In keinem andern Fall diesseitigen Kommunizierens wird ein so hoher 
Grad des gegenseitigen Verstehens erreicht. In keinem andern Fall rea-
lisieren sich die individuellen Anschlussmöglichkeiten so vollständig 
wie hier. In keinem andern Fall verschwindet die Differenz zwischen 
›Eigenem‹ und ›Fremdem‹ so restlos in einer höheren Synthese. In die-
ser Funktion, als Medium zur Erreichung eines kommunikativen Ideal-
zustands, wird der Liebescode auch in nicht-sexuellen Intimbeziehun-
gen (Freundschaft, Verwandtschaft etc.) mobilisiert. Auf derartige Be-
ziehungen lässt sich Luhmanns Analyse aber nur zum Teil übertragen. 
Darüber hinaus vernachlässigt sie alle intimen Beziehungen, die nach 

12	 Vgl. Alexander Knopf, Das Schweigen der Sirenen. Zum Begriff der Anerken-
nung in der Literaturwissenschaft, in: Orbis Litterarum 71 (2016), S. 525 – 548, 
hier: S. 533.

13	 Vgl. Alexander Knopf, »Begeisterung der Sprache«. Poesie und Poetik in Novalis’ 
›Heinrich von Afterdingen‹, Frankfurt am Main und Basel 2015, S. 143 – 157; 
ders., Vom romantischen Individuum zur singularisierten Einheit des Sozialen. 
Individualität im Lichte von Andreas Reckwitz’ Sozialtheorie, in: Abschied vom 
Individuum? (Anm. 8), S. 177 – 211, hier: S. 204.



211romantische liebe als soziale praxis

Ansicht der Partner den Idealzustand der Liebe noch nicht erreicht ha-
ben, in denen also der Verkehr miteinander mit der Erfahrung von 
Kommunikationsschwellen einhergeht, die die wechselseitige Verstän-
digung beeinträchtigen oder verhindern.

In diesem Beitrag wird daher zum einen vorgeschlagen, Luhmanns 
Begriff der Intimität zu erweitern. Intim (lat. intimus für superlativisch 
›innerste, geheimste und vertrauteste‹ Verhältnisse und Phänomene) 
werden alle diejenigen sozialen Beziehungen genannt, die sich durch 
eine besondere Nähe, Vertrautheit oder wechselseitige Hilfestellung 
auszeichnen.14 Es ist das Merkmal der Intimität in diesem erweiterten 
Sinne, das sie zu höchstpersönlichen Beziehungen macht und die Kom-
munikation zwischen den Beteiligten erschwert. Zum andern wird hier 
dafür plädiert, die von den Romantikern betriebene »Codierung von 
Intimität« auch auf die Fälle zu erweitern, in denen die Kommunikation 
problematisch erscheint. Als Zeugnisse höchstpersönlicher Kommuni-
kation geben vor allem Briefe Auskunft darüber, mit welcher Aufmerk-
samkeit jeder Misston, jede Verstimmung, jedes Anzeichen eines Miss-
verstehens registriert und thematisiert wird. Charakteristisch für den 
romantischen Briefverkehr ist die Ausbildung eines Metadiskurses, der 
den eigentlichen Diskurs, das Briefgespräch begleitet und die Sprache 
bzw. das Verstehen fortlaufend kommentiert. Dieselbe Reflexivität, die 
jede Äußerung sofort auf den Prüfstand stellt, ist jedoch auch in den 
dichterischen bzw. literarischen Texten am Werk. Auf Kommunika
tionsschwellen, die Intimität zu gefährden scheinen, wird mit der Aus-
bildung eines Codes reagiert, der diese wenn schon nicht abbaut, so doch 
zumindest sichtbar macht, und den Umgang mit ihnen ermöglicht.15

14	 Es ist diese Art von Intimität, deren Entwicklung bis hin zur ›Ideologie‹ Richard 
Sennett in ›Verfall und Ende des öffentlichen Lebens. Die Tyrannei der Intimität‹ 
(übers. von Reinhard Kaiser, Frankfurt am Main 1983), beschrieben hat.

15	 Vgl. dazu auch Alexander Knopf, Am Rande des Gesprächs. Untersuchungen 
zur epistolaren Kommunikation im Schlegel-Kreis (Friedrich Schlegel, Caroline 
Schlegel, Friedrich von Hardenberg / Novalis, Dorothea Veit), in: Literatur für 
Leser:innen 21 /2 (2023), S. 125 – 139.



212 alexander knopf

I. »Liebe ist […] nur Göttergespräch«16

Die folgenden Überlegungen beschränken sich auf das in vielerlei Hin-
sicht einzigartige Werk Bettina von Arnims (1785 – 1859), insbesondere 
auf ihre Korrespondenzen mit dem Bruder Clemens Brentano (1778 – 
1842) und der befreundeten Dichterin Karoline von Günderrode (1780 – 
1806). Vielleicht hat keine andere Autorin der Romantik die Liebe so 
ausschließlich und unbedingt mit dem Ideal des vollkommenen Verste-
hens identifiziert wie Bettina von Arnim. Liebe ist nach ihrer Ansicht 
die Bedingung für das Gelingen der Kommunikation, in der sie sich 
zugleich erfüllt. Der enge Zusammenhang zwischen Liebe und Kom-
munikation kommt zum einen in der Tatsache zum Ausdruck, dass 
selbst diejenigen unter ihren intimen Beziehungen, die sich als Liebes-
beziehungen im herkömmlichen Sinne qualifizieren lassen, über weite 
Strecken Briefbeziehungen waren. Sie wurden in hohem Maße durch 
die schriftliche Korrespondenz aufrechterhalten und genährt. Zum an-
dern tritt dieser Zusammenhang darin zutage, dass auch in den nicht-
sexuellen Intimbeziehungen die Grenzen zwischen Liebe und Freund-
schaft bzw. Liebe und Verwandtschaft verschwimmen, sofern sie mit 
der Erfahrung einhergehen, dass sich in ihnen ein Zustand des Einver-
ständnisses einstellt.

Die Beobachtung, dass Bettina von Arnims Intimbeziehungen sich 
vor allem in der Schrift realisierten, wird überdies dadurch bestätigt, 
dass sie – mit Ausnahme Achim von Arnims – die aus ihnen hervor
gehenden Briefwechsel in semi-fiktionale Briefbücher überführte. Im 
Falle von Karoline von Günderrode und Clemens Brentano sind die 
Briefbücher sogar die einzigen Zeugnisse, die uns einen Einblick in 
diese Beziehungen verschaffen können, denn die originalen Briefe sind 
bis auf wenige Dokumente verlorengegangen. Sowohl in den authen
tischen Briefen als auch in den literarischen Briefbüchern wird Kom-
munikation unentwegt thematisiert. Tatsächlich findet die jeweils be-
sondere, noch näher zu charakterisierende Intimität dieser Beziehun-
gen ihren Ausdruck in der bestimmten Weise, wie das wechselseitige 
Verstehen bzw. Missverstehen wahrgenommen und reflektiert wird. 

16	 Bettina von Arnim, Die Günderode, in: dies., Werke und Briefe, hrsg. von Gustav 
Konrad, Bd. 1, Frechen und Köln 1959, S. 215 – 536, hier: S. 370.



213romantische liebe als soziale praxis

Unerheblich ist dabei, ob diese Reflexionen authentisch sind oder sich 
dem nachträglichen Gestaltungswillen der Autorin verdanken. Zwar ist 
bekannt, dass Bettina von Arnim teilweise massiv in das Material ein-
griff, das sie in den Briefbüchern präsentierte.17 Aber auch die Modifi-
kation oder gar Manipulation der originalen Schriftstücke gehorcht den 
Regeln des Codes, um den es in dieser Untersuchung geht. Man kann 
die Briefbücher als den Versuch der Autorin verstehen, sich ihre Bezie-
hungen nachträglich und vollends anzueignen. In diesem Sinne ließe 
sich bereits die Verwandlung ihrer intimen Briefwechsel in literarische 
Monumente als eine Weise des Umgangs mit Kommunikationsschwel-
len lesen. Die Briefbücher sind vielleicht auch späte Gesten der Versöh-
nung in Beziehungen, die nicht zuletzt am Unverständnis zerbrachen. 
Sie zeigen, dass Bettina von Arnims Bemühungen um angemessenes 
Verstehen noch andauerten, als der Briefwechsel längst eingestellt oder 
die Briefpartner verstummt waren.

Noch ein Wort zu Bettina von Arnims biografischem Hintergrund. 
Die Brentanos gehörten zu den wohlhabenden Familien der Freien 
Reichsstadt Frankfurt.18 Ihr Reichtum gründete sich auf das kaufmän-
nische Geschick des Vaters Peter Anton (Pietro Antonio) Brentano. Als 
Bettina geboren wurde, war sie dessen dreizehntes Kind und das siebte 
Kind seiner zweiten Ehefrau Maximiliane (geb. La Roche). Sieben wei-
tere Geschwister folgten. Bettina verlor ihre Mutter als Achtjährige. 
Mit elf Jahren war sie Vollwaise. Zwar trat der Halbbruder Franz als 
Oberhaupt der Familie und Geschäftsführer des Handelshauses an die 
Stelle des Vaters; aber klar ist dennoch, dass es innerhalb einer solchen 
Familienkonstellation mit besonderen Anforderungen verbunden ist, 
seine eigene Rolle zu finden und seine Position zu behaupten.19 Dazu 

17	 Vgl. Waldemar Oehlke, Bettina von Arnims Briefromane, Berlin 1905; Lieselotte 
Kinskofer, Zur Edition des ›Frühlingskranzes‹, in: Clemens Brentano, Sämtliche 
Werke und Briefe, Bd. 30, hrsg. von ders., Stuttgart u. a. 1990, S. 355 – 376.

18	 Vgl. Die Brentano. Eine europäische Familie, hrsg. von Konrad Feilchenfeldt und 
Luciano Zagari, Tübingen 1992; Die Brentanos. Eine romantische Familie?, hrsg. 
von Bernd Heidenreich, Evelyn Brockhoff, Anne Bohnenkamp-Renken, Wolf-
gang Bunzel, Frankfurt am Main 2016.

19	 Vgl. z. B. die Schilderungen in Bettina von Arnim, Clemens Brentanos Früh-
lingskranz, in: dies., Werke und Briefe (Anm. 16), Bd. 1, S. 11 – 214, hier. S. 142 f. 
und 161.



214 alexander knopf

kommt, dass den Brentanos das Bürgerrecht verwehrt blieb, weil sie im 
streng lutherischen Frankfurt am katholischen Glauben festhielten. Die 
Randstellung, die die Familie aufgrund ihrer Konfession im sozialen 
Gefüge der Stadt einnahm, erzeugte einen gewissen Assimilations-
druck, der mit der Erwartung an ein normenkonformes Verhalten ver-
bunden war.20 Im Falle der weiblichen Familienmitglieder gehörte dazu 
die Erwartung, sich möglichst frühzeitig standesgemäß zu verheiraten. 
Bettina von Arnim reagierte darauf mit Verweigerung und Rebellion.21 
Die Konflikte mit der sozialen Umwelt, die ihre Haltung verursachte, 
erlebte sie als Unverständnis, Ablehnung und Isolation.22

Es sind diese besonderen Umstände, unter denen Bettina von Arnim 
ein hohes Bewusstsein von Individualität entwickelte und frühzeitig 
damit begann, für sich (und andere) das Recht auf die ungehinderte 
Entfaltung ihrer Neigungen und Anlagen einzuklagen. Diese forcierte 
Individualisierung lässt sich insbesondere in ihren Briefwechseln ver-
folgen.23 In ihnen scheint dem Thema der Kommunikation deshalb so-
viel Gewicht zuzufallen, weil die Chance auf den Erfolg einer solchen 
im Falle des Zusammentreffens zweier komplexer, von der sozialen 
Norm stark abweichender Individuen von vornherein als äußerst ge-
ring angesehen wird. Umgekehrt ist gerade die Unwahrscheinlichkeit 
des Erfolgs einer solchen Kommunikation der Grund dafür, dass sie von 
den an ihr Beteiligten als einzigartiges Glück erfahren wird. Diese Er-
fahrung wird nicht nur von Bettina von Arnim mit dem Namen Liebe 
belehnt.

20	 Vgl. Wolfgang Bunzel, »Die Welt umwälzen«. Bettine von Arnim geb. Brentano 
(1785 – 1859), Frankfurt am Main 2009, S. 5.

21	 Vgl. Clemens Brentanos Frühlingskranz, S. 51, 146, 156, 163 f.; Die Günderode, 
S. 319. Vgl. auch Wolfgang Bunzel, Bettine Brentano / von Arnim. Selbstinsze-
nierung als Wirkungsstrategie, in: Die Brentanos (Anm. 18), S. 171 – 190.

22	 Vgl. Clemens Brentanos Frühlingskranz, S. 141; Die Günderode, S. 307, 316.
23	 Vgl. Ulrike Growe, Das Briefleben Bettine von Arnims – Vom Musenanruf zur 

Selbstreflexion. Studie zu ›Goethes Briefwechsel mit einem Kinde‹, ›Die Günde-
rode‹ und ›Clemens Brentanos Frühlingskranz‹ Würzburg 2003.



215romantische liebe als soziale praxis

II. »Erste Geschwisterliebe«24

Die in ›Clemens Brentanos Frühlingskranz‹ (1844) versammelten Briefe 
aus Bettina von Arnims Korrespondenz mit ihrem Bruder entstammen 
ihrer Jugendzeit. Der erste Brief, von Clemens geschrieben, nachdem er 
Frankfurt verlassen hatte, datiert auf Ende April 1802. Bettina war zu 
diesem Zeitpunkt gerade siebzehn Jahre alt geworden; Clemens war 
dreiundzwanzig. Die Sammlung endet mit einem Brief vom September 
1803. Der Frühling währte nicht einmal achtzehn Monate. Am Ende 
steht kein Zerwürfnis, aber doch eine Entfremdung. Insofern führt das 
Bild des Kranzes in die Irre. Die Harmonie der Seelen, mit der dieser 
Briefwechsel einsetzt und deren Zerfall er dokumentiert, bleibt gestört. 
Es sei denn, man will – wie es bereits vorgeschlagen wurde – in Bet-
tina  von Arnims Veröffentlichung selbst eine Geste der Versöhnung 
sehen.25

Bettina von Arnim hat sich das Andenken an die Bedeutung, die ihr 
Bruder für sie besaß, ein Leben lang bewahrt. Die »erste[ ] Geschwis-
terliebe«, die sie mit ihm verband, galt ihr auch in der Zeit, als das Ver-
hältnis bereits zerrüttet war, als »das schmale grüne Fleckchen des 
Unvergeßlichen«, als »erste[ ] Erscheinung des Lebens«.26 Das wechsel-
seitige Gefühl der »Eintracht« und »Übereinstimmung in allem, wenn 
wir auch in manchem verschieden denken«,27 aus dem dieser Brief-
wechsel hervorgeht, verdankt sich wohl in erster Linie der Resonanz 
auf den eigenen Charakter, die jeder der beiden im jeweils andern fand. 
Dass die Autonomie, mit der Bruder und Schwester, auf je eigene 
Weise, die Entfaltung der eigenen Individualität gegen alle Konventio-
nen und sozialen Rollenmuster durchzusetzen suchten, sie von ihrer 
Umgebung isolierte, war eine Erfahrung, die sie teilten und die sie 
zusammenschloss. Wenn Bettina von Arnim sich ihrem Bruder ver-
bunden fühlte, dann in seiner Selbständigkeit, in seinem Selbst-Sein:

24	 Clemens Brentanos Frühlingskranz, S. 175.
25	 Zum Verhältnis der Geschwister vgl. Hartwig Schulz, »Unsre Lieb aber ist auß

erkohren«. Die Geschichte der Geschwister Clemens und Bettine Brentano, 
Frankfurt am Main 2004.

26	 Clemens Brentanos Frühlingskranz, S. 175.
27	 Ebd., S. 33.



216 alexander knopf

Clemens, Du bist so gut und so schön, wenn Du singst, bist Du so 
besonders liebend noch dazu, und mir der Liebste, der Trefflichste, 
nicht aller Menschen, denn Menschen kenne ich, glaub ich, gar 
nicht, mir sind sie nicht aufgestoßen, das lieblichste Du selbst bist Du 
mir, die andern sind mir kein Selbst, sie sind zusammengeliehene, 
durch Umstände und Eigenheiten, die ich besser noch Verkehrt
heiten nenne, entstandne Unselbstheiten.28

Die Nähe und Vertrautheit der Geschwister, die beide von Beginn an 
als Liebe beschreiben, ist ein Effekt, der durch die ihnen gemeinsame 
soziale Außenseiterposition vielleicht nicht erzeugt, wohl aber inten
siviert wurde. Anders formuliert: Das Unverständnis, auf das jedes der 
Geschwister in seinem jeweiligen sozialen Umfeld stieß, schuf die Basis 
für das Einverständnis untereinander. Eine sehr schmale Basis, wie sich 
bald herausstellte. Denn die Einheit, die der Widerstand nach außen 
ihrer Beziehung verlieh, verhinderte nicht, dass sich Differenzen in
nerhalb derselben einstellten, sobald sich beide einander zuwandten. 
Und diese Differenzen treten im Laufe des Briefwechsels mehr und 
mehr in den Vordergrund. Dass dabei vor allem Bettina von Arnim 
das wechselseitige Verstehen als Ausweis von Liebe ansieht, zeigt sich 
daran, dass sie diese Liebe alsbald in Frage stellt, wo das Verstehen aus-
bleibt. Imperativisch gewendet heißt es: »Versteh mich, das heißt, liebe 
mich darum!«29

Wie aus dem obigen Zitat hervorgeht, schließt für Bettina von Ar-
nim die grundsätzliche Übereinstimmung, in der sich die Liebe bezeugt, 
Differenzen im Einzelnen nicht aus. Differenzen sind in einer Beziehung 
zweier komplexer Individuen unvermeidlich. Beide »bilden [sich] eine 
Welt«,30 die nie vollständig mit der des jeweils andern zur Deckung 
gelangen kann. Die Individualität des anderen anzuerkennen, heißt da-
her vor allem, diese Differenzen anzuerkennen. Diese Anerkennung 
wird Bettina von Arnim jedoch von ihrem Bruder verweigert. Brentano 
will sie formen, und zwar nach seinen Vorstellungen.31 Auf die großen 

28	 Ebd., S. 42.
29	 Ebd., S. 147.
30	 Ebd., S. 33.
31	 Vgl. z. B. ebd., S. 64. Dazu auch Ursula Isselstein, Briefwechsel als Bildungspro-

jekt. Dialogische Konstellationen im ›Frühlingskranz‹ Bettine von Arnims, in: 
Die Brentano (Anm. 18), S. 208 – 218.



217romantische liebe als soziale praxis

Erwartungen, die er hegt, und die strengen Forderungen, die er stellt, 
reagiert die so Bedrängte mit Befremden und Zurückweisung. So wie 
sich Bettina von Arnim immer vehementer gegen die Erziehungsver
suche zur Wehr setzt,32 muss sie letztlich erkennen, dass Brentano ein 
Bild von ihr liebt, dem sie nicht entspricht und nicht entsprechen will,33 
dass er folglich nicht sie liebt, und also gar nicht liebt.

[Clemens an Bettine:] Gott will’s so haben, daß wir uns lieben und 
einander belehren sollen, ich sehe es in allen Dingen und gebe mich 
dem offen hin, denn ich will nicht mit der Wahrheit streiten, denn es 
ist nicht möglich, sich zu trennen von dem, in dem man sich begrif-
fen fühlt.34

[Bettine an Clemens:] […] ich fühl, daß solche tief durchdachte Ge-
danken, die Du an mich zwar richtest, doch vielmehr der Welt ange-
hören […] Hat’s Gott gewollt, daß man euch liebe, wie der Clemens 
mir sagt: ich sei berufen mit ihm zusammen, daß wir einander lie-
ben, wenn das so wär, daß Gott wolle, wo er gar nicht zu wollen hat, 
ich würde ihm widerspenstig sein und den grad nicht wollen lieben 
den er dazu geschaffen […] Fühl ich mich hingezogen zu manchem, 
so ist’s nicht aus vorbedachtem Gefühl, nicht weil ich glaub, Gott hab 
es so gewollt.35

Bettina von Arnims Eindruck, dass die Liebesbeteuerungen ihres Bru-
ders zwar an sie gerichtet seien, nicht aber sie meinten, findet eine 
merkwürdige Entsprechung in einem seiner früheren Briefe. Es heißt 
dort: »Wolltest Du meinen, in Deinen Briefen spräche bloß Deine 
Liebe, Dein antwortender Geist zu mir, so täuschest Du Dich, sie sind 
Deine Liebe zu allem, so wie es Dein reflektierender Geist über alles 
und in allem ist, den Du mir anvertraust«.36 Sie antwortet darauf nicht, 
aber angenommen werden darf, dass gerade das Gegenteil der Fall ist 
und sie immer den Bruder meinte, auch wenn sie sich mit ihrer Liebe 
nicht direkt an ihn richtete. Für Bettina von Arnim hat sich die Liebe als 
Verstehen allein an der Individualität des andern zu beweisen.

32	 Vgl. Clemens Brentanos Frühlingskranz, S. 52, 66 f., 76, 87, 115.
33	 Vgl. ebd., S. 66, 146 f., 201 f.
34	 Ebd., S. 106.
35	 Ebd., 109.
36	 Ebd., 78.



218 alexander knopf

Es ist also gerade und vor allem die von dem Bruder geäußerte 
Liebesauffassung, an der sich ihr zeigt, dass er sie nicht verstanden hat 
und also auch seine Liebe bestenfalls ein Irrtum, schlechtestenfalls 
eine Maskerade sein müsse. Ihr Gefühl hat sie vielleicht nicht getrogen, 
wie eine Stelle in einem Brief belegt, den Clemens Brentano am 8. Sep-
tember 1802 an Achim von Arnim schrieb: »Meine Liebe zu Ihr [d. i. 
Bettina] ist selbst nicht echt, ich stehe mit Scheu neben ihr, weil sie 
mir  nichts zeigt, als ein schöneres Bild meiner selbst, ich kann sie 
nicht mehr begreifen, da ich ihr nicht aus ihrer Gefangenschaft helfen 
darf«.37 Aber bereits mit dem Verdacht ist die Basis der intimen Be
ziehung weggebrochen. In der Folge häufen sich nicht nur die Missver-
ständnisse; sie werden auch als solche thematisiert. Aus dem anfäng
lichen Befremden wird offene Ablehnung, die sich zunächst noch auf 
einzelne Briefe bezieht,38 bis Bettina von Arnim feststellt, dass sie die 
»Tonart«, in welcher der Bruder ihr schreibe, nicht mehr übersetzen 
könne; dass sie zwei Sprachen sprächen, die sich nur scheinbar deckten, 
in Wahrheit aber einander fremd seien:

Du hast mich nicht in meiner Sprache gelesen; Du hast eine andre 
Natur herausgekriegt, die Dir nur dann und wann nicht gefällt, 
meistens aber doch. Wenn Du aber in der meinigen Sprache mich 
gefaßt hättest, so würde ich keinen Augenblick Dir gefallen, nein, 
davon nicht, von andern Dingen wär die Rede. Ein Gewimmel von 
Mißverständnissen.39

Man wird, wenn man das Briefbuch als Komposition begreift, das Bild 
des Kranzes vielleicht so verstehen dürfen, dass die jugendliche Brief-
autorin in der Beziehung zu ihrem Bruder auf sich selbst zurückgeführt 
wird. Die ›Heimat‹, die ihr seine Briefe gaben  – »in ihnen bin ich 
geboren«40 – hat sie verlassen, um in sich selbst eine neue Heimat zu 
finden. In der Korrespondenz vollzieht sich die Entdeckung dieses 
Selbst und dessen Verteidigung gegen die Ansprüche ihres Bruders, der 
seinerseits zu lernen hat, dass er es mit einer eigengesetzlichen Indivi-

37	 Clemens Brentano, Sämtliche Werke und Briefe, Bd. 29, hrsg. von Lieselotte 
Kinskofer, Stuttgart u. a. 1988, S. 503.

38	 Vgl. Clemens Brentanos Frühlingskranz, S. 66 und 107.
39	 Ebd., S. 146.
40	 Ebd., S. 147.



219romantische liebe als soziale praxis

dualität zu tun hat. Bettina von Arnim beschreibt diesen Prozess sehr 
genau in einem Brief vom 13./14. Februar 1804, der nicht mehr in das 
Briefbuch eingegangen ist.41 An der Passage zeigt sich nicht zuletzt, 
dass selbst im Falle geschwisterlicher Beziehungen auf verschiedene 
Liebeskonzeptionen zurückgegriffen wird, die in einer differenzierten 
Betrachtung der Codierung von Intimität herauszuarbeiten sind.

III. »Geschrei meines Herzens nach Dir hin«42

Auch die Untersuchung der intimen Kommunikation zwischen Bettina 
von Arnim und Karoline von Günderrode hat sich nahezu ausschließ-
lich auf das Briefbuch ›Die Günderode‹ (1840) zu stützen. Von der ori-
ginalen Korrespondenz, die in die Jahre von 1804 bis 1806 fiel, sind 
ganze neun Briefe erhalten.43 Tatsächlich lassen sich nicht einmal Aus
sagen darüber machen, wie umfangreich der Briefwechsel wirklich war. 
Von den Briefen, die in ›Die Günderode‹ präsentiert werden, sind meh-
rere unecht; der Großteil unterliegt dem Verdacht, von der Autorin 
nachträglich verfasst worden zu sein.44 Wenn sich aus dem Briefbuch 

41	 Brief an Clemens Brentano, in: Die junge Bettina (Anm. 2), Bd. 1, S. 49 f.: »Du 
glaubst ich liebe Dich weniger (oder viel mehr) nicht mehr recht – was nennst Du 
denn recht lieben? ehmals sagtest Du mir immer, ich sei in Dich verliebt und das 
wäre nicht recht, und da es anders zu sein scheint, so ist es wieder nicht recht. 
Sieh, ich will Dir den ganzen Unterschied meiner jetzigen und ehmaligen Liebe 
zu Dir aus einander setzen. Ehmals war ich wie ein blindes Kind, und Du wie 
mein Führer, ich kannte Niemand als Dich, ich war Niemand etwas schuldig als 
Dir, und warf also meine ganze Verehrung, meine Anbetung, die eigentlich der 
Natur, der Sonne, Mond und Sternen gehörten, nur auf Dich; und nun da ich 
sehend bin, sind mir alle diese Gegenstände vor Augen gekommen und ich kann 
ihnen meine Liebe nicht verweigern. Du hast mich geleitet, hast meinen unbe-
hülflichen Kinderjahren geschmeichelt, hast jeden Keim von Frömmigkeit und 
Größe in mir aufgezogen, ich muß Dir ewig dankbar sein, ich muß Dich ewig als 
das erste Wesen achten und ehren und lieben, weil Du mich gepflegt hast in mei-
ner Blindheit und mir das Gesicht gegeben hast. Daß Du meine Liebe jetzt nicht 
mehr so deutlich fühlst, ist weil sie jetzt mehr verbreitet ist, weil Du mich jetzt 
nicht mehr so wie sonst immer an Deiner Hand fühlst mit dem Begehren von Dir 
geleitet zu werden, dieß soll Dich freuen und nicht niederschlagen.«

42	 Die Günderode, S. 480.
43	 Vgl. Die junge Bettina (Anm. 2), Bd. 1, S. 51, 137, 140, 142, 144, 151, 156, 184, 185.
44	 Vgl. Oehlke, Bettina von Arnims Briefromane (Anm. 17), S. 361 f.



220 alexander knopf

ein Eindruck davon gewinnen lässt, wie die Beziehung zwischen den 
beiden jungen Frauen beschaffen war und welchen Ausdruck sie in den 
Briefen fand, so verdankt sich dieser vor allem einer nachträglichen In-
szenierung.

Es ändert aber die Tatsache der Literarisierung nichts daran, dass sich 
an den Briefen ablesen lässt, wie durch die Codierung von Intimität das 
kommunikative Geschehen thematisiert wird. Dieser enge Zusammen-
hang von Intimität und Kommunikation, der sich auch in ›Die Günde-
rode‹ findet, scheint nicht bloß nachträglich von der Autorin in den 
Briefwechsel hineingetragen worden zu sein. Das belegen die drei er-
haltenen Briefe, von denen zwei diesen Zusammenhang ausdrücklich 
reflektieren. Dabei verrät der Brief Bettina von Arnims an Karoline von 
Günderrode, den die Herausgeber auf das zweite Drittel 1805 datieren, 
zugleich etwas über den unsicheren Status der Freundschaft. Noch zu 
diesem späten Zeitpunkt in der Beziehung ist sich Bettina von Arnim 
nicht sicher, ob die Adressatin »genugsames Gewicht auf [ihre] Freund-
schaft« legt. Sie wünscht, die »Wahrheit der Gesinnung« zu erfahren, 
die Günderrode über die Briefeschreiberin hegt, und es bekümmert sie 
der Gedanke, dass ihre Freundin beim Lesen des Briefes lachen und sie 
für einen »Narrn« halten könnte.45 Diese Selbstzweifel kontrastieren 
deutlich mit der sicheren Vertrautheit, die in ›Die Günderode‹ von An-
fang an herrscht. Der authentische Antwortbrief Günderrodes spiegelt 
in seiner Kürze und Nüchternheit das Ungleichgewicht wider, welche 
auch das ganze Briefbuch auszeichnet und darin selbst angesprochen 
wird.46 Es gehört zu den Eigenheiten der intimen Beziehungen Bettina 
von Arnims, dass sie deren Einseitigkeit nicht stört, dass sie nur wenige 
Zeichen von Gegenliebe für ihre Liebe braucht.47 Diese über weite 
Strecken monologische Situation  – als Rede, die keiner Antwort be-

45	 Die junge Bettina (Anm. 2), Bd. 1, S. 143 f.
46	 Die Günderode, S. 489: »Dem Clemens hab ich geschrieben, einen langen Brief, 

und ihm auch von Dir gesagt, daß Du ihm gut bist, daß ich Dir lange Briefe 
schreibe, auf die Du nur kurz oder auch wohl gar nicht antwortest.«

47	 Vgl. ebd., 483 f. So auch Ingrid Leitner, Kommunikationsstrukturen bei Bettine 
von Arnim. Ein Vergleich fiktiven Sprechens mit Gesprächen im Salon, in: Sa-
lons der Romantik. Beiträge eines Wiepersdorfer Kolloquiums zu Theorie und 
Geschichte des Salons, hrsg. von Hartwig Schulz, Berlin und New York 1997, 
S. 235 – 250, hier: S. 238.



221romantische liebe als soziale praxis

darf – wird in ›Goethes Briefwechsel mit einem Kinde‹ (1835) ins Ex
trem geführt.

Wie eng Intimität und Schrift für Bettina von Arnim zusammenge-
hören, wird aus dem letzten erhaltenen Brief an Günderrode ersicht-
lich. Dieser Brief wurde verfasst, nachdem Günderrode mit Bettina von 
Arnim gebrochen hatte und kurz bevor sich jene das Leben nahm. Über 
die Gründe ließ Günderrode sie im Dunkeln,48 weshalb Bettina von 
Arnim den Bruch als umso schwerere Verletzung ihres Vertrauens 
empfand. Im oben bereits zitierten Postscriptum schreibt sie ohne jeden 
rhetorischen Gestus. Dieser Brief ist nicht ins Briefbuch eingegangen. 
Das Ende der Freundschaft bleibt darin ebenso wie das Ende der Dichte-
rin ausgespart. Es darf das Briefbuch aber als Zeugnis dafür angesehen 
werden, welchen Anteil Bettina von Arnim zeitlebens an Karoline von 
Günderrode nahm. Es ist auch das Monument einer Freundschaft, die 
emphatisch als Liebe verstanden wird: »Es gibt nichts wie die Liebe! 
Doch weißt Du wohl! Menschen unterscheiden zwischen Lieb und 
Freundschaft und zwischen besonderer Treue für diesen oder jenen, 
aber nicht ich und Du?«49

Auch ›Die Günderode‹ kann als Darstellung einer Emanzipation an-
gesehen werden. Die um fünf Jahre ältere Karoline von Günderrode 
war bereits eine etablierte Dichterin, als sie in das Leben Bettina von 
Arnims trat. Sowohl in der Dichtung als auch in den philosophischen 
und historischen Wissenschaften betrachtete Bettina von Arnim sie als 
Autorität, der sie sich bereitwillig unterordnete.50 Es ist, wie schon im 
Falle Clemens Brentanos, das dichterische Talent Günderrodes, ihre 
hohe sprachliche Sensibilität, die Nähe schafft. Und wiederum wird 
auch das kommunikativ erreichte Einverständnis als vereinzelte, nach 
außen hin abgeschlossene Dyade erfahren. Mehr noch als im Brief-
wechsel mit ihrem Bruder schlägt sich das in ›Die Günderode‹ in Sze-
nen der Exklusivität, im zurückgezogenen Beieinandersein nieder.51 
Dabei zeichnet sich das intime Einverständnis vor anderen sozialen 
Beziehungen nicht nur durch das Gefühl aus, ausschließlich vor und 

48	 Vgl. Dagmar von Gersdorff, »Die Erde ist mir Heimat nicht geworden«. Das Le-
ben der Karoline von Günderrode, Frankfurt am Main und Leipzig 2006, 
S. 237 – 261.

49	 Die Günderode, S. 479.
50	 Vgl. ebd., S. 230, 267, 283.
51	 Vgl. ebd., S. 246, 300, 322.



222 alexander knopf

mit der jeweils anderen sprechen zu können und von dieser verstanden 
zu werden;52 vielmehr wird der gemeinsame Umgang als das Erreichen 
einer neuen sprachlichen Qualität erfahren: »Wir müssen uns mit
einander abschließen, in der Natur, da müssen wir Hand in Hand ge-
hen und miteinander sprechen nicht von Dingen, sondern eine große 
Sprache.«53 Gleichzeitig begreift Bettina von Arnim gerade im Umgang 
mit Günderrode, dass sie eine eigene Stimme besitzt und ihr Geltung 
zu verschaffen hat, um gehört zu werden. Wenn ihre Freundin auch 
behutsamer verfährt als ihr Bruder, so hat sich Bettina von Arnim doch 
auch bei ihr gegen Erwartungen, Ermahnungen und Bedenken zur 
Wehr zu setzen, die sie als Eingriff in ihre Entwicklung ansieht.54

Auf welche Mittel greift die Autorin zurück, um Kommunikation zu 
thematisieren und zu reflektieren? Zunächst ist festzuhalten, dass in 
›Die Günderode‹, ausgeprägter noch als im ›Frühlingskranz‹, ein Reper-
toire an binären Oppositionen aufgeboten wird, um das Gelingen oder 
Scheitern von Kommunikation zu erklären. Eine zentrale Rolle kommt 
dabei der Musik zu. Bettina von Arnim fasst Musikalität als eine Eigen-
schaft der Schöpfung auf. Das Universum wird von Musik durchwirkt. 
Das Tier hat Musik, und auch dem Menschen ist eine ›Melodie‹ ange-
boren. Sie entscheidet darüber, wie nah oder fern ihm etwas steht. 
Denn Musik ist Geist. Sie setzt alles in Einklang, was sie zu empfinden 
vermag.55 Sie ermöglicht ein ›Verstehen‹ auf einer tieferen Ebene als 
der des Verstandes und ist, wo sie sich äußert, ein Zeichen der Liebe: 
»[…] alle Sprache muß Musik sein, die erst ist der Geist, nicht der In-
halt, der wird nur Liebesgespräch durch die Musik der Sprache.«56

Die Vorstellung, dass Musik ein empfindendes Verstehen, einen 
Einklang im Gefühl ermöglicht, verweist auf eine Unmittelbarkeit, die 
als Bedingung für das Gelingen von Kommunikation angesehen wird. 
Der Ton, der die Rede grundiert, erlaubt keine Verstellung, folglich 

52	 Vgl. ebd., S. 228, 252, 277.
53	 Ebd., S. 323.
54	 Vgl. besonders deutlich ebd., S. 345: »Jetzt will ich Dir was sagen: ich will nicht 

mehr haben, daß Du voll Angst seufzest um mein Nichtstun!« 
55	 Vgl. ebd., S. 229, 288, 293.
56	 Ebd., S. 371. Vgl. auch ebd., S. 228: »Der musikalische Klang jener Worte äußert 

sich wie der Pulsschlag Deiner Empfindung, das ist lebendige Liebe, die fühlst Du 
für mich«.



223romantische liebe als soziale praxis

auch kein Missverständnis. In ihm offenbart sich die »Seele […], nackt 
und bloß«.57 Damit ist ein weiterer Motivkomplex bezeichnet, durch 
den das Verstehen thematisiert wird. Verstehen ist überhaupt nur 
möglich, wo die Gesprächspartner ihr ›Innerstes‹ offenlegen.58 Das 
Selbst teilt sich aber nur ›authentisch‹ mit,59 wenn es seiner ›Natur‹ 
folgt. Natur ist ein Schlüsselbegriff in Bettina von Arnims Denken. Er 
verweist auf ein Gesetz, das die Individualisierung determiniert, dem 
Individuum selbst aber zunächst verborgen bleibt.60 Daher führt die 
gelungene Mitteilung das Individuum immer auch auf sich selbst zu-
rück. Im Verstehen seines Gegenübers erkennt es sein eigenes Selbst. 
Der Prozess der Emanzipation, den ›Die Günderode‹ darstellt, vollzieht 
sich auf der Grundlage einer fortschreitenden Selbsterkenntnis. So er-
kennt Bettina von Arnim erst im Gespräch mit der Dichterin, dass sie 
die Poesie, die andere ihr zuschreiben, nicht reflektierend in Worte 
fassen und in Buchform bringen kann,61 sondern dass ihre Natur be-
reits Poesie ist und deshalb nur unmittelbare Äußerungen derselben 
diese Poesie in sich aufbewahren. Dies ist die eigene Stimme, zu der sie 
nur findet, weil sie im Gegenüber ihren ›Widerhall‹ vernimmt.62 In den 
Worten, die sie Günderrode in den Mund legt, also auf sich selbst be-
zieht: »Du kannst nicht dichten, weil Du das bist, was die Dichter poe-
tisch nennen«.63

Es gibt noch einen dritten Motivkreis, der für die intime Kommu
nikation in ›Die Günderode‹ von Bedeutung ist. Man könnte ihn den 

57	 Ebd., S. 316.
58	 Vgl. ebd., S. 352 f. In diesem Zusammenhang werden Schleiermachers ›Mono

logen‹ (1800) angeführt; eine der wenigen Stellen, an der ein philosophischer 
Referenztext genannt wird.

59	 Zum Begriff der Authentizität vgl. Lionel Trilling, Sincerity and Authenticity, 
Cambridge, Mass. 1972; Charles Taylor, The Ethics of Authenticity, Cambridge, 
Mass. & London 1991.

60	 Vgl. Knopf, Vom romantischen Individuum zur singularisierten Einheit des So-
zialen (Anm. 13), S. 198 – 200.

61	 Vgl. Die Günderode, S. 310
62	 Vgl. ebd., S. 299: »Du bist der Widerhall nur, durch den mein irdisch Leben den 

Geist vernimmt, der in mir lebt, sonst hätt ich’s nicht, sonst wüßt ich’s nicht, 
wenn ich’s vor Dir nicht ausspräch.«

63	 Ebd., S. 318. Vgl. zu diesem Thema nach wie vor Karl Heinz Bohrer, Der roman-
tische Brief. Die Entstehung ästhetischer Subjektivität, München und Wien 1987.



224 alexander knopf

vegetabilischen Motivkreis nennen. Zu ihm gehören die verschiedenen 
Blumen, Bäume und andere Pflanzen, die im Text genannt werden. So 
findet die erste Begegnung, wie Bettina von Arnim sich erinnert, in 
einem Gartenhäuschen statt; ist der Name einer Pflanze »unser erst (!) 
Wort«.64 Es ist an dieser Stelle nicht die Übereinstimmung der Worte – 
im Gegenteil, Günderrode tadelt Bettina von Arnim, weil sie das Wort 
›Hahnenfuß‹ gebraucht, und legt ihr nahe, die Pflanze ›Geißblatt‹ zu 
nennen65 –, sondern die Übereinstimmung von ›Denken‹ und ›Natur‹, 
die Bettina von Arnim an Günderrode zu bemerken meint, durch die sie 
sich ihr nahe fühlt.66 Man wird die vermittelnde Funktion der Pflanzen 
mit dem »dritten Göttlichen« in Verbindung bringen können, dessen 
»lebensvolles Wirken« dazugehört, »[w]enn zwei sich verstehen sol
len«.67 Dieses Dritte ist immer der Geist, als dessen Manifestationen 
Musik, Natur und Poesie auftreten.

Indes ist Intimität sowohl positiv als auch negativ codiert. Denn der 
Code dient nicht nur dazu, intimer Kommunikation zum Erfolg zu ver-
helfen; er ermöglicht auch den Umgang mit Kommunikationsschwel-
len, die das Verstehen potentiell stören oder verhindern. Im Falle von 
›Die Günderode‹ zeigt sich diese doppelte Codierung daran, dass alle 
Motive einen Gegenpol besitzen. Während die Musik Harmonie stiftet, 
fährt die Philosophie »mit Hacken und Brecheisen in die Sprach« hin-
ein, so dass der Gedanke dem Philosophen »wie ein Hobelspan von 
der  Drechselbank« fällt.68 Philosophie wie in den Büchern von Kant, 
Fichte und Schelling, die Bettina von Arnim von ihrer Freundin zum 
Studium empfohlen werden, teile daher auch keine Weisheit mit. Die-
sen ganzen Aufwand betreibe der Philosoph, »um den andern von oben 
herab den ersten Gedanken beizubringen, wie hoch er geklettert sei«.69 
Das gleiche gilt von der Geschichte. Von der lebendigen Natur ist die 
Beschäftigung mit der toten Geschichte ebenso weit entfernt wie die 
halsbrecherischen Abstraktionen der Philosophie vom empfundenen 

64	 Die Günderode, S. 322.
65	 Allerdings handelt es sich um zwei verschiedene Pflanzen: Ranunculus (Hahnen-

fuß) und Lonicera caprifolium (Gartengeißblatt).
66	 Vgl. auch ebd., S. 328 u. 370.
67	 Ebd., S. 305.
68	 Ebd., S. 229.
69	 Ebd., S. 282.



225romantische liebe als soziale praxis

Klang. Die Natur des Individuums wiederum verträgt sich nicht mit 
den Konventionen, auf denen der soziale Umgang beruht. Wer sich 
ihren Forderungen beugt, verleugnet sich selbst und wird unwahr.70 
Ein letzter Gegensatz ist der zwischen Gefühl und Verstand. Der Ver-
stand ist das Organ der Philister. Musik, Poesie und Natur bleiben ihm 
fremd.71 Er verfehlt also genau das, was die Einheit des Verstehens be-
wirkt. Anders als die Etymologie andeutet, versteht der gerade nicht, 
der allein mit dem Verstand versteht.

Schluss

Geradezu idealtypisch zeigt die Korrespondenz Bettina von Arnims, 
inwiefern Kommunikation an Individualisierungsprozesse gebunden 
ist. Dies lässt sich vor allem daran erkennen, wie das Beharren auf der 
eigenen Individualität, also auf einer Weltsicht, die vom gesellschaft
lichen Konsens abweicht, die Kommunikation erschwert. Die Häufig-
keit, mit der Kommunikation in diesen Briefen thematisiert wird, ent-
spricht der Seltenheit, mit der sie gelingt. Daher wäre es auch unzu
treffend, Bettina von Arnims Korrespondenz mit frühromantischen 
Ideen wie denen einer ›Symphilosophie‹ oder ›Geselligkeit‹ im Sinne 
Friedrich Schlegels oder Schleiermachers in Verbindung zu bringen.72 
Während Schleiermachers Theorie des geselligen Betragens auf eine 
Vermittlung von Individuum und Allgemeinheit abzielt,73 schließen 

70	 Vgl. ebd., S. 323 u. 374.
71	 Vgl. ebd., S. 287 u. 292.
72	 Das tut Renata Fuchs, »I Drink Love to Get Strong«. Bettina Brentano von 

Arnim’s Romantic Philosophy and Dialogue in ›Die Günderode‹, in: Women in 
German Yearbook 32 (2016), S. 1 – 24. Daran, dass es sich dabei um einen Fehl-
schluss handelt, ändert auch Bettina von Arnims späteres Auftreten als Salon
nière in Landshut und Berlin nichts. Wie Ingrid Leitner gezeigt hat, ist auch in 
ihrem Salon die Gesprächssituation hierarchisch gegliedert. Im Zentrum steht 
eine intellektuelle Autorität, häufig die Gastgeberin selbst, die zu einer zu beleh-
renden Zuhörerschaft spricht; Leitner, Kommunikationsstrukturen bei Bettine 
von Arnim (Anm. 47), S. 236 – 239.

73	 Vgl. Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher, ›Versuch einer Theorie des gesel
ligen Betragens‹, in: ders., Kritische Gesamtausgabe, Bd. I/2, hrsg. von Günter 
Meckenstock, Berlin und New York 1984, S. 163 – 184.



226 alexander knopf

sich für Bettina von Arnim beide gegenseitig aus. Selbst die Idee einer 
Symphilosophie74 verträgt sich kaum mit den Beziehungen, wie sie sich 
uns in den Briefwechseln Bettina von Arnims darstellen. Auf die mono-
logische Grundsituation dieser Briefwechsel wurde bereits hingewie-
sen. Es ist aber generell so, dass bei Bettina von Arnim die Eigenheit, 
die jedes Individuum auszeichnet, auch im Falle geglückter Kommuni-
kation sich behauptet. Den andern vollkommen zu verstehen, bedeutet 
nicht, dass die Differenz zwischen den Individuen eingeebnet wird. In-
dividualität realisiert sich für Bettina von Arnim nur in der Beziehung 
zu einem anderen Individuum. In diesem Sinne begründet auch jeder 
einzelne ihrer Briefwechsel einen sorgfältig gegen die Außenwelt ab
geschirmten Raum der Intimität. Diese Individualisierung der Bezie-
hungen findet wiederum ihren Ausdruck in der Kommunikation. So 
wie sich die Beziehungen voneinander unterscheiden, findet Bettina 
von Arnim auch in ihren Briefwechseln zu einem jeweils eigenen Ton, 
einer besonderen Weise des Sprechens.

Vor diesem Hintergrund ist Luhmanns Analyse der Codierung von 
Intimität in mehrfacher Hinsicht zu ergänzen. Zunächst hat sich ge-
zeigt, dass Liebe auch in nicht sexuell basierten Intimbeziehungen als 
Kommunikationsmedium zur Anwendung kommt. Auch in freund-
schaftlichen oder verwandtschaftlichen Beziehungen wird Liebe als das 
Ideal eines vollkommenen Einverständnisses aufgefasst und entspre-
chend reflektiert. Allerdings lässt sich anhand der hier untersuchten 
Texte auch feststellen, dass sich die Codierung von freundschaftlicher 
und verwandtschaftlicher Intimität anders vollzieht als die von körper-
licher Liebe. Auf Kommunikation wird keineswegs verzichtet; schon 
deshalb nicht, weil sie im Falle freundschaftlicher und verwandtschaft-
licher Intimität durch die körperliche Nähe nicht oder nur unzurei-
chend ersetzt werden kann. Im Falle Bettina von Arnims wäre eher von 
einem kommunikativen Exzess zu sprechen. Intimität erzeugt Kommu-
nikation, womit sich zugleich das Risiko ihres Misslingens erhöht. An-
zunehmen ist daher, dass sich die Kommunikation an die Stelle der 
Körperlichkeit setzt, was nicht zuletzt darin zum Ausdruck kommt, 

74	 Zu Schlegels Idee der ›Symphilosophie‹ vgl. Birgit Rehme-Iffert, Skepsis und 
Enthusiasmus. Friedrich Schlegels philosophischer Grundgedanke zwischen 1796 
und 1805, Würzburg 2001 (= Stiftung für Romantikforschung 19), S. 89 – 92.



227romantische liebe als soziale praxis

dass das Merkmal der Symbolisierung des Körperbezugs weitgehend, 
wenn auch nicht vollständig fehlt. Bei Bettina von Arnim geht die Sub-
stitution so weit, dass sich selbst ihre Liebesbeziehungen mehr oder 
weniger vollständig in der Schrift realisieren. Das für Luhmann konsti-
tutive Moment der ›passio‹ ist ebensowenig vorhanden. Die Liebe zur 
Freundin oder zum Bruder wird nicht erlitten. Vielmehr beruht sie auf 
einem freien Entschluss, der auf der Grundlage einer erkannten oder 
unterstellten Ähnlichkeit getroffen wird. Dagegen ist die Liebe auch in 
den vorliegenden Briefwechseln in hohem Maße selbstreferentiell. Sie 
thematisiert sich unentwegt selbst und reflektiert auf die Bedingungen 
ihres Gelingens oder Scheiterns. Insofern die Liebe jederzeit an den 
Erfolg der Kommunikation gekoppelt ist, mobilisiert der Code der Inti-
mität vor allem Metaphern, Symbole und Ideen, die jeweils das Mo-
ment der Einheit oder das der Differenz hervorkehren. Gleichzeitig hat 
sich gezeigt, dass Bettina von Arnim nicht nur jede Liebe als einzigartig 
ansieht, sondern auch unterschiedliche Arten von Liebe kennt. Auch 
dahingehend wäre Luhmanns Untersuchung also zu modifizieren: dass 
die Vorstellung einer einzigen Art von Intimität einer Vielzahl von 
Intimitäten zu weichen hätte, die zwar alle unter dem Namen ›Liebe‹ 
firmieren, aufgrund ihres unterschiedlichen Charakters aber in der 
Codierung voneinander abweichen können.


