
Jeremy Adler

Zur Genealogie der »Menschenwürde«

Eine Goethe’sche Perspektive1

I.

Der westliche Begriff der Menschenwürde lässt sich bis in die Bibel so-
wie in die Klassische Antike zurückverfolgen. Allerdings wurde er erst 
in der Mitte des zwanzigsten Jahrhunderts zu einem zentralen Merk-
mal sozialen Denkens. Heute nimmt er eine prominente Stellung in 
Theologie und Recht, in Ethik und Philosophie ein. Die wichtigsten 
Stationen sind bekannt: Ein roter Faden zieht sich von der Bibel und 
Cicero über Augustinus, Pico della Mirandola, Kant, Wilhelm von 
Humboldt, John Stuart Mill und schließlich bis zu H. L. A. Hart, Jürgen 
Habermas und Ronald Dworkin. Die Rolle Goethes in dieser Tradition 
wurde noch nicht ausdrücklich wahrgenommen, er nimmt jedoch einen 
wichtigen Platz in ihr ein. Lässt sich sein Anteil auch nicht mit den 
Leistungen Ciceros oder Kants vergleichen, so hat er doch dank seiner 
Originalität einen beachtlichen Beitrag zur Gestaltung unserer Rechts-
welt geleistet. Ich werde meinen Blick daher auf seine Rolle in der Ent-
wicklung der Idee der Menschenwürde zwischen Cicero und dem deut-

1	 Der vorliegende Aufsatz basiert auf einem Vortrag, den ich am 18. Dezember 2018 
vor der English Goethe Society in London zum Thema »Goethes Begriff der ›Men-
schenwürde‹ und seine Bedeutung für die Allgemeine Erklärung der Menschen-
rechte und das deutsche Grundgesetz« gehalten habe. Er erschien in erweiterter 
Form als ›The Genealogy of Human Dignity: A New Perspective‹, in: Publications 
of the English Goethe Society 89 (2020), S. 17 – 59. Die vorliegende Fassung wurde 
von Beatrice Humpert ins Deutsche übersetzt und von mir überarbeitet. Ich be-
danke mich bei Frau Humpert für ihren schönen Text. Ferner danke ich Nikolaus 
Knoepffer, Maximilian Schulz, dem verstorbenen Michael Stolleis und Dietmar 
von der Pfordten für entscheidende Ratschläge in Rechtssachen. Besonders dank-
bar bin ich auch Ariane Ludwig vom Goethe- und Schiller-Archiv der Klassik 
Stiftung Weimar für ihre Hilfe. Anja Brockmann von der Bibliothek des Wissen-
schaftskollegs zu Berlin war unerschöpflich bei der Beschaffung wichtiger Auf-
sätze. Annette und Wolf Lepenies leisteten im letzten Augenblick erste Hilfe.

© 2025 Jeremy Adler, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83535945-007 | CC BY-NC-SA 4.0

https://doi.org/10.46500/83535945-007


109zur genealogie der »menschenwürde«

schen Grundgesetz, zwischen der Bibel und der Allgemeinen Erklärung 
der Menschenrechte (AEMR) richten. 

Jürgen Habermas betrachtet die Würde als das – wie er es nennt – 
»Portal« zwischen Ethik und Gesetz.2 Seine Ansicht knüpft an ältere 
Positionen an, wie diejenige von Samuel Pufendorf, dem Vater des 
internationalen Rechts, der früh eine der plausibelsten modernen De
finitionen anbietet. In seiner Begründung der Gleichheit aus dem Jahr 
1673 schreibt Pufendorf:

Der Mensch ist nicht nur ein auf Selbsterhaltung bedachtes Lebe
wesen. Ihm ist auch ein feines Gefühl der Selbstachtung eingegeben, 
dessen Verletzung ihn nicht weniger tief trifft als ein Schaden an 
Körper oder Vermögen. In dem Wort Mensch selbst scheint sogar 
eine gewisse Würde zum Ausdruck zu kommen, so daß das äußerste 
und wirksamste Argument zur Zurückweisung einer dreisten Ver-
höhnung der Hinweis ist: Immerhin bin ich kein Hund, sondern ein 
Mensch gleich dir. Also steht allen die menschliche Natur in gleicher 
Weise zu, und niemand möchte gern jemandem zugesellt werden 
oder kann jemandem zugesellt werden, der ihn nicht zumindest 
ebenfalls als Menschen betrachtet, der an der gleichen Natur teilhat. 
Deswegen steht folgende Regel an zweiter Stelle unter den Pflichten 
aller gegen alle: Daß jeder jeden anderen Menschen als jemanden, 
der ihm von Natur aus gleich ist und in gleicher Weise Mensch ist, 
ansieht und behandelt.3

Pufendorf behandelt Gleichheit und Rechte als unmittelbar verwandt 
indem er sie aus der »Würde« herleitet.4 Diese Einschätzung stützt Ha-
bermas’ Annahme, dass zwischen Würde und Rechten von Anbeginn 
ein enger Zusammenhang bestand. Der Mensch ist ohne Würde nicht 
denkbar. Sie ist ein moralisches und rechtliches Attribut, das nicht we-

2	 Jürgen Habermas, Das Konzept der Menschenwürde und die realistische Utopie 
der Menschenrechte, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 58 (2010), S. 343 – 
357, hier: S. 347. 

3	 Samuel von Pufendorf, Über die Pflicht des Menschen und des Bürgers nach dem 
Gesetz der Natur, hrsg. und übers. von Klaus Luig, Frankfurt am Main 1994, S. 78 
(Buch 1, Kapitel 7, § 1).

4	 Vgl. Dietmar von der Pfordten, Menschenwürde, München 2016, S. 31. Zu den 
Problemen dieser Sichtweise siehe Jeremy J. Waldron, Is Dignity the Foundation 
of Human Rights?, in: Philosophical Foundations of Human Rights, ed. by Rowan 
Cruft, S. Matthew Liao, and Massimo Renzo, Oxford 2015, S. 117 – 137. 



110 jeremy adler

niger bedeutsam ist als der Körper. Die Würde ist daher der höchste 
Begriff, der sich auf das Wesen des Menschen bezieht. Man könnte sie 
als das ethische Selbst des Menschen betrachten. So wie der Körper 
nicht angegriffen werden kann, ohne ihn zu verletzen, kann das mora-
lische Selbst nicht ungestraft beleidigt werden. Ein moralisches Delikt 
ist wie ein physisches. Ein physisches Verbrechen – Diebstahl, Verge-
waltigung oder Mord – zieht eine moralische Verletzung nach sich. Die 
Würde des Menschen kann somit als das primäre moralische Attribut 
des Menschen verstanden werden. Das zeigt sich auch an der Rolle, die 
die Menschenwürde als normative Kategorie in der Allgemeinen Erklä-
rung der Menschenrechte (AEMR) innehat.5 In Artikel 1 der Präambel 
heißt es: »Alle Menschen sind frei und gleich an Würde und Rechten 
geboren.«6 Hier tritt die Menschenwürde zum ersten Mal als Grund-
satz eines völkerrechtlichen Dokuments auf. Die Würde wird durch die 
Gnade der Geburt gegeben. Sie ist demnach nicht eine transzendente 
Eigenschaft, sondern eine natürliche Mitgift der Gattung Mensch. 
Diese Anschauungsart steht in der Tradition der Grundsätze der Väter 
des Völkerrechts. Wie bei Pufendorf heißt es auch in der Schlussakte 
von Helsinki, dass sich alle Rechte und Freiheiten »aus der dem Men-
schen innewohnenden Würde ergeben«.7 Das heißt, dass die Würde zur 
grundlegenden Kategorie im Diskurs über die Menschenrechte gewor-
den ist. Sie ist universell.8 Keine Gesellschaft wäre denkbar, die nicht 
die Würde anerkennt. Als Norm messen sich alle anderen moralischen, 
rechtlichen und politischen Werte an der Würde. Also schafft die Würde 
die Grundbedingung für das freiheitliche Zusammenleben in der Ge-
sellschaft. In der Tat scheint ein erster soziologischer Vergleich zwi-
schen Würde- und Ehrenkulturen darauf hinzuweisen, dass eine hohe 
Bewertung der Würde zu einer höheren Lebenszufriedenheit führt.9 

5	 Vgl. Oscar Schachter, Human Dignity as a Normative Concept, in: The American 
Journal of International Law 77 (1983), S. 848 – 854; von der Pfordten, a. a. O., S. 96. 

6	 Vereinte Nationen, A/RES/217 A (III), 10. Dezember 1948, https://www.un.org/
depts/german/menschenrechte/aemr.pdf. 

7	 Konferenz über Sicherheit und Zusammenarbeit in Europa, Schlussakte, Helsinki 
1975, Abschnitt VII, https://www.osce.org/helsinki-final-act.

8	 Vgl. Stephen Riley und Gerhard Bos, Human Dignity (2016), in: Internet En
cyclopedia of Philosophy, https://www.iep.utm.edu/hum-dign/. 

9	 Vgl. Peter B. Smith et al., Culture as Perceived Context: An Exploration of the 
Distinction between Dignity, Face and Honor Cultures, in: Acta de Investigación 
Psicológica 7 (2017), S. 2568 – 2576, hier: S. 2576. 

https://www.un.org/depts/german/menschenrechte/aemr.pdf
https://www.un.org/depts/german/menschenrechte/aemr.pdf
https://www.osce.org/helsinki-final-act
https://www.iep.utm.edu/hum-dign/


111zur genealogie der »menschenwürde«

Und doch wurde der Begriff von Schopenhauer,10 Marx11 und Nietz-
sche angegriffen. »Ach«, ruft Nietzsche aus, »der Glaube an seine 
Würde […] ist dahin, – [der Mensch] ist Thier geworden, […] der in 
seinem früheren Glauben beinahe Gott […] war«.12 Nur wenige sind so 
radikal,13 doch hat Nietzsche seine Anhänger. Für Max Weber ist die 
Menschenwürde eines von mehreren »pathetische[n] sittliche[n] 
Postulate[n]«.14 Einige Denker behaupten, die Säkularisierung habe die 
»Würde« getötet,15 andere halten sie für kontingent, wie etwa Oliver 
Sensen16 oder für antiquiert, wie B. F. Skinner,17 oder auch für schlicht-
weg dumm, wie Stephen Pinker.18 Im Großen und Ganzen befinden 
sich jedoch diejenigen, die den Begriff Menschenwürde akzeptieren, in 
der Mehrheit. Sie erkennen die Bedeutung des Begriffs. So ist Jeremy 
Waldron der Meinung, die Würde sei im »Gewebe und in den Sehnen 
des Gesetzes« verankert;19 Ronald Dworkin ist der Ansicht, sie bilde die 

10	 Vgl. Christian Starck, Menschenwürde als Verfassungsgarantie im modernen 
Staat, in: Juristenzeitung 36 (1981), S. 457 – 464, hier: S. 461. 

11	 Ebd.
12	 Friedrich Nietzsche, Zur Genealogie der Moral, in: ders., Sämtliche Werke. Kriti-

sche Studienausgabe, hrsg. von Giorgio Colli and Mazzino Montinari, 2. durch-
gesehene Auflage, München 1988, Bd. 5, S. 404 (III,25). 

13	 Rüdiger Bittner, Abschied von der Menschenwürde, in: Menschenwürde. Eine 
philosophische Debatte über Dimensionen ihrer Kontingenz, hrsg. von Mario 
Brandhorst und Eva Weber-Guskar, Berlin 2017, S. 91 – 112. 

14	 Max Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriß der verstehenden Soziologie, 
Studienausgabe, 5., revidierte Auflage bes. von Johannes Winckelmann, Tübin-
gen 1972, S. 507 (Rechtssoziologie, § 8).

15	 Herschel Baker, The Image of Man. A Study of the Idea of Human Dignity in 
Classical Antiquity, the Middle Ages, and the Renaissance, New York 1961 
(11947 u. d. T. ›The Dignity of Man. Studies in the Persistence of an Idea‹), 
S. 74 – 83; Oliver Sensen, Human Dignity in Historical Perspective: The Contem-
porary and Traditional Paradigms, in: European Journal of Political Theory 10 
(2011), S. 71 – 91; Aharon Barak, Human Dignity. The Constitutional Value and 
the Constitutional Right, Cambridge 2015, S. 17. Als aufschlussreichste Darstel-
lung siehe Miriam Griffin, Dignity in Roman and Stoic Thought, in: Dignity, ed. 
by Remy Debes, Oxford 2017, S. 47 – 65. 

16	 Sensen, Human Dignity (Anm. 15). 
17	 B. F. Skinner, Beyond Freedom and Dignity, Indianapolis 2002 (11971), S. 44 – 59.
18	 Stephen Pinker, The Stupidity of Dignity: Conservative Bioethics’ Latest, Most 

Dangerous Ploy, in: The New Republic, Nr. 9 vom 28. Mai 2008, S. 28 – 31. 
19	 Jeremy Waldron, How Law Protects Dignity, in: Cambridge Law Journal 71 

(2012), S. 200 – 222, hier: S. 222. 



112 jeremy adler

Grundlage von Ethik und Moral;20 und für Thomas de Koninck ist die 
Würde gar »ein absoluter Wert«.21 Sie ist ein primäres Attribut der 
Identität,22 oft wird sie als Synonym für humanitas verstanden23 und 
kann als anthropologisches Fundament des Rechts betrachtet werden.

Die ausgewogenste Beurteilung des zwischen Skeptikern und Opti-
misten anhängigen Streitgegenstandes findet sich bei Christopher Mc-
Crudden:

Die zentrale Bedeutung der Würde bleibt ihre Rolle als gemeinsamer 
Mindestkern [common minimum core], und die gerichtliche Aus
legung hat bisher wenig dazu beigetragen, darüber hinaus zu gelan-
gen. Bislang hat der Gebrauch des Begriffs der Menschenwürde nicht 
zu einer detaillierten universellen Auslegung geführt und noch nicht 
einmal zu wirklich kohärenten nationalen Auslegungen. In keinem 
Land gibt es eine kohärente gerichtliche Auslegung des Begriffs der 
Würde über alle einzelnen Rechte hinweg, und es gibt auch keine 
kohärente länderübergreifende Auffassung von Würde. Das bedeu-
tet jedoch nicht, dass die Würde in der gerichtlichen Auslegung der 
Menschenrechte keine Rolle spielte.24 

Was McCrudden den »gemeinsamen Mindestkern« nennt, stellt mei-
nes Erachtens das wertvolle Zentrum unseres Menschseins dar, das 
nicht verhandelbare Absolute, das dem Menschen einen theoretischen 
Schutz vor Missbrauch verleiht. Das ist, was man gelegentlich als ›on-
tologische Würde‹ bezeichnet. Sie ist ein unveräußerliches Recht der 
Person. Als moralische und rechtliche Macht kann sie jedoch nur einen 

20	 Vgl. Allen W. Wood, Interpreting Human Dignity, in: The Role of Dignity in the 
Legal and Political Philosophy of Ronald Dworkin, ed. by Lokendra Malik, Sal-
man Khurshid and Veronica Rodriguez-Blanco, Oxford 2018, S. 161 – 199, hier: 
S. 161. 

21	 Thomas de Koninck, De la dignité humaine, Paris 1995, S. 1. 
22	 Vgl. Daniel J. Louw, Identity and Dignity within the Human Rights Discourse: 

An Anthropological and Praxis Approach, in: Verbum et Ecclesia 35 (2014), Nr. 2, 
S. 1 – 9. 

23	 Vgl. M. Douglas Meeks, Introduction, in: Jürgen Moltmann, On Being Human, 
ed. by M. D. Meeks, London 1984, S. ix – xiv, hier: S. ix.

24	 Christopher McCrudden, Human Dignity and Judicial Interpretation of Human 
Rights, in: The European Journal of International Law 19 (2008), S. 655 – 724, 
hier: S. 724. 



113zur genealogie der »menschenwürde«

virtuellen Schutz bieten; sie ist nicht vollkommen verlässlich, aber sie 
muss um jeden Preis verteidigt werden: im Parlament, in den Gerichten 
und in der Verwaltung. McCrudden stellt den »Kern« nüchterner dar. 
Er argumentiert, dass dieser »mindestens drei Elemente« enthält:

Das erste ist, dass jeder Mensch einen Eigenwert besitzt, allein da-
durch, dass er ein Mensch ist. Das zweite ist, dass dieser Eigenwert 
durch andere anerkannt und respektiert werden sollte. […] Die Men-
schenrechtsurkunden sind noch weiter gegangen und haben das rela-
tionale Element des Mindestkerns durch ein drittes Element ergänzt, 
das die Beziehung zwischen dem Staat und dem Individuum be-
trifft.25

Dieser gemeinsame Kern kann folgendermaßen klassifiziert werden: 
1. die intrinsische Würde; 2. die extrinsische Würde; 3. die rechtliche 
Würde. Obwohl McCrudden dieses Schema beinahe entschuldigend 
darstellt, möchte ich darauf bestehen, dass es sich wirklich um einen 
überaus gehaltvollen Kern handelt, da er auf der existentiellen Würde 
des Individuums beruht (intrinsische Würde), dann entsprechende Ver-
pflichtungen der Gesellschaft in der Form eines Sozialvertrags einfor-
dert (extrinsische Würde) und, da er justiziabel ist, dem Individuum 
rechtlichen Schutz gewährt. Das Ineinandergreifen der verschiedenen 
Arten der Würde bei McCrudden bietet eine Schutzhülle für das ein-
zelne Individuum in jeder gut funktionierenden Gesellschaft. In ähn
licher Weise hat Eric Hilgendorf kürzlich eine »Gesamttheorie der 
Menschenwürde« vorgeschlagen, die jedoch lediglich eine schwächere 
Version von McCruddens »Kern«-Typologie darstellt.26 Ihre bestim-
menden Merkmale sind nichts anderes als Rechte, die uns aufgrund 
unserer Würde zufallen. 

Das Eintreten für die Idee der Menschenwürde hat nach 1945 ange-
sichts der Greueltaten des Zweiten Weltkriegs und besonders des Holo-
caust sehr deutlich zugenommen. Im Recht und im Verfassungsdenken 
nahmen die Bezugnahmen auf die »Würde« in stetig anwachsendem 

25	 Ebd., S. 679. 
26	 Eric Hilgendorf, Problem Areas in the Dignity Debate and the Ensemble Theory 

of Human Dignity, in: Human Dignity in Context: Explorations of a Contested 
Concept, ed. by Dieter Grimm, Alexandra Kemmerer and Christoph Möllers, 
Baden-Baden 2018, S. 325 – 343, hier: S. 332 f. 



114 jeremy adler

Maße zu. Wie Carl Friedrich betont, stand die Würde im Zentrum des 
modernen Konstitutionalismus.27 Es überrascht nicht, dass Hannah 
Arendt sich für die Idee der Menschenwürde aussprach,28 und es mag 
sein, dass auch das einflussreichste Werk der politischen Philosophie 
unserer Zeit, John Rawls’ Theorie der Gerechtigkeit, wesentlich auf 
diesem Begriff beruht.29 Vielleicht ist es kein Zufall, dass Rawls seine 
Arbeit als Doktorand in Princeton zu Anfang 1946 begann, als diese 
Institution, wie noch zu zeigen sein wird, ein Schmelztiegel für Debat-
ten über die Würde war. 

Wiewohl viele der genannten Punkte sich von selbst verstehen, 
bleibt ein offenes Problem. Allzu oft behandeln Untersuchungen zur 
»Würde« vorrangig das Wort, nicht die Idee; sie ignorieren das große 
semantische Feld und beziehen verwandte Begriffe wie »nationale Würde« 
und »königliche Würde« nicht mit ein. Sie lassen auch verknüpfte The-
men wie »Souveränität« aus, und bieten eine einfache Fortschritts
erzählung, die in Kant und der UN-Charta gipfelt. Diese Defizite lassen 
sich jedoch korrigieren, nicht zuletzt durch die Berücksichtigung des 
Beitrags, den Goethe geleistet hat. Um Goethes Rolle zu verstehen, die 
meines Erachtens für die Entstehung der modernen Idee von wesent
licher Bedeutung ist, gehe ich weiter in die Geschichte zurück.

II.

Der Ausgangspunkt für die heutigen Ansichten findet sich im Juden-
tum  – besonders in der Genesis  – und in der stoischen Philosophie, 
insbesondere bei Cicero, dessen Ideen ohne weiteres mit dem Buch Ge-
nesis kompatibel sind. In ›De re publica‹ wird die Würde graduiert, Ci-

27	 Carl Friedrich, The Political Theory of the New Democratic Constitutions, in: 
The Review of Politics 12 (1950), S. 215 – 224, hier: S. 217.

28	 Vgl. Jeffrey C. Isaac, A New Guarantee on Earth: Hannah Arendt on Human 
Dignity and the Politics of Human Rights, in: American Political Science Review 
90 (1996), S. 61 – 73.

29	 Vgl. Georg Lohman, Human Dignity and Socialism, in: The Cambridge Hand-
book of Human Dignity. Interdisciplinary Perspectives, ed. by Marcus Düwell et 
al., Cambridge 2014, S. 126 – 134, hier: S. 132. 



115zur genealogie der »menschenwürde«

cero spricht von »Stufen der Würde« (I,43).30 Sie kann erworben wer-
den, muss aber auch verdient werden. Dies ist eine Frage des Standes 
und daher antiegalitär: Bürger oder soziale Klassen haben je ihre eigene 
Würde. Es handelt sich eindeutig um ein relationales Konzept: Die spe-
zifische Würde eines jeden Individuums unterscheidet es vom Rest der 
Gesellschaft. Aber Cicero hat noch ein zweites Konzept: eine allen ge-
meinsame Würde, die sie über die Tiere erhebt. Dies ist der essentialis-
tische Gedanke:

[…] körperliche Lust [wird] der Vorrangstellung des Menschen nicht 
ganz gerecht […]; wenn aber jemand auf die Lust Wert legt, dann 
muss er sorgfältig darauf achten, dass er bei ihrem Genuss Maß hält. 
[…] Und wenn wir uns vor Augen halten wollen, welche Überlegen-
heit und Würde in unserer Natur liegen, werden wir auch verstehen, 
wie schändlich es ist, sich Ausschweifungen zu ergeben und üppig 
und verweichlicht zu leben, und wie moralisch es ist, ein sparsames, 
enthaltsames, ernsthaftes und nüchternes Leben zu führen.31 

Michael Rosen bemerkt zu Recht, wie diese Passage das stoische Ideal 
des Weltbürgers widerspiegelt. Er stellt fest, dass »die Würde schon 
von Beginn an derart übertragen und erweitert worden ist, dass sie et-
was über den Menschen als solchen aussagt«.32 Das lässt sich mit der 
biblischen Ansicht leicht verbinden. Cicero zielt in der zitierten Passage 
aus ›De officiis‹ auf eine Art von Würde, die der Gottesebenbildlichkeit 
des Menschen und dessen Überordnung über das Tierreich in Genesis 
1,26 – 27 nicht unähnlich ist. Wie diese ist sie eine angeborene Eigen-
schaft, weil, wie Cicero kurz nach der soeben zitierten Stelle schreibt, 
»wir alle an der Vernunft und an dieser Vorrangstellung teilhaben, mit 
der wir die Tiere überragen«.33 Cicero nennt die Vernunft als den ent-
scheidenden Faktor für die Menschenwürde. Sie wird durch die Fähig-
keit zu denken verliehen und kann daher als eine Folge der Vernünftig-
keit des Menschen verstanden werden. Schlüsselbegriffe wie Logik und 

30	 Cicero, De re publica / Der Staat, hrsg. und übersetzt von Rainer Nickel, Düssel-
dorf 2010, S. 108 (I,43).

31	 Cicero, De officiis / Vom pflichtgemäßen Handeln, hrsg. und übersetzt von Rai-
ner Nickel, Düsseldorf 2008, S. 89 (I,106).

32	 Michael Rosen, Dignity. Its History and Meaning, Cambridge, MA 2012, S. 12.
33	 Cicero, De officiis / Vom pflichtgemäßen Handeln, a. a. O., S. 91 (I,107).



116 jeremy adler

Moral, verbunden mit der Vernunft, definieren das Wesen, das über 
Würde verfügt. Diese Ansicht ist typisch für das, was Habermas als die 
durch die Menschenwürde begründete Unteilbarkeit der Grundrechte 
bezeichnet.34 – Die von Cicero vertretene Auffassung von Würde setzt 
sich im zeitgenössischen Denken fort: Laura Valentini beispielsweise 
verwendet immer noch dessen Unterscheidung zwischen, wie sie es 
nennt, »inhärenter Würde« und »Statuswürde«, wenn auch ohne Be-
zugnahme auf den Urheber.35 Was Valentini als »Rekonzeptualisie-
rung« bezeichnet, reicht fast zwei Jahrtausende zurück. Ciceros Beto-
nung der Vernunft bleibt von zentraler Bedeutung: Die Würde wird 
durch die Fähigkeit zu denken verliehen. Jedes denkende Wesen besitzt 
Würde. Pascal, der mehrere Fragmente zu diesem Thema verfasst hat, 
treibt diesen Gedanken auf die Spitze, wenn er Ende der 1650er Jahre 
schreibt: »Unsere ganze Würde besteht also im Denken«.36 Dies ist die 
beste, die weitaus radikalste Definition der Menschenwürde, die wir 
haben. 

III.

Der zukunftsträchtigste Text für die Moderne ist jedoch Pico della Mi-
randolas Rede über die Würde des Menschen von 1486, das sogenannte 
Manifest der Renaissance.37 Biblische, talmudische und kabbalistische 
Symbolik fließen direkt in diese Rede ein. Hinter Picos synkretistischer 
Philosophie zeichnen sich die Umrisse des hebräischen Gottes ab, und 
die Kabbala dient Pico als Quelle seiner Idee der menschlichen Vergött-
lichung.38 Aber vor allem führt er einen neuen Gesichtspunkt ein, den 
auch Goethe aufnahm. Denn obwohl dieser Picos Rede anscheinend 

34	 Habermas, Das Konzept der Menschenwürde (Anm. 2), S. 345 – 347.
35	 Laura Valentini, Dignity and Human Rights: A Reconceptualisation, in: Oxford 

Journal of Legal Studies 37 (2017), S. 862 – 885. 
36	 Blaise Pascal, Pensées – Gedanken, ediert und kommentiert von Philippe Sellier, 

aus dem Französischen übersetzt und mit einer Konkordanz von Sylvia Schiewe, 
Darmstadt 2016, S. 131 (Nr. 347 Brunschvicg)

37	 Vom »Manifest der Renaissance« sprach zuerst Eugenio Garin, Medievo e Rinas-
cimento, 2. Aufl., Bari 1961, S. 106 f.

38	 Vgl. Pasquale Torracciano, The Origin of Pico’s Kabbalah: Esoteric Wisdom and 
the Dignity of Man, in: Journal of the History of Ideas 79 (2018), S. 343 – 361, 
hier: S. 360. 



117zur genealogie der »menschenwürde«

nicht kannte, weisen manche seiner Werke  – wie Ernst Cassirer be-
merkt – eine bemerkenswerte Verwandtschaft mit ihr auf:39 Bei Pico 
wie bei Goethe findet sich die Vorstellung, dass der Mensch sich selbst 
erschafft. Pico schreibt: 

Endlich beschloß der höchste Künstler, daß der [sc. der Mensch], 
dem er nichts Eigenes geben konnte, Anteil habe an allem, was die 
einzelnen [sc. Geschöpfe] jeweils für sich gehabt hatten. Also war er 
zufrieden mit dem Menschen als einem Geschöpf von unbestimmter 
Gestalt, stellte ihn in die Mitte der Welt und sprach ihn so an: »Wir 
haben dir keinen festen Wohnsitz gegeben, Adam, kein eigenes Aus-
sehen, noch irgendeine besondere Gabe […]. Die Natur der übrigen 
Geschöpfe ist fest bestimmt und wird innerhalb von uns vorge-
schriebener Gesetze begrenzt. Du sollst dir deine ohne jede Ein-
schränkung und Enge, nach deinem Ermessen, dem ich dich anver-
traut habe, selber bestimmen […], damit du wie dein eigener, in Ehre 
frei entscheidender Bildhauer dich selbst zu der Gestalt ausformst, 
die du bevorzugst.40

Picos Bericht von der Schöpfung, zu dem dieser Abschnitt gehört, folgt 
weitgehend der Genesis und dem platonischen ›Timaios‹. Schon der 
Wiederklang des biblischen Stellen über die Gottesebenbildlichkeit (Ge
nesis 1,26 – 27) führt die Idee der »Menschenwürde« ein und bekräftigt 
sie. Angesichts einer so offensichtlichen Anspielung wäre es müßig 
gewesen, noch expliziter zu werden. Dennoch eröffnet Picos Verwen-
dung des Begriffs eine neue Dimension für das Verständnis von Würde. 
In der Genesis erlangt der Mensch Würde, weil er ein geschaffenes 
Wesen ist – ein Geschöpf, das nach dem Bild Gottes geschaffen wurde. 
Bei Pico ist diese Würde eine von ihm selbst erzeugte: Der Mensch er-
langt seine Würde durch sein Vermögen, sein eigenes Wesen zu bilden. 
Das emanzipiert den Menschen. Dennoch sehnt sich Pico nach einer 
jenseitigen Würde. Er fährt fort:

Laßt uns das Irdische verschmähen, das Himmlische verachten, und 
indem wir alles zur Welt Gehörige schließlich hinter uns lassen, dem 

39	 Ernst Cassirer, Giovanni Pico della Mirandola: A Study in the History of Renais-
sance Ideas, in: Journal of the History of Ideas (1942), S. 319 – 346, hier: S. 327.

40	 Giovanni Pico della Mirandola, De hominis dignitate / Über die Würde des Men-
schen, hrsg. und eingeleitet von August Buck, Hamburg 1990, S. 5 /7. 



118 jeremy adler

außerweltlichen Hof zueilen, der der erhabenen Gottheit am nächs-
ten ist. Dort haben, wie die heiligen Mysterien überliefern, die Sera-
phim, die Cherubim und die Throni den ersten Rang inne. Ihrer 
Würde und ihrem Ruhm wollen wir nacheifern, unnachgiebig und 
ohne den zweiten Rang zu ertragen.41

Das Ideal der Bildung, wie es später bei Goethe, Schiller, Humboldt und 
Mill zu finden ist, tritt zum ersten Mal ins Bild; doch das Ziel bleibt 
transzendent – gerichtet auf die Jenseitigen, deren überlegene Würde 
auch demjenigen zukommt, der ihresgleichen ist. Picos Gebrauch des 
Wortes »Würde« (dignitas) an dieser kritischen Stelle signalisiert ein 
Ziel, das es zu erreichen gilt: Diese Qualität ist nicht gegeben, sondern 
wird erworben. Picos Bezug auf die Würde (dignitas) signalisiert eine 
übernatürliche Zweckbestimmung; Goethe ersetzt das Transzendente 
durch Naturalismus.

Picos Begriff der »Menschenwürde« ist der umfassendste; der ein-
dringlichste – wie gesagt – stammt von Pascal.42 In dem zitierten Frag-
ment stellt Pascal den Akt des Denkens in den Vordergrund: »Unsere 
ganze Würde besteht also im Denken«.43 Dies komprimiert das Wesen 
des Menschen auf einen einzigen geistigen Akt. Pascal ist sich außer-
dem der Ciceroschen »Würde des Amtes« bewusst, wie ein anderer 
Text deutlich macht,44 doch setzt er eine andere Priorität:

Der Mensch ist sichtlich geschaffen, um zu denken. Darin bestehen 
seine ganze Würde und sein ganzes Verdienst, und seine ganze 
Pflicht ist es, ordentlich zu denken.45

Bei Pascal begegnen wir vielleicht erstmals der Verbindung von »Würde« 
und »Wert«. Damit verknüpft er zwei Grundkategorien. Jene betrifft 
die Person, dieser seinen Rang in der Skala des Menschseins und ordnet 
den Einzelnen in die hierarchische Ordnung der Menschheit ein. Das 
Denken ist etwas Absolutes, es bestimmt den Kern der Würde. Auch 
wenn das Echo der Genesis mit ihrem Hinweis auf die Überlegenheit 
des Menschen über die Tiere an dieser Stelle unverkennbar ist, arbeitet 

41	 Ebd., S. 11.
42	 Vgl. de Koninck, De la dignité humaine (Anm. 21), S. 83.
43	 Pascal, Pensées – Gedanken (Anm. 36), S. 131 (Nr. 347 Brunschvicg)
44	 Vgl. ebd., S. 297 (Nr. 627 B.). 
45	 Ebd., S. 267 (Nr. 146 B.). 



119zur genealogie der »menschenwürde«

Pascal die Essenz dieser biblischen Idee heraus, um die Wurzeln des 
rechten Handelns zu entschlüsseln: »Arbeiten wir also daran, gut zu 
denken. Das ist das Prinzip der Moral.«46 In dieser Auffassung wird die 
Würde im besonderen und die Ethik im ganzen zu einer einheitlichen 
Konzeption zusammengeschlossen. Das ist der Punkt, an dem Kant 
über ein Jahrhundert später anschließt. Pascals radikales Vorgehen be-
gründet den späteren, auf Rechten basierenden Begriff der »Würde« in 
der AEMR: »Alle Menschen sind frei in Würde und Rechten geboren.« 
Pascals Verständnis ist die Grundlage des gesamten modernen Rechts-
denkens – von Schillers ›Don Carlos‹ von 1787 bis zu Sacharows Essay 
›Fortschritt, friedliche Koexistenz und geistige Freiheit‹ von 1968,47 das 
die Dissidentenbewegung in der UdSSR einleitete, die gewissermaßen 
die Sowjetunion zu Fall brachte. Von Sacharows Analyse war es nur ein 
Schritt zu Václav Havels Essay ›Die Macht der Ohnmächtigen‹ von 
1978, der am Ende dieser Reihe den Kommunismus durch die Berufung 
auf die Menschenwürde herausfordernder Schriften steht.48 Der ab
strakte Begriff der Würde besaß eine praktische, politische Kraft, durch 
die es möglich wurde, Staaten zu Fall zu bringen und eine neue Welt-
ordnung zu begründen. Zusammenfassend lässt sich daher sagen, dass 
der Kampf um die Menschenwürde seit der frühen Neuzeit kollektiv 
geführt wurde, von Pufendorf bis Sacharow. Zwar kannten nicht alle 
Denker das ganze Ausmaß dieser Tradition, doch waren sie davon über-
zeugt, dass sie eine gemeinsame Sache vertraten. Viele Bereiche waren 
in diesem Unternehmen miteinander verbunden: Ethik und Philo
sophie, Literatur und Politik. Auch Vicos Geschichtsphilosophie gehört 
hierher.49 

Im Kern bedeutet die Idee der Würde nicht nur die Freiheit, sondern 
auch die Pflicht, frei zu denken, wie Pascal es sieht. Daraus folgt, dass 

46	 Ebd., S. 132 (Nr. 347 B.).
47	 A. D. Sacharow, Memorandum: Gedanken über Fortschritt, friedliche Koexistenz 

und geistige Freiheit, Frankfurt am Main 1968; zuerst erschienen in englischer 
Übersetzung in der New York Times vom 22. Juli 1968.

48	 Václav Havel, Versuch, in der Wahrheit zu leben. Von der Macht der Ohnmäch-
tigen. Mit einem Vorwort von Hans-Peter Riese. Aus dem Tschechischen von 
Gabriel Laub, Reinbek bei Hamburg 1980 (tschechisch zuerst 1978). 

49	 Vgl. Patrick H. Hutton, The New Science of Giambattista Vico: Historicism in its 
Relation to Poetics, in: The Journal of Aesthetics and Art Criticism 30 (1972), 
S. 359 – 367, hier: S. 366.



120 jeremy adler

die Würde ein ethischer Imperativ ist: ein primäres Attribut – so abso-
lut wie die Bewegung zur Materie gehört –, das das Verhalten des 
Selbst bestimmt. Dies ist also die eindringliche, die ethische, die exis-
tentielle Seite der Menschenwürde. In der Darstellung der Geschichte 
dieser Idee wird die Rolle der Literatur und damit auch die wichtiger 
Vertreter wie Sophokles und Goethe jedoch tendenziell vernachlässigt. 

IV. 

Bleiben wir zunächst bei der üblichen Sichtweise.50 Parallel zu der Ent-
wicklung, die ich nachverfolgt habe, erscheint Ciceros Idee der Würde 
wieder in der frühen Neuzeit als Mittel zur Begründung des mensch
lichen Standes. Besonders zu beachten ist Hobbes’ ›Leviathan‹ von 
1641, der Grundlagentext der modernen politischen Theorie. Hobbes 
nimmt die Anregung der Bibel auf, die Würde mit einer Grundlage zu 
versehen. Anders als die Bibel greift Hobbes jedoch die klassische Form 
wieder auf, wie sie bei Cicero zu finden ist. Das ist die Würde des Am-
tes. Im ›Leviathan‹ wird die Würde vom Wert abgeleitet:

Der öffentliche Wert, das heißt die Bedeutung, die das Gemeinwesen 
ihm beimißt, ist das, was die Menschen gewöhnlich ›Würde‹ nennen. 
Und diese seine Wertschätzung durch das Gemeinwesen zeigt sich in 
Ämtern mit Befehlsgewalt, Ämtern im Rechtswesen, im öffentlichen 
Dienst oder in Namen und Titeln, die zur Hervorhebung solchen 
Werts eingeführt worden sind.51 

Soweit ich weiß, stellt diese Grundlegung der Würde im Wert einen 
neuen Ansatz dar. Während Pufendorf den Wert vergleichsweise kurz 
behandelt, räumt Hobbes ihm einen zentralen Platz ein und nimmt da-
mit die Philosophie der Werte vorweg, wie sie das 20. Jahrhundert ent-
wickeln sollte. Nicht nur, dass Hobbes die Würde als Wert im Sinne 

50	 Vgl. Stephen Darwall, Equal Dignity and Rights, in: Dignity (Anm. 15), S. 181 – 
201, hier: S. 187 f. 

51	 Thomas Hobbes, Leviathan. Aus dem Englischen übertragen von Jutta Schlösser. 
Mit einer Einführung und hrsg. von Hermann Klenner, Hamburg 1996, S. 73 
(Teil I, Kapitel 10).



121zur genealogie der »menschenwürde«

eines Preises bestimmt,52 er betrachtet sie als eine verhandelbare Größe 
im gesellschaftlichen Miteinander. Im Gemeinwesen bestimmt die 
Würde den Platz eines Individuums im Hinblick auf seine Rolle in der 
sozialen Ordnung. Nicht die Einzigartigkeit der Person steht hier zur 
Debatte, sondern ihre gesellschaftliche Rolle. Für Hobbes ist der genaue 
Grad der Würde, den ein Mensch besitzt, gleichzusetzen mit seinem 
Grad an Macht. Macht wiederum ermöglicht es einem Individuum, sich 
durchzusetzen und andere zu kontrollieren. Außerdem setzt Hobbes 
die Würde mit der Ehre in Beziehung und bekräftigt damit eine Kon-
gruenz von Würde und Ehre, die sich bei Kant und Goethe fortsetzt. 
Doch wurde daraufhin die Würde wieder von der Ehre abgetrennt, als 
sie in den modernen Menschenrechtsdiskurs Eingang fand. 

Die Bedeutung von Hobbes’ Leistung liegt darin, den Begriff der 
Würde in das soziologische Denken einzuführen. Könige, Richter, Pries-
ter, Generäle usw. können eine solche formale Würde dazu gebrau-
chen, um Zwang auszuüben und dadurch einen Vorteil im sozialen 
Gefüge zu erlangen. Durch die Aufstellung einer Skala zunehmender 
Würden innerhalb einer umfassenden Machtordnung wird Ciceros Be-
griff der Würde des Amtes so zu einer neuen, sozialen Kategorie wei-
terentwickelt. Die Problematik der Würde liegt in ihrer unvermeid
lichen Tendenz, in Macht überzugehen. Denn  – wie Hobbes erkannt 
hat – ist Würde im Grunde Macht. Wenn ein Andersdenkender seine 
Menschenwürde gegen die nationale Würde eines grausamen Regimes 
setzt, übt er Macht aus, ungeachtet ihres moralischen Charakters. So 
ergibt sich, dass die Menschenwürde als das persönliche Äquivalent der 
Souveränität verstanden werden kann. Denn ebenso wie letztere in ma-
jestas besteht, wie Jean Bodin  – die höchste Autorität in Fragen der 
Souveränität53 – meint, so besteht die Würde des Individuums in eben 
diesem Attribut. Während jedoch Hobbes die Rechte der Menschen als 
vom Commonwealth als dem Träger der souveränen Macht abgeleitet 
ansieht,54 wird heute umgekehrt die Würde als Quelle der Rechte be-
trachtet. Doch wenn die Menschenwürde die Quelle der Rechte ist, so 

52	 Ebd. 
53	 Vgl. Dieter Grimm, Souveränität. Herkunft und Zukunft eines Schlüsselbegriffs, 

Berlin 2009, S. 20 – 25. 
54	 Hobbes, Leviathan (Anm. 51), S. 177 (Teil II, Kapitel 21). 



122 jeremy adler

muss sie auch – so Hobbes – als Ursprung individueller Macht verstan-
den werden.

Für William Blackstone, in seinen ›Commentaries on the Laws of 
England‹ 1765 – 1769, ist die Grundform der Würde ganz einfach die des 
Königs. Damit knüpft Blackstone an die ›Bill of Rights‹ von 1688 an.55 
Er findet diese Eigenschaft ausschließlich beim Monarchen. Er stellt die 
Königswürde wie folgt dar:

In jeder monarchischen Einrichtung ist es notwendig, den Fürsten 
von seinen Untertanen zu unterscheiden, und zwar nicht nur durch 
den äußeren Prunk und Schmuck der Majestät, sondern auch durch 
die Zuschreibung bestimmter Eigenschaften, die in seiner könig
lichen Eigenschaft liegen, die ihn von jedem anderen Individuum 
der Nation unterscheiden und ihn allen überlegen machen. […] Das 
Gesetz schreibt daher dem König in seinem hohen politischen Amt 
nicht nur weitreichende Befugnisse und Bezüge zu […], sondern 
auch bestimmte Eigenschaften von großer und überragender Natur, 
wodurch das Volk veranlasst wird, ihn im Lichte eines höheren We-
sens zu betrachten, ihm jene ehrfürchtige Achtung zu erweisen, die 
es ihm ermöglichen, die Regierungsgeschäfte mit größerer Leichtig-
keit auszuführen. Das ist es, was ich unter der Königswürde verstehe 
[…].56

Blackstone fasst die Würde in ihrem funktionalen Aspekt als die Quint-
essenz des Königtums auf, aufgrund dessen der König seine Vollmach-
ten ausübt. Die so verstandene Würde überträgt das frühere Verständ-
nis der Amtswürde auf die des einzelnen Herrschers an der Spitze des 
Gemeinwesens. Blackstone  – wie Hobbes  – erkennt ein Ganzes, ein 
vielfältiges System von Würden, das die Gesellschaft zusammenhält. 

Die für Goethe so wichtige Ausweitung der Würde auf die gesamte 
gesellschaftliche Sphäre erfuhr eine wichtige Ausdehnung auch auf das 
Völkerrecht. Emer de Vattels einflussreiches ›Droit des gens‹ von 1758 
wendet den Begriff auf die Staaten an. In dem Kapitel »von der Würde 
und Gleichheit der Nationen […]« stellt er fest: »Die Nationen und 

55	 Bill of Rights (1688), https://www.legislation.gov.uk/aep/WillandMarSess2/1/2/
enacted.

56	 William Blackstone, Commentaries on the Laws of England: In Four Books, 
4 Bde., Philadelphia 1922, Bd. 1, S. 241 f.

https://www.legislation.gov.uk/aep/WillandMarSess2/1/2/enacted
https://www.legislation.gov.uk/aep/WillandMarSess2/1/2/enacted


123zur genealogie der »menschenwürde«

Souveräne […] stehen unter Verpflichtung, und sie haben zugleich das 
Recht, ihre Würde zu wahren und dafür zu sorgen, dass sie geachtet 
wird, da sie für ihre Sicherheit und Ruhe von größter Bedeutung ist«.57 
Er fährt fort:

Jede Nation, jeder Souverän, muss seine Würde bewahren, indem er 
sich die ihm geschuldete Achtung entgegenbringen lässt, und vor 
allem darf er es nicht zulassen, dass man ihn darin beeinträchtigt. 
Wenn es also Titel und Ehren gibt, die ihm durch einen beständigen 
Gebrauch zustehen, so kann er auf ihnen bestehen; und er muss es 
bei denjenigen Gelegenheiten tun, wo es um sein Ansehen geht.58

Eine solche Würde, wie sie Vattel begreift, kann von großer politischer 
Bedeutung sein. Dieselbe Regelung wurde auf dem Wiener Kongress 
gegenüber Frankreich befolgt. Goethe hat Vattels Lehre, wie noch zu 
zeigen sein wird, von Grund auf verstanden. Die Gründerväter der 
amerikanischen Republik, genaue Kenner von Vattels Schrift, zogen die 
praktischen Konsequenzen aus seiner Erkenntnis in ihrer Verfassung, 
in der das von Blackstone erstmals festgestellte Zusammenspiel von 
Würde und Souveränität austariert wird. Was die Menschenwürde für 
den einzelnen ist, ist die Souveränität für den Staat: die ultimative Ver-
teidigung und Rechtfertigung der Existenz. 

V. 

Die Aufklärung brachte eine große Veränderung in der Behandlung 
der  Menschenwürde mit sich. Im Deutschen wurde das neue Wort 
»Menschenwürde« zum Gegenstand einer großen Debatte. Stefanie 
Buchenau hat gezeigt, dass die Philosophie der Würde in der deutschen 
Aufklärung einen großen Aufschwung erlebte.59 Viele Denker haben 

57	 Emer de Vattel, Le Droit des gens ou Principes de la Loi naturelle, appliqués à la 
conduite & aux affaires des Nations & des Souverains. Nouvelle édition augmen-
tée, Neuchâtel 1773, Bd. 1, S. 263 – 271 (Buch II, Kapitel 3).

58	 Ebd., S. 271. 
59	 Stefanie Buchenau, Bestimmung und Perfektibilität. Menschenwürde in der 

Aufklärung, in: Menschenwürde. Eine philosophische Debatte über Dimensio-
nen ihrer Kontingenz (Anm. 13), S. 178 – 205.



124 jeremy adler

dazu beigetragen: Thomas Abbt, Johann Joachim Spalding, Moses Men
delssohn, Gotthold Ephraim Lessing, Christian Garve und Georg Fors-
ter, ganz zu schweigen von Johann Gottfried Herder und Schiller. 
Überall tritt der allgegenwärtige Neologismus Menschenwürde auf. In 
der Aufklärung gab es sieben wesentliche Neuerungen auf diesem Ge-
biet: 1. Würde wird als anthropologischer und nicht als theologischer 
Begriff verstanden; 2. die Würde wird als »Vollkommenheit« angese-
hen, einem Begriff, der vor allem auf Christian Wolff zurückgeht;60 
3. die Würde wird als Erhöhung jedes einzelnen begriffen, wie es bei 
Jeremy Waldron heißt: »Der moderne Begriff der Menschenwürde be-
inhaltet eine Angleichung der Ränge nach oben, so dass wir heute ver-
suchen, jedem Menschen etwas von der Würde, dem Rang und der Er-
wartung an Respekt zuzusprechen, die früher dem Adel zugestanden 
wurde«;61 4. die Würde wird als Zugabe zum Menschsein aufgefasst, 
wie dies bei Herder zutrifft; 5. die Würde wird als »Geselligkeit« ver-
standen, eine Idee, die Mendelssohn aus dem Talmud übernommen 
haben könnte;62 6. die Würde wird bei Goethe als organisch betrachtet; 
7. Die Würde wird erstmals als justiziabler Begriff angesehen. Außer 
dem letzten Punkt war keiner dieser Aspekte völlig neu, aber sie alle 
wurden nun mit neuem Nachdruck vertreten. Wie Max Graff in einer 
weit ausgreifenden Studie gezeigt hat, war die Menschenwürde ein 
Hauptthema in der Literatur der Aufklärung: Johann Christoph Gott-
sched, Gotthold Ephraim Lessing, Jakob Michael Reinhold Lenz, Karl 
Philipp Moritz, sie alle verarbeiteten das Thema in ihren Schriften.63 
Doch so sehr die Einbeziehung Goethes in seiner Studie zu begrüßen 
ist, versäumt es Graff, Goethes Begriff der Würde zu bestimmen und in 
seinem Werk zu verorten. Vielmehr verbleibt er auf einer eher allge-
meinen Argumentationsebene. Stefanie Buchenau hat in einer ein-
dringlichen Analyse zu Abbt, Garve, Mendelssohn, Herder, Forster und 
Kant vorgelegt, doch Goethe nur einmal mit Namen genannt.64 So ist 

60	 Vgl. Knud Haakensson, Early Modern Natural Law, in: The Routledge Compa-
nion to Ethics, ed. by John Skorupski, London 2010, S. 76 – 87. 

61	 Jeremy Waldron, Dignity, Right and Rank. The Berkeley Tanner Lectures, ed. by 
Meir Dan-Cohen, Oxford 2012, S. 33.

62	 Vgl. Buchenau, Bestimmung und Perfektibilität (Anm. 59), S. 197 – 199. 
63	 Max Graff, Literarische Dimensionen der Menschenwürde, Tübingen 2017.
64	 Stefanie Buchenau, Menschenwürde. Kant und die Aufklärung, Hamburg 2023, 

S. 35.



125zur genealogie der »menschenwürde«

Goethes Stellung in dieser Tradition bisher weitgehend übersehen wor-
den, vor allem weil er sowohl den Ausdruck »Würde« als auch den sei-
nerzeit stark beanspruchten Neologismus »Menschenwürde« vermie-
den hat. Das große Interesse an diesem Thema während der Aufklärung 
lässt jedoch vermuten, dass auch Goethe ein Interesse an der Diskus-
sion gehabt haben wird. 

Kants Verständnis der Menschenwürde hat die Maßstäbe für die 
spätere Diskussion gesetzt. Habermas sagt, bei Kant habe »der philo
sophische Begriff der Menschenwürde […] seine bis heute gültige Fas-
sung erlangt«.65 Sensen spricht von einer »kantischen Hegemonie«.66 
Die Auffassung Kants wurde oft als der Wendepunkt im Übergang von 
einer Ehrenkultur – einer hierarchischen Gesellschaft – zu einer Kultur 
der Würde – basierend auf dem intrinsischen Wert des Individuums – 
gesehen. Rachel Bayevsky argumentiert jedoch, dass bei Kant beide 
Formen, Ehre wie Würde, gleichermaßen berücksichtigt werden.67 Diet-
mar von der Pfordten warnt vor einer Systematisierung seiner Theorie, 
da Kant, wie er behauptet, dazu neige, sich nur en passant auf die 
Würde zu beziehen.68 Ich bezweifle diese Interpretation, denn die Idee 
der Menschenwürde ist in Kants Ethik eingebettet, insbesondere in 
die  ›Grundlegung zur Metaphysik der Sitten‹ von 1785, die den Be-
griff  ganze sechzehn Mal benutzt.69 Mit Kant findet die existentielle 
Würde – manche sprechen von der anthropologischen Würde – ihren 
Eingang in die moderne Philosophie. Das geht aus seiner Untersuchung 
von der Beziehung zwischen Würde und Wert hervor: 

Im Reich der Zwecke hat alles entweder einen Preis oder eine Würde. 
Was einen Preis hat, an dessen Stelle kann auch etwas anderes, als 
Äquivalent, gesetzt werden; was dagegen über alle Preise erhaben ist, 
mithin kein Äquivalent verstattet, das hat eine Würde.70 

65	 Habermas, Das Konzept der Menschenwürde (Anm. 2), S. 344. 
66	 Oliver Sensen, Dignity: Kant’s Revolutionary Conception, in: Dignity (Anm. 15), 

S. 237 – 262, hier: S. 237. 
67	 Rachel Bayevsky, Dignity, Honour, and Human Rights: Kant’s Perspective, in: 

Political Theory 41 (2013), S. 809 – 813. 
68	 Von der Pfordten, Menschenwürde (Anm. 4), S. 9 f.
69	 Vgl. Rosen, Dignity (Anm. 32), S. 20.
70	 Immanuel Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, in: ders., Werke, hrsg. 

von Wilhelm Weischedel, 6 Bde., Wiesbaden 1956–1964, Bd. 4, S. 7–102, hier: S. 68. 



126 jeremy adler

Kant stellt die Einzigartigkeit des Individuums in den Mittelpunkt der 
Ethik. Der Mensch hat keinen Preis, er steht über dem Wert. Daher 
glaubt Kant  – im Gegensatz zu Pufendorf und Hobbes  – die Würde 
selbst habe keinen Wert. Sie besitzt eine einzigartige Qualität, die außer-
halb des Bereichs der Zwecke steht. Nur »Sittlichkeit« und »Mensch-
lichkeit« weisen Würde auf.71 Sie ist also mit einer moralischen Quali-
tät ausgestattet, die das Menschengeschlecht auszeichnet. Kants Posi-
tion ist essentialistisch. Da die Autonomie außerhalb des Bereichs der 
Zwecke steht, kann er von ihr sagen: »Autonomie ist […] der Grund 
der Würde der menschlichen […] Natur.«72 Kant bietet hier eine Defi-
nition der intrinsischen Würde, die nicht an den Wert gebunden ist, 
sondern an die Freiheit des Individuums zum Handeln. Goethe wird, 
wie wir gleich sehen werden, diesen Begriff noch einen Schritt weiter-
führen. Diese völlig neue Begründung knüpft unmittelbar an das zen
trale Merkmal der Kantischen Ethik an, den kategorischen Imperativ, 
der nichts anderes ist als eine Aufforderung zum Handeln in Würde: 
»Handle so, daß du die Menschheit, sowohl in Deiner Person, als in der 
Person jedes anderen, jederzeit zugleich als Zweck, niemals bloß als 
Mittel brauchest.«73

Die kantische Revolution begründet die Menschenwürde in der Au-
tonomie; diese Würde ist das, was Kant einen absoluten »inneren 
Wert« nennt.74 Dieser Aspekt findet sich in den ›Metaphysischen An-
fangsgründen der Tugendlehre‹ von 1798: »Die Menschheit selbst ist 
eine Würde; denn die Menschheit kann von keinem Menschen […] blos 
als Mittel sondern muß jederzeit zugleich als Zweck gebraucht werden, 
und darin besteht eben seine Würde […].«75 Eine merkwürdige Formu-
lierung. Man könnte erwarten, dass ›die Menschheit Würde besitzt‹, 
aber Kants Ausdruck setzt den Menschen mit seiner Eigenschaft gleich. 
Das Prädikat besagt, dass die Menschheit als ganze Würde hat und der 
einzelne als Mitglied des Menschengeschlechts ebenfalls Würde besitzt. 
Niemand wird ausgeschlossen. Für Kant ist die Würde ein Implikat der 

71	 Ebd. 
72	 Ebd., S. 69. 
73	 Ebd., S. 61.
74	 Vgl. von der Pfordten, Menschenwürde (Anm. 4), S. 21.
75	 Kant, Metaphysische Anfangsgründe der Tugendlehre, in: ders., Werke 

(Anm. 70), Bd. 4, S. 501 – 634, hier: S. 600.



127zur genealogie der »menschenwürde«

menschlichen Existenz und so wird sie im Leben des einzelnen fundiert. 
Das ist die grundlegendste Bestimmung von Würde in der gesamten 
Philosophie. Kants Verwendung von umfassenden Begriffen wie »Welt
wesen« und »Menschheit« betont seinen Anspruch auf Totalität. Die 
Einführung der menschlichen Autonomie erschließt der Philosophie 
der Würde Neuland, denn Kant krönt zwei Jahrtausende Ideenge-
schichte mit einer Konzeption, die nicht nur ethisch schlüssig, sondern 
auch das juristische Denken umzugestalten geeignet ist.76 

Doch Kants philosophischer Begriff der Menschenwürde war, unge-
achtet seiner Bedeutung, nicht das einzige Kennzeichen der aufkläreri-
schen Wende. Vermutlich war es die englische Bill of Rights von 1689, 
die die »Würde« in das Verfassungsdenken einführte. Dieses Vertrags-
werk hat die Macht des Herrschers gezügelt und das Recht des Parla-
ments festgesetzt. Das Wort dignity meint hier die Würde des Königs, 
keine korrelative Würde des Menschen tritt hier auf. Der erste Artikel 
der ›Federalist Papers‹ von 1787, die zur Vorbereitung der ame
rikanischen Verfassung entstanden, bedeutet einen weiteren Schritt in 
der Entwicklung der modernen Idee. In dem Essay, der Alexander Ha-
milton zum Verfasser hat und unter dem Pseudonym »Publius« er-
schien, wird der Gedanke der Würde als Rechtsbegriff versuchsweise 
wiederaufgenommen.77 Der Zweck der »neuen Verfassung« besteht 
nämlich darin, »den sichersten Weg«, um die Freiheit, die Würde und 
das Glück zu finden. Obwohl der Begriff, der hier »Würde der Person« 
bedeutet, noch keine normative Rechtskraft besitzt, ist es doch bemer-
kenswert, dass er hier in den Vordergrund rückt. Zum ersten Mal wird 
der Schutz der Menschenwürde zu den Zielen eines grundlegenden 
Gesetzeswerkes erklärt. Im Anschluss daran festigte Artikel 6 der ›Dé-
claration des Droits de l’Homme‹ von 1789 die Rolle der dignité im 
verfassungsrechtlichen Denken: Jedem Bürger wird der Zugang zur 
Würde entsprechend seinen Fähigkeiten garantiert. Hier wird die Würde 
als wirksamer Rechtsbegriff in der Präambel eines Verfassungswerks 
behandelt, womit der aus der Philosophie und Ethik stammende Begriff 
in die Rechtswelt einzog. Das eigentliche Verständnis des Begriffs ist 

76	 Von der Pfordten, Menschenwürde (Anm. 4), S. 26. 
77	 Alexander Hamilton, John Jay, James Madison, The Federalist. The Gideon Edi-

tion, ed. by George W. Carey and James McClellan, Indianapolis 2001, S. 3.



128 jeremy adler

hier jedoch noch konventionell. Wie der Kontext deutlich macht, be-
zeichnet er eine Form der Amtswürde:

Das Gesetz ist der Ausdruck des allgemeinen Willens. Alle Bürger 
haben das Recht, sich an der Gesetzgebung zu beteiligen, sei es per-
sönlich oder durch ihre Vertreter. Das Gesetz muss für alle gleich 
sein, ob es schützt oder ob es bestraft. Alle Bürger sind in seinen 
Augen gleich und können alle Würden, Positionen und öffentlichen 
Ämter nach ihrer Fähigkeit und ohne andere Unterscheidungen als 
nach ihren Tugenden oder ihren Talenten erhalten.78 

Würde wird hier nicht als angeborene Eigenschaft eines jeden Individu-
ums betrachtet, wie bei Kant, sondern als eine allen Bürgern gleicher-
maßen zugängliche Stellung. Dennoch ist der Artikel insofern von Be-
deutung als er einen grundlegenden rechtlichen Wandel signalisiert: 
Die »Würde« wird zu einem Begriff, der Gegenstand rechtlicher Be-
stimmungen werden kann. 

Einen anderen Einschnitt in die Geschichte des Begriffs der Men-
schenwürde bildet Herder. Es überrascht, dass Herders Begriff der 
Menschenwürde in der Ideengeschichte wenig Beachtung gefunden 
hat, obwohl er aller Wahrscheinlichkeit nach von seinen Nachfolgern 
in Weimar und Jena zur Kenntnis genommen wurde. Herders Ver-
ständnis der Würde unterscheidet sich prinzipiell von Kants komplexer 
Theorie. Im Gegensatz zu späteren Untersuchungen wählt Herder ei-
nen synthetischen Ansatz. Er greift auf die Identifikation von Würde 
und Menschlichkeit zurück:

Sie fürchten, dass man dem Wort Humanität einen Fleck anhängen 
werde; könnten wir nicht das Wort ändern? Menschheit, Mensch-
lichkeit, Menschenrechte, Menschenpflichten, Menschenwürde, Men
schenliebe? 

Menschen sind wir allesamt und tragen sofern die Menschheit an 
uns, oder wir gehören zur Menschheit. […]

Der Name Menschenrechte kann ohne Menschenpflichten nicht 
genannt werden; beide beziehen sich auf einander, und für beide 
suchen wir Ein Wort. 

78	 Déclaration des Droits de l’Homme et du Citoyen de 1789, https://www.conseil-
constitutionnel.fr/le-bloc-de-constitutionnalite/declaration-des-droits-de-l-homme-
et-du-citoyen-de-1789.

https://www.conseil-constitutionnel.fr/le-bloc-de-constitutionnalite/declaration-des-droits-de-l-homme-et-du-citoyen-de-1789
https://www.conseil-constitutionnel.fr/le-bloc-de-constitutionnalite/declaration-des-droits-de-l-homme-et-du-citoyen-de-1789
https://www.conseil-constitutionnel.fr/le-bloc-de-constitutionnalite/declaration-des-droits-de-l-homme-et-du-citoyen-de-1789


129zur genealogie der »menschenwürde«

So auch Menschenwürde und Menschenliebe. Das Menschenge-
schlecht, wie es jetzt ist und wahrscheinlich lange noch sein wird, hat 
seinem größesten Teil nach keine Würde; man darf es eher bemit
leiden als verehren. Es soll aber zum Charakter seines Geschlechts, 
mithin auch zu dessen Wert und Würde gebildet werden. […] 

[…] Das Göttliche in unserm Geschlecht ist also Bildung zur Hu-
manität […].79

Herder betrachtet die Menschenwürde als eine Eigenschaft, die erst er-
rungen und entwickelt werden muss. Der Mensch besitzt keine Würde 
an sich: Herders Verständnis der Würde als ein Produkt der Entwick-
lung leitet zu Goethes Verständnis der organischen Würde über. Lange 
bevor Goethe zu dieser Einsicht kam, hat Herder in seinem Briefwech-
sel mit Mendelssohn diesen Standpunkt vertreten: »Diese Ausbildung 
u. Entwiklung auf dieses Leben, sie ist Zweck, sie ist Bestimmung«. 
Herder betrachtet jedoch die Bildung nicht als Selbstzweck. Es gilt, »zu 
leben, damit man die Welt vollkommner verlaße, als man sie betrat«.80 
Die Bildung soll zur Vervollkommnung der Gesellschaft führen.81 
Doch unterscheidet sich Herders Auffassung grundsätzlich von der Po-
sition Kants und Goethes, denn ihr zufolge kommt der Mensch ohne 
Würde auf die Welt. 

Herders Verständnis des Begriffs »Menschenwürde« ist umfassend: 
Er identifiziert nicht nur – in Übereinstimmung mit dem Stoizismus – 
Würde und Menschlichkeit, sondern weist auch darauf hin, dass Rechte 
und Pflichten zusammengehören. Die Menschenwürde bringt eine Auf-
gabe mit sich. Dadurch wird sie nicht nur als erworben (intrinsisch) 
verstanden, sondern als Grund einer ethischen Pflicht, in einer spezifi-
schen Weise zu handeln (extrinsisch). Als moralisches Prädikat muss 
die Würde erst erworben werden. Nur die mit Moral ausgezeichnete 
Person kann als »würdig« betrachtet werden. Dieser scheinbar logische 

79	 Johann Gottfried Herder, Werke in zehn Bänden, Bd. 7: Briefe zur Beförderung 
der Humanität, hrsg. von Hans Dietrich Irmscher, Frankfurt am Main 1991, 
S. 147 f. (3. Sammlung, Brief 27: Über das Wort und den Begriff der Humanität).

80	 Herder an Mendelssohn, zweite Hälfte April 1769, in: Moses Mendelssohn, Ge-
sammelte Schriften, Bd. 12 /1: Briefwechsel II/1, bearb. von Alexander Altmann, 
Stuttgart-Bad Cannstatt 1976, S. 177. Vgl. Buchenau, Menschenwürde (Anm. 64), 
S. 75.

81	 Vgl. Jennifer A. Herdt, Forming Humanity. Redeeming the German Bildung 
Tradition, Chicago 2024, S. 89.



130 jeremy adler

Schluss schwächt aber den Begriff. Er kann nicht mehr als Verteidigung 
des Ichs, der Existenz dienen, da er nur als bestimmter Grad der Erzie-
hung gelten kann. Ein erworbener Wert hat nicht die Kraft eines ange-
borenen Rechts  – des Rechts auf Leben. Als besonders weitreichend 
wird sich aber Herders Einsicht erweisen, die Menschenwürde gehöre 
zur menschlichen Bildung. Gehen wir jetzt auf Goethes aus diesem Di-
lemma führenden Begriff der Würde ein. 

VI. 

Allein der Worthäufigkeit nach zu urteilen, wäre Goethe der einzige 
Denker seiner Zeit, der nie über Menschenwürde nachgedacht hat. 
Diese Vorstellung ist absurd. Wenn wir versuchen, diese Auffälligkeit 
zu begreifen, so liegt der Grund sicherlich in dem Gebot des Dichters, 
sich des Klischees zu enthalten. Goethes Enthaltsamkeit bedeutet nicht, 
dass er die Idee der Würde vernachlässigt hätte – ganz im Gegenteil. 
Nur wenige Schriftsteller haben sich tiefer mit den mit ihr verbunde-
nen potentiellen Konflikten auseinandergesetzt, sei es in ›Götz von 
Berlichingen‹ oder in ›Egmont‹, in ›Iphigenie auf Tauris‹ oder in ›Tor-
quato Tasso‹, ganz besonders aber in den Metamorphosen des ›Faust‹, 
wie Thomas Weitin zeigt.82 Diese Stück liest sich wie eine Epitome von 
Picos Rede: Fausts synkretistische Philosophie, seine Vermittlerrolle, 
sein Streben nach Vergöttlichung, seine Suche nach dem Weiblichen 
und seine mystische Vereinigung mit einer Gottheit spiegeln sämtlich 
Pico wider. Zudem fand, wie T. J. Reeds Erkundungen vermuten lassen, 
Goethes Beschäftigung in unmittelbarer Nähe zu Kant statt.83 In der 
Tat sind Kants und Goethes Bestrebungen eng miteinander verfloch-
ten, vermutlich haben sie gemeinsam die Moderne mitbestimmt.

Goethe war gelegentlich zynisch, was die Idee der Menschenwürde 
betrifft. Tatsächlich hat er sehr wohl den historischen Prozess begrif-
fen, durch den der Begriff beinahe zu einem Klischee degenerierte, in-

82	 Thomas Weitin, Freier Grund: Die Würde des Menschen nach Goethes Faust, 
Paderborn 2013.

83	 Terence J. Reed, Goethe und Kant. Zeitgeist und eigener Geist, in: Goethe-Jahr-
buch 118 (2001), S. 58 – 74. 



131zur genealogie der »menschenwürde«

sofern die Idee sich von einem Ideal in einen sicher geglaubten Besitz-
stand verwandelte. Dies geht aus einem Gespräch mit Riemer hervor:

Was der Mensch als Gott verehrt, ist sein eigenstes Innere herausge-
kehrt. Erkennt er Würde, sucht er Würde, so verehrt er sie auch au-
ßer sich. Zur Zeit, als es noch Könige gab, gab es auch noch Götter. 
Als Volksregiment schaltete, gab es keine persönliche Würde, nur 
Würde der Stelle. Und so kamen auch die Götter in Dekadenz. Sie 
mußten sich gefallen lassen, daß man mit ihnen umsprang wie mit 
den Menschen. Egalisierung bis in den Himmel gedrungen.84 

Diese wenig bekannte Passage zeigt Goethes Vertrautheit mit dem Dis-
kurs der Würde und zeugt von einer charakteristisch sarkastischen, 
wenn auch patrizischen Sicht auf die Gleichheit; dies schloss jedoch 
nicht aus, dass er einen eigenständigen Beitrag leistete. Es mag durch-
aus sein, dass Goethes Misstrauen gegenüber dem traditionellen Kon-
zept ihn zu einem indirekteren Ansatz veranlasste. 

Bereits Goethes Hymne ›Grenzen der Menschheit‹ von 1781 kann 
als ein Beitrag zu der Debatte angesehen werden. Ihre Entstehung geht 
der Publikation von Kants ›Grundlegung zur Metaphysik der Sitten‹ 
um vier Jahre voraus. Sie erkundet, was es heißt, ein Mensch zu sein, 
und verortet die Humanität in der Ethik. Die Hymne beginnt mit dem 
seit der Genesis üblichen Topos der Würde, der die Erhebung des Men-
schen über die Tiere und seine Nähe zur Gottheit darstellt: 

Edel sei der Mensch
Hülfreich und gut!
Denn das allein
Unterscheidet ihn von allen Wesen 
Die wir kennen.85 

Die präskriptive Eröffnung des Gedichts mit den Worten »Edel sei der 
Mensch […]!« ermutigt zum rechten Handeln. Der moralische Weg ist 

84	 Friedrich Wilhelm Riemer, Mitteilungen über Goethe. Auf Grund der Ausgabe 
von 1841 und des handschriftlichen Nachlasses hrsg. von Arthur Pollmer, Leip-
zig 1921, S. 336.

85	 Johann Wolfgang Goethe, Sämtliche Werke. Briefe, Tagebücher und Gespräche 
(›Frankfurter Ausgabe‹), hrsg. von Friedmar Apel u. a., 40 Bde., Frankfurt am 
Main 1985 – 2013 (zitiert als FA), Abt. I, Bd. 1, S. 333.



132 jeremy adler

der »edle« Weg. »Edel« will hier als adjektivisches Synonym von 
»Würde« verstanden werden. In Abkehr von dem in der Genesis be-
gründeten Topos findet Goethe die Unterscheidung zwischen Men-
schen und Tier in der Ethik. Die Menschlichkeit liegt in moralischen 
Handlungen: Hilfe und Tugend, Beistand und Güte. »Würde« ist hier 
weniger ein Attribut als vielmehr ein Bestreben, ein existentielles Ziel, 
das durch die Erfüllung eines moralischen Imperativs erreicht werden 
soll. Das Gedicht erinnert an Kants Diktum, dass »die Menschheit 
selbst eine Würde ist«. Und wie bei Kant finden sich auch in Goethes 
Verständnis Aspekte der Ehrenkultur und der Würdekultur  – eine 
Kongruenz, die sich auch an anderen Stellen in seinen Schriften zeigt.

Die Konvergenz von Goethe und Kant in bezug auf die Würde liegt 
in der Frage der Autonomie. Georg Simmel hat diese Verwandtschaft 
1916 herausgearbeitet,86 und Ernst Cassirer hat sie 1944 wieder aufge-
griffen.87 Goethes klassischer Ausspruch, den Simmel zitiert, stammt 
aus einem Brief an Zelter vom 29. Januar 1830. Hier lobt er Kants ›Kri-
tik der Urteilskraft‹ dafür, dass sie lehrt, dass Kunst und Natur »ohne 
Zweck« handeln: »Natur und Kunst sind zu groß um auf Zwecke aus-
zugehen.« In einem anschließenden Kommentar fügt er hinzu: »So 
hatte mich Spinoza schon früher gegen die absurden Endursachen 
gegläubigt.«88 Goethes Satz erinnert an die Eröffnung der ›Ethik‹. Hier 
schreibt Spinoza: »Unter Ursache seiner selbst verstehe ich das, dessen 
Essenz Existenz einschließt, anders formuliert das, dessen Natur nur als 
existierend begriffen werden kann.«89 Goethe wird sich diese Lehre bei 
seiner ersten Bekanntschaft mit Spinoza aneignen. Sie taucht in der 
›Ethik‹ wiederholt auf. Wie der Anhang zu Teil I bemerkt: »[…] die 
Natur [hat] keinen Zweck […]. der ihr vorgegeben wäre, und […] alle 
Zweckursachen [sind] nichts als menschliche Einbildungen«.90 In ähnli-
cher Weise heißt es in der Definition 7: »Dasjenige Ding heißt frei, das 

86	 Georg Simmel, Kant und Goethe. Zur Geschichte der modernen Weltanschau-
ung, Leipzig 1916, S. 9 – 63. 

87	 Ernst Cassirer, Goethe und die Kantische Philosophie, in: ders., Rousseau, Kant, 
Goethe, hrsg. von Rainer A. Bast, Hamburg 1991, S. 63 – 99, hier: S. 66 f.

88	 FA II/5, S. 223. 
89	 Spinoza, Die Ethik in geometrischer Ordnung dargestellt. Neu übersetzt, hrsg., 

mit einer Einleitung versehen von Wolfgang Bartuschat, Hamburg 1999, S. 5 
(I def. 1). 

90	 Ebd., S. 85 (I app.). 



133zur genealogie der »menschenwürde«

allein aus der Notwendigkeit seiner Natur existiert und allein von sich 
her zum Handeln bestimmt wird.«91 Tatsächlich ist es Spinozas Formel, 
die sich in Goethes Theaterstücken zeigt, beginnend mit ›Egmont‹, 
1771 bis 1778, dessen Konzeption – von der man annimmt, dass sie sich 
kaum verändert hat – Kants ›Grundlegung‹ um fünfzehn Jahre voraus-
geht.92 Aufbauend auf Spinozas Verständnis der individuellen Würde 
und Vattels Begriffs der nationalen Würde verbindet das Stück Auto-
nomie und Freiheit mit ausdrücklichen Bezügen zur Menschenwürde. 
Es stellt mehrere Arten von Würde dar, beginnend mit der »Würde 
Gottes«.93 Ferner zeigt es die Würde des Königs,94 die Würde der Na-
tion95 und die Menschenwürde. Die Eröffnungsszene des Stücks zeigt 
das, was Vattel unter der nationalen Würde der Bürger versteht; Klär-
chen zeigt menschliche Würde; und das, was Blackstone als »königliche 
Würde« bezeichnet, wird durch Philipp von Spanien repräsentiert. Im 
Mittelpunkt des Stücks steht der Zusammenstoß zwischen der na
tionalen Würde der Niederländer und der Königswürde der Spanier. 
Eine Figur weist sowohl die »Würde des Amtes« als auch die »Würde 
der Person« auf. Dies ist Egmont. Diese beiden Formen erscheinen, 
wenn er sich Klärchen in seinem Prunk präsentiert, und sie treten am 
Ende des Stücks wieder auf: Sein Tod wird »ehrenvoll« genannt, was 
auch so viel wie »würdevoll« bedeutet.96 Mit dieser nachdrücklichen 
Bekundung probt Goethes Stück den Paradigmenwechsel der Aufklä-
rung von der überwältigenden Betonung der »Würde des Amtes« (im 
Sinne Ciceros) zur »Menschenwürde« (im späteren Verständnis Kants). 
Oder, anders ausgedrückt, von einer Kultur der Ehre zu einer Kultur 
der Würde. In dieser Lesart ist Goethes ›Egmont‹ das erste Stück des 
Welttheaters, das die »Würde« in allen Facetten, vor allem aber in ei-
nem politischen Sinn, als zentrales Thema behandelt. Indem er sie als 
eine Form der Souveränität auffasst, antizipiert Goethe zudem Kants 
Verständnis der Würde als Autonomie.

91	 Ebd., S. 7 (I def. 7). 
92	 Vgl. Martin Bollacher, Spinoza, in: Goethe-Handbuch, Bd. IV/1: Personen, Sa-

chen, Begriffe: A – K, hrsg. von Hans-Dietrich Dahnke und Regine Otto, Stutt-
gart 1998, S. 999 – 1003.

93	 FA I/5, S. 523.
94	 Ebd., S. 529, 543.
95	 Ebd., S. 525. 
96	 Ebd., S. 550. 



134 jeremy adler

Für die Rolle, welche die Würde bei Goethe einnimmt, ist es bezeich-
nend, dass eine der prominentesten Verwendungen des Begriffs der 
Menschenwürde bei Schiller, im vierundzwanzigsten der ›Ästhetischen 
Briefe‹, sich auf Goethe bezieht.97 Schiller verwendet ihn zur Charakte-
risierung der ›Iphigenie‹, in der sich Goethes Beschäftigung mit der 
Menschenwürde fortsetzt, die in ›Egmont‹ begonnen hat. Mehr als je-
des andere Werk Goethes dreht sich ›Iphigenie‹ um die Menschen-
würde. Da sie 1779 erstmals in Prosa geschrieben wurde, liegt sie der 
Veröffentlichung von Kants ›Grundlegung‹ um etwa sechs Jahre vor-
aus. Im Prinzip trifft sich Goethes Auffassung mit Kants Ansicht, dass 
Moral und Humanität die Würde ausdrücken. Auch in ›Iphigenie‹ ver-
wendet Goethe durchgängig den Begriff »edel« statt »Würde«. Die 
Würde des Thoas, die Amtswürde, ausgedrückt in dem wiederholten 
Beinamen »edler Mann«, wird der Personenwürde der Priesterin gegen-
übergestellt. Aber Goethes Stück, das mit einer »edeln Tat« endet,98 
zeigt wie ein solcher Konflikt gelöst werden kann. Wie Jürgen Molt-
mann treffend sagt: »Durch den ›Dienst der Versöhnung‹ werden also 
die Würde und das Recht des Menschen in dieser unmenschlichen Welt 
wiederhergestellt.«99 Eine würdige Handlung erlaubt es, Konflikte auf
zulösen: So kann die Schlichtung der in Konflikt befindlichen Würde zu 
einem Verfahren werden, das gesellschaftliche Ordnung hervorbringt.

Goethes zentrale Stellungnahme zur Würde erscheint jedoch in 
›Wilhelm Meisters Lehrjahren‹. Hier entwickelt Goethe sein Verständ-
nis der Autonomie als Selbstentfaltung des Individuums. Das Buch er-
schien 1795 /96, zehn Jahre nach Kants ›Grundlegung‹. Tatsächlich ge-
hen die darin entfalteten Ideen auf Spinoza zurück. Diesem zufolge 
fördert die Bildung die individuelle Freiheit und befähigt das Indivi-
duum, seine eigene Natur zu erkennen. Dadurch tritt der Mensch mit 
seinem wahren Selbst in Kontakt.100 Spinoza legt sein Bildungsideal im 
›Tractatus theologico-politicus‹ (1670) dar:

	 97	 Friedrich Schiller, Werke und Briefe in zwölf Bänden, Bd. 8: Theoretische 
Schriften, hrsg. von Rolf-Peter Janz, Frankfurt am Main 1992, S. 649 f.

	 98	 FA I/5, S. 618, v. 2149.
	 99	 Jürgen Moltmann, Christlicher Glaube und die Menschenrechte, in: ders, Men-

schenwürde, Recht und Freiheit, Stuttgart und Berlin 1979, S. 13 – 35, hier: S. 32.
100	 Vgl. P. R. Glass, Spinoza on Knowledge, Freedom and Education, Diss. Univer-

sity of London 1993, S. 10; Stuart Hampshire, Spinoza and the Idea of Freedom, 



135zur genealogie der »menschenwürde«

[D]er letzte Zweck des Staates […] [ist es], den einzelnen [Men-
schen] von der Furcht zu befreien, damit er so sicher als möglich le-
ben und sein natürliches Recht zu sein und zu wirken ohne Schaden 
für sich und für andere vollkommen behaupten kann. [Der letzte 
Zweck des Staates ist es,] zu bewirken, daß ihr Geist und Körper un-
gefährdet seine Kräfte entfalten kann, daß sie selbst frei ihre Ver-
nunft gebrauchen […], [und] zu bewirken, daß ihr Geist und ihr 
Körper ungefährdet seine Kräfte entfalten kann, daß sie selbst frei 
ihre Vernunft gebrauchen […].101 

Spinoza betrachtet die Bildung als Mittel, dem einzelnen die Freiheit zu 
verleihen, sich in der Gesellschaft zu verwirklichen. Der Mensch, der 
sich in dieser Weise vervollkommnet, besitzt a fortiori eine Form von 
Menschenwürde. Ähnlich verhält es sich in ›Wilhelm Meisters Lehr-
jahren‹. Während Spinoza sein Verständnis der Freiheit des einzelnen, 
seine Natur auf seine eigene Weise zu entwickeln, nicht vollständig 
entfaltet hat, stellt Goethe die organische Selbstentwicklung deutlicher 
in den Kontext der »Würde«. Die Passage im Roman wird oft zitiert, 
nicht zuletzt von Habermas:102

Daß ich dir’s mit Einem Worte sage, mich selbst, ganz wie ich da bin, 
auszubilden, das war dunkel von Jugend auf mein Wunsch und 
meine Absicht. Noch hege ich eben diese Gesinnungen, nur daß mir 
die Mittel, die mir es möglich machen werden, etwas deutlicher sind. 
Ich habe mehr Welt gesehen, als du glaubst, und sie besser benutzt, 
als du denkst. Schenke deswegen dem, was ich sage, einige Aufmerk-
samkeit, wenn es gleich nicht ganz nach Deinem Sinne sein sollte.

Das organische Verständnis eines Menschen, nach dem er sich wie 
eine Pflanze entfaltet, bildet den Mittelpunkt von Goethes Begriff der 
Würde. Im Verlauf des Briefs, in dem Wilhelm Meister seine Darstel-

in: Spinoza: A Collection of Critical Essays, ed. by Marjorie Grene, Notre Dame, 
IN 1979, S. 297 – 317, hier: S. 304. 

101	 Spinoza, Theologisch-politischer Traktat. Auf der Grundlage der Übersetzung 
von Carl Gebhardt neu bearb., eingeleitet und hrsg. von Günter Gawlick, Ham-
burg 31994, S. 301 (Kapitel 20).

102	 FA I/9, S. 657. Vgl. Jürgen Habermas, Strukturwandel der Öffentlichkeit. Un-
tersuchungen zu einer Kategorie der bürgerlichen Gesellschaft. Mit einem Vor-
wort zur Neuauflage, Frankfurt am Main 1990, S. 67 – 69.



136 jeremy adler

lung entwickelt, wird auch sein Verständnis der Würde weiter entfaltet. 
Anstelle des Wortes »Würde« verwendet Goethe wie in ›Iphigenie‹ das 
Wort »edel«:103

Wäre ich ein Edelmann, so wäre unser Streit bald abgetan; da ich 
aber nur ein Bürger bin, so muß ich einen eigenen Weg nehmen, und 
ich wünsche daß Du mich verstehen mögest. […] in Deutschland ist 
nur dem Edelmann eine gewisse allgemeine, wenn ich sagen darf, 
personelle Ausbildung möglich. Ein Bürger kann sich Verdienst er-
werben und zur höchsten Not seinen Geist ausbilden; seine Persön-
lichkeit geht aber verloren, er mag sich stellen, wie er will. Indem es 
dem Edelmann, der mit den Vornehmsten umgeht, zur Pflicht wird, 
sich selbst einen vornehmen Anstand zu geben, indem dieser An-
stand, da ihm weder Tür noch Tor verschlossen ist, zu einem freien 
Anstand wird, da er mit seiner Figur, mit seiner Person, es sei bei 
Hofe oder bei der Armee, bezahlen muß, so hat er Ursache, etwas auf 
sie zu halten, und zu zeigen, daß er etwas auf sie hält. Eine gewisse 
feierliche Grazie bei gewöhnlichen Dingen, eine Art von leichtsinni-
ger Zierlichkeit bei ernsthaften und wichtigen kleidet ihn wohl, weil 
er sehen läßt, daß er überall im Gleichgewicht steht. 

Durch die Gegenüberstellung aristokratischer »Repräsentation« mit 
der »Persönlichkeit« des Bürgertums stellt die Passage die Ehre des 
Aristokraten ihrer Abwesenheit beim Bürger gegenüber: »Wenn der 
Edelmann durch die Darstellung seiner Person alles gibt, so gibt der 
Bürger durch seine Persönlichkeit nichts und soll nichts geben.«104 In 
solchen Gegenüberstellungen und dem Bemühen um deren Überwin-
dung stellt die lange Reflexion ein Manifest zur Erlangung der Bürger-
würde durch »harmonische Ausbildung« dar. Goethes neue Version 
der Würde – die die Idee des Wachstums, die erstmals bei Pico della 
Mirandola zu finden ist, weiterentwickelt  – enthält eine Vision des 
Menschen als physisches, organisches Wesen – eines ganzen, sich ent-
wickelnden Menschen. Goethe geht über Kants Definition von Würde 
als Autonomie hinaus und führt die Selbstverwirklichung in die intrin-
sische Würde ein. Die ganze Passage läuft nämlich auf eine Neuerung 
des Würde-Begriffs nach einem organischen Modell hinaus. Anstelle 
der »Würde« verwendet Goethe das Wort »Anstand«. Diese Qualität 

103	 FA I/9, S. 657 f.
104	 Ebd., S. 658.



137zur genealogie der »menschenwürde«

ist als eine aktive Form der Würde zu verstehen. Sie entstammt dem 
Willen, sich zu verbessern und den Mitmenschen zu gefallen. Man be-
sitzt sie nicht, wie bei Herder erwirbt man sie. Doch muss wohl die 
Quelle für diese Aktivität im einzelnen angelegt sein. Das Dasein der 
Würde im Keim des Lebewesens entäußert sich in seiner fortlaufenden 
Bildung. Indem der Edelmann sich mit der Außenwelt konfrontiert, 
verhält er sich »Hohen« und »Niedren« gegenüber gleichartig. Das 
kann nur wegen seiner Würde des Amts möglich sein. Sie bedeutet eine 
feste soziale Bindung innerhalb einer Hierarchie. Diese Kategorie macht 
es möglich, aus Aristokraten »Könige oder königähnliche Figuren« zu 
erschaffen.105 Wilhelm Meister will aber diese Differenz zwischen Bür-
ger und Aristokrat durch die Bildung aufheben:106

Ich habe nun einmal, gerade zu jener harmonischen Ausbildung 
meiner Natur, die mir meine Geburt versagt, eine unwiderstehliche 
Neigung.

Die Formel von der »harmonischen Ausbildung meiner Natur« um-
schreibt die Idee der Menschenwürde durch eine aktive Gesinnung. 
Diese organische Bildung soll das Defizit der bürgerlichen Geburt kor-
rigieren. Durch diesen Schritt kann der Bürger eine dem aristokrati-
schen Wesen verwandte Würde erlangen. Dabei wird auch die Würde 
des Amts erneuert. Extrinsische und intrinsische Würde fallen zusam-
men. Hiermit begründet Goethe die Schule der organischen Würde wie 
sie 150 Jahre später zur Geltung kam. Goethe trifft die moderne Auf-
fassung im Kern, wenn er behaupten lässt: »Wert und Würde« sind 
»die Grundfeste allen Daseins«.107 Diese Aussage eröffnet neue Per
spektiven, die es verdienen würden, genauer untersucht zu werden. 
Wie »Wert« und »Würde« zueinanderstehen, ist unklar, doch steht 
hier fest, inwieweit beide sowohl die existentielle als auch die rechtliche 
Lage des Menschen repräsentieren. Man kann hier eine von Sophokles 
über Shakespeare bis hin zu Goethe auf dem Gebiet der Literatur dar-
gestellte Theorie der Menschenwürde verfolgen, die – wie oft bemerkt 
wurde – für das soziale Gewissen einsteht. Wir meinen nämlich, die 
Dichtung könne die fehlende soziale Debatte darstellen, auf deren Er-
klärungen und Bestimmungen und Definitionen die Formulierung des 

105	 Ebd.
106	 Ebd., S. 659.
107	 FA I/10, S. 665 (Wanderjahre III 9).



138 jeremy adler

Gesetzes beruht. Kurz gesagt: Für Goethe sind nicht die Rechte primär, 
sondern Werte und Würde. Damit rückt er von den Postulaten der 
Französischen Revolution ab und eröffnet die Perspektive, die den Blick 
auf die Grundsätze, die zum Grundgesetz führten, ermöglicht.

Wilhelms Trugschluss, des Bürgers Antwort auf seine Situation 
könne nur durch das Theater erfolgen, zeigt, dass er zwar das Problem 
der Würde zu erkennen vermag, ihm jedoch eine Lösung dafür noch 
abgeht. Die Möglichkeit, durch politisches Handeln einen Weg nach 
vorne zu finden, wird von ihm nicht in Betracht gezogen. Der Leser 
hingegen vermag die Situation zu durchschauen. Wilhelm steht auf 
einem Scheidepunkt: Hinter ihm liegt die Amtswürde eines Königs 
oder Adeligen, vor ihm die organische Würde des Bürgers. Hier, in 
Wilhelms Fragestellung, ist also der ambivalente historische Ort, an 
dem der Begriff einer organischen, existentiellen Würde erstmals in 
den Blick kommt. Wenn Kant die Autonomie des Individuums als Basis 
für die Menschenwürde betrachtet, so sollte Goethes Verständnis der 
Bildung des einzelnen zum Typus der neuen Würde als Macht der 
Selbstverwirklichung werden. In ›Wilhelm Meisters Wanderjahren‹ 
schlug Goethe darüber hinaus ein zweites Modell vor: Es handelt sich 
um die gemeinschaftliche Würde, die erstmals im jüdischen Denken 
zum Ausdruck kam. Wenn die Gesellschaft als Summe ihrer Individuen 
der Sitz der Rechte ist, folgt daraus, dass es eine gemeinsame Würde 
gibt, die die individuelle Würde begründet. Nur eine solche kann als 
übergeordnete Kategorie dienen, auf der universelle Rechte beruhen.

VII. 

Es braucht kaum näher erläutert zu werden, dass Goethes organische 
Sichtweise von Wilhelm von Humboldt aufgenommen wurde. Im Jahre 
1792 benutzt Humboldt in seinen ›Ideen zu einem Versuch die Grenzen 
der Wirksamkeit des Staates zu bestimmen‹ Formulierungen, die viel-
fach an Äußerungen Goethes und Schillers anklingen: 

Der wahre Zweck des Menschen – nicht der, welchen die wechselnde 
Neigung, sondern welchen die ewig unveränderliche Vernunft ihm 
vorschreibt – ist die höchste und proportionierlichste Bildung seiner 
Kräfte zu einem Ganzen. Zu dieser Bildung ist Freiheit die erste und 



139zur genealogie der »menschenwürde«

unerläßliche Bedingung. Allein außer der Freiheit erfordert die Ent-
wickelung der menschlichen Kräfte noch etwas anderes, obgleich mit 
der Freiheit eng Verbundenes: Mannigfaltigkeit der Situationen.108

Die Passage ist als Quintessenz der Humboldt’schen Philosophie be-
zeichnet worden.109 Sie ergänzt die Auffassung Goethes durch einen 
kantianischen Verweis auf die Vernunft und durch einen weiteren Zu-
satz: die Freiheit. Obwohl Bildung ohne sie nicht zu erreichen ist, sagt 
Wilhelm Meister nichts über die politische Freiheit – vermutlich, um 
nicht auf die Parolen der Französischen Revolution zurückgreifen zu 
müssen. Doch nur in der Freiheit kann Goethes bürgerliche Würde 
wirksam werden, den öffentlichen Raum gestalten und in das Recht 
eingehen. Es gibt eine wechselseitige Durchlässigkeit zwischen Litera-
tur und Recht, durch die  – da sind sich Lionel Trilling und Richard 
Rorty einig110 – die Literatur das liberale Denken bereichert und in die 
Politik eingedrungen ist. 

Der englische Vater des Liberalismus, John Stuart Mill, nahm die 
Ideen Goethes und Humboldts auf und belebte sie neu.111 In seiner 
Autobiographie schreibt Mill den Gedanken Humboldts eine wichtige 
Rolle für seinen Essay ›Über die Freiheit‹ zu,112 aber Mill folgt auch 
Goethe (den er auf Deutsch las). Mill sei, angeregt durch diese Er
fahrungen, dazu gelangt, dass er »unter den Haupterfordernissen 
menschlicher Wohlfahrt […] der innerlichen Kultur die geeignete 
Stelle anwies«.113 Der Essay ist von Goethes Ideen durchdrungen. Mill 
vertritt die Ansicht:

108	 Wilhelm von Humboldt, Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der Wirksamkeit 
des Staates zu bestimmen, hrsg. von Robert Hardter, Stuttgart 1967 (zuerst 
1851 erschienen), S. 22 (Abschnitt II).

109	 Christina M. Sauter, Wilhelm von Humboldt und die deutsche Aufklärung, 
Berlin 1989, S. 363.

110	 Lionel Trilling, The Liberal Imagination. Essays on Literature and Society, New 
York 1950, S. xxi; Richard Rorty, Contingency, Irony, and Solidarity, Cam-
bridge, MA 1989, S. 60 – 61, 189 – 197.

111	 Vgl. Edmund Fawcett, Liberalism. The Life of an Idea, Princeton 2015, S. 85 – 97.
112	 John Stuart Mill, Autobiographie. Übersetzt und mit einer Einleitung hrsg. von 

Jean-Claude Wolf, Hamburg 2011, S. 207 (Kapitel 7). Vgl. Andrew Valls, Self-
Development and the Liberal State: The Case of John Stuart Mill and Wilhelm 
von Humboldt, in: The Review of Politics 61 (1999), S. 251 – 74, hier: S. 251.

113	 Mill, Autobiographie, a. a. O., S. 116 (Kapitel 5). 



140 jeremy adler

Einen Charakter hat nur der Mensch, der eigene Begierden und 
Triebe hat als Ausdruck seiner eigenen Natur, wie sie durch Selbst-
erziehung entwickelt und gemodelt ist.114

Das erinnert an Goethes Begriff der Bildung. An anderer Stelle nennt 
Mill dies »geistige Vervollkommnung«.115 Sowohl Humboldt wie auch 
Mill unterscheiden sich von Goethe in ihrer Betonung der Rolle des 
Staates bei der Selbstentfaltung. 

Der organische Verständnis des Individuums, das Goethe entwickelt, 
hat im modernen Denken breite Aufnahme gefunden: Émile Durk
heim,116 Wilhelm Dilthey,117 Max Weber,118 Georg Simmel119 und José 
Ortega y Gasset120 gehören zu denjenigen, die es in mehr oder minder 
modifizierter Weise vertreten. Diese Bejahung des Individuums be
deutet einen Paradigmenwechsel in der Vorstellung vom Bürger: Für 
Hobbes ist das Individuum in der Lage, Macht auszuüben und zu er-
werben; in der ›Déclaration des Droits de l’Homme‹ besitzt es Rechte; 
in der amerikanischen Verfassung ändert sich die Person nicht; in der 
Moderne aber ist das Individuum ein sich veränderndes, wachsendes, 
organisches Wesen. 

114	 John Stuart Mill, Über die Freiheit. Auf der Grundlage der Übersetzung von 
Else Wentscher neu hrsg. von Horst D. Brandt, Hamburg 2009, S. 85 (Kapitel 3). 

115	 John Stuart Mill, Remarks on Bentham’s Philosophy (1833), in: Collected 
Works of John Stuart Mill, vol. 10, ed. by J. M. Robson et al., Toronto 1969, 
S. 75 – 115, hier: S. 95. Vgl. Antis Loizides, John Stuart Mill: Individuality, Dig-
nity, and Respect for Persons, in: The Roots of Respect: A Historic-Philosophi-
cal Itinerary, ed. by Giovanni Giorigini and Elena Irrera, Berlin und Boston 
2017, S. 187 – 205, hier: S. 202. 

116	 Vgl. Charles E. Marske, Durkheim’s »Cult of the Individual« and the Moral 
Restitution of Society, in: Sociological Theory 5 (1987), S. 1 – 14, hier: S. 7 und 
10 f. 

117	 Vgl. Hans-Hermann Groothoff, Wilhelm Dilthey. Zur Erneuerung der Theorie 
der Bildung und des Bildungswesens, Hannover 1981, S. 67 – 69. 

118	 Vgl. Sara R. Farris, Max Weber’s Theory of Personality: Individuation, Politics 
and Orientalism in the Sociology of Religion, Leiden 2015, S. 48 – 50. 

119	 Georg Simmel, Soziologie. Untersuchungen über die Formen der Vergesell-
schaftung, Berlin 41958 (11908), S. 527 f. Vgl. Efraim Podoksik, In Search of 
Unity: Georg Simmel on Italian Cities as Works of Art, in: Theory, Culture & 
Society 29 (2012), S. 101 – 123. 

120	 Vgl. Kenneth R. Hoover, The Political Thought of José Ortega y Gasset, in: 
Midwest Journal of Political Science 10 (1966), S. 232 – 240.



141zur genealogie der »menschenwürde«

Dieses Verständnis der Bildung gelangte im neunzehnten Jahrhun-
dert nach Nordamerika121 und hat sich dort in der Zeit der Moderne 
weit verbreitet.122 Die universelle Akzeptanz des – von Durkheim so 
genannten – »Kultus des Individuums« machte die Bildung als ein auf 
der Würde des Menschen beruhendes Rechtskonzept in die AEMR 
möglich. Entgegen der Auffassung von Hans Jörg Sandkühler hätte 
sich die moderne Idee der Menschenwürde ohne eine philosophische 
Revolution nicht durchsetzen können.123 In der Rechtswelt haben die 
Präambel der UN Charta, die AEMR und das deutsche Grundgesetz das 
Zeitalter der Würde eingeleitet.124 Seitdem ist die Menschenwürde in 
neuen internationalen Menschenrechts- und humanitären Rechtsab-
kommen zu einem stehenden Begriff geworden,125 und 1986 wurde sie 
so bedeutend für die Konzeption der Menschenrechtsabkommen der 
Vereinten Nationen, dass die Menschenrechte nunmehr »von der dem 
Menschen innewohnenden Würde und dem Wert der Person« abge
leitet werden.126

VIII.

Obwohl der Begriff »Würde« zum ersten Mal 1688 in der ›Bill of 
Rights‹ und darauf in der Déclaration von 1789 in einem Rechtsinstru-
ment verwendet und in der irischen Verfassung von 1937127 in eine 
Konstitution aufgenommen wurde,128 war es erst das deutsche Grund-

121	 Vgl. Rebekka Horlacher, The Educated Subject and the German Concept of Bil-
dung. A Comparative Cultural History, London 2016, S. 72 – 87.

122	 Vgl. Uta Gerhardt, Introduction: Talcott Parsons’s Sociology of National Socia-
lism, in: Talcott Parsons on National Socialism, ed. by Uta Gerhardt, London 
1993, S. 1 – 78, hier: S. 3 f. 

123	 Hans Jörg Sandkühler, Menschenwürde und Menschenrechte, Freiburg im 
Breisgau und München 2016, S. 142. 

124	 Vgl. Barak, Human Dignity (Anm. 15), S. 35. 
125	 Vgl. McCrudden, Human Dignity and Judicial Interpretation of Human Rights 

(Anm. 24), S. 668. 
126	 Ebd., S. 669. 
127	 Vgl. Conor O’Mahony, The Dignity of the Individual in Irish Constitutional 

Law, in: Human Dignity in Context (Anm. 26), S. 469 – 497. 
128	 Vgl. Samuel Moyn, The Secret History of Constitutional Dignity, in: Yale Hu-

man Rights and Development Journal 17 (2014), S. 39 – 73.



142 jeremy adler

gesetz, das den Begriff »Menschenwürde« als Verfassungsnorm eta
blierte. Diese wurde sodann auf internationaler Ebene weitgehend über-
nommen  – von der kanadischen Charta der Rechte und Freiheiten129 
über die griechische Verfassung130 bis hin zur südafrikanischen Konsti-
tution.131 Die AEMR wurde als Antwort auf den Holocaust konzipiert; 
und obwohl sich nur wenige dessen bewusst waren, greift sie auf Goe-
thes Konzept der Bildung zurück. Das Recht auf Selbstbestimmung ist 
in ihr ausdrücklich enthalten und bildet ein zentrales Merkmal der 
»angeborenen Würde« in der Präambel. Ein halbes Jahrhundert später 
verkündete die American Anthropological Association ein neues Recht, 
das sich ebenfalls auf Goethe stützt, nämlich das »Recht auf Kultur«, 
ein Recht, das »gleichbedeutend mit der Fähigkeit zum Menschsein« zu 
verstehen ist. Diese Ideen sind mit der Weimarer Klassik im allgemei-
nen und Goethes Denken im besonderen eng verbunden. Im Geiste von 
Goethes ›Wilhelm Meisters Lehrjahre‹ erklärt die American Anthropo-
logical Association: »Kultur ist die Voraussetzung für die Verwirk
lichung [des] Individuums […].«132 Der Vermittler dieser Ideen ist vor 
allem Ralph Waldo Emerson, den Heikki A. Kovalainen als das »Binde-
glied« der Vermittlung der Bildungsidee in die USA betrachtet.133 

Goethes Auffassung von Würde ist grundlegend für die sogenannte 
dritte Generation der Menschenrechte.134 Die ersten, klassischen Rechte 
waren die individuellen Rechte, die zweiten die sozialen, wirtschaft
lichen und kulturellen Rechte und die dritten – definiert vom Nobel-
preisträger René Cassin  – sind die kollektiven Menschenrechte. Die 
Charta der Vereinten Nationen, die am 24. Oktober 1945 ratifiziert 

129	 Vgl. Barak, Human Dignity (Anm. 15), S. 200. 
130	 Vgl. Paul Sourias, Human Dignity and the Constitution, in: Jurisprudence 7 

(2016), S. 30 – 46, hier: S. 31. 
131	 Vgl. Barak, Human Dignity (Anm. 15), S. 23. 
132	 American Anthropological Association, Declaration on Anthropology and Hu-

man Rights Committee for Human Rights, https://www.americananthro.org/
ConnectWithAAA/Content.aspx?ItemNumber=1880.

133	 Heikki A. Kovalainen, Emersonian Self-Culture and Individual Growth: The 
American Appropriation of ›Bildung‹, in: Theories of Bildung and Growth. Con-
nections and Controversies Between Continental Educational Thinking and 
American Pragmatism, ed. by Pauli Siljander, Ari Kivelä, Ari Sutinen, Rotter-
dam, Boston, Taipei 2012, S. 183 – 197, hier: S. 183.

134	 Vgl. Johannes Morsnik, The Universal Declaration of Human Rights: Origins, 
Drafting and Intent, Philadelphia 1999, S. 210 – 212. 

https://www.americananthro.org/ConnectWithAAA/Content.aspx?ItemNumber=1880
https://www.americananthro.org/ConnectWithAAA/Content.aspx?ItemNumber=1880


143zur genealogie der »menschenwürde«

wurde, benennt in Artikel 57 die Bildung.135 Doch es sollte noch ein 
weitaus radikalerer Schritt folgen. Im Rahmen der Wiederbelebung der 
humanistischen Ideale nach dem Krieg wurde die organische Würde in 
die Artikel der AEMR aufgenommen, die am 10. Dezember 1948 verab-
schiedet wurde.136 Cassin, der sie in den Text einbrachte, folgte Roose-
velts Konstrukt der Vier Freiheiten vom 6. Januar 1946, und verglich 
die Charta mit einem griechischen Tempel mit vier Säulen an der Vor-
derseite.137 Der innovativste Aspekt war in der vierten Säule zu finden, 
Artikel 22 – 27. Alle diese Artikel betreffen die sozialen und kulturellen 
Rechte.138 In Artikel 26 wird das Bildungsideal ausdrücklich bekräftigt: 
»Jeder hat das Recht auf Bildung. […] Die Bildung muss auf die volle 
Entfaltung der menschlichen Persönlichkeit und auf die Stärkung der 
Achtung vor den Menschenrechten und Grundfreiheiten gerichtet sein.« 

Es ist nicht schwer, Goethes Ideal in der Formulierung »volle Ent
faltung der menschlichen Persönlichkeit« wiederzufinden. Dies ist der 
Grundsatz, der zuerst in ›Wilhelm Meisters Lehrjahren‹ vorgeführt, von 
Humboldt aufgegriffen und an Mill weitergegeben wurde. Das Poten-
tial zur Selbstentfaltung ist für den Begriff der Menschenwürde in der 
AEMR von grundlegender Bedeutung. Meine Lesart wird von Alexan-
der Somek bestätigt, der argumentiert, dass »Würde« auf das Bestreben 
hinausläuft, »eine ganze Person innerhalb der Gemeinschaft zu sein«.139 

Die Aufnahme von Goethes naturalistischem Diskurs in das Ver-
tragswerk ist meiner Meinung nach zum Teil auf das Bestreben der 
Verfasser zurückzuführen, ein potentiell strittiges metaphysisches Rah
menwerk zu vermeiden. Wie René Cassin es ausdrückte: Der Aus-
schuss wollte »keine Stellung zur Natur des Menschen und der Ge
sellschaft beziehen und metaphysische Kontroversen vermeiden«.140 

135	 Charter of the United Nations and Statute of the International of Justice, San 
Francisco 1945, https://treaties.un.org/doc/publication/ctc/uncharter.pdf. 

136	 Universal Declaration of Human Rights, United Nations, http://www.un.org/
en/universal-declaration-human-rights/. 

137	 Vgl. McCrudden, Human Dignity and Judicial Interpretation of Human Rights 
(Anm. 24), S. 676 f. 

138	 Mary Ann Glendon, Knowing the Universal Charter of Human Rights, in: 
Notre Dame Law Review 73 (1998), S. 1153 – 1190. 

139	 Alexander Somek, The Cosmopolitan Constitution, Oxford 2014, S. 10 – 14.
140	 Glenn Hughes, The Concept of Dignity in the Universal Declaration of Human 

Rights, in: The Journal of Religious Ethics 39 (2011), S. 1 – 24, hier: S. 2.

https://treaties.un.org/doc/publication/ctc/uncharter.pdf
http://www.un.org/en/universal-declaration-human-rights/
http://www.un.org/en/universal-declaration-human-rights/


144 jeremy adler

Man kann den Beitrag von Goethes Denken für dieses naturalistische 
Verständnis der Menschenwürde mit einiger Genauigkeit verfolgen. 
Die Rolle von John Humphrey und René Cassin bei der Ausarbeitung 
der AEMR hat A. J. Hobbins untersucht.141 Cassin hat stets seine eigene, 
vermeintlich übergeordnete Rolle betont, doch Hobbins argumentiert, 
dass Humphrey, der den Entwurf verfasste, der Vorrang zukomme. In 
Humphreys Version wird die Selbstentfaltung jedoch nicht erwähnt. 
Der Urheber dieses Artikels wurde von Johannes Morsnik aufgedeckt, 
der so viel dazu beigetragen hat, den Entwurfsprozess zu rekonstruie-
ren.142 Es war nämlich Cassin, der den Text von Artikel 26, ursprüng-
lich Artikel 3, formulierte: »Das Ziel der Gesellschaft ist es, jedem 
Mitglied die gleichen Möglichkeiten zur vollen Entfaltung von Geist, 
Verstand und Körper zu geben.«143 Diese Formulierung wurde in der 
endgültigen Fassung verbessert, insbesondere durch den Verweis auf 
die Entwicklungsfreiheit. Cassin war ein Bewunderer Goethes und 
Schillers144 und stützte sich vermutlich auf seine Kenntnisse, als er 
Goethes Auffassung von Bildung als neue Grundlage für seinen Begriff 
der menschlichen Würde einsetzte. Dies spiegelt sich in dem wider, 
was Glenn Hughes die »erworbene Würde« des individuellen Lebens 
nennt,145 denn die »persönliche Entwicklung«, von der Hughes spricht,146 
ist nichts anderes als Bildung. Allerdings hängt Hughes noch an einer 
transzendenten Auffassung der Menschenwürde in der AEMR.147 Hier 
geht es nicht um existentielle Würde. Goethes Auffassung kommt bei 
Hughes zu kurz. Gothes Auffassung der Würde als ein Werden bleibt 
aber Dreh- und Angelpunkt für die Architektur der Würde in der Mo-
derne, indem sie das innere Selbst mit der sozialen Sphäre verknüpft. 
Nicht das Recht allein, auch Natur und Kultur bringen die Individuen 
in gesellschaftliche Übereinstimmung.

141	 A. J. Hobbins, René Cassin and the Daughter of Time: The First Draft of the 
Universal Declaration of Human Rights, in: Fontanus 2 (1989), S. 7 – 26.

142	 Vgl. Morsnik, The Universal Declaration of Human Rights (Anm. 134), S. 210 – 
212. 

143	 Ebd., S. 211. 
144	 Jay Winter und Antoine Prost, René Cassin. From the Great War to the Univer-

sal Declaration, Cambridge 2013, S. 227.
145	 Hughes, The Concept of Dignity (Anm. 140), S. 11. 
146	 Ebd., S. 14. 
147	 Vgl. ebd., S. 19 – 21.



145zur genealogie der »menschenwürde«

Habermas hat den theoretischen Weg für das Aufkommen der Würde 
als zentrales Konzept nachgezeichnet. Wie die neuere Rechtsanthropo-
logie gezeigt hat, gedeiht der Menschenrechtsdiskurs in globalen Netz-
werken und fördert kosmopolitische Verknüpfungen, wie die zwischen 
Dichtung und Recht.148 Diese Entwicklung lässt sich in der Literatur 
der deutschsprachigen Länder beobachten, wie etwa in Hermann Brochs 
Völkerbund-Resolution aus dem Jahren 1936 /37. Broch selbst hatte 
sich tief in diese Debatte eingelebt. Er kannte die Geschichte der Idee 
der Würde und gestaltete sie neu. In der Tat kann es kaum ein Zufall 
gewesen sein, dass zwei der bedeutendsten deutschsprachigen Schrift-
steller, Hermann Broch und Thomas Mann, die in den Vereinigten 
Staaten Zuflucht fanden, Theorien der Würde erarbeiteten, die eng mit 
der Tradition und insbesondere mit Goethe verbunden waren. Beide 
mögen zum Eingang des Begriffs der Menschenwürde in Recht und 
Politik beigetragen haben. 

Broch rückte den Begriff der Menschenwürde in den Mittelpunkt 
seiner politischen Philosophie. Sein visionärer Entwurf von 1937, der 
die Gründung von Vereinten Nationen vorschlägt, entwickelt sein 
Ideal: »die absolute Würde des kulturschaffenden Menschen, […] die 
eingeborene Freiheit der Einzelpersönlichkeit und ihrer Wertsetzun
gen«.149 Broch betont die angeborene Freiheit des Individuums als kul-
turelles Wesen und fügt den neukantianischen Begriff der Person als 
Wertschöpfer hinzu. Darüber hinaus prägt er in einem bis heute nicht 
hinreichend berücksichtigten Schritt, der Goethes Vision noch einmal 
erweitert, die Idee einer »kollektiven Würde« als Quelle der individuel-
len Würde.150 Im Jahr darauf, 1938, veröffentlichte Thomas Mann ei-
nen verwandten Aufsatz über Würde und Demokratie und fasste das 
Thema  – wie gewohnt  – in einem subtilen Neologismus zusammen: 
»Diese Geheimniswürde des Menschen sieht und ehrt die Demokratie; 

148	 Vgl. Mark Goodale, Anthropology and Law. A Critical Introduction, New York 
2017, S. 104 – 105, 184 – 187. 

149	 Hermann Broch, Völkerbund-Resolution. Das vollständige politische Pamphlet 
von 1937 mit Kommentar, Entwurf und Korrespondenz, hrsg. und eingeleitet 
von Paul Michael Lützeler, Salzburg 1973, S. 35 – 77, hier: S. 59. Vgl. Paul Mi-
chael Lützeler, Hermann Broch und die Menschenrechte. Anti-Versklavung als 
Ethos der Welt, Berlin und Boston 2021.

150	 Broch, Völkerbund-Resolution, a. a. O., S. 58 – 60. 



146 jeremy adler

den Sinn dafür, den Respekt davor, nennt sie Humanität.«151 Manns 
Begriff der »Geheimniswürde« evoziert die fast sakrale Aura, die der 
Würde anhaftet, während seine Verknüpfung von Würde und Mensch-
lichkeit an die lange Tradition erinnert, die in ›Iphigenie‹ deutlich wird. 
Wie Broch huldigt auch Mann der Freiheit und der Kultur, betont aber 
vor allem die Bedeutung der Erziehung als Element der Menschlichkeit 
(»die Achtung vor dem Menschen ist unabtrennbar von [der Erzie
hung]«).152 Diese Formulierung greift Goethes Glauben an das persön-
liche Wachstum wieder auf. Drei Jahre später, 1941, veröffentlichen 
Broch, Mann und fünfzehn andere ein Manifest, ›Die Stadt des Men-
schen‹, in dem sie für eine Weltregierung plädieren.153 Sie verteidigen 
die »Demokratie« gegen »Diktatur« und die »Würde« gegen die »Skla-
verei«. Es ist schwer, die Wirkung dieser Ideen zu beurteilen, aber es ist 
bemerkenswert, dass sowohl Mann als auch Broch die Idee der Würde 
mit dem liberalen Staat verbinden und so zu der seismischen Verschie-
bung beitragen, welche die politische Würde auf die zeitgenössische 
Tagesordnung setzte. Ihre Vorschläge trafen sich mit dem besser be-
kannten Plädoyer für die Menschenwürde durch den katholischen In-
tellektuellen Jacques Maritain, dem »indirekten Architekten« der UN-
Charta, der die einflussreiche katholische Doktrin der Würde vertrat.154 
Broch korrespondierte mit Maritain vor dem Krieg,155 und beide trafen 
sich in Princeton, wo Broch von 1941 bis 1948 lebte und Maritain von 
1941 bis 1944 lehrte. Auch Mann hielt sich zu dieser Zeit dort auf. In 
einem 1937, nach Rücksprache mit Mann, geschriebenen Brief hatte 

151	 Thomas Mann, Vom zukünftigen Sieg der Demokratie (1938), in: ders., Essays 
IV. Achtung Europa! 1933 – 1938, hrsg. von Hermann Kurzke und Stephan Sta-
chorsky, Frankfurt am Main 1995, S. 214 – 244, hier: S. 222. 

152	 Ebd., S. 223.
153	 Herbert Agar u. a., The City of Man. A Declaration on World Democracy, New 

York 1941. Vgl. Paul Michael Lützeler, Visionary in Exile: Broch’s Cooperation 
with G. A. Borgese and Hannah Arendt, in: Hermann Broch. Visionary in Exile. 
The 2001 Yale Symposium, ed. by Paul Michael Lützeler, Rochester, NY 2016, 
S. 67 – 88.

154	 Vgl. Paul Valadier, Jacques Maritain’s Personalist Idea of Human Dignity, 
in:  The Cambridge Handbook of Human Dignity (Anm. 29), S. 260 – 268, 
hier: S. 260; Moyn, The Secret History of Constitutional Dignity (Anm. 128), 
S. 57 – 60.

155	 Broch an Maritain, 14. November 1937, in: ders., Völkerbund-Resolution 
(Anm. 149), S. 78 – 91.



147zur genealogie der »menschenwürde«

Broch versucht, eine andere Koryphäe aus Princeton, Albert Einstein, 
für sein Projekt für die Vereinten Nationen zu gewinnen, indem er an 
ihn appellierte, »sich für den Schutz der Menschenwürde zu deklarie
ren«.156 Daraus wurde nichts. Aber Einstein teilte diese Sympathien, 
wie sein Eintreten für die AEMR zeigt.157 So bildete Princeton einen 
Knotenpunkt: Es war der Sitz einer neuen Weltordnung. Kennzeich-
nend für diese neue Position war, dass diese unterschiedlichen Intel
lektuellen eine personalistische mit einer kollektiven Anschauung der 
Würde verbanden.158 Das Zusammenfließen ihrer Ansichten trug zwei-
fellos dazu bei, die Suche nach internationalen Instrumenten zur Wah-
rung der Würde und der Rechte zu fördern. Die Rolle, die Broch bei 
diesem Projekt spielte, geht aus seinem Memorandum für eine inter
nationale Bill of Rights von 1945 /46 hervor.159 Damit spielt er auf das 
klassische Gesetzeswerk von 1688 an. Sein vorausschauender Text ent-
hält den ersten formulierten Vorschlag für ein allgemein verbindliches 
Gesetz zum Schutz der Menschenwürde.160 Er war für die Diskussion 
mit den Verfassern der AEMR bestimmt. Broch sandte eine Kopie an 
Eleanor Roosevelt,161 die Vorsitzende der UN-Kommission, welche sich 
mit der AMER befasste. Ihre Reaktion ist nicht überliefert, doch lässt 
sich feststellen, dass ein Element von Brochs utopischer Vision in das 
endgültige Dokument eingeflossen zu sein scheint. Von hier führt der 
Weg direkt zu Artikel 1 des deutschen Grundgesetzes. Nach Christo-
pher McCrudden war es nicht Maritain allein, sondern es waren auch 
Broch und Mann, die das Ideal der Würde in den Bereich des modernen 

156	 Doren Wohlleben, Friedenspolitik: Perspektiven einer literaturwissenschaft
lichen Friedensforschung am Beispiel von Hermann Brochs Vergil-Erzählun-
gen, in: Politische Literatur. Begriffe, Debatten, Aktualität, hrsg. von Christine 
Lubkoll, Manuel Illi und Anna Hampel, Stuttgart 2018, S. 217 – 233, hier: S. 221. 

157	 Albert Einstein, Culture Must Be One of the Foundations for World Understan-
ding (1951), in: ders., Ideas and Opinions, New York 1952, S. 163 – 165. 

158	 Vgl. Valadier, Jacques Maritain’s Personalist Idea of Human Dignity (Anm. 154), 
S. 263 – 265. 

159	 Hermann Broch, Bemerkungen zur Utopie einer »International Bill of Rights 
and Responsibilities«, in: ders., Politische Schriften, hrsg. von Paul Michael 
Lützeler, Frankfurt am Main 1978, S. 243 – 277. 

160	 Ebd., S. 260 – 263. 
161	 Vgl. Barbara Picht, Politische Schriften, in: Hermann Broch Handbuch, hrsg. 

von Michael Kess und Paul Michael Lützeler, Berlin und Boston 2016, S. 401 – 
432, hier: S. 428.



148 jeremy adler

Völkerrechts einführten.162 Sowohl Mann als auch Broch trugen, wie 
man sieht, Goethes Konzept der Würde nach Amerika, von wo aus es 
die Weltbühne betrat. 

IX.

Es stellt sich die Frage, warum der Begriff der Menschenwürde nach 
1945 eine so zentrale Rolle gespielt hat. Man war sich darüber klar ge-
worden, dass Rechte allein das Individuum nicht schützen können. Be-
reits Edmund Burke hatte das Problem erkannt: »Die angeblichen Men-
schenrechte dieser Theoretiker«, stellt er fest, »sind lauter Extreme; 
und je mehr sie im metaphysischen Sinne wahr sind, desto mehr sind 
sie politisch falsch.«163 In einem grimmigen Ausspruch, der Burke zu-
geschrieben wird, werden die »unveräußerlichen Rechte« das »Recht 
des nackten Wilden« genannt.164 Nach dem Zweiten Weltkrieg griff 
Hannah Arendt, die 1959 die erste ordentliche Professorin in Princeton 
wurde und eng mit Broch zusammengearbeitet hatte,165 diese Formu-
lierung auf und wandte sie auf die Opfer der Vernichtungslager an: 
»Vor der abstrakten Nacktheit des Menschseins hat die Welt keinerlei 
Ehrfurcht empfunden«, schreibt sie, »die Menschenwürde war offenbar 
durch das bloße Auch-ein-Mensch-sein nicht zu realisieren.«166 Rechte 
allein machen den Menschen noch nicht aus, benötigt wird ein über
geordneter Schutz: »[Z]ur Achtung der Menschenwürde«, so Arendt, 
»gehört die Anerkennung meiner Mit-Menschen […] als […] Mit

162	 McCrudden, Human Dignity and Judicial Interpretation of Human Rights 
(Anm. 24), S. 662. 

163	 Edmund Burke, Betrachtungen über die Französische Revolution, übers. von 
Friedrich Gentz, bearb. und mit einem Nachwort von Lore Iser, Frankfurt am 
Main 1967, S. 111. 

164	 Die Formulierung dürfte nicht auf Burke, sondern auf dessen späteren Heraus-
geber E. J. Payne zurückgehen, der Burkes Ansichten damit drastisch zusam-
menfasst; vgl. ders., Introduction, in: Burke, Selected Works, ed. with introduc-
tion and notes by E. J. Payne, vol. 2, Oxford 1888, S. v – lxx, hier: S. xvii.

165	 Vgl. Elisabeth Gallas, The Struggle for a Universal Human Rights Regime. 
Hannah Arendt and Hermann Broch on the Paradoxes of a Concept, in: Shoah: 
Intervention, Methods, Documentation 4 /2 (2017), S. 123 – 130. 

166	 Hannah Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, München 1986, 
S. 619 f. 



149zur genealogie der »menschenwürde«

erbauer einer gemeinsamen Welt.«167 Tatsächlich hat Rafael Lemkin, 
der später den Begriff »Genozid« prägte, bereits 1933 den Akt der Bar-
barei als Verletzung der Würde bestimmt.168 Primo Levi hatte dies in 
Auschwitz begriffen: »Eben darum, weil das Lager ein großer Mecha-
nismus ist, der uns zu Tieren herabwürdigen soll, dürfen wir keine 
Tiere werden […]. Wenn wir auch Sklaven sind«, schreibt er, »bar allen 
Rechts, jedweder Beleidigung ausgesetzt und dem sichern Tod ver-
schrieben, so ist uns doch noch eine Möglichkeit geblieben, und die 
müssen wir, weil es die letzte ist, mit unserer ganzen Energie verteidi-
gen: die Möglichkeit nämlich, unser Einverständnis zu versagen.«169 
Das Einvernehmen zwischen dem Opfer, den Anwälten und den Philo-
sophen ist bemerkenswert.

Vor diesem Hintergrund suchten die Mütter und Väter des deut-
schen Grundgesetzes nach einer sicheren Grundlage für Rechte.170 Da-
für gab es einen starken Präzedenzfall. Wie Manfred Baldus gezeigt 
hat, beriefen sich neun deutsche Bundesländer in ihren Nachkriegsver-
fassungen noch vor der Aufstellung des Grundgesetzes auf den Begriff 
der Menschenwürde.171 Der zwingende Grund dafür lag in der Ableh-
nung der nationalsozialistischen Verbrechen. Die Würde wurde als 
dem Staat vorgängig beschworen. Man glaubte, sie gehöre dem Indivi-
duum von Geburt an. Aber was für eine Art von Würde? Die Mütter 
und Väter des Grundgesetzes wollten einen für Deutungen offenen 
Grundsatz schaffen, der für religiöse und säkulare Inanspruchnahmen 
gleichermaßen empfänglich ist. Aber sie beschäftigten sich auch mit 
anderen Fragen. Man untersuchte die historischen Bedingungen, die 

167	 Hannah Arendt, Abschließende Bemerkungen, in: Über den Totalitarismus. 
Texte Hannah Arendts aus den Jahren 1951 und 1953. Aus dem Englischen 
übertragen von Ursula Ludz, Kommentar von Ingeborg Nordmann, Dresden 
1999, S. 14 – 31, hier: S. 20. 

168	 Vgl. Ana Filpa Vrolja, Human Rights and Genocide: The Work of Lauterpacht 
and Lemkin in Modern International Law, in: The European Journal of Inter
national Law 20 (2010), S. 1163 – 1194, hier: S. 1177. 

169	 Primo Levi, Ist das ein Mensch? / Die Atempause, München 1988 (italienisch 
zuerst 1958), S. 49. 

170	 Vgl. Der Parlamentarische Rat, 1948 – 1949: Akten und Protokolle, Bd. 5.1: Aus-
schuß für Grundsatzfragen 1, bearb. von Eberhard Pikart und Wolfram Werner, 
Boppard am Rhein 1993, S. 29.

171	 Manfred Baldus, Kämpfe um die Menschenwürde. Die Debatte seit 1949, Berlin 
2016, S. 29 f. 



150 jeremy adler

zur Unmenschlichkeit führten. Der cartesianische Mensch, so meinte 
man, der in eine denkende Substanz und einen physischen Körper auf-
geteilt ist, deutet auf Spaltung, soziale Ausgrenzung und schließlich 
Vernichtung hin.172 Konnte man den Menschen als reinen Körper auf-
fassen, so konnte man ihn als reine physische Substanz vernichten. 
Dagegen bietet die organische Würde, die sich auf Denken und Füh-
len stützt, einen zwar abgeschwächten, aber keineswegs unwirksamen 
Schutz, eine Würde, die dem Missbrauch besser widersteht. 

Diese Gedanken fanden dann knapp ein Jahr nach der AEMR ihren 
Eingang in das Grundgesetz. Das Dokument wurde 1948 /49 von dem 
Parlamentarischen Rat aus einundsiebzig Männern und Frauen ausge-
arbeitet. Er formulierte die Verfassung in ausdrücklicher Opposition 
zum Dritten Reich, auf das in ihren Beratungen häufig Bezug genom-
men und das sogar in einer frühen Fassung erwähnt wurde.173 Die Ge-
setzgeber nahmen sich an der AEMR ein Beispiel. Es gibt aber auch eine 
aus der deutschen Problemsituation hervorgehende Erklärung für ihren 
Entschluss. Der Soziologe Wolf Lepenies schreibt: »Nach 1945 wollte 
man bei dem Versuch der moralischen Reparatur in Ost und West auf 
Goethe nicht verzichten.«174 Allerdings fand Goethes Begriff des Indi-
viduums auf etwas umwegige Weise Eingang in das Grundgesetz. Carlo 
Schmid entwarf 1946 für die  Verfassung von Baden-Württemberg 
einen Artikel, der sich auf Goethes Begriff des Individuums stützte. 
Schmid war Jurist, Föderalist, Europäer und Mitarchitekt des deutschen 
Grundgesetzes.175 Er betrachtete sich als Anhänger Goethes und insbe-
sondere des ›Wilhelm Meister‹.176 Das hatte Auswirkungen auf seine 
Politik. Im ersten Artikel der von ihm entworfenen baden-württember-

172	 H. G. Adler, Theresienstadt 1941 – 1945. Das Antlitz einer Zwangsgemeinschaft. 
Geschichte, Soziologie, Psychologie, 2., verbesserte und ergänzte Auflage, Tü-
bingen 1960 (11955), Nachdruck Göttingen 2012, S. 632 f. Vgl. Henry L. Fein-
gold, How Unique is the Holocaust?, in: Genocide. Critical Issues of the Holo-
caust, ed. by Alex Grobman and Daniel Landes, Los Angeles 1983, S. 397 – 401; 
Raul Hilberg, The Destruction of the European Jews. Third edition, 3 vol., New 
York 1973, Bd. 1, S. 994.

173	 Vgl. Michael F. Veldkamp, Der Parlamentarische Rat 1948 – 1949, Göttingen 
1998, S. 44 – 58.

174	 Wolf Lepenies, Kultur und Politik. Deutsche Geschichten, München 2006, S. 387.
175	 Vgl. Christian Bommarius, Das Grundgesetz. Eine Biographie, Berlin 2009, 

S. 162 – 174. 
176	 Vgl. Petra Weber, Carlo Schmid, 1896–1979. Eine Biographie, München 1996, S. 9 f. 



151zur genealogie der »menschenwürde«

gischen Verfassung heißt es: »Der Mensch ist berufen, in der ihn um-
gebenden Gemeinschaft seine Gaben in Freiheit und in der Erfüllung 
des ewigen Sittengesetzes zu seinem und des anderen Wohl zu 
entfalten.«177 Auch hier hält der Gedanke der Würde, wie er in ›Wil-
helm Meisters Lehrjahre‹ erscheint, Einzug in die politische Sphäre 
Deutschlands. Carlo Schmids Verfassungsrevolution überträgt Goethes 
Verständnis des Individuums in ein deutsches Grundgesetz.

Es liegt sehr nahe, dass Schmid hier seinem literarischen Helden 
folgt. In seiner Rede zur Verleihung des Goethepreises 1967 hat Schmid 
sein Credo dargelegt, wie ein moderner Staatsmann eine Demokratie 
im Sinne von Goethes Ethik aufbauen könnte. Dabei erläutert er seine 
Idee von »Bildung«, in der er ein politisches Ziel sieht:

Die uns gestellte Aufgabe ist die Entwicklung zur Persönlichkeit im 
Zeichen der Humanität. Entwicklung aber ist  – Goethe hat es uns 
gesagt  – nicht die ursächliche Verknüpfung aufeinanderfolgender 
Zustände, sondern die Entfaltung jedes einzelnen dieser Zustände 
aus dem Urphänomen, jener Entelechie, darin all unser Sein-Können 
begriffen ist. Wenn Goethe bis in seine Lebensmitte im Streben nach 
voller Entfaltung der Einzelpersönlichkeit die eigentliche Pflicht sah, 
so erkannte er in der geläuterten Weisheit des Alters mehr und mehr 
den Wert der Persönlichkeit und den Rang ihrer Bildung in der in 
einem tätigen Leben erworbenen Kraft, ihr Eigentlichstes denkend 
und handelnd in den Dienst einer von ihr gewollten Gemeinschaft zu 
stellen. Was der Mensch wert ist, erweist er uns durch seine Leistung 
für diese, und am stärksten und wirksamsten, wenn er darin ein-
bringt, was er auf dem Wege zu sich selber sich erwarb. In der sozia-
len Einordnung dessen, was er auf der Suche nach dem Unbedingten 
fand, wird seine Bildung gerade in der Bedingtheit, die jede Einord-
nung wirkt, fruchtbar werden.178

Schmid zeichnet (trotz gelegentlicher Abschweifungen) ein genaues 
Bild des Goetheschen Bildungsideals: Er erinnert an die Ausbildung des 

177	 Verfassung des Landes Baden-Württemberg vom 11. November 1953, http://
www.verfassungen.de/bw53-i.htm. Vgl. Bommarius, Das Grundgesetz (Anm. 175), 
S. 118. 

178	 Carlo Schmid, Gemessen an Goethe …, in: Die Zeit, Nr. 35 vom 1. September 
1967.

http://www.verfassungen.de/bw53-i.htm
http://www.verfassungen.de/bw53-i.htm


152 jeremy adler

Individuums zu einer »Einzelpersönlichkeit« in den ›Lehrjahren‹ und 
zu einem sozial verantwortlichen Mitglied der Gemeinschaft in den 
›Wanderjahren‹. Das wiederholt verwendete Wort »Entfaltung« in sei-
nem Text zeigt sein Gespür für die Bedeutung von Wachstum und 
Selbstverwirklichung.

Dieselbe goethische Sicht des Individuums findet sich in Artikel 2 
des Grundgesetzes, das am 29. Mai 1949, drei Monate vor Goethes 
Zweihundertjahrfeier, verabschiedet wurde: »Jeder hat das Recht auf 
die freie Entfaltung seiner Persönlichkeit, soweit er nicht die Rechte 
anderer verletzt und nicht gegen die verfassungsmäßige Ordnung oder 
das Sittengesetz verstößt.« Diese Formulierung stammt nicht allein 
von Schmid, wie aus den Protokollen des parlamentarischen Rats her-
vorgeht.179 Die ›Revolution in der Verfassung‹180 – Schmid nannte sie 
»Metanoia«181  – war das Ergebnis eines Dialogs zwischen mehreren 
Juristen. Schmid lieferte den ersten Entwurf für Artikel 2.182 Den end-
gültigen Text verfasste Hermann von Mangoldt.183 Ungeachtet seiner 
Vergangenheit war Mangoldt jetzt ein überzeugter Demokrat. Als Vor-
sitzender des Unterausschusses setzte er sich dafür ein, die Würde des 
Menschen als Grundlage des neuen Gesetzes einzusetzen.184 In der Re-
daktionssitzung des Parlamentarischen Rats berief er sich zudem auf 
die AEMR.185 Sowohl über die AEMR als auch über Schmids Bewunde-
rung für Goethe fand demnach dessen Vorstellung von der Menschen-
würde Eingang in das deutsche Grundgesetz.

Das in Artikel 2 des Grundgesetzes bekräftigte Recht auf Selbst
entfaltung war einzigartig im europäischen Recht. Was hier als Recht 
anerkannt wird, kann als ein wesentliches Element der in Artikel 1 pro-
klamierten Menschenwürde angesehen werden. Dies bringt mich zu 

179	 Entstehungsgeschichte der Artikel des Grundgesetzes. Neuausgabe des Jahr-
buchs des öffentlichen Rechts der Gegenwart, hrsg. von Peter Häberle, 2. erwei-
terte Auflage mit neuer Einleitung, Bd. 1, Tübingen 2010.

180	 Bommarius, Das Grundgesetz (Anm. 175), S. 117 f.
181	 Der Parlamentarische Rat (Anm. 170), Bd. 5 /1, S. 68. 
182	 Entstehungsgeschichte der Artikel des Grundgesetzes (Anm. 179), S. 54. 
183	 Ebd., S. 57.
184	 Christian Starck, Hermann von Mangoldt (1895 – 1953). Mitglied des Parlamen-

tarischen Rates und Kommentator des Grundgesetzes, in: Archiv des öffent
lichen Rechts 121 (1996), S. 438 – 447. 

185	 Entstehungsgeschichte der Artikel des Grundgesetzes (Anm. 178), S. 57. 



153zur genealogie der »menschenwürde«

einem der eigensinnigsten Punkte im deutschen Konstitutionalismus, 
nämlich der Bedeutung des berühmten Artikels 1: »Die Würde des 
Menschen ist unantastbar.« In den Worten von Heinz Müller-Dietz ist 
diese Aussage keine Beschreibung des Status quo, sondern ein »norma-
tives Gebot«.186 Doch woher stammt es? Christoph Goos kritisiert in 
einer gründlichen Quellenstudie die lange Zeit vertretene Ansicht, Ar-
tikel 1 sei kantianisch, und betont stattdessen die Bedeutung von Epi
ktet und Luther. Er unterstreicht insbesondere den Ort der »inneren 
Freiheit« als eine Facette der Würde.187 Ich glaube jedoch, dass Goethe 
auch hier eine Rolle spielte, vielleicht die wichtigste. Denn dieses selt-
sam unbestimmte, so heiß diskutierte Gebot wird klarer, wenn man den 
Hauptverfasser Carlo Schmid und seinen früheren Entwurf der würt-
tembergischen Verfassung betrachtet. Was die Gesetzgeber mit dem 
Begriff »Würde« in Artikel 1 im Sinn hatten, war, so meine ich, zu ei-
nem großen Teil die zuerst von Pico formulierte und von Goethe stark 
erweiterte Fähigkeit jedes einzelnen, sich frei zu entfalten. Diese Frei-
heit würde jede andere Freiheit untermauern. Diese Interpretation 
würde den scheinbar »weichen« und »unbestimmten«, um nicht zu 
sagen »unklaren« Charakter des Begriffs der »Menschenwürde« im 
Grundgesetz erklären. Und es gibt noch einen weiteren Punkt. Prä-
misse für diese Lesart von Artikel 1 ist, dass er sich nicht einfach nur an 
das Individuum wendet, wie gemeinhin angenommen wird. Es geht, 
Herder und Goethe folgend, um die Menschheit als Ganzes. In dieser 
grundsätzlichen Hinsicht ist die Formulierung in Artikel 1 keine Richt-
linie, sondern eine empirische Beschreibung. Sie schließt das Kollektiv 
mit ein. Carlo Schmid ist deutlich: »In der sozialen Einordnung […] 
wird [die] Bildung gerade in der Bedingtheit, die jede Einordnung 
wirkt, fruchtbar werden.«188 Schmid versteht darunter das, was ich so-
ziale Würde nenne. In Abwandlung von McCruddens »Kern«-Vor-
schlag weist diese auf eine neue Typologie hin: 1. die intrinsische 
Würde, 2. die extrinsische Würde; 3. die organische Würde; 4. die sozi-
ale Würde; 5. die Rechtswürde. Damit die Würde des Individuums zu 

186	 Heinz Müller-Dietz, Menschenwürde und Strafvollzug, Berlin und New York 
1994, S. 8. 

187	 Christoph Goos, Innere Freiheit. Eine Rekonstruktion des grundgesetzlichen 
Würdebegriffs, Göttingen 2011, S. 191 – 216. 

188	 Schmid, Gemessen an Goethe (Anm. 178). 



154 jeremy adler

einer wirksamen Kraft werden kann, wie René Cassin es verstand, muss 
sie in die Gesellschaft eingebettet sein. Die menschliche Gesellschaft – 
sofern es keine metaphysische Instanz gibt – muss diese Würde bekräf-
tigen. Diese Bekräftigung, so Cassin, ist der stärkste Garant für Frieden, 
da die Wahrung dieser sozialen Normen das Gemeinwesen schützt.189

Meine These von der Bedeutung Goethes für die Entwicklung des 
Begriffs der Würde wird auch durch Überlegungen Carlo Schmids an 
anderer Stelle gestützt. In einer Reflexion über die menschliche Frei-
heit aus dem Jahr 1950 kommt er zu dem Schluss: »Frei ist der Mensch 
nicht dort, wo er erträglich behandelt wird, sondern wo er von sich aus 
die Formen und Inhalte seines Lebens gestalten kann.«190 In ähnlicher 
Weise kommt er zu dem Schluss:

Mensch sein heißt unter vielen anderen auch  – und wesentlich –, 
sich entscheiden müssen und sich entscheiden können, und es liegt 
die Würde des Menschen ganz wesentlich darin, daß er die Möglich-
keit hat, ja, daß ihm aufgegeben ist, zwischen verschiedenen Mög-
lichkeiten für deren jede es gute Argumente gibt, zu entscheiden. 
[…] Wir wollen nicht nur zu dieser inneren Freiheit die Möglichkeit 
haben, sondern auch die Möglichkeit zu einer Freiheit, die den Men-
schen in Stand setzt, alle menschlichen Vermögen auch nach außen 
zu entfalten.191

Meine Lesart von Artikel 1 des Grundgesetzes wird durch die Standard-
kommentare gestützt. In den Originalausgaben des Maunz /Dürig 
schreibt Günter Dürig:

Jeder Mensch ist Mensch Kraft seines Geistes, der ihn abhebt von der 
unpersönlichen Natur und ihn aus eigener Entscheidung dazu be
fähigt, seiner selbst bewußt zu werden, sich selbst zu bestimmen und 
sich und die Umwelt zu gestalten.192

189	 René Cassin, The Charter of Human Rights, Nobelpreis-Rede, 11. Dezember 
1968, https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1968/cassin/lecture/.

190	 Protokoll der Verhandlungen des Parteitags der SPD vom 21. bis 25. Mai 1950 
in Hamburg, o. O., o. J., S. 225. Vgl. Goos, Innere Freiheit (Anm. 187), S. 110.

191	 Protokoll der Verhandlungen des Parteitags der SPD, a. a. O., S. 257. Vgl. Goos, 
a. a. O., S. 112.

192	 Günter Dürig, Der Grundrechtssatz von der Menschenwürde: Entwurf eines 
praktikablen Wertsystems der Grundrechte aus Art. 1 Abs. 1 GG in Verbindung 

https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1968/cassin/lecture/


155zur genealogie der »menschenwürde«

Habermas bringt es auf den Punkt, dass »die universalisierte Würde, 
die allen Personen gleichermaßen zukommt, […] auf sozialer Anerken-
nung beruht«.193 Die Menschenwürde existiert an der Schnittstelle 
zwischen Öffentlichem und Privatem. Zugleich ist die Würde aber auch 
eine Macht: Sie validiert Rechte, sie schützt das Individuum und übt 
damit einen Zwang zugunsten des Bürgers gegenüber dem Staat aus. 
Die intrinsische Würde behauptet das heilige Selbst des Menschen und 
fördert sein Wohlergehen gegenüber dem Handeln des Leviathan. In 
diesem komplexen Bereich spielt Goethes Theorie insofern eine Schlüs-
selrolle, als sie als erste die Würde als Eigenschaft eines Lebewesens 
behandelt, das organisch wächst, sich verändert und entwickelt, um 
sein volles Potential in Körper und Geist zu erreichen. Das Bundesver-
fassungsgericht hat in wichtigen Beschlüssen die Würde des ungebore-
nen Lebens bestätigt.194 Seine Beschlüsse zu diesem Thema sind durch-
aus in Goethes Sinn.195

X.

Seit James Boyd Whites Buch ›The Legal Imagination‹ aus dem Jahr 
1973196 und Allen Smiths Prophezeiung einer »kommenden Renais-
sance in Recht und Literatur«197 ist der Bereich Literatur und Recht 
stark angewachsen, sei es durch die Zustimmung von Gelehrten wie Ian 
Ward198 oder die Skepsis von Richard Posner.199 Dennoch beschränkt 
sich das Unterfangen im allgemeinen auf eine binäre Paarung: Literatur 

mit Art 19 Abs. II des Grundgesetzes, in: Archiv des öffentlichen Rechts 81 
(1956), S. 117 – 157, hier: S. 125. Siehe auch Bruno Schmidt-Bleibtreu und Franz 
Klein, Kommentar zum Grundgesetz für die Bundesrepublik Deutschland, Neu-
wied 31973, S. 152 f.

193	 Habermas, Das Konzept der Menschenwürde (Anm. 2), S. 350.
194	 BVerfGE 19, 1 [17].
195	 BVerfGE 64, 274 in 2279 – 2280.
196	 James Boyd White, The Legal Imagination, Boston 1973, passim.
197	 J. Allen Smith, The Coming Renaissance in Law and Literature, in: Journal of 

Legal Education 30 (1979), S. 13 – 26. 
198	 Ian Ward, Law and Literature. Possibilities and Perspectives, Cambridge, MA 

1995.
199	 Richard Posner, Law and Literature. A Misunderstood Relation, Cambridge, 

MA 1988.



156 jeremy adler

als Gesetz oder Gesetz als Literatur.200 Die Literatur scheint keine 
neuen Rechtskonzepte zu liefern, auch wenn Martha Nussbaum vorge-
schlagen hat, die literarische Vorstellungskraft im Recht einzusetzen, 
z. B. um die Würde zu schützen.201 Die Literatur spielt zwar eine wich-
tige Funktion im öffentlichen Raum aller westlichen Demokratien, aber 
ihre Rolle wird nicht immer wahrgenommen. Der frühere englische 
Richter am Obersten Gerichtshof des Vereinigten Königreichs, Lord 
Jonathan Sumption, hat beispielsweise die These aufgestellt, dass das 
Recht im öffentlichen Leben dominiert: »Die Rolle des sozialen und 
religiösen Gefühls, die einst so entscheidend für das Leben unserer Ge-
sellschaften war, ist weitgehend vom Recht verdrängt worden.«202 Ich 
bin mir nicht sicher, ob dieses Bild vollständig ist. Sumption behandelt 
das Recht als Hauptinstanz der öffentlichen Sphäre, ohne auf die Sitten 
und die Ethik, die Medien und die Künste einzugehen, die unsere Praxis 
durchdringen. Die Literatur kommt trotz ihres Einflusses auf das Recht 
nicht vor. Die Literatur spielt jedoch als Hort der Werte und Würde 
eine entscheidende Rolle in der Öffentlichkeit. In ›Wilhelm Meisters 
Lehrjahren‹ und in den ›Wanderjahren‹ bahnt sich eine bedeutende so-
ziale Wandlung an, die Abkehr von einer Prinzipienpolitik zu einer 
Wertepolitik.203 Diese wird schließlich in Rudolph Lotzes Verständnis 
des Wertdenkens vollzogen.204 Diese Entwicklung, wird heute allge-
mein akzeptiert. Es ist die in der Literatur entwickelte Vorstellung der 

200	 Vgl. Ward, Law and Literature, a. a. O., S. 3; Posner, Law and Literature, a. a. O., 
S. 11 – 23, 209 – 245.

201	 Martha C. Nussbaum, Poetic Justice. The Literary Imagination and Public Life, 
Boston 1995, S. xvi. 

202	 Jonathan Sumption, The Limits of Law (2005), in: Lord Sumption and the Li-
mits of the Law, ed. by N. W. Barber, Richard Ekins und Paul Yowell, Oxford 
2016, S. 15 – 26, hier: S. 17. 

203	 Vgl. Jeremy Adler, The Great Transformation: The Contribution of German-
Jewish Exiles to British Culture. The Fifth Martin Miller and Hannah-Norbert 
Miller Memorial Lecture, London 2019, S. 29 – 32. 

204	 Rudolph Hermann Lotze, Mikrokosmos. Ideen zur Naturgeschichte und Ge-
schichte der Menschheit. Versuch einer Anthropologie, hrsg. von Nikolay Mil-
kov, mit einer Einleitung und Registern vom Herausgeber, 3 Bde. Hamburg 
2017 (11856 – 1864), Bd. 1, S. 269 – 298, 386 – 415. Vgl. William R. Woodward, 
Hermann Lotze. An Intellectual Biography, Cambridge 2015, S. 76 – 78, 103 – 105, 
116 – 119, 191 – 193.



157zur genealogie der »menschenwürde«

modernen Wertekultur, die meiner Ansicht nach den Einzug der Idee 
der Menschenwürde ins Rechtsdenken ermöglicht hat.

Denn die Literatur stellt einen allgemein geteilten Bestand an Weis-
heit dar, der die Macht hat, Werte zu bilden, zu verändern und zu ver-
mitteln. Dadurch vermag sie, Meinungen in der Öffentlichkeit zu ge-
stalten. Es reicht nicht aus, Philosophie und Religion einander in ihrem 
Kampf um das Recht gegenüberzustellen, wie es Leo Strauss getan 
hat.205 Man muss auch die Literatur mit einbeziehen, um das Feld zu 
definieren, aus dem das Recht hervorgehen kann. Zwar ist Goethes Ro-
man ›Wilhelm Meisters Lehrjahre‹ vielleicht das einzige Werk, das ein 
Gesetzbuch, sogar eine Verfassung geprägt hat, aber dieser Fall mag 
dennoch beispielhaft sein. Es ist eine bemerkenswerte Leistung für ei-
nen Schriftsteller: Das in ›Wilhelm Meisters Lehrjahren‹ enthaltene 
Ideal der Selbstverwirklichung hat als Quelle der Rechte und als Funda-
ment des Staates Eingang in eine moderne, liberale Verfassung gefun-
den. Und nichts könnte Goethes Bedeutung als Denker besser aufzei-
gen, als die Aufnahme seiner Ideen in das deutsche Grundgesetz. Durch 
die Vermittlung Goethes fand das alte Ideal der humanitas ihren Ein-
gang in die Gesetzbücher. Ich denke, dass dies für die Zukunft der De-
mokratie ein guter Schritt war.

205	 Leo Strauss, Natural Right and History, Chicago 1953, S. 75.


