JEREMY ADLER

Zur Genealogie der »Menschenwiirde«

Eine Goethe’sche Perspektive®

L

Der westliche Begriff der Menschenwiirde lasst sich bis in die Bibel so-
wie in die Klassische Antike zuriickverfolgen. Allerdings wurde er erst
in der Mitte des zwanzigsten Jahrhunderts zu einem zentralen Merk-
mal sozialen Denkens. Heute nimmt er eine prominente Stellung in
Theologie und Recht, in Ethik und Philosophie ein. Die wichtigsten
Stationen sind bekannt: Ein roter Faden zieht sich von der Bibel und
Cicero tiber Augustinus, Pico della Mirandola, Kant, Wilhelm von
Humboldt, John Stuart Mill und schliefSlich bis zu H. L. A. Hart, Jiirgen
Habermas und Ronald Dworkin. Die Rolle Goethes in dieser Tradition
wurde noch nicht ausdriicklich wahrgenommen, er nimmt jedoch einen
wichtigen Platz in ihr ein. Lasst sich sein Anteil auch nicht mit den
Leistungen Ciceros oder Kants vergleichen, so hat er doch dank seiner
Originalitit einen beachtlichen Beitrag zur Gestaltung unserer Rechts-
welt geleistet. Ich werde meinen Blick daher auf seine Rolle in der Ent-
wicklung der Idee der Menschenwiirde zwischen Cicero und dem deut-

1 Der vorliegende Aufsatz basiert auf einem Vortrag, den ich am 18. Dezember 2018
vor der English Goethe Society in London zum Thema »Goethes Begriff der »Men-
schenwiirde« und seine Bedeutung fiir die Allgemeine Erklirung der Menschen-
rechte und das deutsche Grundgesetz« gehalten habe. Er erschien in erweiterter
Form als >The Genealogy of Human Dignity: A New Perspectives, in: Publications
of the English Goethe Society 89 (2020), S. 17-59. Die vorliegende Fassung wurde
von Beatrice Humpert ins Deutsche iibersetzt und von mir iiberarbeitet. Ich be-
danke mich bei Frau Humpert fiir ihren schonen Text. Ferner danke ich Nikolaus
Knoepffer, Maximilian Schulz, dem verstorbenen Michael Stolleis und Dietmar
von der Pfordten fiir entscheidende Ratschlige in Rechtssachen. Besonders dank-
bar bin ich auch Ariane Ludwig vom Goethe- und Schiller-Archiv der Klassik
Stiftung Weimar fiir ihre Hilfe. Anja Brockmann von der Bibliothek des Wissen-
schaftskollegs zu Berlin war unerschépflich bei der Beschaffung wichtiger Auf-
sitze. Annette und Wolf Lepenies leisteten im letzten Augenblick erste Hilfe.

© 2025 Jeremy Adler, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83535945-007 | CC BY-NC-SA 4.0


https://doi.org/10.46500/83535945-007

ZUR GENEALOGIE DER »MENSCHENW URDE« 109

schen Grundgesetz, zwischen der Bibel und der Allgemeinen Erkldarung
der Menschenrechte (AEMR) richten.

Jirgen Habermas betrachtet die Wiirde als das — wie er es nennt —
»Portal« zwischen Ethik und Gesetz.> Seine Ansicht kniipft an altere
Positionen an, wie diejenige von Samuel Pufendorf, dem Vater des
internationalen Rechts, der friih eine der plausibelsten modernen De-
finitionen anbietet. In seiner Begriindung der Gleichheit aus dem Jahr
1673 schreibt Pufendorf:

Der Mensch ist nicht nur ein auf Selbsterhaltung bedachtes Lebe-
wesen. [hm ist auch ein feines Gefiihl der Selbstachtung eingegeben,
dessen Verletzung ihn nicht weniger tief trifft als ein Schaden an
Korper oder Vermogen. In dem Wort Mensch selbst scheint sogar
eine gewisse Wiirde zum Ausdruck zu kommen, so daf3 das duflerste
und wirksamste Argument zur Zuriickweisung einer dreisten Ver-
hohnung der Hinweis ist: Immerhin bin ich kein Hund, sondern ein
Mensch gleich dir. Also steht allen die menschliche Natur in gleicher
Weise zu, und niemand mdéchte gern jemandem zugesellt werden
oder kann jemandem zugesellt werden, der ihn nicht zumindest
ebenfalls als Menschen betrachtet, der an der gleichen Natur teilhat.
Deswegen steht folgende Regel an zweiter Stelle unter den Pflichten
aller gegen alle: Daf3 jeder jeden anderen Menschen als jemanden,
der ihm von Natur aus gleich ist und in gleicher Weise Mensch ist,
ansieht und behandelt.3

Pufendorf behandelt Gleichheit und Rechte als unmittelbar verwandt
indem er sie aus der »Wiirde« herleitet.# Diese Einschatzung stiitzt Ha-
bermas’” Annahme, dass zwischen Wiirde und Rechten von Anbeginn
ein enger Zusammenhang bestand. Der Mensch ist ohne Wiirde nicht
denkbar. Sie ist ein moralisches und rechtliches Attribut, das nicht we-

2 Jirgen Habermas, Das Konzept der Menschenwiirde und die realistische Utopie
der Menschenrechte, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 58 (2010), S. 343~
357, hier: S.347. )

3 Samuel von Pufendorf, Uber die Pflicht des Menschen und des Biirgers nach dem
Gesetz der Natur, hrsg. und iibers. von Klaus Luig, Frankfurt am Main 1994, S. 78
(Buch 1, Kapitel 7, §1).

4 Vgl. Dietmar von der Pfordten, Menschenwiirde, Miinchen 2016, S.31. Zu den
Problemen dieser Sichtweise siehe Jeremy J. Waldron, Is Dignity the Foundation
of Human Rights?, in: Philosophical Foundations of Human Rights, ed. by Rowan
Cruft, S. Matthew Liao, and Massimo Renzo, Oxford 2015, S. 117-137.



110 JEREMY ADLER

niger bedeutsam ist als der Korper. Die Wiirde ist daher der héochste
Begriff, der sich auf das Wesen des Menschen bezieht. Man konnte sie
als das ethische Selbst des Menschen betrachten. So wie der Korper
nicht angegriffen werden kann, ohne ihn zu verletzen, kann das mora-
lische Selbst nicht ungestraft beleidigt werden. Ein moralisches Delikt
ist wie ein physisches. Ein physisches Verbrechen — Diebstahl, Verge-
waltigung oder Mord — zieht eine moralische Verletzung nach sich. Die
Wiirde des Menschen kann somit als das primére moralische Attribut
des Menschen verstanden werden. Das zeigt sich auch an der Rolle, die
die Menschenwiirde als normative Kategorie in der Allgemeinen Erkla-
rung der Menschenrechte (AEMR) innehat.’ In Artikel 1 der Praambel
heifdt es: »Alle Menschen sind frei und gleich an Wiirde und Rechten
geboren.«® Hier tritt die Menschenwiirde zum ersten Mal als Grund-
satz eines volkerrechtlichen Dokuments auf. Die Wiirde wird durch die
Gnade der Geburt gegeben. Sie ist demnach nicht eine transzendente
Eigenschaft, sondern eine natiirliche Mitgift der Gattung Mensch.
Diese Anschauungsart steht in der Tradition der Grundsitze der Viter
des Volkerrechts. Wie bei Pufendorf heifit es auch in der Schlussakte
von Helsinki, dass sich alle Rechte und Freiheiten »aus der dem Men-
schen innewohnenden Wiirde ergeben«.” Das heifst, dass die Wiirde zur
grundlegenden Kategorie im Diskurs tiber die Menschenrechte gewor-
den ist. Sie ist universell.® Keine Gesellschaft wire denkbar, die nicht
die Wiirde anerkennt. Als Norm messen sich alle anderen moralischen,
rechtlichen und politischen Werte an der Wiirde. Also schafft die Wiirde
die Grundbedingung fiir das freiheitliche Zusammenleben in der Ge-
sellschaft. In der Tat scheint ein erster soziologischer Vergleich zwi-
schen Wiirde- und Ehrenkulturen darauf hinzuweisen, dass eine hohe
Bewertung der Wiirde zu einer hoheren Lebenszufriedenheit fithrt.9

5 Vgl. Oscar Schachter, Human Dignity as a Normative Concept, in: The American
Journal of International Law 77 (1983), S. 848—854; von der Pfordten, a.a.O., S. 96.

6 Vereinte Nationen, A/RES/217 A (III), 10. Dezember 1948, https://www.un.org/
depts/german/menschenrechte/aemr.pdf.

7 Konferenz iiber Sicherheit und Zusammenarbeit in Europa, Schlussakte, Helsinki
1975, Abschnitt VII, https://www.osce.org/helsinki-final-act.

8 Vgl. Stephen Riley und Gerhard Bos, Human Dignity (2016), in: Internet En-
cyclopedia of Philosophy, https://www.iep.utm.edu/hum-dign/.

9 Vgl. Peter B. Smith et al.,, Culture as Perceived Context: An Exploration of the
Distinction between Dignity, Face and Honor Cultures, in: Acta de Investigacion
Psicolégica 7 (2017), S. 2568-2576, hier: S. 2576.


https://www.un.org/depts/german/menschenrechte/aemr.pdf
https://www.un.org/depts/german/menschenrechte/aemr.pdf
https://www.osce.org/helsinki-final-act
https://www.iep.utm.edu/hum-dign/

ZUR GENEALOGIE DER »MENSCHENW URDE« 111

Und doch wurde der Begriff von Schopenhauer,’ Marx** und Nietz-
sche angegriffen. »Ach«, ruft Nietzsche aus, »der Glaube an seine
Wiirde [...] ist dahin, — [der Mensch] ist Thier geworden, [...] der in
seinem fritheren Glauben beinahe Gott [...] war«.”> Nur wenige sind so
radikal,”> doch hat Nietzsche seine Anhénger. Fiir Max Weber ist die
Menschenwiirde eines von mehreren »pathetische[n] sittliche[n]
Postulate[n]«.™ Einige Denker behaupten, die Sikularisierung habe die
»Wiirde« getotet,” andere halten sie fiir kontingent, wie etwa Oliver
Sensen*® oder fiir antiquiert, wie B.F. Skinner,*7 oder auch fiir schlicht-
weg dumm, wie Stephen Pinker.*® Im Groflen und Ganzen befinden
sich jedoch diejenigen, die den Begriff Menschenwiirde akzeptieren, in
der Mehrheit. Sie erkennen die Bedeutung des Begriffs. So ist Jeremy
Waldron der Meinung, die Wiirde sei im »Gewebe und in den Sehnen
des Gesetzes« verankert;’ Ronald Dworkin ist der Ansicht, sie bilde die

10 Vgl. Christian Starck, Menschenwiirde als Verfassungsgarantie im modernen
Staat, in: Juristenzeitung 36 (1981), S. 457—464, hier: S. 461.

11 Ebd.

12 Friedrich Nietzsche, Zur Genealogie der Moral, in: ders., Simtliche Werke. Kriti-
sche Studienausgabe, hrsg. von Giorgio Colli and Mazzino Montinari, 2. durch-
gesehene Auflage, Miinchen 1988, Bd. 5, S. 404 (I11,25).

13 Riudiger Bittner, Abschied von der Menschenwiirde, in: Menschenwiirde. Eine
philosophische Debatte iiber Dimensionen ihrer Kontingenz, hrsg. von Mario
Brandhorst und Eva Weber-Guskar, Berlin 2017, S. 9g1—112.

14 Max Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Grundrif3 der verstehenden Soziologie,
Studienausgabe, 5., revidierte Auflage bes. von Johannes Winckelmann, Tiibin-
gen 1972, S. 507 (Rechtssoziologie, § 8).

15 Herschel Baker, The Image of Man. A Study of the Idea of Human Dignity in
Classical Antiquity, the Middle Ages, and the Renaissance, New York 1961
(*1947 u.d.T. >The Dignity of Man. Studies in the Persistence of an Ideac),
S. 74-83; Oliver Sensen, Human Dignity in Historical Perspective: The Contem-
porary and Traditional Paradigms, in: European Journal of Political Theory 10
(2011), S.71-91; Aharon Barak, Human Dignity. The Constitutional Value and
the Constitutional Right, Cambridge 2015, S.17. Als aufschlussreichste Darstel-
lung siehe Miriam Griffin, Dignity in Roman and Stoic Thought, in: Dignity, ed.
by Remy Debes, Oxford 2017, S. 47-65.

16 Sensen, Human Dignity (Anm. 15).

17 B.F. Skinner, Beyond Freedom and Dignity, Indianapolis 2002 (*1971), S. 44—59.

18 Stephen Pinker, The Stupidity of Dignity: Conservative Bioethics’ Latest, Most
Dangerous Ploy, in: The New Republic, Nr. 9 vom 28. Mai 2008, S. 28-31.

19 Jeremy Waldron, How Law Protects Dignity, in: Cambridge Law Journal 71
(2012), S. 200-222, hier: S. 222.



112 JEREMY ADLER

Grundlage von Ethik und Moral;?>° und fiir Thomas de Koninck ist die
Wiirde gar »ein absoluter Wert«.?! Sie ist ein primiéres Attribut der
Identitit,*? oft wird sie als Synonym fiir humanitas verstanden® und
kann als anthropologisches Fundament des Rechts betrachtet werden.

Die ausgewogenste Beurteilung des zwischen Skeptikern und Opti-
misten anhéngigen Streitgegenstandes findet sich bei Christopher Mc-
Crudden:

Die zentrale Bedeutung der Wiirde bleibt ihre Rolle als gemeinsamer
Mindestkern [common minimum core], und die gerichtliche Aus-
legung hat bisher wenig dazu beigetragen, dariiber hinaus zu gelan-
gen. Bislang hat der Gebrauch des Begriffs der Menschenwiirde nicht
zu einer detaillierten universellen Auslegung gefiihrt und noch nicht
einmal zu wirklich kohérenten nationalen Auslegungen. In keinem
Land gibt es eine kohirente gerichtliche Auslegung des Begriffs der
Wiirde iiber alle einzelnen Rechte hinweg, und es gibt auch keine
kohirente ldnderiibergreifende Auffassung von Wiirde. Das bedeu-
tet jedoch nicht, dass die Wiirde in der gerichtlichen Auslegung der
Menschenrechte keine Rolle spielte.2+

Was McCrudden den »gemeinsamen Mindestkern« nennt, stellt mei-
nes Erachtens das wertvolle Zentrum unseres Menschseins dar, das
nicht verhandelbare Absolute, das dem Menschen einen theoretischen
Schutz vor Missbrauch verleiht. Das ist, was man gelegentlich als >on-
tologische Wiirde« bezeichnet. Sie ist ein unverduflerliches Recht der
Person. Als moralische und rechtliche Macht kann sie jedoch nur einen

20 Vgl. Allen W. Wood, Interpreting Human Dignity, in: The Role of Dignity in the
Legal and Political Philosophy of Ronald Dworkin, ed. by Lokendra Malik, Sal-
man Khurshid and Veronica Rodriguez-Blanco, Oxford 2018, S.161-199, hier:
S.161.

21 Thomas de Koninck, De la dignité humaine, Paris 1995, S. 1.

22 Vgl. Daniel J. Louw, Identity and Dignity within the Human Rights Discourse:
An Anthropological and Praxis Approach, in: Verbum et Ecclesia 35 (2014), Nr. 2,
S.1-9.

23 Vgl. M. Douglas Meeks, Introduction, in: Jiirgen Moltmann, On Being Human,
ed. by M. D. Meeks, London 1984, S. ix—xiv, hier: S.ix.

24 Christopher McCrudden, Human Dignity and Judicial Interpretation of Human
Rights, in: The European Journal of International Law 19 (2008), S.655-724,
hier: S. 724.



ZUR GENEALOGIE DER »MENSCHENW URDE« 113

virtuellen Schutz bieten; sie ist nicht vollkommen verlasslich, aber sie
muss um jeden Preis verteidigt werden: im Parlament, in den Gerichten
und in der Verwaltung. McCrudden stellt den »Kern« niichterner dar.
Er argumentiert, dass dieser »mindestens drei Elemente« enthilt:

Das erste ist, dass jeder Mensch einen Eigenwert besitzt, allein da-
durch, dass er ein Mensch ist. Das zweite ist, dass dieser Eigenwert
durch andere anerkannt und respektiert werden sollte. [...] Die Men-
schenrechtsurkunden sind noch weiter gegangen und haben das rela-
tionale Element des Mindestkerns durch ein drittes Element erginzt,
das die Beziehung zwischen dem Staat und dem Individuum be-
trifft.s

Dieser gemeinsame Kern kann folgendermaflen klassifiziert werden:
1. die intrinsische Wiirde; 2. die extrinsische Wiirde; 3. die rechtliche
Wiirde. Obwohl McCrudden dieses Schema beinahe entschuldigend
darstellt, mochte ich darauf bestehen, dass es sich wirklich um einen
iiberaus gehaltvollen Kern handelt, da er auf der existentiellen Wiirde
des Individuums beruht (intrinsische Wiirde), dann entsprechende Ver-
pflichtungen der Gesellschaft in der Form eines Sozialvertrags einfor-
dert (extrinsische Wiirde) und, da er justiziabel ist, dem Individuum
rechtlichen Schutz gewidhrt. Das Ineinandergreifen der verschiedenen
Arten der Wiirde bei McCrudden bietet eine Schutzhiille fiir das ein-
zelne Individuum in jeder gut funktionierenden Gesellschaft. In dhn-
licher Weise hat Eric Hilgendorf kiirzlich eine »Gesamttheorie der
Menschenwiirde« vorgeschlagen, die jedoch lediglich eine schwichere
Version von McCruddens »Kern«-Typologie darstellt.?® Thre bestim-
menden Merkmale sind nichts anderes als Rechte, die uns aufgrund
unserer Wiirde zufallen.

Das Eintreten fiir die Idee der Menschenwiirde hat nach 1945 ange-
sichts der Greueltaten des Zweiten Weltkriegs und besonders des Holo-
caust sehr deutlich zugenommen. Im Recht und im Verfassungsdenken
nahmen die Bezugnahmen auf die »Wiirde« in stetig anwachsendem

25 Ebd., S.679.

26 Eric Hilgendorf, Problem Areas in the Dignity Debate and the Ensemble Theory
of Human Dignity, in: Human Dignity in Context: Explorations of a Contested
Concept, ed. by Dieter Grimm, Alexandra Kemmerer and Christoph Méllers,
Baden-Baden 2018, S. 325343, hier: S. 332 1.



114 JEREMY ADLER

Mafle zu. Wie Carl Friedrich betont, stand die Wiirde im Zentrum des
modernen Konstitutionalismus.>” Es iiberrascht nicht, dass Hannah
Arendt sich fiir die Idee der Menschenwiirde aussprach,®® und es mag
sein, dass auch das einflussreichste Werk der politischen Philosophie
unserer Zeit, John Rawls’ Theorie der Gerechtigkeit, wesentlich auf
diesem Begriff beruht.?? Vielleicht ist es kein Zufall, dass Rawls seine
Arbeit als Doktorand in Princeton zu Anfang 1946 begann, als diese
Institution, wie noch zu zeigen sein wird, ein Schmelztiegel fiir Debat-
ten {iber die Wiirde war.

Wiewohl viele der genannten Punkte sich von selbst verstehen,
bleibt ein offenes Problem. Allzu oft behandeln Untersuchungen zur
»Wiirde« vorrangig das Wort, nicht die Idee; sie ignorieren das grof3e
semantische Feld und beziehen verwandte Begriffe wie »nationale Wiirde«
und »konigliche Wiirde« nicht mit ein. Sie lassen auch verkniipfte The-
men wie »Souverdnitit« aus, und bieten eine einfache Fortschritts-
erzihlung, die in Kant und der UN-Charta gipfelt. Diese Defizite lassen
sich jedoch korrigieren, nicht zuletzt durch die Beriicksichtigung des
Beitrags, den Goethe geleistet hat. Um Goethes Rolle zu verstehen, die
meines Erachtens fiir die Entstehung der modernen Idee von wesent-
licher Bedeutung ist, gehe ich weiter in die Geschichte zurtick.

I1.

Der Ausgangspunkt fiir die heutigen Ansichten findet sich im Juden-
tum — besonders in der Genesis — und in der stoischen Philosophie,
insbesondere bei Cicero, dessen Ideen ohne weiteres mit dem Buch Ge-
nesis kompatibel sind. In >De re publicac< wird die Wiirde graduiert, Ci-

27 Carl Friedrich, The Political Theory of the New Democratic Constitutions, in:
The Review of Politics 12 (1950), S. 215—224, hier: S. 217.

28 Vgl. Jeffrey C. Isaac, A New Guarantee on Earth: Hannah Arendt on Human
Dignity and the Politics of Human Rights, in: American Political Science Review
90 (1996), S. 61-73.

29 Vgl. Georg Lohman, Human Dignity and Socialism, in: The Cambridge Hand-
book of Human Dignity. Interdisciplinary Perspectives, ed. by Marcus Diiwell et
al., Cambridge 2014, S. 126-134, hier: S. 132.



ZUR GENEALOGIE DER »MENSCHENW URDE« 115

cero spricht von »Stufen der Wiirde« (I,43).3° Sie kann erworben wer-
den, muss aber auch verdient werden. Dies ist eine Frage des Standes
und daher antiegalitir: Biirger oder soziale Klassen haben je ihre eigene
Wiirde. Es handelt sich eindeutig um ein relationales Konzept: Die spe-
zifische Wiirde eines jeden Individuums unterscheidet es vom Rest der
Gesellschaft. Aber Cicero hat noch ein zweites Konzept: eine allen ge-
meinsame Wiirde, die sie iiber die Tiere erhebt. Dies ist der essentialis-
tische Gedanke:

[...] korperliche Lust [wird] der Vorrangstellung des Menschen nicht
ganz gerecht [...]; wenn aber jemand auf die Lust Wert legt, dann
muss er sorgfiltig darauf achten, dass er bei ihrem Genuss Maf halt.
[...] Und wenn wir uns vor Augen halten wollen, welche Uberlegen-
heit und Wiirde in unserer Natur liegen, werden wir auch verstehen,
wie schindlich es ist, sich Ausschweifungen zu ergeben und iippig
und verweichlicht zu leben, und wie moralisch es ist, ein sparsames,
enthaltsames, ernsthaftes und niichternes Leben zu fithren.3*

Michael Rosen bemerkt zu Recht, wie diese Passage das stoische Ideal
des Weltbiirgers widerspiegelt. Er stellt fest, dass »die Wiirde schon
von Beginn an derart tibertragen und erweitert worden ist, dass sie et-
was tiber den Menschen als solchen aussagt«.>* Das ldsst sich mit der
biblischen Ansicht leicht verbinden. Cicero zielt in der zitierten Passage
aus >De officiis< auf eine Art von Wiirde, die der Gottesebenbildlichkeit
des Menschen und dessen Uberordnung iiber das Tierreich in Genesis
1,26—27 nicht undhnlich ist. Wie diese ist sie eine angeborene Eigen-
schaft, weil, wie Cicero kurz nach der soeben zitierten Stelle schreibt,
»wir alle an der Vernunft und an dieser Vorrangstellung teilhaben, mit
der wir die Tiere {iberragen«.3> Cicero nennt die Vernunft als den ent-
scheidenden Faktor fiir die Menschenwiirde. Sie wird durch die Fahig-
keit zu denken verliehen und kann daher als eine Folge der Verniinftig-
keit des Menschen verstanden werden. Schliisselbegriffe wie Logik und

30 Cicero, De re publica / Der Staat, hrsg. und iibersetzt von Rainer Nickel, Diissel-
dorf 2010, S.108 (1,43).

31 Cicero, De officiis / Vom pflichtgemiflen Handeln, hrsg. und iibersetzt von Rai-
ner Nickel, Diisseldorf 2008, S. 89 (I,106).

32 Michael Rosen, Dignity. Its History and Meaning, Cambridge, MA 2012, S. 12.

33 Cicero, De officiis / Vom pflichtgemiflen Handeln, a.a.O., S. 91 (I,107).



116 JEREMY ADLER

Moral, verbunden mit der Vernunft, definieren das Wesen, das iiber
Wiirde verfiigt. Diese Ansicht ist typisch fiir das, was Habermas als die
durch die Menschenwiirde begriindete Unteilbarkeit der Grundrechte
bezeichnet.34 — Die von Cicero vertretene Auffassung von Wiirde setzt
sich im zeitgendssischen Denken fort: Laura Valentini beispielsweise
verwendet immer noch dessen Unterscheidung zwischen, wie sie es
nennt, »inhirenter Wiirde« und »Statuswiirde«, wenn auch ohne Be-
zugnahme auf den Urheber.3> Was Valentini als »Rekonzeptualisie-
rung« bezeichnet, reicht fast zwei Jahrtausende zuriick. Ciceros Beto-
nung der Vernunft bleibt von zentraler Bedeutung: Die Wiirde wird
durch die Fahigkeit zu denken verliehen. Jedes denkende Wesen besitzt
Wiirde. Pascal, der mehrere Fragmente zu diesem Thema verfasst hat,
treibt diesen Gedanken auf die Spitze, wenn er Ende der 1650er Jahre
schreibt: »Unsere ganze Wiirde besteht also im Denken«.3® Dies ist die
beste, die weitaus radikalste Definition der Menschenwiirde, die wir

haben.

1.

Der zukunftstrachtigste Text fiir die Moderne ist jedoch Pico della Mi-
randolas Rede iiber die Wiirde des Menschen von 1486, das sogenannte
Manifest der Renaissance.3” Biblische, talmudische und kabbalistische
Symbolik fliefen direkt in diese Rede ein. Hinter Picos synkretistischer
Philosophie zeichnen sich die Umrisse des hebrdischen Gottes ab, und
die Kabbala dient Pico als Quelle seiner Idee der menschlichen Vergott-
lichung.3® Aber vor allem fiihrt er einen neuen Gesichtspunkt ein, den
auch Goethe aufnahm. Denn obwohl dieser Picos Rede anscheinend

34 Habermas, Das Konzept der Menschenwiirde (Anm. 2), S. 345-347.

35 Laura Valentini, Dignity and Human Rights: A Reconceptualisation, in: Oxford
Journal of Legal Studies 37 (2017), S. 862—885.

36 Blaise Pascal, Pensées — Gedanken, ediert und kommentiert von Philippe Sellier,
aus dem Franzosischen iibersetzt und mit einer Konkordanz von Sylvia Schiewe,
Darmstadt 2016, S. 131 (Nr. 347 Brunschvicg)

37 Vom »Manifest der Renaissance« sprach zuerst Eugenio Garin, Medievo e Rinas-
cimento, 2. Aufl., Bari 1961, S. 106 {.

38 Vgl. Pasquale Torracciano, The Origin of Pico’s Kabbalah: Esoteric Wisdom and
the Dignity of Man, in: Journal of the History of Ideas 79 (2018), S.343-361,
hier: S. 360.



ZUR GENEALOGIE DER »MENSCHENW URDE« 117

nicht kannte, weisen manche seiner Werke — wie Ernst Cassirer be-
merkt — eine bemerkenswerte Verwandtschaft mit ihr auf:3 Bei Pico
wie bei Goethe findet sich die Vorstellung, dass der Mensch sich selbst
erschafft. Pico schreibt:

Endlich beschlof3 der hochste Kiinstler, daf3 der [sc. der Mensch],
dem er nichts Eigenes geben konnte, Anteil habe an allem, was die
einzelnen [sc. Geschopfe] jeweils fiir sich gehabt hatten. Also war er
zufrieden mit dem Menschen als einem Geschopf von unbestimmter
Gestalt, stellte ihn in die Mitte der Welt und sprach ihn so an: »Wir
haben dir keinen festen Wohnsitz gegeben, Adam, kein eigenes Aus-
sehen, noch irgendeine besondere Gabe [...]. Die Natur der iibrigen
Geschopfe ist fest bestimmt und wird innerhalb von uns vorge-
schriebener Gesetze begrenzt. Du sollst dir deine ohne jede Ein-
schrinkung und Enge, nach deinem Ermessen, dem ich dich anver-
traut habe, selber bestimmen [...], damit du wie dein eigener, in Ehre
frei entscheidender Bildhauer dich selbst zu der Gestalt ausformst,
die du bevorzugst.#+°

Picos Bericht von der Schopfung, zu dem dieser Abschnitt gehort, folgt
weitgehend der Genesis und dem platonischen >Timaios<. Schon der
Wiederklang des biblischen Stellen tiber die Gottesebenbildlichkeit (Ge-
nesis 1,26—27) fiihrt die Idee der »Menschenwiirde« ein und bekriftigt
sie. Angesichts einer so offensichtlichen Anspielung wire es miilig
gewesen, noch expliziter zu werden. Dennoch erdffnet Picos Verwen-
dung des Begriffs eine neue Dimension fiir das Verstidndnis von Wiirde.
In der Genesis erlangt der Mensch Wiirde, weil er ein geschaffenes
Wesen ist — ein Geschopf, das nach dem Bild Gottes geschaffen wurde.
Bei Pico ist diese Wiirde eine von ihm selbst erzeugte: Der Mensch er-
langt seine Wiirde durch sein Vermdogen, sein eigenes Wesen zu bilden.
Das emanzipiert den Menschen. Dennoch sehnt sich Pico nach einer
jenseitigen Wiirde. Er fahrt fort:

Laf3t uns das Irdische verschmihen, das Himmlische verachten, und
indem wir alles zur Welt Gehorige schliefSlich hinter uns lassen, dem

39 Ernst Cassirer, Giovanni Pico della Mirandola: A Study in the History of Renais-
sance Ideas, in: Journal of the History of Ideas (1942), S. 319—346, hier: S. 327.

40 Giovanni Pico della Mirandola, De hominis dignitate / Uber die Wiirde des Men-
schen, hrsg. und eingeleitet von August Buck, Hamburg 1990, S. 5/7.



118 JEREMY ADLER

auflerweltlichen Hof zueilen, der der erhabenen Gottheit am nichs-
ten ist. Dort haben, wie die heiligen Mysterien tiberliefern, die Sera-
phim, die Cherubim und die Throni den ersten Rang inne. Threr
Wiirde und ihrem Ruhm wollen wir nacheifern, unnachgiebig und
ohne den zweiten Rang zu ertragen.*

Das Ideal der Bildung, wie es spiter bei Goethe, Schiller, Humboldt und
Mill zu finden ist, tritt zum ersten Mal ins Bild; doch das Ziel bleibt
transzendent — gerichtet auf die Jenseitigen, deren iiberlegene Wiirde
auch demjenigen zukommt, der ihresgleichen ist. Picos Gebrauch des
Wortes »Wiirde« (dignitas) an dieser kritischen Stelle signalisiert ein
Ziel, das es zu erreichen gilt: Diese Qualitit ist nicht gegeben, sondern
wird erworben. Picos Bezug auf die Wiirde (dignitas) signalisiert eine
tibernatiirliche Zweckbestimmung; Goethe ersetzt das Transzendente
durch Naturalismus.

Picos Begriff der »Menschenwiirde« ist der umfassendste; der ein-
dringlichste — wie gesagt — stammt von Pascal.#* In dem zitierten Frag-
ment stellt Pascal den Akt des Denkens in den Vordergrund: »Unsere
ganze Wiirde besteht also im Denken«.#3 Dies komprimiert das Wesen
des Menschen auf einen einzigen geistigen Akt. Pascal ist sich aufler-
dem der Ciceroschen »Wiirde des Amtes« bewusst, wie ein anderer
Text deutlich macht,44 doch setzt er eine andere Prioritit:

Der Mensch ist sichtlich geschaffen, um zu denken. Darin bestehen
seine ganze Wiirde und sein ganzes Verdienst, und seine ganze
Pflicht ist es, ordentlich zu denken.4>

Bei Pascal begegnen wir vielleicht erstmals der Verbindung von »Wiirde«
und »Wert«. Damit verkniipft er zwei Grundkategorien. Jene betrifft
die Person, dieser seinen Rang in der Skala des Menschseins und ordnet
den Einzelnen in die hierarchische Ordnung der Menschheit ein. Das
Denken ist etwas Absolutes, es bestimmt den Kern der Wiirde. Auch
wenn das Echo der Genesis mit ihrem Hinweis auf die Uberlegenheit
des Menschen iiber die Tiere an dieser Stelle unverkennbar ist, arbeitet

41 Ebd., S.11.

42 Vgl. de Koninck, De la dignité humaine (Anm. 21), S. 83.

43 Pascal, Pensées — Gedanken (Anm. 36), S. 131 (Nr. 347 Brunschvicg)
44 Vgl ebd., S.297 (Nr.627 B.).

45 Ebd., S.267 (Nr.146 B.).



ZUR GENEALOGIE DER »MENSCHENW URDE« 119

Pascal die Essenz dieser biblischen Idee heraus, um die Wurzeln des
rechten Handelns zu entschliisseln: »Arbeiten wir also daran, gut zu
denken. Das ist das Prinzip der Moral.«4® In dieser Auffassung wird die
Wiirde im besonderen und die Ethik im ganzen zu einer einheitlichen
Konzeption zusammengeschlossen. Das ist der Punkt, an dem Kant
iiber ein Jahrhundert spiter anschliefdt. Pascals radikales Vorgehen be-
griindet den spiteren, auf Rechten basierenden Begriff der »Wiirde« in
der AEMR: »Alle Menschen sind frei in Wiirde und Rechten geboren.«
Pascals Verstandnis ist die Grundlage des gesamten modernen Rechts-
denkens — von Schillers >Don Carlos< von 1787 bis zu Sacharows Essay
>Fortschritt, friedliche Koexistenz und geistige Freiheit« von 1968,47 das
die Dissidentenbewegung in der UdSSR einleitete, die gewissermafSen
die Sowjetunion zu Fall brachte. Von Sacharows Analyse war es nur ein
Schritt zu Véclav Havels Essay >Die Macht der Ohnmichtigen< von
1978, der am Ende dieser Reihe den Kommunismus durch die Berufung
auf die Menschenwiirde herausfordernder Schriften steht.#® Der ab-
strakte Begriff der Wiirde besaf3 eine praktische, politische Kraft, durch
die es moglich wurde, Staaten zu Fall zu bringen und eine neue Welt-
ordnung zu begriinden. Zusammenfassend lasst sich daher sagen, dass
der Kampf um die Menschenwiirde seit der frithen Neuzeit kollektiv
gefiihrt wurde, von Pufendorf bis Sacharow. Zwar kannten nicht alle
Denker das ganze Ausmaf dieser Tradition, doch waren sie davon tiber-
zeugt, dass sie eine gemeinsame Sache vertraten. Viele Bereiche waren
in diesem Unternehmen miteinander verbunden: Ethik und Philo-
sophie, Literatur und Politik. Auch Vicos Geschichtsphilosophie gehort
hierher.49

Im Kern bedeutet die Idee der Wiirde nicht nur die Freiheit, sondern
auch die Pflicht, frei zu denken, wie Pascal es sieht. Daraus folgt, dass

46 Ebd., S.132 (Nr.347 B.).

47 A.D. Sacharow, Memorandum: Gedanken iiber Fortschritt, friedliche Koexistenz
und geistige Freiheit, Frankfurt am Main 1968; zuerst erschienen in englischer
Ubersetzung in der New York Times vom 22. Juli 1968.

48 Vidclav Havel, Versuch, in der Wahrheit zu leben. Von der Macht der Ohnmiich-
tigen. Mit einem Vorwort von Hans-Peter Riese. Aus dem Tschechischen von
Gabriel Laub, Reinbek bei Hamburg 1980 (tschechisch zuerst 1978).

49 Vgl. Patrick H. Hutton, The New Science of Giambattista Vico: Historicism in its
Relation to Poetics, in: The Journal of Aesthetics and Art Criticism 30 (1972),
S.359—367, hier: S. 366.



120 JEREMY ADLER

die Wiirde ein ethischer Imperativ ist: ein priméres Attribut — so abso-
lut wie die Bewegung zur Materie gehort —, das das Verhalten des
Selbst bestimmt. Dies ist also die eindringliche, die ethische, die exis-
tentielle Seite der Menschenwiirde. In der Darstellung der Geschichte
dieser Idee wird die Rolle der Literatur und damit auch die wichtiger
Vertreter wie Sophokles und Goethe jedoch tendenziell vernachlissigt.

1V.

Bleiben wir zuniéchst bei der iblichen Sichtweise.5° Parallel zu der Ent-
wicklung, die ich nachverfolgt habe, erscheint Ciceros Idee der Wiirde
wieder in der frithen Neuzeit als Mittel zur Begriindung des mensch-
lichen Standes. Besonders zu beachten ist Hobbes’ >Leviathan< von
1641, der Grundlagentext der modernen politischen Theorie. Hobbes
nimmt die Anregung der Bibel auf, die Wiirde mit einer Grundlage zu
versehen. Anders als die Bibel greift Hobbes jedoch die klassische Form
wieder auf, wie sie bei Cicero zu finden ist. Das ist die Wiirde des Am-
tes. Im >Leviathan< wird die Wiirde vom Wert abgeleitet:

Der 6ffentliche Wert, das heifdt die Bedeutung, die das Gemeinwesen
ihm beimifit, ist das, was die Menschen gewohnlich >Wiirde« nennen.
Und diese seine Wertschitzung durch das Gemeinwesen zeigt sich in
Amtern mit Befehlsgewalt, Amtern im Rechtswesen, im 6ffentlichen
Dienst oder in Namen und Titeln, die zur Hervorhebung solchen
Werts eingefiihrt worden sind.5*

Soweit ich weif3, stellt diese Grundlegung der Wiirde im Wert einen
neuen Ansatz dar. Wiahrend Pufendorf den Wert vergleichsweise kurz
behandelt, riumt Hobbes ihm einen zentralen Platz ein und nimmt da-
mit die Philosophie der Werte vorweg, wie sie das 20. Jahrhundert ent-
wickeln sollte. Nicht nur, dass Hobbes die Wiirde als Wert im Sinne

50 Vgl. Stephen Darwall, Equal Dignity and Rights, in: Dignity (Anm. 15), S.181—
201, hier: S.187f.

51 Thomas Hobbes, Leviathan. Aus dem Englischen iibertragen von Jutta Schlgsser.
Mit einer Einfiihrung und hrsg. von Hermann Klenner, Hamburg 1996, S.73
(Teil I, Kapitel 10).



ZUR GENEALOGIE DER »MENSCHENW URDE« 121

eines Preises bestimmt,>2 er betrachtet sie als eine verhandelbare Grofie
im gesellschaftlichen Miteinander. Im Gemeinwesen bestimmt die
Wiirde den Platz eines Individuums im Hinblick auf seine Rolle in der
sozialen Ordnung. Nicht die Einzigartigkeit der Person steht hier zur
Debatte, sondern ihre gesellschaftliche Rolle. Fiir Hobbes ist der genaue
Grad der Wiirde, den ein Mensch besitzt, gleichzusetzen mit seinem
Grad an Macht. Macht wiederum ermoglicht es einem Individuum, sich
durchzusetzen und andere zu kontrollieren. Auflerdem setzt Hobbes
die Wiirde mit der Ehre in Beziehung und bekriftigt damit eine Kon-
gruenz von Wiirde und Ehre, die sich bei Kant und Goethe fortsetzt.
Doch wurde daraufhin die Wiirde wieder von der Ehre abgetrennt, als
sie in den modernen Menschenrechtsdiskurs Eingang fand.

Die Bedeutung von Hobbes’ Leistung liegt darin, den Begriff der
Wiirde in das soziologische Denken einzufiihren. Konige, Richter, Pries-
ter, Generile usw. konnen eine solche formale Wiirde dazu gebrau-
chen, um Zwang auszuiiben und dadurch einen Vorteil im sozialen
Gefiige zu erlangen. Durch die Aufstellung einer Skala zunehmender
Wiirden innerhalb einer umfassenden Machtordnung wird Ciceros Be-
griff der Wiirde des Amtes so zu einer neuen, sozialen Kategorie wei-
terentwickelt. Die Problematik der Wiirde liegt in ihrer unvermeid-
lichen Tendenz, in Macht iiberzugehen. Denn — wie Hobbes erkannt
hat — ist Wiirde im Grunde Macht. Wenn ein Andersdenkender seine
Menschenwiirde gegen die nationale Wiirde eines grausamen Regimes
setzt, iibt er Macht aus, ungeachtet ihres moralischen Charakters. So
ergibt sich, dass die Menschenwiirde als das persénliche Aquivalent der
Souverinitit verstanden werden kann. Denn ebenso wie letztere in ma-
jestas besteht, wie Jean Bodin — die hochste Autoritit in Fragen der
Souverinitit’3 — meint, so besteht die Wiirde des Individuums in eben
diesem Attribut. Wahrend jedoch Hobbes die Rechte der Menschen als
vom Commonwealth als dem Tréager der souverdnen Macht abgeleitet
ansieht,5 wird heute umgekehrt die Wiirde als Quelle der Rechte be-
trachtet. Doch wenn die Menschenwiirde die Quelle der Rechte ist, so

52 Ebd.

53 Vgl. Dieter Grimm, Souverinitit. Herkunft und Zukunft eines Schliisselbegriffs,
Berlin 2009, S. 20-25.

54 Hobbes, Leviathan (Anm. 51), S. 177 (Teil II, Kapitel 21).



122 JEREMY ADLER

muss sie auch — so Hobbes — als Ursprung individueller Macht verstan-
den werden.

Fiir William Blackstone, in seinen >Commentaries on the Laws of
England< 1765-1769, ist die Grundform der Wiirde ganz einfach die des
Konigs. Damit kniipft Blackstone an die >Bill of Rights< von 1688 an.>
Er findet diese Eigenschaft ausschliefSlich beim Monarchen. Er stellt die
Konigswiirde wie folgt dar:

In jeder monarchischen Einrichtung ist es notwendig, den Fiirsten
von seinen Untertanen zu unterscheiden, und zwar nicht nur durch
den dufleren Prunk und Schmuck der Majestit, sondern auch durch
die Zuschreibung bestimmter Eigenschaften, die in seiner konig-
lichen Eigenschaft liegen, die ihn von jedem anderen Individuum
der Nation unterscheiden und ihn allen tiberlegen machen. [...] Das
Gesetz schreibt daher dem Konig in seinem hohen politischen Amt
nicht nur weitreichende Befugnisse und Beziige zu [...], sondern
auch bestimmte Eigenschaften von grofSer und tiberragender Natur,
wodurch das Volk veranlasst wird, ihn im Lichte eines hoheren We-
sens zu betrachten, ihm jene ehrfiirchtige Achtung zu erweisen, die
es ihm ermoglichen, die Regierungsgeschifte mit groflerer Leichtig-
keit auszufiihren. Das ist es, was ich unter der Kénigswiirde verstehe

[...].56

Blackstone fasst die Wiirde in ihrem funktionalen Aspekt als die Quint-
essenz des Konigtums auf, aufgrund dessen der Konig seine Vollmach-
ten ausiibt. Die so verstandene Wiirde tibertrigt das frithere Verstind-
nis der Amtswiirde auf die des einzelnen Herrschers an der Spitze des
Gemeinwesens. Blackstone — wie Hobbes — erkennt ein Ganzes, ein
vielfaltiges System von Wiirden, das die Gesellschaft zusammenhalt.
Die fiir Goethe so wichtige Ausweitung der Wiirde auf die gesamte
gesellschaftliche Sphire erfuhr eine wichtige Ausdehnung auch auf das
Volkerrecht. Emer de Vattels einflussreiches >Droit des gens< von 1758
wendet den Begriff auf die Staaten an. In dem Kapitel »von der Wiirde
und Gleichheit der Nationen [...J« stellt er fest: »Die Nationen und

55 Bill of Rights (1688), https://www.legislation.gov.uk/aep/WillandMarSess2/1/2/
enacted.
56 William Blackstone, Commentaries on the Laws of England: In Four Books,

4 Bde., Philadelphia 1922, Bd. 1, S. 241 f.


https://www.legislation.gov.uk/aep/WillandMarSess2/1/2/enacted
https://www.legislation.gov.uk/aep/WillandMarSess2/1/2/enacted

ZUR GENEALOGIE DER »MENSCHENW URDE« 123

Souverine [...] stehen unter Verpflichtung, und sie haben zugleich das
Recht, ihre Wiirde zu wahren und dafiir zu sorgen, dass sie geachtet
wird, da sie fiir ihre Sicherheit und Ruhe von grofSter Bedeutung ist«.57
Er fahrt fort:

Jede Nation, jeder Souverin, muss seine Wiirde bewahren, indem er
sich die ihm geschuldete Achtung entgegenbringen lésst, und vor
allem darf er es nicht zulassen, dass man ihn darin beeintrichtigt.
Wenn es also Titel und Ehren gibt, die ihm durch einen bestindigen
Gebrauch zustehen, so kann er auf ihnen bestehen; und er muss es
bei denjenigen Gelegenheiten tun, wo es um sein Ansehen geht.5®

Eine solche Wiirde, wie sie Vattel begreift, kann von grofSer politischer
Bedeutung sein. Dieselbe Regelung wurde auf dem Wiener Kongress
gegeniiber Frankreich befolgt. Goethe hat Vattels Lehre, wie noch zu
zeigen sein wird, von Grund auf verstanden. Die Griinderviter der
amerikanischen Republik, genaue Kenner von Vattels Schrift, zogen die
praktischen Konsequenzen aus seiner Erkenntnis in ihrer Verfassung,
in der das von Blackstone erstmals festgestellte Zusammenspiel von
Wiirde und Souverénitat austariert wird. Was die Menschenwiirde fiir
den einzelnen ist, ist die Souverinitit fiir den Staat: die ultimative Ver-
teidigung und Rechtfertigung der Existenz.

V.

Die Aufkldrung brachte eine grofle Verinderung in der Behandlung
der Menschenwiirde mit sich. Im Deutschen wurde das neue Wort
»Menschenwiirde« zum Gegenstand einer groflen Debatte. Stefanie
Buchenau hat gezeigt, dass die Philosophie der Wiirde in der deutschen
Aufklirung einen groflen Aufschwung erlebte.5? Viele Denker haben

57 Emer de Vattel, Le Droit des gens ou Principes de la Loi naturelle, appliqués a la
conduite & aux affaires des Nations & des Souverains. Nouvelle édition augmen-
tée, Neuchatel 1773, Bd. 1, S. 263—271 (Buch II, Kapitel 3).

58 Ebd., S.271.

59 Stefanie Buchenau, Bestimmung und Perfektibilitit. Menschenwiirde in der
Aufklirung, in: Menschenwiirde. Eine philosophische Debatte iiber Dimensio-
nen ihrer Kontingenz (Anm. 13), S. 178—205.



124 JEREMY ADLER

dazu beigetragen: Thomas Abbt, Johann Joachim Spalding, Moses Men-
delssohn, Gotthold Ephraim Lessing, Christian Garve und Georg Fors-
ter, ganz zu schweigen von Johann Gottfried Herder und Schiller.
Uberall tritt der allgegenwiirtige Neologismus Menschenwiirde auf. In
der Aufklarung gab es sieben wesentliche Neuerungen auf diesem Ge-
biet: 1. Wiirde wird als anthropologischer und nicht als theologischer
Begriff verstanden; 2. die Wiirde wird als »Vollkommenheit« angese-
hen, einem Begriff, der vor allem auf Christian Wolff zuriickgeht;®
3. die Wiirde wird als Erhéhung jedes einzelnen begriffen, wie es bei
Jeremy Waldron heifSt: »Der moderne Begriff der Menschenwiirde be-
inhaltet eine Angleichung der Ridnge nach oben, so dass wir heute ver-
suchen, jedem Menschen etwas von der Wiirde, dem Rang und der Er-
wartung an Respekt zuzusprechen, die frither dem Adel zugestanden
wurde«;®* 4. die Wiirde wird als Zugabe zum Menschsein aufgefasst,
wie dies bei Herder zutrifft; 5. die Wiirde wird als »Geselligkeit« ver-
standen, eine Idee, die Mendelssohn aus dem Talmud iibernommen
haben kénnte;®* 6. die Wiirde wird bei Goethe als organisch betrachtet;
7. Die Wiirde wird erstmals als justiziabler Begriff angesehen. AufSer
dem letzten Punkt war keiner dieser Aspekte véllig neu, aber sie alle
wurden nun mit neuem Nachdruck vertreten. Wie Max Graff in einer
weit ausgreifenden Studie gezeigt hat, war die Menschenwiirde ein
Hauptthema in der Literatur der Aufklirung: Johann Christoph Gott-
sched, Gotthold Ephraim Lessing, Jakob Michael Reinhold Lenz, Karl
Philipp Moritz, sie alle verarbeiteten das Thema in ihren Schriften.®
Doch so sehr die Einbeziehung Goethes in seiner Studie zu begriiflen
ist, versdumt es Graff, Goethes Begriff der Wiirde zu bestimmen und in
seinem Werk zu verorten. Vielmehr verbleibt er auf einer eher allge-
meinen Argumentationsebene. Stefanie Buchenau hat in einer ein-
dringlichen Analyse zu Abbt, Garve, Mendelssohn, Herder, Forster und
Kant vorgelegt, doch Goethe nur einmal mit Namen genannt.® So ist

60 Vgl. Knud Haakensson, Early Modern Natural Law, in: The Routledge Compa-
nion to Ethics, ed. by John Skorupski, London 2010, S. 76-87.

61 Jeremy Waldron, Dignity, Right and Rank. The Berkeley Tanner Lectures, ed. by
Meir Dan-Cohen, Oxford 2012, S. 33.

62 Vgl. Buchenau, Bestimmung und Perfektibilitit (Anm. 59), S. 197-199.

63 Max Graff, Literarische Dimensionen der Menschenwiirde, Tiibingen 2017.

64 Stefanie Buchenau, Menschenwiirde. Kant und die Aufklirung, Hamburg 2023,

S.35.



ZUR GENEALOGIE DER »MENSCHENW URDE« 125

Goethes Stellung in dieser Tradition bisher weitgehend tibersehen wor-
den, vor allem weil er sowohl den Ausdruck »Wiirde« als auch den sei-
nerzeit stark beanspruchten Neologismus »Menschenwiirde« vermie-
den hat. Das grof3e Interesse an diesem Thema wihrend der Aufklarung
lasst jedoch vermuten, dass auch Goethe ein Interesse an der Diskus-
sion gehabt haben wird.

Kants Verstindnis der Menschenwiirde hat die Maf3stabe fiir die
spatere Diskussion gesetzt. Habermas sagt, bei Kant habe »der philo-
sophische Begriff der Menschenwiirde [...] seine bis heute giiltige Fas-
sung erlangt«.®> Sensen spricht von einer »kantischen Hegemonie«.%
Die Auffassung Kants wurde oft als der Wendepunkt im Ubergang von
einer Ehrenkultur — einer hierarchischen Gesellschaft — zu einer Kultur
der Wiirde — basierend auf dem intrinsischen Wert des Individuums —
gesehen. Rachel Bayevsky argumentiert jedoch, dass bei Kant beide
Formen, Ehre wie Wiirde, gleichermafSen beriicksichtigt werden.” Diet-
mar von der Pfordten warnt vor einer Systematisierung seiner Theorie,
da Kant, wie er behauptet, dazu neige, sich nur en passant auf die
Wiirde zu beziehen.®® Ich bezweifle diese Interpretation, denn die Idee
der Menschenwiirde ist in Kants Ethik eingebettet, insbesondere in
die >Grundlegung zur Metaphysik der Sitten< von 1785, die den Be-
griff ganze sechzehn Mal benutzt.® Mit Kant findet die existentielle
Wiirde — manche sprechen von der anthropologischen Wiirde — ihren
Eingang in die moderne Philosophie. Das geht aus seiner Untersuchung
von der Beziehung zwischen Wiirde und Wert hervor:

Im Reich der Zwecke hat alles entweder einen Preis oder eine Wiirde.
Was einen Preis hat, an dessen Stelle kann auch etwas anderes, als
Aquivalent, gesetzt werden; was dagegen iiber alle Preise erhaben ist,
mithin kein Aquivalent verstattet, das hat eine Wiirde.”

65 Habermas, Das Konzept der Menschenwiirde (Anm. 2), S. 344.

66 Oliver Sensen, Dignity: Kant’s Revolutionary Conception, in: Dignity (Anm. 15),
S.237-262, hier: S. 237.

67 Rachel Bayevsky, Dignity, Honour, and Human Rights: Kant’s Perspective, in:
Political Theory 41 (2013), S.809-813.

68 Von der Pfordten, Menschenwiirde (Anm. 4), S. 9 f.

69 Vgl. Rosen, Dignity (Anm. 32), S. 20.

70 Immanuel Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, in: ders., Werke, hrsg.
von Wilhelm Weischedel, 6 Bde., Wiesbaden 1956-1964, Bd. 4, S. 7—102, hier: S. 68.



126 JEREMY ADLER

Kant stellt die Einzigartigkeit des Individuums in den Mittelpunkt der
Ethik. Der Mensch hat keinen Preis, er steht iiber dem Wert. Daher
glaubt Kant — im Gegensatz zu Pufendorf und Hobbes — die Wiirde
selbst habe keinen Wert. Sie besitzt eine einzigartige Qualitit, die aufSer-
halb des Bereichs der Zwecke steht. Nur »Sittlichkeit« und »Mensch-
lichkeit« weisen Wiirde auf.”* Sie ist also mit einer moralischen Quali-
tat ausgestattet, die das Menschengeschlecht auszeichnet. Kants Posi-
tion ist essentialistisch. Da die Autonomie aufSerhalb des Bereichs der
Zwecke steht, kann er von ihr sagen: » Autonomie ist [...] der Grund
der Wiirde der menschlichen [...] Natur.«7? Kant bietet hier eine Defi-
nition der intrinsischen Wiirde, die nicht an den Wert gebunden ist,
sondern an die Freiheit des Individuums zum Handeln. Goethe wird,
wie wir gleich sehen werden, diesen Begriff noch einen Schritt weiter-
fithren. Diese vollig neue Begriindung kniipft unmittelbar an das zen-
trale Merkmal der Kantischen Ethik an, den kategorischen Imperativ,
der nichts anderes ist als eine Aufforderung zum Handeln in Wiirde:
»Handle so, da3 du die Menschheit, sowohl in Deiner Person, als in der
Person jedes anderen, jederzeit zugleich als Zweck, niemals blof als
Mittel brauchest.«73

Die kantische Revolution begriindet die Menschenwiirde in der Au-
tonomie; diese Wiirde ist das, was Kant einen absoluten »inneren
Wert« nennt.7# Dieser Aspekt findet sich in den >Metaphysischen An-
fangsgriinden der Tugendlehre« von 1798: »Die Menschheit selbst ist
eine Wiirde; denn die Menschheit kann von keinem Menschen [...] blos
als Mittel sondern muf3 jederzeit zugleich als Zweck gebraucht werden,
und darin besteht eben seine Wiirde [...].«75 Eine merkwiirdige Formu-
lierung. Man konnte erwarten, dass >die Menschheit Wiirde besitzts,
aber Kants Ausdruck setzt den Menschen mit seiner Eigenschaft gleich.
Das Pradikat besagt, dass die Menschheit als ganze Wiirde hat und der
einzelne als Mitglied des Menschengeschlechts ebenfalls Wiirde besitzt.
Niemand wird ausgeschlossen. Fiir Kant ist die Wiirde ein Implikat der

71 Ebd.

72 Ebd., S.69.

73 Ebd., S.61.

74 Vgl. von der Pfordten, Menschenwiirde (Anm. 4), S. 21.

75 Kant, Metaphysische Anfangsgriinde der Tugendlehre, in: ders., Werke
(Anm. 70), Bd. 4, S. 501-634, hier: S. 60o0.



ZUR GENEALOGIE DER »MENSCHENW URDE« 127

menschlichen Existenz und so wird sie im Leben des einzelnen fundiert.
Das ist die grundlegendste Bestimmung von Wiirde in der gesamten
Philosophie. Kants Verwendung von umfassenden Begriffen wie »Welt-
wesen« und »Menschheit« betont seinen Anspruch auf Totalitdt. Die
Einfithrung der menschlichen Autonomie erschlieSt der Philosophie
der Wiirde Neuland, denn Kant kront zwei Jahrtausende Ideenge-
schichte mit einer Konzeption, die nicht nur ethisch schliissig, sondern
auch das juristische Denken umzugestalten geeignet ist.7®

Doch Kants philosophischer Begriff der Menschenwiirde war, unge-
achtet seiner Bedeutung, nicht das einzige Kennzeichen der aufklareri-
schen Wende. Vermutlich war es die englische Bill of Rights von 1689,
die die »Wiirde« in das Verfassungsdenken einfiihrte. Dieses Vertrags-
werk hat die Macht des Herrschers geziigelt und das Recht des Parla-
ments festgesetzt. Das Wort dignity meint hier die Wiirde des Konigs,
keine korrelative Wiirde des Menschen tritt hier auf. Der erste Artikel
der >Federalist Papers< von 1787, die zur Vorbereitung der ame-
rikanischen Verfassung entstanden, bedeutet einen weiteren Schritt in
der Entwicklung der modernen Idee. In dem Essay, der Alexander Ha-
milton zum Verfasser hat und unter dem Pseudonym »Publius« er-
schien, wird der Gedanke der Wiirde als Rechtsbegriff versuchsweise
wiederaufgenommen.”7 Der Zweck der »neuen Verfassung« besteht
namlich darin, »den sichersten Weg«, um die Freiheit, die Wiirde und
das Gliick zu finden. Obwohl der Begriff, der hier »Wiirde der Person«
bedeutet, noch keine normative Rechtskraft besitzt, ist es doch bemer-
kenswert, dass er hier in den Vordergrund riickt. Zum ersten Mal wird
der Schutz der Menschenwiirde zu den Zielen eines grundlegenden
Gesetzeswerkes erklart. Im Anschluss daran festigte Artikel 6 der >Dé-
claration des Droits de I'Homme« von 1789 die Rolle der dignité im
verfassungsrechtlichen Denken: Jedem Biirger wird der Zugang zur
Wiirde entsprechend seinen Fahigkeiten garantiert. Hier wird die Wiirde
als wirksamer Rechtsbegriff in der Praambel eines Verfassungswerks
behandelt, womit der aus der Philosophie und Ethik stammende Begriff
in die Rechtswelt einzog. Das eigentliche Verstindnis des Begriffs ist

76 Von der Pfordten, Menschenwiirde (Anm. 4), S. 26.
77 Alexander Hamilton, John Jay, James Madison, The Federalist. The Gideon Edi-
tion, ed. by George W. Carey and James McClellan, Indianapolis 2001, S. 3.



128 JEREMY ADLER

hier jedoch noch konventionell. Wie der Kontext deutlich macht, be-
zeichnet er eine Form der Amtswiirde:

Das Gesetz ist der Ausdruck des allgemeinen Willens. Alle Biirger
haben das Recht, sich an der Gesetzgebung zu beteiligen, sei es per-
sonlich oder durch ihre Vertreter. Das Gesetz muss fiir alle gleich
sein, ob es schiitzt oder ob es bestraft. Alle Biirger sind in seinen
Augen gleich und konnen alle Wiirden, Positionen und 6ffentlichen
Amter nach ihrer Fihigkeit und ohne andere Unterscheidungen als
nach ihren Tugenden oder ihren Talenten erhalten.”®

Wiirde wird hier nicht als angeborene Eigenschaft eines jeden Individu-
ums betrachtet, wie bei Kant, sondern als eine allen Biirgern gleicher-
maflen zugingliche Stellung. Dennoch ist der Artikel insofern von Be-
deutung als er einen grundlegenden rechtlichen Wandel signalisiert:
Die »Wiirde« wird zu einem Begriff, der Gegenstand rechtlicher Be-
stimmungen werden kann.

Einen anderen Einschnitt in die Geschichte des Begriffs der Men-
schenwiirde bildet Herder. Es iiberrascht, dass Herders Begriff der
Menschenwiirde in der Ideengeschichte wenig Beachtung gefunden
hat, obwohl er aller Wahrscheinlichkeit nach von seinen Nachfolgern
in Weimar und Jena zur Kenntnis genommen wurde. Herders Ver-
standnis der Wiirde unterscheidet sich prinzipiell von Kants komplexer
Theorie. Im Gegensatz zu spiteren Untersuchungen wihlt Herder ei-
nen synthetischen Ansatz. Er greift auf die Identifikation von Wiirde
und Menschlichkeit zurtick:

Sie fiirchten, dass man dem Wort Humanitit einen Fleck anhingen
werde; konnten wir nicht das Wort dndern? Menschheit, Mensch-
lichkeit, Menschenrechte, Menschenpflichten, Menschenwiirde, Men-
schenliebe?

Menschen sind wir allesamt und tragen sofern die Menschheit an
uns, oder wir gehoren zur Menschheit. [...]

Der Name Menschenrechte kann ohne Menschenpflichten nicht
genannt werden; beide beziehen sich auf einander, und fiir beide
suchen wir Ein Wort.

78 Déclaration des Droits de 'Homme et du Citoyen de 1789, https://www.conseil-
constitutionnel.fr/le-bloc-de-constitutionnalite/declaration-des-droits-de-1-homme-
et-du-citoyen-de-1789.


https://www.conseil-constitutionnel.fr/le-bloc-de-constitutionnalite/declaration-des-droits-de-l-homme-et-du-citoyen-de-1789
https://www.conseil-constitutionnel.fr/le-bloc-de-constitutionnalite/declaration-des-droits-de-l-homme-et-du-citoyen-de-1789
https://www.conseil-constitutionnel.fr/le-bloc-de-constitutionnalite/declaration-des-droits-de-l-homme-et-du-citoyen-de-1789

ZUR GENEALOGIE DER »MENSCHENW URDE« 129

So auch Menschenwiirde und Menschenliebe. Das Menschenge-
schlecht, wie es jetzt ist und wahrscheinlich lange noch sein wird, hat
seinem grofsesten Teil nach keine Wiirde; man darf es eher bemit-
leiden als verehren. Es soll aber zum Charakter seines Geschlechts,
mithin auch zu dessen Wert und Wiirde gebildet werden. [...]

[...] Das Géttliche in unserm Geschlecht ist also Bildung zur Hu-
manitdt [...].79

Herder betrachtet die Menschenwiirde als eine Eigenschaft, die erst er-
rungen und entwickelt werden muss. Der Mensch besitzt keine Wiirde
an sich: Herders Verstindnis der Wiirde als ein Produkt der Entwick-
lung leitet zu Goethes Verstindnis der organischen Wiirde tiber. Lange
bevor Goethe zu dieser Einsicht kam, hat Herder in seinem Briefwech-
sel mit Mendelssohn diesen Standpunkt vertreten: »Diese Ausbildung
u. Entwiklung auf dieses Leben, sie ist Zweck, sie ist Bestimmungx.
Herder betrachtet jedoch die Bildung nicht als Selbstzweck. Es gilt, »zu
leben, damit man die Welt vollkommner verlafle, als man sie betrat«.%°
Die Bildung soll zur Vervollkommnung der Gesellschaft fiihren.®*
Doch unterscheidet sich Herders Auffassung grundsitzlich von der Po-
sition Kants und Goethes, denn ihr zufolge kommt der Mensch ohne
Wiirde auf die Welt.

Herders Verstindnis des Begriffs »Menschenwiirde« ist umfassend:
Er identifiziert nicht nur — in Ubereinstimmung mit dem Stoizismus —
Wiirde und Menschlichkeit, sondern weist auch darauf hin, dass Rechte
und Pflichten zusammengehoren. Die Menschenwiirde bringt eine Auf-
gabe mit sich. Dadurch wird sie nicht nur als erworben (intrinsisch)
verstanden, sondern als Grund einer ethischen Pflicht, in einer spezifi-
schen Weise zu handeln (extrinsisch). Als moralisches Priadikat muss
die Wiirde erst erworben werden. Nur die mit Moral ausgezeichnete
Person kann als »wiirdig« betrachtet werden. Dieser scheinbar logische

79 Johann Gottfried Herder, Werke in zehn Bénden, Bd. 7: Briefe zur Beférderung
der Humanitit, hrsg. von Hans Dietrich Irmscher, Frankfurt am Main 1991,
S.147f. (3. Sammlung, Brief 27: Uber das Wort und den Begriff der Humanitit).

8o Herder an Mendelssohn, zweite Hilfte April 1769, in: Moses Mendelssohn, Ge-
sammelte Schriften, Bd. 12/1: Briefwechsel 1I/1, bearb. von Alexander Altmann,
Stuttgart-Bad Cannstatt 1976, S. 177. Vgl. Buchenau, Menschenwiirde (Anm. 64),
S.75.

81 Vgl. Jennifer A. Herdt, Forming Humanity. Redeeming the German Bildung
Tradition, Chicago 2024, S. 89.



130 JEREMY ADLER

Schluss schwicht aber den Begriff. Er kann nicht mehr als Verteidigung
des Ichs, der Existenz dienen, da er nur als bestimmter Grad der Erzie-
hung gelten kann. Ein erworbener Wert hat nicht die Kraft eines ange-
borenen Rechts — des Rechts auf Leben. Als besonders weitreichend
wird sich aber Herders Einsicht erweisen, die Menschenwiirde gehore
zur menschlichen Bildung. Gehen wir jetzt auf Goethes aus diesem Di-
lemma fithrenden Begriff der Wiirde ein.

VL

Allein der Worthaufigkeit nach zu urteilen, wire Goethe der einzige
Denker seiner Zeit, der nie iiber Menschenwiirde nachgedacht hat.
Diese Vorstellung ist absurd. Wenn wir versuchen, diese Auffalligkeit
zu begreifen, so liegt der Grund sicherlich in dem Gebot des Dichters,
sich des Klischees zu enthalten. Goethes Enthaltsamkeit bedeutet nicht,
dass er die Idee der Wiirde vernachldssigt héitte — ganz im Gegenteil.
Nur wenige Schriftsteller haben sich tiefer mit den mit ihr verbunde-
nen potentiellen Konflikten auseinandergesetzt, sei es in >Gotz von
Berlichingen« oder in >Egmont, in >Iphigenie auf Tauris< oder in >Tor-
quato Tasso¢, ganz besonders aber in den Metamorphosen des >Faust,
wie Thomas Weitin zeigt.®* Diese Stiick liest sich wie eine Epitome von
Picos Rede: Fausts synkretistische Philosophie, seine Vermittlerrolle,
sein Streben nach Vergottlichung, seine Suche nach dem Weiblichen
und seine mystische Vereinigung mit einer Gottheit spiegeln samtlich
Pico wider. Zudem fand, wie T.]J. Reeds Erkundungen vermuten lassen,
Goethes Beschiftigung in unmittelbarer Nihe zu Kant statt.®3 In der
Tat sind Kants und Goethes Bestrebungen eng miteinander verfloch-
ten, vermutlich haben sie gemeinsam die Moderne mitbestimmt.
Goethe war gelegentlich zynisch, was die Idee der Menschenwiirde
betrifft. Tatsachlich hat er sehr wohl den historischen Prozess begrif-
fen, durch den der Begriff beinahe zu einem Klischee degenerierte, in-

82 Thomas Weitin, Freier Grund: Die Wiirde des Menschen nach Goethes Faust,
Paderborn 2013.

83 Terence J. Reed, Goethe und Kant. Zeitgeist und eigener Geist, in: Goethe-Jahr-
buch 118 (2001), S. 58-74.



ZUR GENEALOGIE DER »MENSCHENW URDE« 131

sofern die Idee sich von einem Ideal in einen sicher geglaubten Besitz-
stand verwandelte. Dies geht aus einem Gesprich mit Riemer hervor:

Was der Mensch als Gott verehrt, ist sein eigenstes Innere herausge-
kehrt. Erkennt er Wiirde, sucht er Wiirde, so verehrt er sie auch au-
Ber sich. Zur Zeit, als es noch Konige gab, gab es auch noch Gétter.
Als Volksregiment schaltete, gab es keine personliche Wiirde, nur
Wiirde der Stelle. Und so kamen auch die Gétter in Dekadenz. Sie
mufsten sich gefallen lassen, dafl man mit ihnen umsprang wie mit
den Menschen. Egalisierung bis in den Himmel gedrungen.+

Diese wenig bekannte Passage zeigt Goethes Vertrautheit mit dem Dis-
kurs der Wiirde und zeugt von einer charakteristisch sarkastischen,
wenn auch patrizischen Sicht auf die Gleichheit; dies schloss jedoch
nicht aus, dass er einen eigenstindigen Beitrag leistete. Es mag durch-
aus sein, dass Goethes Misstrauen gegeniiber dem traditionellen Kon-
zept ihn zu einem indirekteren Ansatz veranlasste.

Bereits Goethes Hymne >Grenzen der Menschheit« von 1781 kann
als ein Beitrag zu der Debatte angesehen werden. Thre Entstehung geht
der Publikation von Kants >Grundlegung zur Metaphysik der Sitten«
um vier Jahre voraus. Sie erkundet, was es heif3t, ein Mensch zu sein,
und verortet die Humanitét in der Ethik. Die Hymne beginnt mit dem
seit der Genesis tiblichen Topos der Wiirde, der die Erhebung des Men-
schen tiber die Tiere und seine Nihe zur Gottheit darstellt:

Edel sei der Mensch

Hiilfreich und gut!

Denn das allein

Unterscheidet ihn von allen Wesen
Die wir kennen.%

Die priskriptive Eroffnung des Gedichts mit den Worten »Edel sei der
Mensch [...]!« ermutigt zum rechten Handeln. Der moralische Weg ist

84 Friedrich Wilhelm Riemer, Mitteilungen iiber Goethe. Auf Grund der Ausgabe
von 1841 und des handschriftlichen Nachlasses hrsg. von Arthur Pollmer, Leip-
zig 1921, S. 336.

85 Johann Wolfgang Goethe, Simtliche Werke. Briefe, Tagebiicher und Gespriiche
(-Frankfurter Ausgabe«), hrsg. von Friedmar Apel u.a., 40 Bde., Frankfurt am
Main 1985-2013 (zitiert als FA), Abt. I, Bd. 1, S. 333.



132 JEREMY ADLER

der »edle« Weg. »Edel« will hier als adjektivisches Synonym von
»Wiirde« verstanden werden. In Abkehr von dem in der Genesis be-
griindeten Topos findet Goethe die Unterscheidung zwischen Men-
schen und Tier in der Ethik. Die Menschlichkeit liegt in moralischen
Handlungen: Hilfe und Tugend, Beistand und Giite. »Wiirde« ist hier
weniger ein Attribut als vielmehr ein Bestreben, ein existentielles Ziel,
das durch die Erfiillung eines moralischen Imperativs erreicht werden
soll. Das Gedicht erinnert an Kants Diktum, dass »die Menschheit
selbst eine Wiirde ist«. Und wie bei Kant finden sich auch in Goethes
Verstandnis Aspekte der Ehrenkultur und der Wiirdekultur — eine
Kongruenz, die sich auch an anderen Stellen in seinen Schriften zeigt.
Die Konvergenz von Goethe und Kant in bezug auf die Wiirde liegt
in der Frage der Autonomie. Georg Simmel hat diese Verwandtschaft
1916 herausgearbeitet,® und Ernst Cassirer hat sie 1944 wieder aufge-
griffen.87 Goethes klassischer Ausspruch, den Simmel zitiert, stammt
aus einem Brief an Zelter vom 29. Januar 1830. Hier lobt er Kants >Kri-
tik der Urteilskraft« dafiir, dass sie lehrt, dass Kunst und Natur »ohne
Zweck« handeln: »Natur und Kunst sind zu grof$ um auf Zwecke aus-
zugehen.« In einem anschliefenden Kommentar fiigt er hinzu: »So
hatte mich Spinoza schon frither gegen die absurden Endursachen
gegliubigt.«® Goethes Satz erinnert an die Eréffnung der >Ethike. Hier
schreibt Spinoza: »Unter Ursache seiner selbst verstehe ich das, dessen
Essenz Existenz einschlief3t, anders formuliert das, dessen Natur nur als
existierend begriffen werden kann.«® Goethe wird sich diese Lehre bei
seiner ersten Bekanntschaft mit Spinoza aneignen. Sie taucht in der
>Ethik« wiederholt auf. Wie der Anhang zu Teil 1 bemerkt: »[...] die
Natur [hat] keinen Zweck [...]. der ihr vorgegeben wire, und [...] alle
Zweckursachen [sind] nichts als menschliche Einbildungen«.9° In dhnli-
cher Weise heifst es in der Definition 7: »Dasjenige Ding heif3t frei, das

86 Georg Simmel, Kant und Goethe. Zur Geschichte der modernen Weltanschau-
ung, Leipzig 1916, S. 9—63.

87 Ernst Cassirer, Goethe und die Kantische Philosophie, in: ders., Rousseau, Kant,
Goethe, hrsg. von Rainer A. Bast, Hamburg 1991, S. 63—99, hier: S. 66 {.

88 FAIl/s, S.223.

89 Spinoza, Die Ethik in geometrischer Ordnung dargestellt. Neu iibersetzt, hrsg.,
mit einer Einleitung versehen von Wolfgang Bartuschat, Hamburg 1999, S.5
(I def. 1).

9o Ebd., S.85 (Iapp.).



ZUR GENEALOGIE DER »MENSCHENW URDE« 133

allein aus der Notwendigkeit seiner Natur existiert und allein von sich
her zum Handeln bestimmt wird.«%* Tatséchlich ist es Spinozas Formel,
die sich in Goethes Theaterstiicken zeigt, beginnend mit >Egmonts,
1771 bis 1778, dessen Konzeption — von der man annimmt, dass sie sich
kaum verdndert hat — Kants >Grundlegung< um fiinfzehn Jahre voraus-
geht.9? Aufbauend auf Spinozas Verstindnis der individuellen Wiirde
und Vattels Begriffs der nationalen Wiirde verbindet das Stiick Auto-
nomie und Freiheit mit ausdriicklichen Beziigen zur Menschenwiirde.
Es stellt mehrere Arten von Wiirde dar, beginnend mit der »Wiirde
Gottes«.?? Ferner zeigt es die Wiirde des Konigs,9+ die Wiirde der Na-
tion% und die Menschenwiirde. Die Eroffnungsszene des Stiicks zeigt
das, was Vattel unter der nationalen Wiirde der Biirger versteht; Klar-
chen zeigt menschliche Wiirde; und das, was Blackstone als »konigliche
Wiirde« bezeichnet, wird durch Philipp von Spanien reprasentiert. Im
Mittelpunkt des Stiicks steht der Zusammenstof3 zwischen der na-
tionalen Wiirde der Niederlinder und der Konigswiirde der Spanier.
Eine Figur weist sowohl die »Wiirde des Amtes« als auch die »Wiirde
der Person« auf. Dies ist Egmont. Diese beiden Formen erscheinen,
wenn er sich Klarchen in seinem Prunk prisentiert, und sie treten am
Ende des Stiicks wieder auf: Sein Tod wird »ehrenvoll« genannt, was
auch so viel wie »wiirdevoll« bedeutet. Mit dieser nachdriicklichen
Bekundung probt Goethes Stiick den Paradigmenwechsel der Aufkla-
rung von der iiberwiltigenden Betonung der »Wiirde des Amtes« (im
Sinne Ciceros) zur »Menschenwiirde« (im spiteren Verstandnis Kants).
Oder, anders ausgedriickt, von einer Kultur der Ehre zu einer Kultur
der Wiirde. In dieser Lesart ist Goethes sEgmont« das erste Stiick des
Welttheaters, das die »Wiirde« in allen Facetten, vor allem aber in ei-
nem politischen Sinn, als zentrales Thema behandelt. Indem er sie als
eine Form der Souverinitit auffasst, antizipiert Goethe zudem Kants
Verstindnis der Wiirde als Autonomie.

91 Ebd., S.7 (I def. 7).

92 Vgl. Martin Bollacher, Spinoza, in: Goethe-Handbuch, Bd.1V/1: Personen, Sa-
chen, Begriffe: A—K, hrsg. von Hans-Dietrich Dahnke und Regine Otto, Stutt-
gart 1998, S.999—1003.

93 FA1/5,S.523.

94 Ebd, S.529, 543.

95 Ebd., S.525.

96 Ebd., S.s50.



134 JEREMY ADLER

Fiir die Rolle, welche die Wiirde bei Goethe einnimmt, ist es bezeich-
nend, dass eine der prominentesten Verwendungen des Begriffs der
Menschenwiirde bei Schiller, im vierundzwanzigsten der >Asthetischen
Briefes, sich auf Goethe bezieht.97 Schiller verwendet ihn zur Charakte-
risierung der >Iphigenie¢, in der sich Goethes Beschiftigung mit der
Menschenwiirde fortsetzt, die in sEgmont< begonnen hat. Mehr als je-
des andere Werk Goethes dreht sich >Iphigenie« um die Menschen-
wiirde. Da sie 1779 erstmals in Prosa geschrieben wurde, liegt sie der
Veroffentlichung von Kants >Grundlegung< um etwa sechs Jahre vor-
aus. Im Prinzip trifft sich Goethes Auffassung mit Kants Ansicht, dass
Moral und Humanitdt die Wiirde ausdriicken. Auch in >Iphigenie« ver-
wendet Goethe durchgingig den Begriff »edel« statt »Wiirde«. Die
Wiirde des Thoas, die Amtswiirde, ausgedriickt in dem wiederholten
Beinamen »edler Mann«, wird der Personenwiirde der Priesterin gegen-
iibergestellt. Aber Goethes Stiick, das mit einer »edeln Tat« endet,%
zeigt wie ein solcher Konflikt gelost werden kann. Wie Jiirgen Molt-
mann treffend sagt: »Durch den >Dienst der Versohnung« werden also
die Wiirde und das Recht des Menschen in dieser unmenschlichen Welt
wiederhergestellt.«% Eine wiirdige Handlung erlaubt es, Konflikte auf-
zuldsen: So kann die Schlichtung der in Konflikt befindlichen Wiirde zu
einem Verfahren werden, das gesellschaftliche Ordnung hervorbringt.

Goethes zentrale Stellungnahme zur Wiirde erscheint jedoch in
>Wilhelm Meisters Lehrjahren<. Hier entwickelt Goethe sein Verstand-
nis der Autonomie als Selbstentfaltung des Individuums. Das Buch er-
schien 1795/96, zehn Jahre nach Kants >Grundlegung«. Tatséchlich ge-
hen die darin entfalteten Ideen auf Spinoza zuriick. Diesem zufolge
fordert die Bildung die individuelle Freiheit und befahigt das Indivi-
duum, seine eigene Natur zu erkennen. Dadurch tritt der Mensch mit
seinem wahren Selbst in Kontakt.*® Spinoza legt sein Bildungsideal im
>Tractatus theologico-politicus« (1670) dar:

97 Friedrich Schiller, Werke und Briefe in zwolf Binden, Bd.8: Theoretische
Schriften, hrsg. von Rolf-Peter Janz, Frankfurt am Main 1992, S. 649 1.
98 FA1/s5,S.618, v. 2149.
99 Jiirgen Moltmann, Christlicher Glaube und die Menschenrechte, in: ders, Men-
schenwiirde, Recht und Freiheit, Stuttgart und Berlin 1979, S.13—35, hier: S. 32.
100 Vgl. P.R. Glass, Spinoza on Knowledge, Freedom and Education, Diss. Univer-
sity of London 1993, S. 10; Stuart Hampshire, Spinoza and the Idea of Freedom,



ZUR GENEALOGIE DER »MENSCHENW URDE« 135

[Dler letzte Zweck des Staates [...] [ist es], den einzelnen [Men-
schen] von der Furcht zu befreien, damit er so sicher als moglich le-
ben und sein natiirliches Recht zu sein und zu wirken ohne Schaden
fiir sich und fiir andere vollkommen behaupten kann. [Der letzte
Zweck des Staates ist es,] zu bewirken, daf3 ihr Geist und Korper un-
gefihrdet seine Krifte entfalten kann, daf3 sie selbst frei ihre Ver-
nunft gebrauchen [...], [und] zu bewirken, daf$ ihr Geist und ihr
Korper ungefahrdet seine Krifte entfalten kann, dafl sie selbst frei
ihre Vernunft gebrauchen [...].**

Spinoza betrachtet die Bildung als Mittel, dem einzelnen die Freiheit zu
verleihen, sich in der Gesellschaft zu verwirklichen. Der Mensch, der
sich in dieser Weise vervollkommnet, besitzt a fortiori eine Form von
Menschenwiirde. Ahnlich verhilt es sich in >Wilhelm Meisters Lehr-
jahren«. Wihrend Spinoza sein Verstindnis der Freiheit des einzelnen,
seine Natur auf seine eigene Weise zu entwickeln, nicht vollstindig
entfaltet hat, stellt Goethe die organische Selbstentwicklung deutlicher
in den Kontext der »Wiirde«. Die Passage im Roman wird oft zitiert,

nicht zuletzt von Habermas:*©>

Daf3 ich dir’s mit Einem Worte sage, mich selbst, ganz wie ich da bin,
auszubilden, das war dunkel von Jugend auf mein Wunsch und
meine Absicht. Noch hege ich eben diese Gesinnungen, nur daf$ mir
die Mittel, die mir es moglich machen werden, etwas deutlicher sind.
Ich habe mehr Welt gesehen, als du glaubst, und sie besser benutzt,
als du denkst. Schenke deswegen dem, was ich sage, einige Aufmerk-
samkeit, wenn es gleich nicht ganz nach Deinem Sinne sein sollte.

Das organische Verstindnis eines Menschen, nach dem er sich wie
eine Pflanze entfaltet, bildet den Mittelpunkt von Goethes Begriff der
Wiirde. Im Verlauf des Briefs, in dem Wilhelm Meister seine Darstel-

in: Spinoza: A Collection of Critical Essays, ed. by Marjorie Grene, Notre Dame,
IN 1979, S. 297—317, hier: S. 304.

101 Spinoza, Theologisch-politischer Traktat. Auf der Grundlage der Ubersetzung
von Carl Gebhardt neu bearb., eingeleitet und hrsg. von Giinter Gawlick, Ham-
burg 31994, S. 301 (Kapitel 20).

102 FA1/9, S.657. Vgl. Jiirgen Habermas, Strukturwandel der Offentlichkeit. Un-
tersuchungen zu einer Kategorie der biirgerlichen Gesellschaft. Mit einem Vor-
wort zur Neuauflage, Frankfurt am Main 1990, S. 67—69.



136 JEREMY ADLER

lung entwickelt, wird auch sein Verstdndnis der Wiirde weiter entfaltet.
Anstelle des Wortes »Wiirde« verwendet Goethe wie in >Iphigenie« das
Wort »edel«:1°3

Wire ich ein Edelmann, so wire unser Streit bald abgetan; da ich
aber nur ein Biirger bin, so mufs ich einen eigenen Weg nehmen, und
ich wiinsche daf$ Du mich verstehen mogest. [...] in Deutschland ist
nur dem Edelmann eine gewisse allgemeine, wenn ich sagen darf,
personelle Ausbildung méglich. Ein Biirger kann sich Verdienst er-
werben und zur hdochsten Not seinen Geist ausbilden; seine Person-
lichkeit geht aber verloren, er mag sich stellen, wie er will. Indem es
dem Edelmann, der mit den Vornehmsten umgeht, zur Pflicht wird,
sich selbst einen vornehmen Anstand zu geben, indem dieser An-
stand, da ihm weder Tiir noch Tor verschlossen ist, zu einem freien
Anstand wird, da er mit seiner Figur, mit seiner Person, es sei bei
Hofe oder bei der Armee, bezahlen muf3, so hat er Ursache, etwas auf
sie zu halten, und zu zeigen, daf3 er etwas auf sie halt. Eine gewisse
feierliche Grazie bei gewohnlichen Dingen, eine Art von leichtsinni-
ger Zierlichkeit bei ernsthaften und wichtigen kleidet ihn wohl, weil
er sehen ldf3t, dafs er tiberall im Gleichgewicht steht.

Durch die Gegeniiberstellung aristokratischer »Reprdsentation« mit
der »Personlichkeit« des Biirgertums stellt die Passage die Ehre des
Aristokraten ihrer Abwesenheit beim Biirger gegeniiber: »Wenn der
Edelmann durch die Darstellung seiner Person alles gibt, so gibt der
Biirger durch seine Personlichkeit nichts und soll nichts geben.«*°4 In
solchen Gegeniiberstellungen und dem Bemiihen um deren Uberwin-
dung stellt die lange Reflexion ein Manifest zur Erlangung der Biirger-
wiirde durch »harmonische Ausbildung« dar. Goethes neue Version
der Wiirde — die die Idee des Wachstums, die erstmals bei Pico della
Mirandola zu finden ist, weiterentwickelt — enthilt eine Vision des
Menschen als physisches, organisches Wesen — eines ganzen, sich ent-
wickelnden Menschen. Goethe geht tiber Kants Definition von Wiirde
als Autonomie hinaus und fiihrt die Selbstverwirklichung in die intrin-
sische Wiirde ein. Die ganze Passage lauft namlich auf eine Neuerung
des Wiirde-Begriffs nach einem organischen Modell hinaus. Anstelle
der »Wiirde« verwendet Goethe das Wort »Anstand«. Diese Qualitit

103 FA /9, S.657f.
104 Ebd., S.658.



ZUR GENEALOGIE DER »MENSCHENW URDE« 137

ist als eine aktive Form der Wiirde zu verstehen. Sie entstammt dem
Willen, sich zu verbessern und den Mitmenschen zu gefallen. Man be-
sitzt sie nicht, wie bei Herder erwirbt man sie. Doch muss wohl die
Quelle fiir diese Aktivitit im einzelnen angelegt sein. Das Dasein der
Wiirde im Keim des Lebewesens entauflert sich in seiner fortlaufenden
Bildung. Indem der Edelmann sich mit der Auflenwelt konfrontiert,
verhilt er sich »Hohen« und »Niedren« gegeniiber gleichartig. Das
kann nur wegen seiner Wiirde des Amts moglich sein. Sie bedeutet eine
feste soziale Bindung innerhalb einer Hierarchie. Diese Kategorie macht
es moglich, aus Aristokraten »Koénige oder konigihnliche Figuren« zu
erschaffen.’® Wilhelm Meister will aber diese Differenz zwischen Biir-
ger und Aristokrat durch die Bildung aufheben:**

Ich habe nun einmal, gerade zu jener harmonischen Ausbildung
meiner Natur, die mir meine Geburt versagt, eine unwiderstehliche
Neigung.

Die Formel von der »harmonischen Ausbildung meiner Natur« um-
schreibt die Idee der Menschenwiirde durch eine aktive Gesinnung.
Diese organische Bildung soll das Defizit der biirgerlichen Geburt kor-
rigieren. Durch diesen Schritt kann der Biirger eine dem aristokrati-
schen Wesen verwandte Wiirde erlangen. Dabei wird auch die Wiirde
des Amts erneuert. Extrinsische und intrinsische Wiirde fallen zusam-
men. Hiermit begriindet Goethe die Schule der organischen Wiirde wie
sie 150 Jahre spiter zur Geltung kam. Goethe trifft die moderne Auf-
fassung im Kern, wenn er behaupten lasst: »Wert und Wiirde« sind
»die Grundfeste allen Daseins«.”7 Diese Aussage eroffnet neue Per-
spektiven, die es verdienen wiirden, genauer untersucht zu werden.
Wie »Wert« und »Wiirde« zueinanderstehen, ist unklar, doch steht
hier fest, inwieweit beide sowohl die existentielle als auch die rechtliche
Lage des Menschen reprisentieren. Man kann hier eine von Sophokles
iiber Shakespeare bis hin zu Goethe auf dem Gebiet der Literatur dar-
gestellte Theorie der Menschenwiirde verfolgen, die — wie oft bemerkt
wurde — fiir das soziale Gewissen einsteht. Wir meinen nimlich, die
Dichtung konne die fehlende soziale Debatte darstellen, auf deren Er-
klarungen und Bestimmungen und Definitionen die Formulierung des

105 Ebd.
106 Ebd., S.659.
107 FA1/10, S.665 (Wanderjahre 111 9).



138 JEREMY ADLER

Gesetzes beruht. Kurz gesagt: Fiir Goethe sind nicht die Rechte primir,
sondern Werte und Wiirde. Damit riickt er von den Postulaten der
Franzosischen Revolution ab und eroffnet die Perspektive, die den Blick
auf die Grundsitze, die zum Grundgesetz fiihrten, ermoglicht.
Wilhelms Trugschluss, des Biirgers Antwort auf seine Situation
konne nur durch das Theater erfolgen, zeigt, dass er zwar das Problem
der Wiirde zu erkennen vermag, ihm jedoch eine Losung dafiir noch
abgeht. Die Moglichkeit, durch politisches Handeln einen Weg nach
vorne zu finden, wird von ihm nicht in Betracht gezogen. Der Leser
hingegen vermag die Situation zu durchschauen. Wilhelm steht auf
einem Scheidepunkt: Hinter ihm liegt die Amtswiirde eines Konigs
oder Adeligen, vor ihm die organische Wiirde des Biirgers. Hier, in
Wilhelms Fragestellung, ist also der ambivalente historische Ort, an
dem der Begriff einer organischen, existentiellen Wiirde erstmals in
den Blick kommt. Wenn Kant die Autonomie des Individuums als Basis
fiir die Menschenwiirde betrachtet, so sollte Goethes Verstandnis der
Bildung des einzelnen zum Typus der neuen Wiirde als Macht der
Selbstverwirklichung werden. In >Wilhelm Meisters Wanderjahrenc
schlug Goethe dariiber hinaus ein zweites Modell vor: Es handelt sich
um die gemeinschaftliche Wiirde, die erstmals im jiidischen Denken
zum Ausdruck kam. Wenn die Gesellschaft als Summe ihrer Individuen
der Sitz der Rechte ist, folgt daraus, dass es eine gemeinsame Wiirde
gibt, die die individuelle Wiirde begriindet. Nur eine solche kann als
ibergeordnete Kategorie dienen, auf der universelle Rechte beruhen.

VII

Es braucht kaum niaher erlautert zu werden, dass Goethes organische
Sichtweise von Wilhelm von Humboldt aufgenommen wurde. Im Jahre
1792 benutzt Humboldt in seinen >Ideen zu einem Versuch die Grenzen
der Wirksambkeit des Staates zu bestimmen« Formulierungen, die viel-
fach an Auflerungen Goethes und Schillers anklingen:

Der wahre Zweck des Menschen — nicht der, welchen die wechselnde
Neigung, sondern welchen die ewig unverinderliche Vernunft ihm
vorschreibt — ist die hochste und proportionierlichste Bildung seiner
Krifte zu einem Ganzen. Zu dieser Bildung ist Freiheit die erste und



ZUR GENEALOGIE DER »MENSCHENW URDE« 139

unerldfliche Bedingung. Allein aufler der Freiheit erfordert die Ent-
wickelung der menschlichen Krifte noch etwas anderes, obgleich mit
der Freiheit eng Verbundenes: Mannigfaltigkeit der Situationen.**®

Die Passage ist als Quintessenz der Humboldt’schen Philosophie be-
zeichnet worden.™ Sie erginzt die Auffassung Goethes durch einen
kantianischen Verweis auf die Vernunft und durch einen weiteren Zu-
satz: die Freiheit. Obwohl Bildung ohne sie nicht zu erreichen ist, sagt
Wilhelm Meister nichts iiber die politische Freiheit — vermutlich, um
nicht auf die Parolen der Franzosischen Revolution zuriickgreifen zu
miissen. Doch nur in der Freiheit kann Goethes biirgerliche Wiirde
wirksam werden, den 6ffentlichen Raum gestalten und in das Recht
eingehen. Es gibt eine wechselseitige Durchléssigkeit zwischen Litera-
tur und Recht, durch die — da sind sich Lionel Trilling und Richard
Rorty einig'™ — die Literatur das liberale Denken bereichert und in die
Politik eingedrungen ist.

Der englische Vater des Liberalismus, John Stuart Mill, nahm die
Ideen Goethes und Humboldts auf und belebte sie neu.”* In seiner
Autobiographie schreibt Mill den Gedanken Humboldts eine wichtige
Rolle fiir seinen Essay >Uber die Freiheit< zu,*> aber Mill folgt auch
Goethe (den er auf Deutsch las). Mill sei, angeregt durch diese Er-
fahrungen, dazu gelangt, dass er »unter den Haupterfordernissen
menschlicher Wohlfahrt [...] der innerlichen Kultur die geeignete
Stelle anwies«.™> Der Essay ist von Goethes Ideen durchdrungen. Mill
vertritt die Ansicht:

108 Wilhelm von Humboldt, Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der Wirksamkeit
des Staates zu bestimmen, hrsg. von Robert Hardter, Stuttgart 1967 (zuerst
1851 erschienen), S. 22 (Abschnitt II).

109 Christina M. Sauter, Wilhelm von Humboldt und die deutsche Aufklirung,
Berlin 1989, S. 363.

110 Lionel Trilling, The Liberal Imagination. Essays on Literature and Society, New
York 1950, S.xxi; Richard Rorty, Contingency, Irony, and Solidarity, Cam-
bridge, MA 1989, S. 60-61, 189-197.

111 Vgl. Edmund Fawcett, Liberalism. The Life of an Idea, Princeton 2015, S. 85-97.

112 John Stuart Mill, Autobiographie. Ubersetzt und mit einer Einleitung hrsg. von
Jean-Claude Wolf, Hamburg 2011, S. 207 (Kapitel 7). Vgl. Andrew Valls, Self-
Development and the Liberal State: The Case of John Stuart Mill and Wilhelm
von Humboldt, in: The Review of Politics 61 (1999), S. 251-74, hier: S. 251.

113 Mill, Autobiographie, a.a.O., S. 116 (Kapitel 5).



140 JEREMY ADLER

Einen Charakter hat nur der Mensch, der eigene Begierden und
Triebe hat als Ausdruck seiner eigenen Natur, wie sie durch Selbst-
erziehung entwickelt und gemodelt ist.**4

Das erinnert an Goethes Begriff der Bildung. An anderer Stelle nennt
Mill dies »geistige Vervollkommnung«.™> Sowohl Humboldt wie auch
Mill unterscheiden sich von Goethe in ihrer Betonung der Rolle des
Staates bei der Selbstentfaltung.

Der organische Verstindnis des Individuums, das Goethe entwickelt,
hat im modernen Denken breite Aufnahme gefunden: Emile Durk-
heim,**® Wilhelm Dilthey,"7 Max Weber,**® Georg Simmel**9 und José
Ortega y Gasset'*° gehoren zu denjenigen, die es in mehr oder minder
modifizierter Weise vertreten. Diese Bejahung des Individuums be-
deutet einen Paradigmenwechsel in der Vorstellung vom Biirger: Fiir
Hobbes ist das Individuum in der Lage, Macht auszuiiben und zu er-
werben; in der >Déclaration des Droits de 'Homme« besitzt es Rechte;
in der amerikanischen Verfassung dndert sich die Person nicht; in der
Moderne aber ist das Individuum ein sich verinderndes, wachsendes,
organisches Wesen.

114 John Stuart Mill, Uber die Freiheit. Auf der Grundlage der Ubersetzung von
Else Wentscher neu hrsg. von Horst D. Brandt, Hamburg 2009, S. 85 (Kapitel 3).

115 John Stuart Mill, Remarks on Bentham’s Philosophy (1833), in: Collected
Works of John Stuart Mill, vol. 10, ed. by J.M. Robson et al., Toronto 1969,
S.75-115, hier: S. 95. Vgl. Antis Loizides, John Stuart Mill: Individuality, Dig-
nity, and Respect for Persons, in: The Roots of Respect: A Historic-Philosophi-
cal Itinerary, ed. by Giovanni Giorigini and Elena Irrera, Berlin und Boston
2017, S. 187-205, hier: S. 202.

116 Vgl. Charles E. Marske, Durkheim’s »Cult of the Individual« and the Moral
Restitution of Society, in: Sociological Theory 5 (1987), S.1-14, hier: S.7 und
10f.

117 Vgl. Hans-Hermann Groothoff, Wilhelm Dilthey. Zur Erneuerung der Theorie
der Bildung und des Bildungswesens, Hannover 1981, S. 67—69.

118 Vgl. Sara R. Farris, Max Weber’s Theory of Personality: Individuation, Politics
and Orientalism in the Sociology of Religion, Leiden 2015, S. 48—50.

119 Georg Simmel, Soziologie. Untersuchungen iiber die Formen der Vergesell-
schaftung, Berlin 1958 ('1908), S.527f. Vgl. Efraim Podoksik, In Search of
Unity: Georg Simmel on Italian Cities as Works of Art, in: Theory, Culture &
Society 29 (2012), S. 101-123.

120 Vgl. Kenneth R. Hoover, The Political Thought of José Ortega y Gasset, in:
Midwest Journal of Political Science 10 (1966), S. 232-240.



ZUR GENEALOGIE DER »MENSCHENW URDE« 141

Dieses Verstindnis der Bildung gelangte im neunzehnten Jahrhun-
dert nach Nordamerika™" und hat sich dort in der Zeit der Moderne
weit verbreitet.”>* Die universelle Akzeptanz des — von Durkheim so
genannten — »Kultus des Individuums« machte die Bildung als ein auf
der Wiirde des Menschen beruhendes Rechtskonzept in die AEMR
moglich. Entgegen der Auffassung von Hans Jorg Sandkiihler hatte
sich die moderne Idee der Menschenwiirde ohne eine philosophische
Revolution nicht durchsetzen konnen.™> In der Rechtswelt haben die
Praambel der UN Charta, die AEMR und das deutsche Grundgesetz das
Zeitalter der Wiirde eingeleitet.’?# Seitdem ist die Menschenwiirde in
neuen internationalen Menschenrechts- und humanitaren Rechtsab-
kommen zu einem stehenden Begriff geworden,**> und 1986 wurde sie
so bedeutend fiir die Konzeption der Menschenrechtsabkommen der
Vereinten Nationen, dass die Menschenrechte nunmehr »von der dem
Menschen innewohnenden Wiirde und dem Wert der Person« abge-
leitet werden.*26

VIII

Obwohl der Begriff »Wiirde« zum ersten Mal 1688 in der >Bill of
Rights< und darauf in der Déclaration von 1789 in einem Rechtsinstru-
ment verwendet und in der irischen Verfassung von 19377 in eine

Konstitution aufgenommen wurde,*® war es erst das deutsche Grund-

121 Vgl. Rebekka Horlacher, The Educated Subject and the German Concept of Bil-
dung. A Comparative Cultural History, London 2016, S.72-87.

122 Vgl. Uta Gerhardt, Introduction: Talcott Parsons’s Sociology of National Socia-
lism, in: Talcott Parsons on National Socialism, ed. by Uta Gerhardt, London
1993, S.1-78, hier: S. 3 f.

123 Hans Jorg Sandkiihler, Menschenwiirde und Menschenrechte, Freiburg im
Breisgau und Miinchen 2016, S. 142.

124 Vgl. Barak, Human Dignity (Anm. 15), S. 35.

125 Vgl. McCrudden, Human Dignity and Judicial Interpretation of Human Rights
(Anm. 24), S.668.

126 Ebd., S.669.

127 Vgl. Conor O’Mahony, The Dignity of the Individual in Irish Constitutional
Law, in: Human Dignity in Context (Anm. 26), S. 469—497.

128 Vgl. Samuel Moyn, The Secret History of Constitutional Dignity, in: Yale Hu-
man Rights and Development Journal 17 (2014), S.39-73.



142 JEREMY ADLER

gesetz, das den Begriff »Menschenwiirde« als Verfassungsnorm eta-
blierte. Diese wurde sodann auf internationaler Ebene weitgehend tiber-
nommen — von der kanadischen Charta der Rechte und Freiheiten®9
tiber die griechische Verfassung®3° bis hin zur stidafrikanischen Konsti-
tution.”* Die AEMR wurde als Antwort auf den Holocaust konzipiert;
und obwohl sich nur wenige dessen bewusst waren, greift sie auf Goe-
thes Konzept der Bildung zuriick. Das Recht auf Selbstbestimmung ist
in ihr ausdriicklich enthalten und bildet ein zentrales Merkmal der
»angeborenen Wiirde« in der Praambel. Ein halbes Jahrhundert spater
verkiindete die American Anthropological Association ein neues Recht,
das sich ebenfalls auf Goethe stiitzt, namlich das »Recht auf Kultur,
ein Recht, das »gleichbedeutend mit der Fihigkeit zum Menschsein« zu
verstehen ist. Diese Ideen sind mit der Weimarer Klassik im allgemei-
nen und Goethes Denken im besonderen eng verbunden. Im Geiste von
Goethes >Wilhelm Meisters Lehrjahrec erkldrt die American Anthropo-
logical Association: »Kultur ist die Voraussetzung fiir die Verwirk-
lichung [des] Individuums [...].«"3* Der Vermittler dieser Ideen ist vor
allem Ralph Waldo Emerson, den Heikki A. Kovalainen als das »Binde-
glied« der Vermittlung der Bildungsidee in die USA betrachtet.?3
Goethes Auffassung von Wiirde ist grundlegend fiir die sogenannte
dritte Generation der Menschenrechte.’>4 Die ersten, klassischen Rechte
waren die individuellen Rechte, die zweiten die sozialen, wirtschaft-
lichen und kulturellen Rechte und die dritten — definiert vom Nobel-
preistrager René Cassin — sind die kollektiven Menschenrechte. Die
Charta der Vereinten Nationen, die am 24. Oktober 1945 ratifiziert

129 Vgl. Barak, Human Dignity (Anm. 15), S. 200.

130 Vgl. Paul Sourias, Human Dignity and the Constitution, in: Jurisprudence 7
(2016), S. 30—46, hier: S. 31.

131 Vgl. Barak, Human Dignity (Anm. 15), S. 23.

132 American Anthropological Association, Declaration on Anthropology and Hu-
man Rights Committee for Human Rights, https://www.americananthro.org/
ConnectWithAAA/Content.aspx?ItemNumber=1880.

133 Heikki A. Kovalainen, Emersonian Self-Culture and Individual Growth: The
American Appropriation of >Bildungy, in: Theories of Bildung and Growth. Con-
nections and Controversies Between Continental Educational Thinking and
American Pragmatism, ed. by Pauli Siljander, Ari Kivelé, Ari Sutinen, Rotter-
dam, Boston, Taipei 2012, S.183-197, hier: S. 183.

134 Vgl. Johannes Morsnik, The Universal Declaration of Human Rights: Origins,
Drafting and Intent, Philadelphia 1999, S. 210-212.


https://www.americananthro.org/ConnectWithAAA/Content.aspx?ItemNumber=1880
https://www.americananthro.org/ConnectWithAAA/Content.aspx?ItemNumber=1880

ZUR GENEALOGIE DER »MENSCHENW URDE« 143

wurde, benennt in Artikel 57 die Bildung.*>> Doch es sollte noch ein
weitaus radikalerer Schritt folgen. Im Rahmen der Wiederbelebung der
humanistischen Ideale nach dem Krieg wurde die organische Wiirde in
die Artikel der AEMR aufgenommen, die am 10. Dezember 1948 verab-
schiedet wurde.*3¢ Cassin, der sie in den Text einbrachte, folgte Roose-
velts Konstrukt der Vier Freiheiten vom 6. Januar 1946, und verglich
die Charta mit einem griechischen Tempel mit vier Sdulen an der Vor-
derseite.’ Der innovativste Aspekt war in der vierten Saule zu finden,
Artikel 22—27. Alle diese Artikel betreffen die sozialen und kulturellen
Rechte.38 In Artikel 26 wird das Bildungsideal ausdriicklich bekriftigt:
»Jeder hat das Recht auf Bildung. [...] Die Bildung muss auf die volle
Entfaltung der menschlichen Personlichkeit und auf die Starkung der
Achtung vor den Menschenrechten und Grundfreiheiten gerichtet sein.«

Es ist nicht schwer, Goethes Ideal in der Formulierung »volle Ent-
faltung der menschlichen Personlichkeit« wiederzufinden. Dies ist der
Grundsatz, der zuerst in >Wilhelm Meisters Lehrjahren« vorgefiihrt, von
Humboldt aufgegriffen und an Mill weitergegeben wurde. Das Poten-
tial zur Selbstentfaltung ist fiir den Begriff der Menschenwiirde in der
AEMR von grundlegender Bedeutung. Meine Lesart wird von Alexan-
der Somek bestitigt, der argumentiert, dass »Wiirde« auf das Bestreben
hinauslauft, »eine ganze Person innerhalb der Gemeinschaft zu sein«.*39

Die Aufnahme von Goethes naturalistischem Diskurs in das Ver-
tragswerk ist meiner Meinung nach zum Teil auf das Bestreben der
Verfasser zuriickzufiihren, ein potentiell strittiges metaphysisches Rah-
menwerk zu vermeiden. Wie René Cassin es ausdriickte: Der Aus-
schuss wollte »keine Stellung zur Natur des Menschen und der Ge-
sellschaft beziehen und metaphysische Kontroversen vermeiden«.'4°

135 Charter of the United Nations and Statute of the International of Justice, San
Francisco 1945, https://treaties.un.org/doc/publication/ctc/uncharter.pdf.

136 Universal Declaration of Human Rights, United Nations, http://www.un.org/
en/universal-declaration-human-rights/.

137 Vgl. McCrudden, Human Dignity and Judicial Interpretation of Human Rights
(Anm. 24), S. 676 f.

138 Mary Ann Glendon, Knowing the Universal Charter of Human Rights, in:
Notre Dame Law Review 73 (1998), S. 1153—1190.

139 Alexander Somek, The Cosmopolitan Constitution, Oxford 2014, S. 10-14.

140 Glenn Hughes, The Concept of Dignity in the Universal Declaration of Human
Rights, in: The Journal of Religious Ethics 39 (2011), S. 1—24, hier: S. 2.


https://treaties.un.org/doc/publication/ctc/uncharter.pdf
http://www.un.org/en/universal-declaration-human-rights/
http://www.un.org/en/universal-declaration-human-rights/

144 JEREMY ADLER

Man kann den Beitrag von Goethes Denken fiir dieses naturalistische
Verstandnis der Menschenwiirde mit einiger Genauigkeit verfolgen.
Die Rolle von John Humphrey und René Cassin bei der Ausarbeitung
der AEMR hat A.]. Hobbins untersucht.™#* Cassin hat stets seine eigene,
vermeintlich iibergeordnete Rolle betont, doch Hobbins argumentiert,
dass Humphrey, der den Entwurf verfasste, der Vorrang zukomme. In
Humphreys Version wird die Selbstentfaltung jedoch nicht erwéhnt.
Der Urheber dieses Artikels wurde von Johannes Morsnik aufgedeckt,
der so viel dazu beigetragen hat, den Entwurfsprozess zu rekonstruie-
ren.’#? Es war namlich Cassin, der den Text von Artikel 26, urspriing-
lich Artikel 3, formulierte: »Das Ziel der Gesellschaft ist es, jedem
Mitglied die gleichen Mdglichkeiten zur vollen Entfaltung von Geist,
Verstand und Korper zu geben.«™# Diese Formulierung wurde in der
endgiiltigen Fassung verbessert, insbesondere durch den Verweis auf
die Entwicklungsfreiheit. Cassin war ein Bewunderer Goethes und
Schillers™## und stiitzte sich vermutlich auf seine Kenntnisse, als er
Goethes Auffassung von Bildung als neue Grundlage fiir seinen Begriff
der menschlichen Wiirde einsetzte. Dies spiegelt sich in dem wider,
was Glenn Hughes die »erworbene Wiirde« des individuellen Lebens
nennt, 4> denn die »personliche Entwicklung«, von der Hughes spricht, 46
ist nichts anderes als Bildung. Allerdings hangt Hughes noch an einer
transzendenten Auffassung der Menschenwiirde in der AEMR.™ Hier
geht es nicht um existentielle Wiirde. Goethes Auffassung kommt bei
Hughes zu kurz. Gothes Auffassung der Wiirde als ein Werden bleibt
aber Dreh- und Angelpunkt fiir die Architektur der Wiirde in der Mo-
derne, indem sie das innere Selbst mit der sozialen Sphére verkniipft.
Nicht das Recht allein, auch Natur und Kultur bringen die Individuen
in gesellschaftliche Ubereinstimmung.

141 A.]. Hobbins, René Cassin and the Daughter of Time: The First Draft of the
Universal Declaration of Human Rights, in: Fontanus 2 (1989), S. 7-26.

142 Vgl. Morsnik, The Universal Declaration of Human Rights (Anm. 134), S. 210—
212.

143 Ebd., S.211.

144 Jay Winter und Antoine Prost, René Cassin. From the Great War to the Univer-
sal Declaration, Cambridge 2013, S. 227.

145 Hughes, The Concept of Dignity (Anm. 140), S. 11.

146 Ebd., S.14.

147 Vgl.ebd., S.19—21.



ZUR GENEALOGIE DER »MENSCHENW URDE« 145

Habermas hat den theoretischen Weg fiir das Aufkommen der Wiirde
als zentrales Konzept nachgezeichnet. Wie die neuere Rechtsanthropo-
logie gezeigt hat, gedeiht der Menschenrechtsdiskurs in globalen Netz-
werken und fordert kosmopolitische Verkniipfungen, wie die zwischen
Dichtung und Recht.*#® Diese Entwicklung lasst sich in der Literatur
der deutschsprachigen Lander beobachten, wie etwa in Hermann Brochs
Volkerbund-Resolution aus dem Jahren 1936/37. Broch selbst hatte
sich tief in diese Debatte eingelebt. Er kannte die Geschichte der Idee
der Wiirde und gestaltete sie neu. In der Tat kann es kaum ein Zufall
gewesen sein, dass zwei der bedeutendsten deutschsprachigen Schrift-
steller, Hermann Broch und Thomas Mann, die in den Vereinigten
Staaten Zuflucht fanden, Theorien der Wiirde erarbeiteten, die eng mit
der Tradition und insbesondere mit Goethe verbunden waren. Beide
mogen zum Eingang des Begriffs der Menschenwiirde in Recht und
Politik beigetragen haben.

Broch riickte den Begriff der Menschenwiirde in den Mittelpunkt
seiner politischen Philosophie. Sein visiondrer Entwurf von 1937, der
die Griindung von Vereinten Nationen vorschldgt, entwickelt sein
Ideal: »die absolute Wiirde des kulturschaffenden Menschen, [...] die
eingeborene Freiheit der Einzelpersonlichkeit und ihrer Wertsetzun-
gen«.™ Broch betont die angeborene Freiheit des Individuums als kul-
turelles Wesen und fiigt den neukantianischen Begriff der Person als
Wertschopfer hinzu. Dartiber hinaus prigt er in einem bis heute nicht
hinreichend beriicksichtigten Schritt, der Goethes Vision noch einmal
erweitert, die Idee einer »kollektiven Wiirde« als Quelle der individuel-
len Wiirde.”° Im Jahr darauf, 1938, veroffentlichte Thomas Mann ei-
nen verwandten Aufsatz iiber Wiirde und Demokratie und fasste das
Thema — wie gewohnt — in einem subtilen Neologismus zusammen:
»Diese Geheimniswiirde des Menschen sieht und ehrt die Demokratie;

148 Vgl. Mark Goodale, Anthropology and Law. A Critical Introduction, New York
2017, S.104—105, 184—187.

149 Hermann Broch, Vélkerbund-Resolution. Das vollstindige politische Pamphlet
von 1937 mit Kommentar, Entwurf und Korrespondenz, hrsg. und eingeleitet
von Paul Michael Liitzeler, Salzburg 1973, S. 35-77, hier: S. 59. Vgl. Paul Mi-
chael Liitzeler, Hermann Broch und die Menschenrechte. Anti-Versklavung als
Ethos der Welt, Berlin und Boston 2021.

150 Broch, Vilkerbund-Resolution, a.a.O., S. 58—60.



146 JEREMY ADLER

den Sinn dafiir, den Respekt davor, nennt sie Humanitit.«*>* Manns
Begriff der »Geheimniswiirde« evoziert die fast sakrale Aura, die der
Wiirde anhaftet, wihrend seine Verkniipfung von Wiirde und Mensch-
lichkeit an die lange Tradition erinnert, die in >Iphigenie« deutlich wird.
Wie Broch huldigt auch Mann der Freiheit und der Kultur, betont aber
vor allem die Bedeutung der Erziehung als Element der Menschlichkeit
(»die Achtung vor dem Menschen ist unabtrennbar von [der Erzie-
hung]«).*s* Diese Formulierung greift Goethes Glauben an das person-
liche Wachstum wieder auf. Drei Jahre spater, 1941, veroffentlichen
Broch, Mann und fiinfzehn andere ein Manifest, >Die Stadt des Men-
scheng, in dem sie fiir eine Weltregierung pladieren.™> Sie verteidigen
die »Demokratie« gegen »Diktatur« und die »Wiirde« gegen die »Skla-
verei«. Es ist schwer, die Wirkung dieser Ideen zu beurteilen, aber es ist
bemerkenswert, dass sowohl Mann als auch Broch die Idee der Wiirde
mit dem liberalen Staat verbinden und so zu der seismischen Verschie-
bung beitragen, welche die politische Wiirde auf die zeitgengssische
Tagesordnung setzte. Thre Vorschlage trafen sich mit dem besser be-
kannten Pladoyer fiir die Menschenwiirde durch den katholischen In-
tellektuellen Jacques Maritain, dem »indirekten Architekten« der UN-
Charta, der die einflussreiche katholische Doktrin der Wiirde vertrat.’54
Broch korrespondierte mit Maritain vor dem Krieg, > und beide trafen
sich in Princeton, wo Broch von 1941 bis 1948 lebte und Maritain von
1941 bis 1944 lehrte. Auch Mann hielt sich zu dieser Zeit dort auf. In
einem 1937, nach Riicksprache mit Mann, geschriebenen Brief hatte

151 Thomas Mann, Vom zukiinftigen Sieg der Demokratie (1938), in: ders., Essays
IV. Achtung Europa! 1933-1938, hrsg. von Hermann Kurzke und Stephan Sta-
chorsky, Frankfurt am Main 1995, S. 214—244, hier: S. 222.

152 Ebd, S.223.

153 Herbert Agar u.a., The City of Man. A Declaration on World Democracy, New
York 1941. Vgl. Paul Michael Liitzeler, Visionary in Exile: Broch’s Cooperation
with G. A. Borgese and Hannah Arendt, in: Hermann Broch. Visionary in Exile.
The 2001 Yale Symposium, ed. by Paul Michael Liitzeler, Rochester, NY 2016,
S.67-88.

154 Vgl. Paul Valadier, Jacques Maritain’s Personalist Idea of Human Dignity,
in: The Cambridge Handbook of Human Dignity (Anm.29), S.260-268,
hier: S.260; Moyn, The Secret History of Constitutional Dignity (Anm. 128),
S.57-60.

155 Broch an Maritain, 14. November 1937, in: ders., Volkerbund-Resolution
(Anm. 149), S.78-91.



ZUR GENEALOGIE DER »MENSCHENW URDE« 147

Broch versucht, eine andere Koryphée aus Princeton, Albert Einstein,
fiir sein Projekt fiir die Vereinten Nationen zu gewinnen, indem er an
ihn appellierte, »sich fiir den Schutz der Menschenwiirde zu deklarie-
ren«.’® Daraus wurde nichts. Aber Einstein teilte diese Sympathien,
wie sein Eintreten fiir die AEMR zeigt.’s” So bildete Princeton einen
Knotenpunkt: Es war der Sitz einer neuen Weltordnung. Kennzeich-
nend fiir diese neue Position war, dass diese unterschiedlichen Intel-
lektuellen eine personalistische mit einer kollektiven Anschauung der
Wiirde verbanden.'5® Das Zusammenfliefen ihrer Ansichten trug zwei-
fellos dazu bei, die Suche nach internationalen Instrumenten zur Wah-
rung der Wiirde und der Rechte zu foérdern. Die Rolle, die Broch bei
diesem Projekt spielte, geht aus seinem Memorandum fiir eine inter-
nationale Bill of Rights von 1945/46 hervor.*>9 Damit spielt er auf das
klassische Gesetzeswerk von 1688 an. Sein vorausschauender Text ent-
hilt den ersten formulierten Vorschlag fiir ein allgemein verbindliches
Gesetz zum Schutz der Menschenwiirde.*® Er war fiir die Diskussion
mit den Verfassern der AEMR bestimmt. Broch sandte eine Kopie an
Eleanor Roosevelt,*?* die Vorsitzende der UN-Kommission, welche sich
mit der AMER befasste. Thre Reaktion ist nicht iiberliefert, doch lisst
sich feststellen, dass ein Element von Brochs utopischer Vision in das
endgiiltige Dokument eingeflossen zu sein scheint. Von hier fiihrt der
Weg direkt zu Artikel 1 des deutschen Grundgesetzes. Nach Christo-
pher McCrudden war es nicht Maritain allein, sondern es waren auch
Broch und Mann, die das Ideal der Wiirde in den Bereich des modernen

156 Doren Wohlleben, Friedenspolitik: Perspektiven einer literaturwissenschaft-
lichen Friedensforschung am Beispiel von Hermann Brochs Vergil-Erzahlun-
gen, in: Politische Literatur. Begriffe, Debatten, Aktualitit, hrsg. von Christine
Lubkoll, Manuel Illi und Anna Hampel, Stuttgart 2018, S. 217-233, hier: S. 221.

157 Albert Einstein, Culture Must Be One of the Foundations for World Understan-
ding (1951), in: ders., Ideas and Opinions, New York 1952, S.163-165.

158 Vgl. Valadier, Jacques Maritain’s Personalist Idea of Human Dignity (Anm. 154),
S.263-265.

159 Hermann Broch, Bemerkungen zur Utopie einer »International Bill of Rights
and Responsibilities«, in: ders., Politische Schriften, hrsg. von Paul Michael
Liitzeler, Frankfurt am Main 1978, S. 243-277.

160 Ebd., S.260-263.

161 Vgl. Barbara Picht, Politische Schriften, in: Hermann Broch Handbuch, hrsg.
von Michael Kess und Paul Michael Liitzeler, Berlin und Boston 2016, S. 401~
432, hier: S. 428.



148 JEREMY ADLER

Volkerrechts einfithrten.**> Sowohl Mann als auch Broch trugen, wie
man sieht, Goethes Konzept der Wiirde nach Amerika, von wo aus es
die Weltbiihne betrat.

IX.

Es stellt sich die Frage, warum der Begriff der Menschenwiirde nach
1945 eine so zentrale Rolle gespielt hat. Man war sich dartiber klar ge-
worden, dass Rechte allein das Individuum nicht schiitzen kénnen. Be-
reits Edmund Burke hatte das Problem erkannt: »Die angeblichen Men-
schenrechte dieser Theoretiker«, stellt er fest, »sind lauter Extreme;
und je mehr sie im metaphysischen Sinne wahr sind, desto mehr sind
sie politisch falsch.«*®3 In einem grimmigen Ausspruch, der Burke zu-
geschrieben wird, werden die »unveraufSerlichen Rechte« das »Recht
des nackten Wilden« genannt.’®* Nach dem Zweiten Weltkrieg griff
Hannah Arendt, die 1959 die erste ordentliche Professorin in Princeton
wurde und eng mit Broch zusammengearbeitet hatte,*®> diese Formu-
lierung auf und wandte sie auf die Opfer der Vernichtungslager an:
»Vor der abstrakten Nacktheit des Menschseins hat die Welt keinerlei
Ehrfurcht empfundenc, schreibt sie, »die Menschenwiirde war offenbar
durch das bloSe Auch-ein-Mensch-sein nicht zu realisieren.«*®® Rechte
allein machen den Menschen noch nicht aus, bendtigt wird ein tiber-
geordneter Schutz: »[Z]ur Achtung der Menschenwiirde«, so Arendt,
»gehort die Anerkennung meiner Mit-Menschen [...] als [...] Mit-

162 McCrudden, Human Dignity and Judicial Interpretation of Human Rights
(Anm. 24), S. 662.

163 Edmund Burke, Betrachtungen iiber die Franzgsische Revolution, iibers. von
Friedrich Gentz, bearb. und mit einem Nachwort von Lore Iser, Frankfurt am
Main 1967, S. 111.

164 Die Formulierung diirfte nicht auf Burke, sondern auf dessen spiteren Heraus-
geber E.J. Payne zuriickgehen, der Burkes Ansichten damit drastisch zusam-
menfasst; vgl. ders., Introduction, in: Burke, Selected Works, ed. with introduc-
tion and notes by E.]J. Payne, vol. 2, Oxford 1888, S. v—ixx, hier: S. xvii.

165 Vgl. Elisabeth Gallas, The Struggle for a Universal Human Rights Regime.
Hannah Arendt and Hermann Broch on the Paradoxes of a Concept, in: Shoah:
Intervention, Methods, Documentation 4/2 (2017), S.123-130.

166 Hannah Arendt, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, Miinchen 1986,
S.619f.



ZUR GENEALOGIE DER »MENSCHENW URDE« 149

erbauer einer gemeinsamen Welt.«'®7 Tatsichlich hat Rafael Lemkin,
der spiter den Begriff »Genozid« prigte, bereits 1933 den Akt der Bar-
barei als Verletzung der Wiirde bestimmt.*®® Primo Levi hatte dies in
Auschwitz begriffen: »Eben darum, weil das Lager ein grofSer Mecha-
nismus ist, der uns zu Tieren herabwiirdigen soll, diirfen wir keine
Tiere werden [...]. Wenn wir auch Sklaven sind, schreibt er, »bar allen
Rechts, jedweder Beleidigung ausgesetzt und dem sichern Tod ver-
schrieben, so ist uns doch noch eine Moglichkeit geblieben, und die
miissen wir, weil es die letzte ist, mit unserer ganzen Energie verteidi-
gen: die Moglichkeit ndmlich, unser Einverstindnis zu versagen.«*?
Das Einvernehmen zwischen dem Opfer, den Anwilten und den Philo-
sophen ist bemerkenswert.

Vor diesem Hintergrund suchten die Miitter und Viter des deut-
schen Grundgesetzes nach einer sicheren Grundlage fiir Rechte.”7° Da-
fiir gab es einen starken Prizedenzfall. Wie Manfred Baldus gezeigt
hat, beriefen sich neun deutsche Bundeslander in ihren Nachkriegsver-
fassungen noch vor der Aufstellung des Grundgesetzes auf den Begriff
der Menschenwiirde.”7* Der zwingende Grund dafiir lag in der Ableh-
nung der nationalsozialistischen Verbrechen. Die Wiirde wurde als
dem Staat vorgingig beschworen. Man glaubte, sie gehore dem Indivi-
duum von Geburt an. Aber was fiir eine Art von Wiirde? Die Miitter
und Viter des Grundgesetzes wollten einen fiir Deutungen offenen
Grundsatz schaffen, der fiir religiose und sdkulare Inanspruchnahmen
gleichermafien empfinglich ist. Aber sie beschiftigten sich auch mit
anderen Fragen. Man untersuchte die historischen Bedingungen, die

167 Hannah Arendt, AbschlieBende Bemerkungen, in: Uber den Totalitarismus.
Texte Hannah Arendts aus den Jahren 1951 und 1953. Aus dem Englischen
tibertragen von Ursula Ludz, Kommentar von Ingeborg Nordmann, Dresden
1999, S.14-31, hier: S. 20.

168 Vgl. Ana Filpa Vrolja, Human Rights and Genocide: The Work of Lauterpacht
and Lemkin in Modern International Law, in: The European Journal of Inter-
national Law 20 (2010), S. 1163-1194, hier: S. 1177.

169 Primo Levi, Ist das ein Mensch? / Die Atempause, Miinchen 1988 (italienisch
zuerst 1958), S. 49.

170 Vgl. Der Parlamentarische Rat, 1948—1949: Akten und Protokolle, Bd. 5.1: Aus-
schuf fiir Grundsatzfragen 1, bearb. von Eberhard Pikart und Wolfram Werner,
Boppard am Rhein 1993, S. 29.

171 Manfred Baldus, Kimpfe um die Menschenwiirde. Die Debatte seit 1949, Berlin
2016, S. 29 1.



150 JEREMY ADLER

zur Unmenschlichkeit fithrten. Der cartesianische Mensch, so meinte
man, der in eine denkende Substanz und einen physischen Korper auf-
geteilt ist, deutet auf Spaltung, soziale Ausgrenzung und schlief3lich
Vernichtung hin.”7? Konnte man den Menschen als reinen Kérper auf-
fassen, so konnte man ihn als reine physische Substanz vernichten.
Dagegen bietet die organische Wiirde, die sich auf Denken und Fiih-
len stiitzt, einen zwar abgeschwichten, aber keineswegs unwirksamen
Schutz, eine Wiirde, die dem Missbrauch besser widersteht.

Diese Gedanken fanden dann knapp ein Jahr nach der AEMR ihren
Eingang in das Grundgesetz. Das Dokument wurde 1948/49 von dem
Parlamentarischen Rat aus einundsiebzig Méannern und Frauen ausge-
arbeitet. Er formulierte die Verfassung in ausdriicklicher Opposition
zum Dritten Reich, auf das in ihren Beratungen hiufig Bezug genom-
men und das sogar in einer frithen Fassung erwihnt wurde.””? Die Ge-
setzgeber nahmen sich an der AEMR ein Beispiel. Es gibt aber auch eine
aus der deutschen Problemsituation hervorgehende Erklarung fiir ihren
Entschluss. Der Soziologe Wolf Lepenies schreibt: »Nach 1945 wollte
man bei dem Versuch der moralischen Reparatur in Ost und West auf
Goethe nicht verzichten.«*74 Allerdings fand Goethes Begriff des Indi-
viduums auf etwas umwegige Weise Eingang in das Grundgesetz. Carlo
Schmid entwarf 1946 fiir die Verfassung von Baden-Wiirttemberg
einen Artikel, der sich auf Goethes Begriff des Individuums stiitzte.
Schmid war Jurist, Foderalist, Europder und Mitarchitekt des deutschen
Grundgesetzes.'75 Er betrachtete sich als Anhidnger Goethes und insbe-
sondere des >Wilhelm Meister«.7® Das hatte Auswirkungen auf seine
Politik. Im ersten Artikel der von ihm entworfenen baden-wiirttember-

172 H.G. Adler, Theresienstadt 1941-1945. Das Antlitz einer Zwangsgemeinschaft.
Geschichte, Soziologie, Psychologie, 2., verbesserte und erginzte Auflage, Tii-
bingen 1960 ('1955), Nachdruck Géttingen 2012, S.632f. Vgl. Henry L. Fein-
gold, How Unique is the Holocaust?, in: Genocide. Critical Issues of the Holo-
caust, ed. by Alex Grobman and Daniel Landes, Los Angeles 1983, S. 397—401;
Raul Hilberg, The Destruction of the European Jews. Third edition, 3 vol., New
York 1973, Bd. 1, S. 994.

173 Vgl. Michael F. Veldkamp, Der Parlamentarische Rat 1948-1949, Gottingen
1998, S.44-58.

174 Wolf Lepenies, Kultur und Politik. Deutsche Geschichten, Miinchen 2006, S. 387.

175 Vgl. Christian Bommarius, Das Grundgesetz. Eine Biographie, Berlin 2009,
S.162-174.

176 Vgl. Petra Weber, Carlo Schmid, 1896-1979. Eine Biographie, Miinchen 1996, S. 9f.



ZUR GENEALOGIE DER »MENSCHENW URDE« 151

gischen Verfassung heifit es: »Der Mensch ist berufen, in der ihn um-
gebenden Gemeinschaft seine Gaben in Freiheit und in der Erfillung
des ewigen Sittengesetzes zu seinem und des anderen Wohl zu
entfalten.«77 Auch hier hilt der Gedanke der Wiirde, wie er in >Wil-
helm Meisters Lehrjahre< erscheint, Einzug in die politische Sphére
Deutschlands. Carlo Schmids Verfassungsrevolution tibertriagt Goethes
Verstindnis des Individuums in ein deutsches Grundgesetz.

Es liegt sehr nahe, dass Schmid hier seinem literarischen Helden
folgt. In seiner Rede zur Verleihung des Goethepreises 1967 hat Schmid
sein Credo dargelegt, wie ein moderner Staatsmann eine Demokratie
im Sinne von Goethes Ethik aufbauen konnte. Dabei erldutert er seine
Idee von »Bildungg, in der er ein politisches Ziel sieht:

Die uns gestellte Aufgabe ist die Entwicklung zur Personlichkeit im
Zeichen der Humanitit. Entwicklung aber ist — Goethe hat es uns
gesagt — nicht die ursdchliche Verkniipfung aufeinanderfolgender
Zustinde, sondern die Entfaltung jedes einzelnen dieser Zustinde
aus dem Urphinomen, jener Entelechie, darin all unser Sein-Kénnen
begriffen ist. Wenn Goethe bis in seine Lebensmitte im Streben nach
voller Entfaltung der Einzelpersonlichkeit die eigentliche Pflicht sah,
so erkannte er in der gelduterten Weisheit des Alters mehr und mehr
den Wert der Personlichkeit und den Rang ihrer Bildung in der in
einem titigen Leben erworbenen Kraft, ihr Eigentlichstes denkend
und handelnd in den Dienst einer von ihr gewollten Gemeinschaft zu
stellen. Was der Mensch wert ist, erweist er uns durch seine Leistung
fiir diese, und am stirksten und wirksamsten, wenn er darin ein-
bringt, was er auf dem Wege zu sich selber sich erwarb. In der sozia-
len Einordnung dessen, was er auf der Suche nach dem Unbedingten
fand, wird seine Bildung gerade in der Bedingtheit, die jede Einord-
nung wirkt, fruchtbar werden.*7®

Schmid zeichnet (trotz gelegentlicher Abschweifungen) ein genaues
Bild des Goetheschen Bildungsideals: Er erinnert an die Ausbildung des

177 Verfassung des Landes Baden-Wiirttemberg vom 11. November 1953, http://
www.verfassungen.de/bw53-i.htm. Vgl. Bommarius, Das Grundgesetz (Anm. 175),
S.118.

178 Carlo Schmid, Gemessen an Goethe ..., in: Die Zeit, Nr. 35 vom 1. September

1967.


http://www.verfassungen.de/bw53-i.htm
http://www.verfassungen.de/bw53-i.htm

152 JEREMY ADLER

Individuums zu einer »Einzelpersonlichkeit« in den >Lehrjahren< und
zu einem sozial verantwortlichen Mitglied der Gemeinschaft in den
>Wanderjahren«. Das wiederholt verwendete Wort »Entfaltung« in sei-
nem Text zeigt sein Gespiir fiir die Bedeutung von Wachstum und
Selbstverwirklichung.

Dieselbe goethische Sicht des Individuums findet sich in Artikel 2
des Grundgesetzes, das am 29. Mai 1949, drei Monate vor Goethes
Zweihundertjahrfeier, verabschiedet wurde: »Jeder hat das Recht auf
die freie Entfaltung seiner Personlichkeit, soweit er nicht die Rechte
anderer verletzt und nicht gegen die verfassungsmaflige Ordnung oder
das Sittengesetz verstoft.« Diese Formulierung stammt nicht allein
von Schmid, wie aus den Protokollen des parlamentarischen Rats her-
vorgeht.’7? Die >Revolution in der Verfassung*®® — Schmid nannte sie
»Metanoia«'®* — war das Ergebnis eines Dialogs zwischen mehreren
Juristen. Schmid lieferte den ersten Entwurf fiir Artikel 2.2 Den end-
giiltigen Text verfasste Hermann von Mangoldt.*®> Ungeachtet seiner
Vergangenheit war Mangoldt jetzt ein tiberzeugter Demokrat. Als Vor-
sitzender des Unterausschusses setzte er sich dafiir ein, die Wiirde des
Menschen als Grundlage des neuen Gesetzes einzusetzen.*®+ In der Re-
daktionssitzung des Parlamentarischen Rats berief er sich zudem auf
die AEMR.*® Sowohl iiber die AEMR als auch iiber Schmids Bewunde-
rung fiir Goethe fand demnach dessen Vorstellung von der Menschen-
wiirde Eingang in das deutsche Grundgesetz.

Das in Artikel 2 des Grundgesetzes bekriftigte Recht auf Selbst-
entfaltung war einzigartig im europdischen Recht. Was hier als Recht
anerkannt wird, kann als ein wesentliches Element der in Artikel 1 pro-
klamierten Menschenwiirde angesehen werden. Dies bringt mich zu

179 Entstehungsgeschichte der Artikel des Grundgesetzes. Neuausgabe des Jahr-
buchs des 6ffentlichen Rechts der Gegenwart, hrsg. von Peter Hiberle, 2. erwei-
terte Auflage mit neuer Einleitung, Bd. 1, Tiibingen 207o0.

180 Bommarius, Das Grundgesetz (Anm. 175), S. 117 {.

181 Der Parlamentarische Rat (Anm. 170), Bd. 5/1, S. 68.

182 Entstehungsgeschichte der Artikel des Grundgesetzes (Anm. 179), S. 54.

183 Ebd, S.57.

184 Christian Starck, Hermann von Mangoldt (1895-1953). Mitglied des Parlamen-
tarischen Rates und Kommentator des Grundgesetzes, in: Archiv des 6ffent-
lichen Rechts 121 (1996), S. 438—447.

185 Entstehungsgeschichte der Artikel des Grundgesetzes (Anm. 178), S. 57.



ZUR GENEALOGIE DER »MENSCHENW URDE« 153

einem der eigensinnigsten Punkte im deutschen Konstitutionalismus,
namlich der Bedeutung des beriihmten Artikels 1: »Die Wiirde des
Menschen ist unantastbar.« In den Worten von Heinz Miiller-Dietz ist
diese Aussage keine Beschreibung des Status quo, sondern ein »norma-
tives Gebot«."8 Doch woher stammt es? Christoph Goos kritisiert in
einer griindlichen Quellenstudie die lange Zeit vertretene Ansicht, Ar-
tikel 1 sei kantianisch, und betont stattdessen die Bedeutung von Epi-
ktet und Luther. Er unterstreicht insbesondere den Ort der »inneren
Freiheit« als eine Facette der Wiirde.*®7 Ich glaube jedoch, dass Goethe
auch hier eine Rolle spielte, vielleicht die wichtigste. Denn dieses selt-
sam unbestimmte, so heif3 diskutierte Gebot wird klarer, wenn man den
Hauptverfasser Carlo Schmid und seinen fritheren Entwurf der wiirt-
tembergischen Verfassung betrachtet. Was die Gesetzgeber mit dem
Begriff »Wiirde« in Artikel 1 im Sinn hatten, war, so meine ich, zu ei-
nem groflen Teil die zuerst von Pico formulierte und von Goethe stark
erweiterte Fahigkeit jedes einzelnen, sich frei zu entfalten. Diese Frei-
heit wiirde jede andere Freiheit untermauern. Diese Interpretation
wiirde den scheinbar »weichen« und »unbestimmten«, um nicht zu
sagen »unklaren« Charakter des Begriffs der »Menschenwiirde« im
Grundgesetz erklaren. Und es gibt noch einen weiteren Punkt. Pra-
misse fiir diese Lesart von Artikel 1 ist, dass er sich nicht einfach nur an
das Individuum wendet, wie gemeinhin angenommen wird. Es geht,
Herder und Goethe folgend, um die Menschheit als Ganzes. In dieser
grundsitzlichen Hinsicht ist die Formulierung in Artikel 1 keine Richt-
linie, sondern eine empirische Beschreibung. Sie schliefSt das Kollektiv
mit ein. Carlo Schmid ist deutlich: »In der sozialen Einordnung [...]
wird [die] Bildung gerade in der Bedingtheit, die jede Einordnung
wirkt, fruchtbar werden.«*® Schmid versteht darunter das, was ich so-
ziale Wiirde nenne. In Abwandlung von McCruddens »Kern«-Vor-
schlag weist diese auf eine neue Typologie hin: 1. die intrinsische
Wiirde, 2. die extrinsische Wiirde; 3. die organische Wiirde; 4. die sozi-
ale Wiirde; 5. die Rechtswiirde. Damit die Wiirde des Individuums zu

186 Heinz Miiller-Dietz, Menschenwiirde und Strafvollzug, Berlin und New York
1994, S. 8.

187 Christoph Goos, Innere Freiheit. Eine Rekonstruktion des grundgesetzlichen
Wiirdebegriffs, Géttingen 2011, S. 191-216.

188 Schmid, Gemessen an Goethe (Anm. 178).



154 JEREMY ADLER

einer wirksamen Kraft werden kann, wie René Cassin es verstand, muss
sie in die Gesellschaft eingebettet sein. Die menschliche Gesellschaft —
sofern es keine metaphysische Instanz gibt — muss diese Wiirde bekraf-
tigen. Diese Bekriftigung, so Cassin, ist der stirkste Garant fiir Frieden,
da die Wahrung dieser sozialen Normen das Gemeinwesen schiitzt.*?

Meine These von der Bedeutung Goethes fiir die Entwicklung des
Begriffs der Wiirde wird auch durch Uberlegungen Carlo Schmids an
anderer Stelle gestiitzt. In einer Reflexion tiber die menschliche Frei-
heit aus dem Jahr 1950 kommt er zu dem Schluss: »Frei ist der Mensch
nicht dort, wo er ertriglich behandelt wird, sondern wo er von sich aus
die Formen und Inhalte seines Lebens gestalten kann.«*° In dhnlicher
Weise kommt er zu dem Schluss:

Mensch sein heifst unter vielen anderen auch — und wesentlich —,
sich entscheiden miissen und sich entscheiden konnen, und es liegt
die Wiirde des Menschen ganz wesentlich darin, daf8 er die Moglich-
keit hat, ja, dafy ihm aufgegeben ist, zwischen verschiedenen Mog-
lichkeiten fiir deren jede es gute Argumente gibt, zu entscheiden.
[...] Wir wollen nicht nur zu dieser inneren Freiheit die Moglichkeit
haben, sondern auch die Moglichkeit zu einer Freiheit, die den Men-
schen in Stand setzt, alle menschlichen Vermogen auch nach auflen

zu entfalten.®*

Meine Lesart von Artikel 1 des Grundgesetzes wird durch die Standard-
kommentare gestiitzt. In den Originalausgaben des Maunz/Diirig
schreibt Giinter Diirig:

Jeder Mensch ist Mensch Kraft seines Geistes, der ihn abhebt von der
unpersonlichen Natur und ihn aus eigener Entscheidung dazu be-
fahigt, seiner selbst bewuf3t zu werden, sich selbst zu bestimmen und
sich und die Umwelt zu gestalten.™>

189 René Cassin, The Charter of Human Rights, Nobelpreis-Rede, 11. Dezember
1968, https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1968/cassin/lecture/.

190 Protokoll der Verhandlungen des Parteitags der SPD vom 21. bis 25. Mai 1950
in Hamburg, 0.0., 0.]., S. 225. Vgl. Goos, Innere Freiheit (Anm. 187), S. 110.

191 Protokoll der Verhandlungen des Parteitags der SPD, a.a.O., S.257. Vgl. Goos,
a.a.0., S.112.

192 Giinter Diirig, Der Grundrechtssatz von der Menschenwiirde: Entwurf eines
praktikablen Wertsystems der Grundrechte aus Art. 1 Abs. 1 GG in Verbindung


https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1968/cassin/lecture/

ZUR GENEALOGIE DER »MENSCHENW URDE« 155

Habermas bringt es auf den Punkt, dass »die universalisierte Wiirde,
die allen Personen gleichermafSen zukommy, [...] auf sozialer Anerken-
nung beruht«.’% Die Menschenwiirde existiert an der Schnittstelle
zwischen Offentlichem und Privatem. Zugleich ist die Wiirde aber auch
eine Macht: Sie validiert Rechte, sie schiitzt das Individuum und iibt
damit einen Zwang zugunsten des Biirgers gegeniiber dem Staat aus.
Die intrinsische Wiirde behauptet das heilige Selbst des Menschen und
fordert sein Wohlergehen gegeniiber dem Handeln des Leviathan. In
diesem komplexen Bereich spielt Goethes Theorie insofern eine Schliis-
selrolle, als sie als erste die Wiirde als Eigenschaft eines Lebewesens
behandelt, das organisch wichst, sich verandert und entwickelt, um
sein volles Potential in Korper und Geist zu erreichen. Das Bundesver-
fassungsgericht hat in wichtigen Beschliissen die Wiirde des ungebore-
nen Lebens bestitigt.”94 Seine Beschliisse zu diesem Thema sind durch-
aus in Goethes Sinn."9

X.

Seit James Boyd Whites Buch >The Legal Imagination< aus dem Jahr
19739 und Allen Smiths Prophezeiung einer »kommenden Renais-
sance in Recht und Literatur«*97 ist der Bereich Literatur und Recht
stark angewachsen, sei es durch die Zustimmung von Gelehrten wie Ian
Ward™® oder die Skepsis von Richard Posner.™ Dennoch beschrinkt

sich das Unterfangen im allgemeinen auf eine bindre Paarung: Literatur

mit Art 19 Abs. II des Grundgesetzes, in: Archiv des 6ffentlichen Rechts 81
(1956), S. 117157, hier: S. 125. Siehe auch Bruno Schmidt-Bleibtreu und Franz
Klein, Kommentar zum Grundgesetz fiir die Bundesrepublik Deutschland, Neu-
wied 31973, S.152f.

193 Habermas, Das Konzept der Menschenwiirde (Anm. 2), S. 350.

194 BVerfGE 19, 1 [17].

195 BVerfGE 64, 274 in 2279—2280.

196 James Boyd White, The Legal Imagination, Boston 1973, passim.

197 J. Allen Smith, The Coming Renaissance in Law and Literature, in: Journal of
Legal Education 30 (1979), S.13-26.

198 lan Ward, Law and Literature. Possibilities and Perspectives, Cambridge, MA
1995.

199 Richard Posner, Law and Literature. A Misunderstood Relation, Cambridge,
MA 1988.



156 JEREMY ADLER

als Gesetz oder Gesetz als Literatur.>® Die Literatur scheint keine
neuen Rechtskonzepte zu liefern, auch wenn Martha Nussbaum vorge-
schlagen hat, die literarische Vorstellungskraft im Recht einzusetzen,
z.B. um die Wiirde zu schiitzen.?°* Die Literatur spielt zwar eine wich-
tige Funktion im 6ffentlichen Raum aller westlichen Demokratien, aber
ihre Rolle wird nicht immer wahrgenommen. Der frithere englische
Richter am Obersten Gerichtshof des Vereinigten Konigreichs, Lord
Jonathan Sumption, hat beispielsweise die These aufgestellt, dass das
Recht im offentlichen Leben dominiert: »Die Rolle des sozialen und
religiosen Gefiihls, die einst so entscheidend fiir das Leben unserer Ge-
sellschaften war, ist weitgehend vom Recht verdringt worden.«*°* Ich
bin mir nicht sicher, ob dieses Bild vollstindig ist. Sumption behandelt
das Recht als Hauptinstanz der 6ffentlichen Sphare, ohne auf die Sitten
und die Ethik, die Medien und die Kiinste einzugehen, die unsere Praxis
durchdringen. Die Literatur kommt trotz ihres Einflusses auf das Recht
nicht vor. Die Literatur spielt jedoch als Hort der Werte und Wiirde
eine entscheidende Rolle in der Offentlichkeit. In >Wilhelm Meisters
Lehrjahren< und in den >Wanderjahren« bahnt sich eine bedeutende so-
ziale Wandlung an, die Abkehr von einer Prinzipienpolitik zu einer
Wertepolitik.2°> Diese wird schliefSlich in Rudolph Lotzes Verstandnis
des Wertdenkens vollzogen.?*4 Diese Entwicklung, wird heute allge-
mein akzeptiert. Es ist die in der Literatur entwickelte Vorstellung der

200 Vgl. Ward, Law and Literature, a.a.O., S. 3; Posner, Law and Literature, a.a.O.,
S.11-23, 209-245.

201 Martha C. Nussbaum, Poetic Justice. The Literary Imagination and Public Life,
Boston 1995, S. xvi.

202 Jonathan Sumption, The Limits of Law (2005), in: Lord Sumption and the Li-
mits of the Law, ed. by N.W. Barber, Richard Ekins und Paul Yowell, Oxford
2016, S. 15-26, hier: S. 17.

203 Vgl. Jeremy Adler, The Great Transformation: The Contribution of German-
Jewish Exiles to British Culture. The Fifth Martin Miller and Hannah-Norbert
Miller Memorial Lecture, London 2019, S. 29—32.

204 Rudolph Hermann Lotze, Mikrokosmos. Ideen zur Naturgeschichte und Ge-
schichte der Menschheit. Versuch einer Anthropologie, hrsg. von Nikolay Mil-
kov, mit einer Einleitung und Registern vom Herausgeber, 3 Bde. Hamburg
2017 (*1856-1864), Bd.1, S.269-298, 386—415. Vgl. William R. Woodward,
Hermann Lotze. An Intellectual Biography, Cambridge 2015, S.76-78, 103-105,
116—119, 191—193.



ZUR GENEALOGIE DER »MENSCHENW URDE« 157

modernen Wertekultur, die meiner Ansicht nach den Einzug der Idee
der Menschenwiirde ins Rechtsdenken ermoglicht hat.

Denn die Literatur stellt einen allgemein geteilten Bestand an Weis-
heit dar, der die Macht hat, Werte zu bilden, zu veriandern und zu ver-
mitteln. Dadurch vermag sie, Meinungen in der Offentlichkeit zu ge-
stalten. Es reicht nicht aus, Philosophie und Religion einander in ihrem
Kampf um das Recht gegeniiberzustellen, wie es Leo Strauss getan
hat.2°> Man muss auch die Literatur mit einbeziehen, um das Feld zu
definieren, aus dem das Recht hervorgehen kann. Zwar ist Goethes Ro-
man >Wilhelm Meisters Lehrjahre« vielleicht das einzige Werk, das ein
Gesetzbuch, sogar eine Verfassung geprigt hat, aber dieser Fall mag
dennoch beispielhaft sein. Es ist eine bemerkenswerte Leistung fiir ei-
nen Schriftsteller: Das in >Wilhelm Meisters Lehrjahren< enthaltene
Ideal der Selbstverwirklichung hat als Quelle der Rechte und als Funda-
ment des Staates Eingang in eine moderne, liberale Verfassung gefun-
den. Und nichts konnte Goethes Bedeutung als Denker besser aufzei-
gen, als die Aufnahme seiner Ideen in das deutsche Grundgesetz. Durch
die Vermittlung Goethes fand das alte Ideal der humanitas ihren Ein-
gang in die Gesetzbiicher. Ich denke, dass dies fiir die Zukunft der De-
mokratie ein guter Schritt war.

205 Leo Strauss, Natural Right and History, Chicago 1953, S. 75.



