
Marina Koreneva

»Kein Luther, kein Werther,  
es geht da alles den Bach runter«

Russische Wege einer deutschen literarischen Figur

»Kein Luther, kein Werther, es geht da alles den Bach runter«  – so 
spricht eine der Figuren in der satirischen utopischen Komödie von Jo-
seph Brodsky.1 Die Komödie heißt ›Demokratie!‹ und wurde 1990 ver-
öffentlicht, und zwar im Hinblick auf die politischen Veränderungen in 
Russland und Osteuropa, die Brodsky als Ende der Geschichte interpre-
tiert. Aus seiner Sicht folgt ihr die Epoche der Zoologie, die Epoche der 
Entmenschlichung des gefühllos gewordenen Menschen. 

Brodskys harter Schluss markiert gleichzeitig das Ende der fast zwei-
hundertjährigen Rezeption von Goethes ›Werther‹ in Russland, die im 
Jahr 1781 beginnt, als die erste russische Übersetzung des Romans ver-
öffentlicht wurde, sieben Jahre nach dem Erscheinen des Originals. 
Diese erste Übersetzung von Fëdor Galčenkov (ca. 1757  – ca. 1787) 
wurde in den Zeitschriften scharf kritisiert, weil der Übersetzer einige 
Stellen ganz ausgelassen hatte, wie z. B. die Ossian-Texte, und weil ihm 
offensichtlich auch das Verständnis des Textes vor unlösbare Probleme 
gestellt hatte: Ein Beispiel dafür ist die Szene, in der Lotte und Werther 
vor dem Fenster stehend das Gewitter beobachten und Lotte »Klop-
stock!« sagt,2 womit sie auf Klopstocks Ode ›Frühlingsfeier‹ (1759) an-
spielt. Der Übersetzer aber hat den Namen des deutschen Dichters nicht 
erkannt und die Szene umgewandelt: In der russischen Übersetzung 
schlägt Lotte unverhofft vor, Karten zu spielen.3 

Trotz aller Mängel blieb diese Übersetzung, mehrmals neu aufge-
legt, fast 50 Jahre lang die einzige Übersetzung von Goethes Roman. 

1	 Josef Brodskij, Demokratija! [Demokratie!], in: Zvezda 5 (2001), S. 43 – 81, hier: 
S. 63. – Alle Übersetzungen aus dem Russischen stammen von mir. 

2	 WA I 19, S. 36. 
3	 Strasti molodogo Vertera [Die Leidenschaften des jungen Werthers], 2 Bde., 

Sankt-Petersburg 1781, Bd. 1, S. 45. 

© 2025 Marina Koreneva, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83535945-004 | CC BY-NC-SA 4.0

https://doi.org/10.46500/83535945-004


48 marina koreneva

Generell wies das russische Lesepublikum damals gegenüber Goethe 
eine seltsame Gleichgültigkeit auf. Es war besessen von der gemein
europäischen Krankheit, der »Lesewut«, und mit der Lektüre von 
Schauerromanen beschäftigt. Man könnte sagen, dass die Goethe-Zeit 
in Russland mehr oder weniger ohne Goethe ausgekommen ist. Kein 
einziges Prosawerk von Goethe wurde zu dessen Lebzeiten ins Russi-
sche übersetzt: weder die ›Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten‹ 
(1795), noch ›Wilhelm Meisters Lehrjahre‹ (1795 – 1796) oder ›Die 
Wahlverwandtschaften‹ (1809) oder ›Wilhelm Meisters Wanderjahre‹ 
(1821). Auch ›Faust‹ nicht, daraus wurden nur fünf Fragmente über
tragen. Die ganze »Ernte« an Übersetzungen bestand im ersten Drittel 
des 19. Jahrhunderts aus ungefähr 40 Gedichten, zerstreut in verschie-
denen Zeitschriften. Bis in die frühen 1840er blieb Goethe in Russland 
der Autor eines einzigen Romans – der ›Leiden des jungen Werthers‹, 
der nachgeahmt wurde, in der Literatur wie im Leben. 

Wie überall in Europa wurde das Buch auch in Russland von man-
chen Kritikern als »schädliches«, »unsittliches« Werk angegriffen, als 
»Missgeburt des deutschen Geistes«, weil es junge Menschen ver-
meintlich zum Selbstmord anspornte.4 Und diese Kritik nahm in Russ-
land bis Ende des 19. Jahrhunderts nicht ab. Schon zu Anfang des 
19. Jahrhunderts schrieb man in russischen Zeitschriften vom »Werther-
Fieber« im Sinne einer Welle von Selbstmorden, die in Deutschland 
ausgebrochen war und sich, wie behauptet wurde, auch in Russland 
verbreitete. Belegt sind diese Fälle aber nicht. Bis auf einen einzigen 
Fall, der nur bedingt mit ›Werther‹ in Verbindung gebracht werden 
kann.

Es geht um den 16-jährigen Michail Suškov (1775 – 1792), der sich 
1792 das Leben genommen hat. Kurz davor hatte er einen Roman ge-
schrieben, den er als ›Der russische Werther‹ betitelt hat. Der Roman 
wurde von seinem Bruder erst 1801 veröffentlicht. Hier wird in Brief-
form die Liebesgeschichte eines jungen unbemittelten Mannes erzählt, 

4	 Zur russischen Werther-Rezeption vgl. Viktor Žirmunskij, Gete v russkoj litera-
ture, Leningrad 1937 (Nachdruck Leningrad 1981), S. 33 – 64; André von Gronicka, 
The Russian Image of Goethe, Bd. 1: Goethe in Russian Literature of the First Half 
of the Nineteenth Century; Bd. 2: Goethe in Russian Literature of the Second Half 
of the Nineteenth Century, Philadelphia 1968 /1985, siehe dort jeweils im Register 
unter ›Werther‹.



49﻿

der auf seine Geliebte verzichtet, da er ihr nichts zu bieten hat, und der 
sich nach der Heirat der Geliebten mit einem anderen Mann erhängt, 
um die eheliche Ruhe nicht zu stören. Trotz der gewissen äußeren 
Ähnlichkeit mit dem Roman von Goethe stellt der Autor einen ganz 
anderen Menschentyp und ein ganz anderes Verhaltensmodell dar: 
Sein Protagonist empfindet das einfache Volk als grob, hält es keiner 
Aufmerksamkeit wert. Der Anblick eines armen Pflügers, oder einer 
emsigen Biene bringt ihm keine Freude, davon, so schreibt er, schwär-
men nur Gedichteschreiber, wenn sie den »höchsten Grad der dichteri-
schen Ekstase erreichen«.5 Die Natur lässt ihn gleichgültig und er kann 
nicht nachvollziehen, was Salomon Gessner daran zu seinen Idyllen 
inspirieren konnte. Als er sich verliebt, ist sein Unglück durch Her-
kunft und Armut vorprogrammiert. Dabei handelt der russische Wer
ther, obwohl er, wie er sich selbst bezeichnet, ein »empfindsamer 
Mensch« sei,6 völlig kalt und rational, gibt eine klare Begründung für 
seinen Selbstmord, den er ein »Unternehmen« nennt,7 und richtet sich 
nicht nach Werther, sondern nach Cato dem Jüngeren. Dessen heroi-
scher Selbstmord war von Joseph Addison (1692 – 1719) in seiner Tra-
gödie ›Cato‹ von 1713 dargestellt worden. Dieses Buch liegt in dem 
Zimmer, wo man ihn erhängt findet, auf dem Fensterbrett, aufgeschla-
gen auf der Seite mit Catos Monolog im letzten Akt, in dem er, kurz 
vor seinem Selbstmord, über die Unsterblichkeit der Seele spricht. Ge-
nauso kalt und rational erklärt der Autor, der seinen eigenen Selbst-
mord im Roman vorweggenommen hat, im Abschiedsbrief an seinen 
Onkel seine Tat mit folgenden Worten: 

Sie werden wohl sagen, dass der ›englische Spleen‹ daran schuld sei; 
mancher wird sagen, dass ich vom Teufel besessen bin. Aber beides 
ist falsch. Ich habe einfach gesehen, dass ich in der Welt nicht leben 
kann, wo die Armut einem Verbrechen gleichgestellt ist. […] Der 

5	 Michail Suškov, Rossijskij Verter [Der russische Werther], in: Russkaja sentimen-
talnaja provestj, hrsg. von Pavel Orlov, Moskva 1979, S. 203 – 222, hier: S. 205. – 
Zu Suškov und seinem Werk vgl. auch Viktor M. Shirmunski, Der »russische 
Werther«, in: Weimarer Beiträge 3 (1957), H. 1, S. 47 – 57; Holger Siegel, Ein rus-
sischer Wertherroman am Ausgang des 18. Jahrhunderts, in: Goethe-Jahrbuch 
121 (2004), S. 97 – 105.

6	 Suškov, Rossijskij Verter, a. a. O., S. 203.
7	 Ebd., S. 222. 



50 marina koreneva

Werther hat mir zum Teil zu meiner Entscheidung verholfen, aber 
nur zum Teil, und glauben sie nicht, dass ich den Werther nachäffen 
wollte. Ich bin weder wahnsinnig, noch melancholisch.8 

Der andere Fall, der sich tatsächlich ereignet hat, liegt dem Roman von 
Alexandr Klušin (1763 – 1804) ›Werthers Gefühle oder Der unglück
liche M.‹ (1793, 21802) zugrunde: Es geht um einen gewissen Matveev, 
einen jungen Moskauer Offizier aus einer armen Familie, der sich das 
Leben genommen hat, nachdem er aus dem Haus seiner Geliebten ver-
wiesen worden war, weil er aus Sicht ihres Vaters, einem wohlhaben-
den Hausherrn, keine gute Partie war. Diese tragische Geschichte er-
regte in Moskau viel Aufsehen und blieb noch lange in Erinnerung. Es 
wurden mehrere Gedichte zum Andenken an den Verstorbenen ver-
fasst, sein Grab wurde zum Pilgerort, und auch der erwähnte Roman 
wurde bis in die frühen 1830er Jahre gerne gelesen. Er diente sogar als 
Stoff für ein pantomimisches Ballett mit dem Titel ›Der neue Werther‹, 
inszeniert von Ivan Valberch (1766 – 1819), erstmals aufgeführt 1799 in 
Moskau, später auch in St. Petersburg. Das Ballett wurde zur Sensa-
tion: Zum ersten Mal wurde auf der Bühne eine reale, zeitgenössische 
Geschichte gezeigt, die jeder kannte, und alle Tänzer trugen moderne 
Kostüme. Zu den Requisiten gehörte Goethes Buch, das auch im Klu
šins Roman eine wichtige Rolle spielt: Nach der Trennung von der 
Geliebten, die ihm einen kalten Abschiedsbrief geschickt und auf die 
Unmöglichkeit einer gemeinsamen Zukunft wegen des Standesunter-
schieds hingewiesen hat, liest er tagelang ›Werther‹ und sagt kurz vor 
dem Selbstmord zu sich selbst: »Werther, du hast die Schleife von 
Charlotte mit ins Grab genommen, ich nehme das kleine Bild von mei-
ner Sophie mit! Dieses Bild bleibt in meinem Herzen für ewig!«9 

Als Buch taucht ›Werther‹ Ende des 18. bis Anfang des 19. Jahrhun-
derts in mehreren russischen Texten auf, die von unglücklicher Liebe 
erzählen, und wird somit an sich, als Gegenstand, zum unmissver-

8	 Zit. nach Maarten Fraanje, Proščaljnye pisjma M. V. Suškova (O probleme samou-
bijstva v russkoj kuljture konza XVIII veka) [Abschiedsbriefe von M. V. Suškov 
(Über das Problem des Selbstmordes in der russischen Kultur Ende des 18. Jahr-
hunderts)], in: XVIII vek 19 (1995), S. 147 – 167, hier: S. 152, 154. 

9	 Alexander Klušin, Verterovy čuvstvovanija, ili Nesčastnyj M. [Werthers Gefühle, 
oder der unglückliche M.], in: Russkaja sentimentalnaja provestj (Anm. 5), S. 119 – 
141, hier: S. 134. 



51﻿

ständlichen Identifikationsmarker einer bestimmten Gesinnung bzw. 
eines Gemütszustandes  – der Empfindsamkeit. Dabei ersetzt oft die 
gemeinsame Lektüre des Buches die Liebeserklärung, die unausgespro-
chen bleibt, wie dies zum Beispiel im Roman von Dmitrij Gorčakov 
›Plamir und Raida: Russische Geschichte‹ (1796) der Fall ist: 

Nach einer Stelle, wo der Autor das ganze Feuer der glühenden Liebe 
dargestellt hat, blickte Plamir zu Raida. Ihre Blicke trafen sich und 
gemeinsames Gefühl, wie ein elektrischer Funke, sprang von einem 
zum anderen und erschütterte ihre Herzen.10 

Die Geschichte endet mit dem Tod der beiden Hauptgestalten: Plamir, 
der erfährt, dass Raida mit einem reichen Mann verlobt ist, zieht in den 
Krieg und sucht dort den Tod, Raida stirbt vor Kummer, als sie die trau-
rige Nachricht erhält. 

Die Werther-Leser gehörten auch dann noch zum festen Bestandteil 
der russischen Liebesgeschichten, als die Empfindsamkeit schon aus der 
Mode und zu einem Gegenstand des Spottes geworden war. So ver
öffentlicht Antonij Pogoreljskij (1787 – 1836), der ein flammender Ver-
ehrer E. T. A. Hoffmanns war, 1828 eine Novellensammlung ›Der Dop-
pelgänger oder meine Abende in Malorossija‹, in der sich eine Novelle 
unter dem Titel ›Schädliche Folgen der ungezügelten Phantasie‹ findet. 
Der Hauptprotagonist, Alzest, russischer Student an einer deutschen 
Universität, ist ein eifriger Leser rührseliger Romane, der bei der Lek-
türe gerne Tränen vergießt und sich ab und zu leidenschaftlich in die 
Romanfiguren verliebt. Durch die Geschichte von Werther und Lotte 
wurde er so aufgewühlt und verblendet, dass er sich im Nu in die 
schöne Unbekannte im Haus gegenüber verliebt, ohne das höchst Selt-
same in ihrem Verhalten wie auch im Betragen ihres Vaters, des un-
heimlichen Mathematikprofessors, zu bemerken. Schon nach ein paar 
Tagen heiratet er heimlich die Tochter des Professors, um in der ersten 
Nacht zu seinem Schrecken zu entdecken, dass seine geliebte Adeline 
nur eine mechanische Puppe ist, die ihr vermeintlicher Vater jeden Tag 
neu aufzieht, damit sie sich bewegt und leise und undeutlich einzelne 
Wörter äußert. Nach dieser Entdeckung verliert Alzest den Verstand 
und ertränkt sich. 

10	 Dmitrij Gorčakov, Plamir i Raida [Plamir und Raida], Moskva 1796, S. 28. 



52 marina koreneva

Der Erfolg von Goethes ›Werther‹ in Russland zu Ende des 18. und 
am Beginn des 19. Jahrhunderts hätte vielleicht noch viel größer ausfal-
len können, wenn es nicht einen russischen Rivalen gegeben hätte: 
Dieser Rivale war Nikolaj Karamzin (1766 – 1826), der führende russi-
sche Sentimentalist, der die erzählende Prosa der Empfindsamkeit wie 
auch die neue russische Literatursprache maßgeblich geprägt hat.11 
Seine kleine Erzählung ›Die arme Liza‹, veröffentlicht 1792, machte 
Furore. Inspiriert wurde Karamzin von einer Episode aus Goethes 
›Werther‹, in der von einem Mädchen erzählt wird, das, »unwidersteh-
lich von einem unbekannten Gefühl hingerissen« wird.12 Das Mädchen 
verliebt sich, gibt sich dem jungen Mann hin, hofft auf ewiges Glück, 
wird von ihm verlassen und ertränkt sich. Karamzin versetzt die Hand-
lung nach Moskau und entwickelt Goethes Episode zu einer acht Seiten 
langen Erzählung, deren Hauptgestalten Liza, eine junge Bäuerin, und 
Erast, ein junger Adeliger, sind und deren zentrale Botschaft lautet: 
»Auch Bäuerinnen können lieben«.13 Zum ersten Mal in der russischen 
Literatur wurde die Liebe hier bis in die feinsten Regungen hinein be-
schrieben und zum ersten Mal endete eine zeitgenössische Geschichte 
mit einem Selbstmord. Wie schon in den russischen Interpretationen 
des ›Werther‹ zur Jahrhundertwende lag der Akzent dabei auf dem so-
zialen Unterschied. Der Text wurde zum Lehrbuch der Liebessprache, 
er wurde mehrmals aufgelegt, und es folgten mehrere Nachahmungen 
(›Der See bei Rostow‹ von Vladimir Izmajlov, 1795; ›Sofja‹ von Gavriil 
Kamenev, 1796; ›Arme Maša‹ von Alexandr Izmajlov, 1801; ›Dascha, 
ein Bauernmädchen‹ von Pavel Ljvov, 1803; ›Die Geschichte von der 
armen Marja‹ von Nikolaj Brusilov, 1805 u. a. m.). Und, wie in den Zei-
tungen und Zeitschriften zu lesen war, folgten mehrere Mädchen Lizas 
Beispiel. Im Gegensatz zu den Reaktionen auf Goethe kritisierte nie-
mand den Autor oder gab ihm die Schuld daran. Lizas Teich, der bei 
Karamzin genau beschrieben und mit exakter Orstangabe verrsehen ist, 

11	 Zu Karamzin und seinem Verhältnis zur deutschen Liteatur vgl. Hans Rothe, 
N. M. Karamzins europäische Reise. Der Beginn des russischen Romans. Philo
logische Untersuchungen, Bad Homburg [u. a.] 1968 (= Bausteine zur Geschichte 
der Literatur bei den Slaven 1), wo das Verhältnis zu Goethe und zu ›Werther‹ 
aber nur am Rande behandelt wird.

12	 WA I 19, S. 70. 
13	 Nikolaj Karamzin, Bednaja Liza [Die arme Liza], in: ders., Izbrannyja proizvede-

nija v proze, Moskva 2003, S. 27 – 34, hier: S. 28. 



53﻿

wurde zum Pilgerort. Über viele Jahrzehnte hinweg suchten hunderte 
Leser den Teich auf und kritzelten rührende Verse in die Baumstämme, 
bis eines Tages, Mitte der 1820er Jahre, ein Schild aufgestellt wurde, 
mit dem folgenden Text: »Hier hat sich Erasts Braut ertänkt. Macht 
weiter, Mädels, es gibt genug Platz im Teich!«14 Dies ist ein Zeichen 
dafür, dass auch diese literarische Figur, wie schon Goethes Werther, 
umgedeutet wurde und ihr erhabenes Pathos eingebüßt hat. 

Eine ähnliche Herabsetzung lässt sich auch bei einigen weiteren rus-
sischen poetischen Werken beobachten, die mit Werther verbunden 
sind. Es gab mehrere Gedichte, die das Motiv »Lotte an Werthers Grab« 
aufnahmen, darunter auch eines aus dem Jahr 1787 von Dmitrij Bara-
nov (1773 – 1834), einem 14-jährigen Dichter, der den ›Werther‹ in 74 
Versen scharf verurteilt. Das populärste davon stammt von Vasilij Tu-
manskij (1800 – 1860) aus dem Jahr 1819, ›Werther an Charlotte (eine 
Stunde vor dem Tod)‹. Dieses Gedicht war sehr lange im Umlauf, 
wurde öfters zitiert und kommt in mehreren Liebesromanen als ge-
meinsame Lektüre der Liebenden vor, bis es sogar in dem satirischen 
Schelmenroman von Gogol ›Die toten Seelen‹ aus dem Jahr 1842 er-
scheint. Dort wird es von dem Hochstapler Čičikov rezitiert: Čičikov 
kauft bei den Gutbesitzern die Leibeigenen, die schon verstorben sind, 
auf dem Papier aber noch als lebend gelten. Das Geschäft läuft perfekt, 
und Čičikov ist von seinen Erfolgen so beflügelt, dass er nach dem Ab-
schluss eines besonders günstigen Deals im Gefühlsausbruch unver-
hofft anfängt, das Gedicht von Tumanskij ›Werther an Charlotte‹ vor-
zutragen, womit er seinen Gesprächspartner sichtlich irritiert und von 
ihm als großer Sonderling eingestuft wird.15 Diese ironische Szene si
gnalisiert dem Leser ganz deutlich: Eine neue Ära ist angebrochen, die 
Ära der Liebe zum Geld. 

Um diese Zeit fand ›Werther‹ nur noch in der Provinz größere Ver-
breitung: Aus Berichten von Zeitzeugen wissen wir, dass an den Wän-
den der russischen Poststationen und in den Wirtshäusern in großer 
Zahl Bilder mit Werther und Lotte zu sehen waren. Das Buch wurde 
auf dem Land zum festen Bestandteil der Hausbibliotheken von Guts-
besitzern. Kein Zufall, dass es sich auch im Bücherschrank von Tatjana, 

14	 Russkaja epigramma vtoroj poloviny XVII – načala XX v., Leningrad 1975, S. 186. 
15	 Nikolaj Gogol, Mërtvye duši [Die toten Seelen], in: ders., Polnoe sobranie 

sočinenij i pisem, 23 Bde., Moskva 2023, hier: Bd. 7, S. 143. 



54 marina koreneva

einer der Hauptfiguren von ›Evgenij Onegin‹, Puškins Roman in Ver-
sen aus dem Jahr 1833, findet, der auf dem Lande spielt: Puškin zählt 
auf, welche Texte und literarische Figuren Tatjanas Gemüt geprägt 
haben und sie auf die große, allerdings unglückliche Liebe vorbereitet 
haben. Darunter der Roman ›Die Geschichte von Charles Grandison‹ 
von Samuel Richardson (1689 – 1761) aus dem Jahr 1753, ›Julie oder Die 
neue Heloise‹ (1761) von Rousseau (1712 – 1778) und auch ›Werther‹, 
den Puškin als einen »rebellischen Märtyrer« bezeichnet.16 Die Charak-
teristik bezieht sich auf eine Stelle aus dem letzten Brief Werthers an 
Lotte, wo er schreibt, dass, wenn sie seinen Brief liest, »schon das kühle 
Grab die erstarrten Reste des Unruhigen, Unglücklichen deckt«.17 Die 
beiden substantivierten Adjektive  – der Unruhige und der Ünglück
liche – stellen für die Übersetzung ins Russische ein Problem dar: die 
Substantivierung lässt sich dort nicht direkt wiedergeben, und so bedarf 
es eines geeigneten Substantivs, auf das sich die beiden Adjektive als 
Attribute beziehen könnten. Das eröffnet ein weites Feld für Interpre-
tationen: So transformiert Puškin den Unglücklichen in einen Märtyrer 
und verwandelt das Wort »unruhig« in »rebellisch«. Im Endergebnis 
entsteht so eine Charakteristik, die scheinbar, wenn auch mit Verspä-
tung, dem deutschen Interpretationsmuster der Werther-Figur als Mär-
tyrer der Liebe nahesteht (so z. B. bei Johann Martin Miller, 1750 – 1814, 
in der ›Geschichte Karls von Burgheim und Emiliens von Rosenau‹, 
1778 – 1779). Das Epitheton »rebellisch« hingegen weist in eine ganz 
andere Richtung, und zwar in die des Widerstands, was nicht ohne Fol-
gen für die späteren Interpretationen in Sowjetrussland geblieben ist, 
wovon noch die Rede sein wird. 

Für die Generation der späten 1830er bis 1840er Jahre, die auch 
schon Goethes ›Faust‹ für sich entdeckt hatte, war Werther bereits ein 
Anachronismus. Es gibt keinen namhaften russischen Schriftsteller aus 
dieser Zeit, der in seiner Jugend den ›Werther‹ nicht gelesen und dabei 
auch Tränen vergossen hätte, aber im Nachhinein fällt das Urteil zu-
meist vernichtend aus: »ein Schwächling«, »ein Taugenichts«, »ein 
Jammerlappen« usw. »Die Zeit der reinen Poesie ist ebenso abgelaufen 
wie die der unecht-erhabenen Phrase; angebrochen ist die Zeit der Kri-

16	 Alexandr Puškin, Evgenij Onegin [Eugen Onegin], in: ders., Polnoe sobranie 
sočinenij, 10 Bde., Moskva 1963 – 1965, hier: Bd. 5, S. 59. 

17	 WA I 19, S. 159. 



55﻿

tik, der Polemik, der Satire«,18 schrieb 1869 rückblickend Ivan Turge-
nev (1818 – 1883), der auch einen wichtigen Beitrag zu Werther-Inter-
pretation in Russland geleistet hat. 

1850 veröffentlichte Turgenev ›Das Tagebuch eines überflüssigen 
Menschen‹, in dem in einem zum Teil satirischen Ton die Geschichte 
eines jungen Mannes kurz vor dessen Tod erzählt wird – er stirbt an 
Schwindsucht. Ein kleiner unbemittelter Beamte verliebt sich in eine 
junge Frau namens Liza, die ihm aber einen anderen, einen glänzenden, 
talentierten, weltmännischen Offizier vorzieht, so dass sich der Haupt-
protagonist von ihr und somit von der ganzen Gesellschaft verstoßen 
fühlt, sich selbst als überflüssig empfindet und vor Liebeskummer 
stirbt. Der Begriff des »überflüssigen Menschen« wurde sogleich von 
der russischen Literaturkritik aufgegriffen und zum charakteristischen 
Typus erhoben, vertreten durch eine lange Reihe von Figuren der 
Weltliteratur, an deren Spitze Werther steht, danach die Hauptgestal-
ten Byronscher Werke (wie Childe Harold), schließlich die Russen des 
19. Jahrhunderts: Evgenij Onegin von Puškin, Pečorin von Michail 
Lermontov (1814 – 1841) aus ›Ein Held unserer Zeit‹ (1840), Beltov von 
Alexander Herzen (1812 – 1870) aus dem Roman ›Wer ist schuld?‹ (1846), 
Rudin aus dem gleichnamigen Roman (1855) von Ivan Turgenev u. a. m. 
Zu den gemeinsamen Zügen zählte man eine melancholische Gemüts-
stimmung, die in Pessimismus mündet, Überdruss am Leben bzw. der 
Gesellschaft und die daraus folgende Nichtstuerei als eine Form des 
Protests. Die russischen sogenannten »überflüssigen Menschen« wur-
den als eine Umkehrung Werthers aufgefasst: Sie alle, als Menschen 
dem Werther durchaus nahe verwandt, gingen einen anderen Weg und 
blieben am Leben, um dann anderen Menschen, den Frauen vor allem, 
Unglück zu bringen. Ende des 19. Jahrhunderts wurde eine derartige 
Gesinnung der russischen »Weltschmerzler«, wie man diese Figuren 
nannte, von manchen russischen Literaturkritikern als pathologische 
geistige Krankheit wahrgenommen, als »Entartung« im Sinne von Max 
Nordau, der in Russland sehr populär war. In diesem Kontext wurde 
Werther als gnadenloser Egoist dargestellt, besessen von Größenwahn, 
obwohl es dafür keinen Grund gibt, da er die ganze Zeit nichts tut und 
nur seine banalen Gefühle seziert. 

18	 Ivan Turgenev, Vospominanija o Belinskom [Erinnerungen an Belinskij], in: ders., 
Polnoe sobranie sočinenij i pisem, 30 Bde., Moskva 1983, hier: Bd. 11, S. 36. 



56 marina koreneva

Trotzdem erwies sich das Konstrukt des »überflüssigen Menschen«, 
das der literaturhistorischen Beschreibung zugrunde lag, als beständig 
und wurde so auch im 20. Jahrhundert beibehalten – als ›kanonisiertes‹ 
Schema für die Darlegung der Entwicklung der russischen Literatur im 
19. Jahrhundert, das bis heute in den russischen Literaturschulbüchern 
zu finden ist. ›Kanonisiert‹ wurde dieses Schema in den 1930er Jahren. 
So findet sich im 11-bändigen Literaturlexikon, herausgebracht in der 
Stalinzeit 1935, ein langer Beitrag zum »überflüssigen Menschen«, in 
dem es auch um Werther geht. Ausgehend von der Idee einer sich li-
near vorwärts bewegenden Entwicklung, die den Sieg des Proletariats 
vorbereitet hat, wird hier Goethes Figur folgendermaßen charakteri-
siert: 

In den ›Leiden des jungen Werthers‹ wird die Tragödie eines »über-
flüssigen Menschen« gezeigt, der in eine Zeit hineingeboren wurde, 
in der die »Morgenröte der Menschheit« noch weit entfernt war. […] 
Hier wird die äußerste Verzweiflung eines bürgerlichen Intellektuel-
len gezeigt, der seiner Klasse vorausgeeilt ist und für den es keinen 
Ausweg gab. Er spürt in sich eine unheimliche Kraft, die er im gesell-
schaftlichen Leben einsetzen möchte, ist aber nicht im Stande sich 
selbst zu verwirklichen, so wie es auch bei der gesamten rückständi-
gen deutschen Bourgeoisie des 18. Jahrhunderts der Fall war. Er 
kann keine gesellschaftlich relevante Funktion übernehmen, weil 
seine Klasse ihn noch nicht braucht und so bleibt ihm nichts anderes 
übrig, als sich auf sein unglückliches Privatleben zu konzentrieren 
und zu sterben. Der Selbstmord von Werther war der kraftlose Pro-
test eines fortschrittlichen Intellektuellen gegen seine Klasse. […] 
Durch seinen Protest gegen den Druck der ständischen Gesellschafts-
ordnung, gegen die gesellschaftlichen Konventionen, gegen die bür-
gerliche Moral, die dem fortschrittlichen Bürgertum verhasst ist, 
wird Werther zum Ideologen einer Klasse, die noch nicht fähig ist, 
ihre Ideologie zur »Handlungsanleitung« zu machen und so bleibt er 
nur ein »überflüssiger Mensch«.19 

In diesem Sinne wurde Werther auch in den meisten offiziellen Beiträ-
gen und Texten interpretiert, die anlässlich des 100. Todestages des 

19	 Alexandr Lavrezkij, Lišnie ljudi [Überflüssige Menschen], in: Literaturnaja en-
ziklopedija, 11 Bde, Moskva 1929 – 1939, hier: Bd. 6, S. 515 f. 



57﻿

Dichters im März 1932 in ganz Sowjetrussland veröffentlicht wurden. 
Die Gedenkfeiertage waren groß angelegt, es fanden zahlreiche Veran-
staltungen statt, mit Vorträgen, Konzerten, Lesungen, in Moskau, Le-
ningrad und in anderen Groß- und Kleinstädten. Der Hauptakzent lag 
dabei auf dem Vergleich des faschistischen barbarischen Deutschlands 
mit der progressiven Sowjetunion. Während in Deutschland, wie es 
hieß, angeblichen Umfragen zufolge, niemand Goethes Werke richtig 
lesen und verstehen würde, hätte in der Sowjetunion das an der hohen 
Kultur teilhabende Proletariat den besten, den revolutionären Teil von 
Goethes Erbe verinnerlicht. »Wem gehört Goethe?« fragte die Mos-
kauer Abendzeitung und antwortete: 

Alles Feindliche und Fremde, alles Rückständige und Philisterhafte 
bei Goethe geben wir den Deutschen zurück, aber das Beste davon, 
das Fortschrittliche nehmen wir selbst und lassen es nicht zu, dass 
die deutschen Nationalisten dies für ihre propagandistischen Losun-
gen verwenden und in ihm die Verkörperung des deutschen Geistes 
sehen.20 

Zum wichtigsten Werk Goethes, das aus Sicht der stalinistischen Pro-
paganda dem Proletariat am nächsten stand, wurde Goethes ›Faust‹ er-
klärt. Es gab kaum eine Zeitung, die nicht folgende zwei Zeilen daraus 
zitiert hat: »Nur der verdient sich Freiheit wie das Leben, | Der täglich 
sie erobern muß.«21 Dies entsprach voll und ganz dem in der Sowjet-
union kultivierten Kampfmodus, der den permanenten verbalen Krieg 
gegen den militaristischen kapitalistischen Westen mit Deutschland an 
der Spitze führte. Aber auch Werther fand seinen Platz in diesem so
genannten »progressiven« Teil von Goethes Erbe, das vom Proletariat 
expropriiert wurde; so etwa als »Halbrevolutionär« oder »Halbfort
schrittler«,22 wie Anatolij Lunačarskij (1875 – 1933) ihn bezeichnete, als 
Rebell im Sinne von Puškin, oder auch, wie Georg Lukács (1885 – 1971), 
der damals in Moskau lebte, es formulierte, als Opfer »des unlösbaren 

20	 Alexandr Kut, Komu prinadležit Gëte? [Wem gehört Goethe?], in: Večernjaja 
Moskva 68 (1932), 23. März, S. 3.

21	 WA I  15/1, S. 315 f. (v. 11575 f.).
22	 Anatolij Lunačarskij, Wolfgang Gëte [Wolfgang Goethe], in: ders., Sobranie 

sočinenij, 8 Bde,, Moskva 1963 – 1967, hier: Bd. 6, S. 173. 



58 marina koreneva

Widerspruchs zwischen der Entwicklung der Persönlichkeit und den 
gesellschaftlichen Bedingungen in der Welt des Privateigentums«.23

Immer wieder wurde in den späten 1930ern betont, dass ›Werther‹ in 
Deutschland in diesen Zeiten seine Bedeutung verloren habe und viel-
leicht nur noch in Russland geschätzt würde. Diese Einschätzung taucht 
auch in einem kuriosen Kurztext auf, der 1937 in der Moskauer Abend-
zeitung gedruckt wurde, und zwar ohne weiteren Kommentar auf der 
Seite mit den letzten Nachrichten: »In einem Berliner Gymnasium 
wurde den Schülern für den Deutschaufsatz folgendes Thema gestellt: 
und zwar die Frage ›Würde Werther den Selbstmord begehen, wenn er 
ein SA-Mann wäre?‹«24 

Die Vorstellung, dass Werthers Tränen als Symbol der alten, senti-
mentalen europäischen Kultur, als Überbleibsel des europäischen Hu-
manismus, ihre Wertstellung schon längst eingebüßt haben, verband 
sich direkt mit der Idee des baldigen Untergangs von Europa, die in 
Russland aktiv propagiert wurde. Als Merkmal dafür galt der Verlust 
der Gefühle. Michail Lifšic (1905 – 1983) schrieb 1936 in einer Rezen-
sion zu dem Buch von Ilja Erenburg (1891 – 1967) mit dem Titel ›Wer
thers Tränen‹ (1928) folgendes: »Vor dem Hintergrund des Konkur-
renzkampfes zwischen den Erdölsyndikaten, dem industriellen System 
von Henry Ford und der Normalpsychologie der Kleinbürger sehen sie 
wie ein läppisches Überbleibsel aus.«25 Diese Normalpsychologie wird 
in dem genannten Buch von Ilja Erenburg ›Werthers Tränen‹ beschrie-
ben, das nach seinem Aufenthalt in Deutschland 1928 veröffentlich 
wurde und das Verschwinden der Gefühle thematisiert: »In hunderten 
deutschen Cafés und Konditoreien treffen sich täglich zwischen 5 und 6 
verliebte Pärchen. Sie küssen sich nicht, sie turteln nicht, sie vergießen 
keine zärtlichen Tränen. Ihre Lippen führen ihr eigenes Leben, nur ihre 
Finger treffen sich und drücken einander fest, bis es schmerzt. Hier 
verläuft die Liebe zwischen dem zärtlichsten Schaum der Schlagsahne 
und dem tonnenschweren Schweigen.«26 

23	 Georg Lukács, Gëte. ›Stradanija mologogo Vertera‹ [Goethe. ›Die Leiden des jun-
gen Werthers‹], in: ders., K istorii realisma, Moskva 1939, S. 5 – 19, hier: S. 17. 

24	 Večernjaja Moskva 79 (1937), 7. April, S. 3. 
25	 Michail Lifšic, Novaja kniga Erenburga [Ein neues Buch von Erenburg], in: Lite-

raturnoe obozrenie 6 (1936), S. 14 – 17, hier: S. 14. 
26	 Ilja Erenburg, Belyj ugolj, ili slezy Vertera [Weiße Kohle oder Werthers Tränen], 

Leningrad 1928, S. 56. 



59﻿

Aber auch im Hinblick auf das Russland des 20. Jahrhunderts emp-
fanden manche russischen Schriftsteller das Verschwinden der Gefühle 
als Merkmal einer Zeit, die man als Post-Werther-Zeit bezeichnen 
könnte. Am deutlichsten kommt das bei Boris Pasternak (1890 – 1960) 
zum Ausdruck. 1918, ein Jahr nach dem gewaltsamen Sturz der russi-
schen Monarchie im Jahr 1917 und zu Beginn des blutigen Bürger-
kriegs schrieb Pasternak das Gedicht ›Abbruch‹, das die Trennung von 
einer Geliebten zum Thema hat. Das Gedicht endet mit folgenden Ver-
sen: »Schon ist der Werther längst geschrieben, | Und selbst die Luft 
riecht jetzt nach Tod: | Das Fensteröffnen ist dem Aderlassen gleich 
geworden.«27 Damit markierte er nicht nur den Beginn einer gefühl
losen Zeit der Brutalität in Russland, die dann später in den großen 
Terror mündete, sondern auch die Sprachlosigkeit, den Verlust der 
Sprache für Gefühle, den Verlust der alten Sprache an sich. 50 Jahre 
später, im Jahr 1979, antwortete darauf Pasternaks Zeitgenosse, Valen-
tin Kataev (1897 – 1986), damals 82 Jahre alt, mit einer Erzählung unter 
dem Titel der Pasternakschen Gedichtzeile »Schon ist der Werther 
längst geschrieben«, deren Handlung in der Zeit des Bürgerkriegs spielt. 
Es geht da um Massenhinrichtungen, – ein tabuisiertes Thema in der 
damaligen Sowjetunion – und um das Schicksal der Hauptfigur Dima, 
eines jungen, gutherzigen, gutgläubigen, zärtlichen Malers, der im 
Bürgerkrieg Fahnenjunker wird, von seiner Ehefrau als Konterrevolu
tionär angezeigt wird und nur durch Zufall der Hinrichtung entgeht. 
Das Ganze ist als eine Reihe von gnadenlosen, phantasmagorischen 
Alpträumen angelegt, die die Realität ersetzen. Und trotzdem – als der 
Erzähler aufwacht, riecht die Luft immer noch nach Tod. 

Diese beiden Werke – von Pasternak und von Kataev – umrahmen 
das russische 20. Jahrhundert, das selbst als ein einziger Alptraum er-
scheint. Der russische Schriftsteller Jurij Nagibin (1920 – 1994) etwa hat 
1956 über Goethe geschrieben: »All seine Mignons, Iphigenien, Wer
thers und Lotten werden durch die Nähe des schlichten ernsten Schorn-
steins von Buchenwald relativiert und zu Zwergen gemacht.«28 Aber 
die Nähe des GULAG’s bewirkt das gleiche. Und so bleibt nur noch der 
»Zwerg« Werther, der hier und da in der russischen Literatur des 

27	 Boris Pasternak, Razryv [Abbruch], in: ders., Stichotvorenija i poemy, Moskva 
und Leningrad 1965, S. 177. 

28	 Jurij Nagibin, Dnevnik [Tagebuch], Moskva 1996, S. 113. 



60 marina koreneva

20. Jahrhunderts auftaucht, meistens im ironischen Gewand, oft ohne 
jeglichen Bezug zum Ausgangstext. Der Titel an sich wurde zum geflü-
gelten Wort, das dann ironisch verwendet wird, wenn jemand übertrie-
ben auf die eine oder andere Lebenssituation reagiert – Leiden wegen 
einer Verstopfung, wegen Liebeskummer, wegen Problemen mit dem 
Chef oder wegen einer kaputten Tasse. Und wenn man dem Maler und 
Schriftsteller Vladimir Šinkarëv glauben mag, der Ende der 1990er 
Jahre den ›Leiden des jungen Werthers‹ in seiner Parodie auf ein Lehr-
buch für Weltliteratur einen Essay gewidmet hat, so »bietet der Roman 
ein klinisch präzises Bild beliebiger Abhängigkeit und kann für Alkoho-
liker und Drogensüchtige zum Nutzen gereichen«.29 

Es scheint, dass Brodsky tatsächlich recht hatte: »Kein Luther, kein 
Werther, es geht da alles den Bach runter.«30 Dass in Russland Vieles 
den Bach runter geht, ist offensichtlich, ob daran tatsächlich der Verlust 
von Werther schuld ist, das bleibt allerdings offen. 

29	 Vladimir Šinkarëv, Vsemirnaja literatura [Weltliteratur], Sankt-Petersburg 2000, 
S. 7. 

30	 Josef Brodskij, Demokratija! [Demokratie!], in: Zvezda 5 (2001), S. 43 – 81, hier: 
S. 63.


