MARINA KORENEVA

»Kein Luther, kein Werther,
es geht da alles den Bach runter«

Russische Wege einer deutschen literarischen Figur

»Kein Luther, kein Werther, es geht da alles den Bach runter« — so
spricht eine der Figuren in der satirischen utopischen Komédie von Jo-
seph Brodsky.” Die Komddie heifSt sDemokratie!< und wurde 1990 ver-
offentlicht, und zwar im Hinblick auf die politischen Veranderungen in
Russland und Osteuropa, die Brodsky als Ende der Geschichte interpre-
tiert. Aus seiner Sicht folgt ihr die Epoche der Zoologie, die Epoche der
Entmenschlichung des gefiihllos gewordenen Menschen.

Brodskys harter Schluss markiert gleichzeitig das Ende der fast zwei-
hundertjahrigen Rezeption von Goethes >Werther« in Russland, die im
Jahr 1781 beginnt, als die erste russische Ubersetzung des Romans ver-
offentlicht wurde, sieben Jahre nach dem Erscheinen des Originals.
Diese erste Ubersetzung von Fédor Galéenkov (ca. 1757 — ca. 1787)
wurde in den Zeitschriften scharf kritisiert, weil der Ubersetzer einige
Stellen ganz ausgelassen hatte, wie z.B. die Ossian-Texte, und weil ihm
offensichtlich auch das Verstandnis des Textes vor unlésbare Probleme
gestellt hatte: Ein Beispiel dafiir ist die Szene, in der Lotte und Werther
vor dem Fenster stehend das Gewitter beobachten und Lotte »Klop-
stock! « sagt,> womit sie auf Klopstocks Ode >Friihlingsfeier< (1759) an-
spielt. Der Ubersetzer aber hat den Namen des deutschen Dichters nicht
erkannt und die Szene umgewandelt: In der russischen Ubersetzung
schldgt Lotte unverhofft vor, Karten zu spielen.3

Trotz aller Mingel blieb diese Ubersetzung, mehrmals neu aufge-
legt, fast 50 Jahre lang die einzige Ubersetzung von Goethes Roman.

1 Josef Brodskij, Demokratija! [Demokratie!], in: Zvezda 5 (2001), S.43-81, hier:
S.63. — Alle Ubersetzungen aus dem Russischen stammen von mir.

2 WATI19,S.36.

3 Strasti molodogo Vertera [Die Leidenschaften des jungen Werthers], 2 Bde.,
Sankt-Petersburg 1781, Bd. 1, S. 45.

© 2025 Marina Koreneva, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83535945-004 | CC BY-NC-SA 4.0


https://doi.org/10.46500/83535945-004

48 MARINA KORENEVA

Generell wies das russische Lesepublikum damals gegeniiber Goethe
eine seltsame Gleichgiiltigkeit auf. Es war besessen von der gemein-
européischen Krankheit, der »Lesewut«, und mit der Lektiire von
Schauerromanen beschiftigt. Man konnte sagen, dass die Goethe-Zeit
in Russland mehr oder weniger ohne Goethe ausgekommen ist. Kein
einziges Prosawerk von Goethe wurde zu dessen Lebzeiten ins Russi-
sche tibersetzt: weder die >Unterhaltungen deutscher Ausgewandertenc
(1795), noch >Wilhelm Meisters Lehrjahre< (1795-1796) oder »>Die
Wahlverwandtschaften< (1809) oder >Wilhelm Meisters Wanderjahre«
(1821). Auch >Faust< nicht, daraus wurden nur fiinf Fragmente iiber-
tragen. Die ganze »Ernte« an Ubersetzungen bestand im ersten Drittel
des 19. Jahrhunderts aus ungefihr 40 Gedichten, zerstreut in verschie-
denen Zeitschriften. Bis in die frithen 1840er blieb Goethe in Russland
der Autor eines einzigen Romans — der >Leiden des jungen Werthers,
der nachgeahmt wurde, in der Literatur wie im Leben.

Wie tiberall in Europa wurde das Buch auch in Russland von man-
chen Kritikern als »schadliches«, »unsittliches« Werk angegriffen, als
»Missgeburt des deutschen Geistes«, weil es junge Menschen ver-
meintlich zum Selbstmord anspornte.# Und diese Kritik nahm in Russ-
land bis Ende des 19.Jahrhunderts nicht ab. Schon zu Anfang des
19. Jahrhunderts schrieb man in russischen Zeitschriften vom »Werther-
Fieber« im Sinne einer Welle von Selbstmorden, die in Deutschland
ausgebrochen war und sich, wie behauptet wurde, auch in Russland
verbreitete. Belegt sind diese Fille aber nicht. Bis auf einen einzigen
Fall, der nur bedingt mit sWerther< in Verbindung gebracht werden
kann.

Es geht um den 16-jahrigen Michail Suskov (1775-1792), der sich
1792 das Leben genommen hat. Kurz davor hatte er einen Roman ge-
schrieben, den er als sDer russische Werther« betitelt hat. Der Roman
wurde von seinem Bruder erst 1801 verdffentlicht. Hier wird in Brief-
form die Liebesgeschichte eines jungen unbemittelten Mannes erzihlt,

4 Zur russischen Werther-Rezeption vgl. Viktor Zirmunskij, Gete v russkoj litera-
ture, Leningrad 1937 (Nachdruck Leningrad 1981), S. 33-64; André von Gronicka,
The Russian Image of Goethe, Bd. 1: Goethe in Russian Literature of the First Half
of the Nineteenth Century; Bd. 2: Goethe in Russian Literature of the Second Half
of the Nineteenth Century, Philadelphia 1968/198s, siche dort jeweils im Register
unter >Werther«.



49

der auf seine Geliebte verzichtet, da er ihr nichts zu bieten hat, und der
sich nach der Heirat der Geliebten mit einem anderen Mann erhangt,
um die eheliche Ruhe nicht zu storen. Trotz der gewissen duferen
Ahnlichkeit mit dem Roman von Goethe stellt der Autor einen ganz
anderen Menschentyp und ein ganz anderes Verhaltensmodell dar:
Sein Protagonist empfindet das einfache Volk als grob, hilt es keiner
Aufmerksamkeit wert. Der Anblick eines armen Pfliigers, oder einer
emsigen Biene bringt ihm keine Freude, davon, so schreibt er, schwiir-
men nur Gedichteschreiber, wenn sie den »hochsten Grad der dichteri-
schen Ekstase erreichen«.5 Die Natur lasst ihn gleichgiiltig und er kann
nicht nachvollziehen, was Salomon Gessner daran zu seinen Idyllen
inspirieren konnte. Als er sich verliebt, ist sein Ungliick durch Her-
kunft und Armut vorprogrammiert. Dabei handelt der russische Wer-
ther, obwohl er, wie er sich selbst bezeichnet, ein »empfindsamer
Mensch« sei,® vollig kalt und rational, gibt eine klare Begriindung fiir
seinen Selbstmord, den er ein »Unternehmen« nennt,” und richtet sich
nicht nach Werther, sondern nach Cato dem Jiingeren. Dessen heroi-
scher Selbstmord war von Joseph Addison (1692—1719) in seiner Tra-
godie >Cato« von 1713 dargestellt worden. Dieses Buch liegt in dem
Zimmer, wo man ihn erhingt findet, auf dem Fensterbrett, aufgeschla-
gen auf der Seite mit Catos Monolog im letzten Akt, in dem er, kurz
vor seinem Selbstmord, tiber die Unsterblichkeit der Seele spricht. Ge-
nauso kalt und rational erkldrt der Autor, der seinen eigenen Selbst-
mord im Roman vorweggenommen hat, im Abschiedsbrief an seinen
Onkel seine Tat mit folgenden Worten:

Sie werden wohl sagen, dass der senglische Spleen< daran schuld sei;
mancher wird sagen, dass ich vom Teufel besessen bin. Aber beides
ist falsch. Ich habe einfach gesehen, dass ich in der Welt nicht leben
kann, wo die Armut einem Verbrechen gleichgestellt ist. [...] Der

5 Michail Sugkov, Rossijskij Verter [Der russische Werther], in: Russkaja sentimen-
talnaja provestj, hrsg. von Pavel Orlov, Moskva 1979, S.203-222, hier: S. 205. —
Zu Suskov und seinem Werk vgl. auch Viktor M. Shirmunski, Der »russische
Werther«, in: Weimarer Beitrige 3 (1957), H. 1, S. 47—57; Holger Siegel, Ein rus-
sischer Wertherroman am Ausgang des 18. Jahrhunderts, in: Goethe-Jahrbuch
121 (2004), S.97-105.

6 Suskov, Rossijskij Verter, a.a.O., S.203.

7 Ebd., S.222.



50 MARINA KORENEVA

Werther hat mir zum Teil zu meiner Entscheidung verholfen, aber
nur zum Teil, und glauben sie nicht, dass ich den Werther nachiffen
wollte. Ich bin weder wahnsinnig, noch melancholisch.®

Der andere Fall, der sich tatsichlich ereignet hat, liegt dem Roman von
Alexandr Klusin (1763-1804) >Werthers Gefiihle oder Der ungliick-
liche M.« (1793, 21802) zugrunde: Es geht um einen gewissen Matveev,
einen jungen Moskauer Offizier aus einer armen Familie, der sich das
Leben genommen hat, nachdem er aus dem Haus seiner Geliebten ver-
wiesen worden war, weil er aus Sicht ihres Vaters, einem wohlhaben-
den Hausherrn, keine gute Partie war. Diese tragische Geschichte er-
regte in Moskau viel Aufsehen und blieb noch lange in Erinnerung. Es
wurden mehrere Gedichte zum Andenken an den Verstorbenen ver-
fasst, sein Grab wurde zum Pilgerort, und auch der erwihnte Roman
wurde bis in die frithen 1830er Jahre gerne gelesen. Er diente sogar als
Stoff fiir ein pantomimisches Ballett mit dem Titel Der neue Werthers,
inszeniert von Ivan Valberch (1766-1819), erstmals aufgefiihrt 1799 in
Moskau, spiter auch in St. Petersburg. Das Ballett wurde zur Sensa-
tion: Zum ersten Mal wurde auf der Biihne eine reale, zeitgendssische
Geschichte gezeigt, die jeder kannte, und alle Tanzer trugen moderne
Kostiime. Zu den Requisiten gehorte Goethes Buch, das auch im Klu-
§ins Roman eine wichtige Rolle spielt: Nach der Trennung von der
Geliebten, die ihm einen kalten Abschiedsbrief geschickt und auf die
Unmoglichkeit einer gemeinsamen Zukunft wegen des Standesunter-
schieds hingewiesen hat, liest er tagelang >Werther« und sagt kurz vor
dem Selbstmord zu sich selbst: »Werther, du hast die Schleife von
Charlotte mit ins Grab genommen, ich nehme das kleine Bild von mei-
ner Sophie mit! Dieses Bild bleibt in meinem Herzen fiir ewig! «?

Als Buch taucht sWerther« Ende des 18. bis Anfang des 19. Jahrhun-
derts in mehreren russischen Texten auf, die von ungliicklicher Liebe
erzahlen, und wird somit an sich, als Gegenstand, zum unmissver-

8 Zit. nach Maarten Fraanje, Proscaljnye pisjma M. V. Suskova (O probleme samou-
bijstva v russkoj kuljture konza XVIII veka) [Abschiedsbriefe von M. V. Suskov
(Uber das Problem des Selbstmordes in der russischen Kultur Ende des 18. Jahr-
hunderts)], in: XVIII vek 19 (1995), S. 147-167, hier: S. 152, 154.

9 Alexander Klusin, Verterovy ¢uvstvovanija, ili Nescastnyj M. [Werthers Gefiihle,
oder der ungliickliche M.], in: Russkaja sentimentalnaja provestj (Anm. 5), S. 119—
141, hier: S.134.



51

standlichen Identifikationsmarker einer bestimmten Gesinnung bzw.
eines Gemiitszustandes — der Empfindsamkeit. Dabei ersetzt oft die
gemeinsame Lektiire des Buches die Liebeserklarung, die unausgespro-
chen bleibt, wie dies zum Beispiel im Roman von Dmitrij Goréakov
>Plamir und Raida: Russische Geschichte« (1796) der Fall ist:

Nach einer Stelle, wo der Autor das ganze Feuer der glithenden Liebe
dargestellt hat, blickte Plamir zu Raida. Thre Blicke trafen sich und
gemeinsames Gefiihl, wie ein elektrischer Funke, sprang von einem
zum anderen und erschiitterte ihre Herzen.™

Die Geschichte endet mit dem Tod der beiden Hauptgestalten: Plamir,
der erfihrt, dass Raida mit einem reichen Mann verlobt ist, zieht in den
Krieg und sucht dort den Tod, Raida stirbt vor Kummer, als sie die trau-
rige Nachricht erhalt.

Die Werther-Leser gehorten auch dann noch zum festen Bestandteil
der russischen Liebesgeschichten, als die Empfindsamkeit schon aus der
Mode und zu einem Gegenstand des Spottes geworden war. So ver-
offentlicht Antonij Pogoreljskij (1787-1836), der ein flammender Ver-
ehrer E.T. A. Hoffmanns war, 1828 eine Novellensammlung >Der Dop-
pelginger oder meine Abende in Malorossijas, in der sich eine Novelle
unter dem Titel >Schédliche Folgen der ungeziigelten Phantasie« findet.
Der Hauptprotagonist, Alzest, russischer Student an einer deutschen
Universitit, ist ein eifriger Leser rithrseliger Romane, der bei der Lek-
tiire gerne Tridnen vergief3t und sich ab und zu leidenschaftlich in die
Romanfiguren verliebt. Durch die Geschichte von Werther und Lotte
wurde er so aufgewiihlt und verblendet, dass er sich im Nu in die
schone Unbekannte im Haus gegeniiber verliebt, ohne das hochst Selt-
same in ihrem Verhalten wie auch im Betragen ihres Vaters, des un-
heimlichen Mathematikprofessors, zu bemerken. Schon nach ein paar
Tagen heiratet er heimlich die Tochter des Professors, um in der ersten
Nacht zu seinem Schrecken zu entdecken, dass seine geliebte Adeline
nur eine mechanische Puppe ist, die ihr vermeintlicher Vater jeden Tag
neu aufzieht, damit sie sich bewegt und leise und undeutlich einzelne
Worter aufSert. Nach dieser Entdeckung verliert Alzest den Verstand
und ertrankt sich.

10 Dmitrij Goréakov, Plamir i Raida [Plamir und Raida], Moskva 1796, S. 28.



52 MARINA KORENEVA

Der Erfolg von Goethes >Werther< in Russland zu Ende des 18. und
am Beginn des 19. Jahrhunderts hitte vielleicht noch viel grofler ausfal-
len konnen, wenn es nicht einen russischen Rivalen gegeben hitte:
Dieser Rivale war Nikolaj Karamzin (1766-1826), der fithrende russi-
sche Sentimentalist, der die erzahlende Prosa der Empfindsamkeit wie
auch die neue russische Literatursprache mafsgeblich geprigt hat.™
Seine kleine Erzdhlung >Die arme Liza¢, veroffentlicht 1792, machte
Furore. Inspiriert wurde Karamzin von einer Episode aus Goethes
sWerthers, in der von einem Maidchen erzihlt wird, das, »unwidersteh-
lich von einem unbekannten Gefiihl hingerissen« wird.*> Das Madchen
verliebt sich, gibt sich dem jungen Mann hin, hofft auf ewiges Gliick,
wird von ihm verlassen und ertrankt sich. Karamzin versetzt die Hand-
lung nach Moskau und entwickelt Goethes Episode zu einer acht Seiten
langen Erzdhlung, deren Hauptgestalten Liza, eine junge Bauerin, und
Erast, ein junger Adeliger, sind und deren zentrale Botschaft lautet:
»Auch Bauerinnen konnen lieben«.’> Zum ersten Mal in der russischen
Literatur wurde die Liebe hier bis in die feinsten Regungen hinein be-
schrieben und zum ersten Mal endete eine zeitgenossische Geschichte
mit einem Selbstmord. Wie schon in den russischen Interpretationen
des >Werther< zur Jahrhundertwende lag der Akzent dabei auf dem so-
zialen Unterschied. Der Text wurde zum Lehrbuch der Liebessprache,
er wurde mehrmals aufgelegt, und es folgten mehrere Nachahmungen
(>Der See bei Rostow« von Vladimir Izmajlov, 1795; >Sofja< von Gavriil
Kamenev, 1796; >Arme Masa« von Alexandr Izmajlov, 1801; >Dascha,
ein Bauernmadchen« von Pavel Ljvov, 1803; >Die Geschichte von der
armen Marja< von Nikolaj Brusilov, 1805 u.a. m.). Und, wie in den Zei-
tungen und Zeitschriften zu lesen war, folgten mehrere Madchen Lizas
Beispiel. Im Gegensatz zu den Reaktionen auf Goethe kritisierte nie-
mand den Autor oder gab ihm die Schuld daran. Lizas Teich, der bei
Karamzin genau beschrieben und mit exakter Orstangabe verrsehen ist,

11 Zu Karamzin und seinem Verhiltnis zur deutschen Liteatur vgl. Hans Rothe,
N.M. Karamzins europdische Reise. Der Beginn des russischen Romans. Philo-
logische Untersuchungen, Bad Homburg [u.a.] 1968 (= Bausteine zur Geschichte
der Literatur bei den Slaven 1), wo das Verhiltnis zu Goethe und zu >Werther«
aber nur am Rande behandelt wird.

12 WAT19,S.70.

13 Nikolaj Karamzin, Bednaja Liza [Die arme Liza], in: ders., Izbrannyja proizvede-
nija v proze, Moskva 2003, S. 27-34, hier: S. 28.



53

wurde zum Pilgerort. Uber viele Jahrzehnte hinweg suchten hunderte
Leser den Teich auf und kritzelten rithrende Verse in die Baumstimme,
bis eines Tages, Mitte der 1820er Jahre, ein Schild aufgestellt wurde,
mit dem folgenden Text: »Hier hat sich Erasts Braut ertankt. Macht
weiter, Madels, es gibt genug Platz im Teich!«™# Dies ist ein Zeichen
dafiir, dass auch diese literarische Figur, wie schon Goethes Werther,
umgedeutet wurde und ihr erhabenes Pathos eingebiifSt hat.

Eine dhnliche Herabsetzung ldsst sich auch bei einigen weiteren rus-
sischen poetischen Werken beobachten, die mit Werther verbunden
sind. Es gab mehrere Gedichte, die das Motiv »Lotte an Werthers Grab«
aufnahmen, darunter auch eines aus dem Jahr 1787 von Dmitrij Bara-
nov (1773-1834), einem 14-jahrigen Dichter, der den >Werther« in 74
Versen scharf verurteilt. Das popularste davon stammt von Vasilij Tu-
manskij (1800-1860) aus dem Jahr 1819, sWerther an Charlotte (eine
Stunde vor dem Tod)<«. Dieses Gedicht war sehr lange im Umlauf,
wurde ofters zitiert und kommt in mehreren Liebesromanen als ge-
meinsame Lektiire der Liebenden vor, bis es sogar in dem satirischen
Schelmenroman von Gogol >Die toten Seelen< aus dem Jahr 1842 er-
scheint. Dort wird es von dem Hochstapler Cicikov rezitiert: Cicikov
kauft bei den Gutbesitzern die Leibeigenen, die schon verstorben sind,
auf dem Papier aber noch als lebend gelten. Das Geschift lauft perfekt,
und Cicikov ist von seinen Erfolgen so befliigelt, dass er nach dem Ab-
schluss eines besonders giinstigen Deals im Gefiihlsausbruch unver-
hofft anfangt, das Gedicht von Tumanskij sWerther an Charlotte< vor-
zutragen, womit er seinen Gesprachspartner sichtlich irritiert und von
ihm als grofler Sonderling eingestuft wird.’> Diese ironische Szene si-
gnalisiert dem Leser ganz deutlich: Eine neue Ara ist angebrochen, die
Ara der Liebe zum Geld.

Um diese Zeit fand >Werther« nur noch in der Provinz grofsere Ver-
breitung: Aus Berichten von Zeitzeugen wissen wir, dass an den Win-
den der russischen Poststationen und in den Wirtshdusern in grofler
Zahl Bilder mit Werther und Lotte zu sehen waren. Das Buch wurde
auf dem Land zum festen Bestandteil der Hausbibliotheken von Guts-
besitzern. Kein Zufall, dass es sich auch im Biicherschrank von Tatjana,

14 Russkaja epigramma vtoroj poloviny XVII — nacala XX v., Leningrad 1975, S. 186.
15 Nikolaj Gogol, Mértvye dusi [Die toten Seelen], in: ders., Polnoe sobranie
sodinenij i pisem, 23 Bde., Moskva 2023, hier: Bd. 7, S. 143.



54 MARINA KORENEVA

einer der Hauptfiguren von >Evgenij Onegin¢, Puskins Roman in Ver-
sen aus dem Jahr 1833, findet, der auf dem Lande spielt: Puskin zahlt
auf, welche Texte und literarische Figuren Tatjanas Gemiit gepragt
haben und sie auf die grofle, allerdings ungliickliche Liebe vorbereitet
haben. Darunter der Roman >Die Geschichte von Charles Grandison«
von Samuel Richardson (1689—1761) aus dem Jahr 1753, >Julie oder Die
neue Heloise« (1761) von Rousseau (1712—-1778) und auch >Werther,
den Puskin als einen »rebellischen Mirtyrer« bezeichnet.*® Die Charak-
teristik bezieht sich auf eine Stelle aus dem letzten Brief Werthers an
Lotte, wo er schreibt, dass, wenn sie seinen Brief liest, »schon das kiihle
Grab die erstarrten Reste des Unruhigen, Ungliicklichen deckt«.’7 Die
beiden substantivierten Adjektive — der Unruhige und der Ungliick-
liche — stellen fiir die Ubersetzung ins Russische ein Problem dar: die
Substantivierung ldsst sich dort nicht direkt wiedergeben, und so bedarf
es eines geeigneten Substantivs, auf das sich die beiden Adjektive als
Attribute beziehen konnten. Das eroffnet ein weites Feld fiir Interpre-
tationen: So transformiert Puskin den Ungliicklichen in einen Martyrer
und verwandelt das Wort »unruhig« in »rebellisch«. Im Endergebnis
entsteht so eine Charakteristik, die scheinbar, wenn auch mit Verspa-
tung, dem deutschen Interpretationsmuster der Werther-Figur als Mar-
tyrer der Liebe nahesteht (so z. B. bei Johann Martin Miller, 1750-1814,
in der >Geschichte Karls von Burgheim und Emiliens von Rosenau,
1778-1779). Das Epitheton »rebellisch« hingegen weist in eine ganz
andere Richtung, und zwar in die des Widerstands, was nicht ohne Fol-
gen fiir die spiteren Interpretationen in Sowjetrussland geblieben ist,
wovon noch die Rede sein wird.

Fiir die Generation der spiten 1830er bis 1840er Jahre, die auch
schon Goethes >Faust« fiir sich entdeckt hatte, war Werther bereits ein
Anachronismus. Es gibt keinen namhaften russischen Schriftsteller aus
dieser Zeit, der in seiner Jugend den >Werther« nicht gelesen und dabei
auch Trdnen vergossen hitte, aber im Nachhinein féllt das Urteil zu-
meist vernichtend aus: »ein Schwichling«, »ein Taugenichts«, »ein
Jammerlappen« usw. »Die Zeit der reinen Poesie ist ebenso abgelaufen
wie die der unecht-erhabenen Phrase; angebrochen ist die Zeit der Kri-

16 Alexandr Puskin, Evgenij Onegin [Eugen Onegin], in: ders., Polnoe sobranie
socinenij, 10 Bde., Moskva 1963-1965, hier: Bd. 5, S. 59.
17 WAT19, S.159.



55

tik, der Polemik, der Satire«,*® schrieb 1869 riickblickend Ivan Turge-
nev (1818-1883), der auch einen wichtigen Beitrag zu Werther-Inter-
pretation in Russland geleistet hat.

1850 veroffentlichte Turgenev >Das Tagebuch eines iiberfliissigen
Menschens, in dem in einem zum Teil satirischen Ton die Geschichte
eines jungen Mannes kurz vor dessen Tod erzihlt wird — er stirbt an
Schwindsucht. Ein kleiner unbemittelter Beamte verliebt sich in eine
junge Frau namens Liza, die ihm aber einen anderen, einen glinzenden,
talentierten, weltmannischen Offizier vorzieht, so dass sich der Haupt-
protagonist von ihr und somit von der ganzen Gesellschaft verstofSen
fithlt, sich selbst als tiberfliissig empfindet und vor Liebeskummer
stirbt. Der Begriff des »iiberfliissigen Menschen« wurde sogleich von
der russischen Literaturkritik aufgegriffen und zum charakteristischen
Typus erhoben, vertreten durch eine lange Reihe von Figuren der
Weltliteratur, an deren Spitze Werther steht, danach die Hauptgestal-
ten Byronscher Werke (wie Childe Harold), schliefSlich die Russen des
19. Jahrhunderts: Evgenij Onegin von Puskin, Pecorin von Michail
Lermontov (1814-1841) aus >Ein Held unserer Zeit« (1840), Beltov von
Alexander Herzen (1812-1870) aus dem Roman >Wer ist schuld?« (1846),
Rudin aus dem gleichnamigen Roman (1855) von Ivan Turgenev u.a.m.
Zu den gemeinsamen Ziigen zahlte man eine melancholische Gemiits-
stimmung, die in Pessimismus miindet, Uberdruss am Leben bzw. der
Gesellschaft und die daraus folgende Nichtstuerei als eine Form des
Protests. Die russischen sogenannten »tiberfliissigen Menschen« wur-
den als eine Umkehrung Werthers aufgefasst: Sie alle, als Menschen
dem Werther durchaus nahe verwandt, gingen einen anderen Weg und
blieben am Leben, um dann anderen Menschen, den Frauen vor allem,
Ungliick zu bringen. Ende des 19. Jahrhunderts wurde eine derartige
Gesinnung der russischen »Weltschmerzler«, wie man diese Figuren
nannte, von manchen russischen Literaturkritikern als pathologische
geistige Krankheit wahrgenommen, als »Entartung« im Sinne von Max
Nordau, der in Russland sehr populdr war. In diesem Kontext wurde
Werther als gnadenloser Egoist dargestellt, besessen von Grofsenwahn,
obwohl es dafiir keinen Grund gibt, da er die ganze Zeit nichts tut und
nur seine banalen Gefiihle seziert.

18 Ivan Turgenev, Vospominanija o Belinskom [Erinnerungen an Belinskij], in: ders.,
Polnoe sobranie socinenij i pisem, 30 Bde., Moskva 1983, hier: Bd. 11, S. 36.



56 MARINA KORENEVA

Trotzdem erwies sich das Konstrukt des »tiberfliissigen Menschen,
das der literaturhistorischen Beschreibung zugrunde lag, als bestindig
und wurde so auch im 20. Jahrhundert beibehalten — als skanonisiertes<
Schema fiir die Darlegung der Entwicklung der russischen Literatur im
19. Jahrhundert, das bis heute in den russischen Literaturschulbiichern
zu finden ist. >Kanonisiertc wurde dieses Schema in den 1930er Jahren.
So findet sich im 11-bdndigen Literaturlexikon, herausgebracht in der
Stalinzeit 1935, ein langer Beitrag zum »tiberfliissigen Menschenc, in
dem es auch um Werther geht. Ausgehend von der Idee einer sich li-
near vorwirts bewegenden Entwicklung, die den Sieg des Proletariats
vorbereitet hat, wird hier Goethes Figur folgendermaflen charakteri-
siert:

In den >Leiden des jungen Werthers< wird die Tragodie eines »iiber-
fliissigen Menschen« gezeigt, der in eine Zeit hineingeboren wurde,
in der die »Morgenrote der Menschheit« noch weit entfernt war. [...]
Hier wird die duflerste Verzweiflung eines biirgerlichen Intellektuel-
len gezeigt, der seiner Klasse vorausgeeilt ist und fiir den es keinen
Ausweg gab. Er spiirt in sich eine unheimliche Kraft, die er im gesell-
schaftlichen Leben einsetzen méchte, ist aber nicht im Stande sich
selbst zu verwirklichen, so wie es auch bei der gesamten riickstindi-
gen deutschen Bourgeoisie des 18. Jahrhunderts der Fall war. Er
kann keine gesellschaftlich relevante Funktion iibernehmen, weil
seine Klasse ihn noch nicht braucht und so bleibt ihm nichts anderes
tibrig, als sich auf sein ungliickliches Privatleben zu konzentrieren
und zu sterben. Der Selbstmord von Werther war der kraftlose Pro-
test eines fortschrittlichen Intellektuellen gegen seine Klasse. [...]
Durch seinen Protest gegen den Druck der stindischen Gesellschafts-
ordnung, gegen die gesellschaftlichen Konventionen, gegen die biir-
gerliche Moral, die dem fortschrittlichen Biirgertum verhasst ist,
wird Werther zum Ideologen einer Klasse, die noch nicht fihig ist,
ihre Ideologie zur »Handlungsanleitung« zu machen und so bleibt er
nur ein »iiberfliissiger Mensch«.™

In diesem Sinne wurde Werther auch in den meisten offiziellen Beitra-
gen und Texten interpretiert, die anldsslich des 100. Todestages des

19 Alexandr Lavrezkij, Lisnie ljudi [Uberfliissige Menschen], in: Literaturnaja en-
ziklopedija, 11 Bde, Moskva 1929-1939, hier: Bd. 6, S. 515 {.



57

Dichters im Mirz 1932 in ganz Sowjetrussland veroffentlicht wurden.
Die Gedenkfeiertage waren grof3 angelegt, es fanden zahlreiche Veran-
staltungen statt, mit Vortragen, Konzerten, Lesungen, in Moskau, Le-
ningrad und in anderen Grof3- und Kleinstddten. Der Hauptakzent lag
dabei auf dem Vergleich des faschistischen barbarischen Deutschlands
mit der progressiven Sowjetunion. Wihrend in Deutschland, wie es
hie3, angeblichen Umfragen zufolge, niemand Goethes Werke richtig
lesen und verstehen wiirde, hitte in der Sowjetunion das an der hohen
Kultur teilhabende Proletariat den besten, den revolutionidren Teil von
Goethes Erbe verinnerlicht. »Wem gehort Goethe?« fragte die Mos-
kauer Abendzeitung und antwortete:

Alles Feindliche und Fremde, alles Riickstindige und Philisterhafte
bei Goethe geben wir den Deutschen zuriick, aber das Beste davon,
das Fortschrittliche nehmen wir selbst und lassen es nicht zu, dass
die deutschen Nationalisten dies fiir ihre propagandistischen Losun-
gen verwenden und in ihm die Verkorperung des deutschen Geistes
sehen.2°

Zum wichtigsten Werk Goethes, das aus Sicht der stalinistischen Pro-
paganda dem Proletariat am nichsten stand, wurde Goethes >Faust« er-
klart. Es gab kaum eine Zeitung, die nicht folgende zwei Zeilen daraus
zitiert hat: »Nur der verdient sich Freiheit wie das Leben, | Der taglich
sie erobern muf3.«** Dies entsprach voll und ganz dem in der Sowjet-
union kultivierten Kampfmodus, der den permanenten verbalen Krieg
gegen den militaristischen kapitalistischen Westen mit Deutschland an
der Spitze fiihrte. Aber auch Werther fand seinen Platz in diesem so-
genannten »progressiven« Teil von Goethes Erbe, das vom Proletariat
expropriiert wurde; so etwa als »Halbrevolutiondr« oder »Halbfort-
schrittler«,** wie Anatolij Lunacarskij (1875-1933) ihn bezeichnete, als
Rebell im Sinne von Puskin, oder auch, wie Georg Lukacs (1885-1971),
der damals in Moskau lebte, es formulierte, als Opfer »des unlosbaren

20 Alexandr Kut, Komu prinadlezit Géte? [Wem gehort Goethe?], in: Velernjaja
Moskva 68 (1932), 23. Mirz, S. 3.

21 WA 15/1, S. 315f. (v. 11575 ).

22 Anatolij Lunacarskij, Wolfgang Géte [Wolfgang Goethe], in: ders., Sobranie
socinenij, 8 Bde,, Moskva 1963-1967, hier: Bd. 6, S. 173.



58 MARINA KORENEVA

Widerspruchs zwischen der Entwicklung der Personlichkeit und den
gesellschaftlichen Bedingungen in der Welt des Privateigentums«.

Immer wieder wurde in den spiten 1930ern betont, dass sWerther<in
Deutschland in diesen Zeiten seine Bedeutung verloren habe und viel-
leicht nur noch in Russland geschétzt wiirde. Diese Einschidtzung taucht
auch in einem kuriosen Kurztext auf, der 1937 in der Moskauer Abend-
zeitung gedruckt wurde, und zwar ohne weiteren Kommentar auf der
Seite mit den letzten Nachrichten: »In einem Berliner Gymnasium
wurde den Schiilern fiir den Deutschaufsatz folgendes Thema gestellt:
und zwar die Frage sWiirde Werther den Selbstmord begehen, wenn er
ein SA-Mann ware 2«4

Die Vorstellung, dass Werthers Trianen als Symbol der alten, senti-
mentalen europiischen Kultur, als Uberbleibsel des europdischen Hu-
manismus, ihre Wertstellung schon lingst eingebiifst haben, verband
sich direkt mit der Idee des baldigen Untergangs von Europa, die in
Russland aktiv propagiert wurde. Als Merkmal dafiir galt der Verlust
der Gefiihle. Michail LifSic (1905-1983) schrieb 1936 in einer Rezen-
sion zu dem Buch von Ilja Erenburg (1891-1967) mit dem Titel sWer-
thers Trianen«< (1928) folgendes: »Vor dem Hintergrund des Konkur-
renzkampfes zwischen den Erdolsyndikaten, dem industriellen System
von Henry Ford und der Normalpsychologie der Kleinbiirger sehen sie
wie ein lippisches Uberbleibsel aus.«5 Diese Normalpsychologie wird
in dem genannten Buch von Ilja Erenburg Werthers Trinen« beschrie-
ben, das nach seinem Aufenthalt in Deutschland 1928 versffentlich
wurde und das Verschwinden der Gefiihle thematisiert: »In hunderten
deutschen Cafés und Konditoreien treffen sich tdglich zwischen 5 und 6
verliebte Pirchen. Sie kiissen sich nicht, sie turteln nicht, sie vergiefSen
keine zirtlichen Tranen. Thre Lippen fithren ihr eigenes Leben, nur ihre
Finger treffen sich und driicken einander fest, bis es schmerzt. Hier
verlauft die Liebe zwischen dem zirtlichsten Schaum der Schlagsahne
und dem tonnenschweren Schweigen. «*°

23 Georg Lukdcs, Géte. »Stradanija mologogo Vertera< [Goethe. >Die Leiden des jun-
gen Werthers], in: ders., K istorii realisma, Moskva 1939, S. 5-19, hier: S. 17.

24 Vedlernjaja Moskva 79 (1937), 7. April, S. 3.

25 Michail Lif$ic, Novaja kniga Erenburga [Ein neues Buch von Erenburg], in: Lite-
raturnoe obozrenie 6 (1936), S. 14—17, hier: S. 14.

26 Ilja Erenburg, Belyj ugolj, ili slezy Vertera [Weise Kohle oder Werthers Tréinen],
Leningrad 1928, S. 56.



59

Aber auch im Hinblick auf das Russland des 20. Jahrhunderts emp-
fanden manche russischen Schriftsteller das Verschwinden der Gefiihle
als Merkmal einer Zeit, die man als Post-Werther-Zeit bezeichnen
konnte. Am deutlichsten kommt das bei Boris Pasternak (1890—1960)
zum Ausdruck. 1918, ein Jahr nach dem gewaltsamen Sturz der russi-
schen Monarchie im Jahr 1917 und zu Beginn des blutigen Biirger-
kriegs schrieb Pasternak das Gedicht >Abbruchs, das die Trennung von
einer Geliebten zum Thema hat. Das Gedicht endet mit folgenden Ver-
sen: »Schon ist der Werther langst geschrieben, | Und selbst die Luft
riecht jetzt nach Tod: | Das Fensteroffnen ist dem Aderlassen gleich
geworden.«* Damit markierte er nicht nur den Beginn einer gefiihl-
losen Zeit der Brutalitdt in Russland, die dann spéter in den grofSen
Terror miindete, sondern auch die Sprachlosigkeit, den Verlust der
Sprache fiir Gefiihle, den Verlust der alten Sprache an sich. 50 Jahre
spater, im Jahr 1979, antwortete darauf Pasternaks Zeitgenosse, Valen-
tin Kataev (1897-1986), damals 82 Jahre alt, mit einer Erzahlung unter
dem Titel der Pasternakschen Gedichtzeile »Schon ist der Werther
langst geschrieben«, deren Handlung in der Zeit des Biirgerkriegs spielt.
Es geht da um Massenhinrichtungen, — ein tabuisiertes Thema in der
damaligen Sowjetunion — und um das Schicksal der Hauptfigur Dima,
eines jungen, gutherzigen, gutglaubigen, zirtlichen Malers, der im
Biirgerkrieg Fahnenjunker wird, von seiner Ehefrau als Konterrevolu-
tiondr angezeigt wird und nur durch Zufall der Hinrichtung entgeht.
Das Ganze ist als eine Reihe von gnadenlosen, phantasmagorischen
Alptrdumen angelegt, die die Realitit ersetzen. Und trotzdem — als der
Erzihler aufwacht, riecht die Luft immer noch nach Tod.

Diese beiden Werke — von Pasternak und von Kataev — umrahmen
das russische 20. Jahrhundert, das selbst als ein einziger Alptraum er-
scheint. Der russische Schriftsteller Jurij Nagibin (1920-1994) etwa hat
1956 iiber Goethe geschrieben: »All seine Mignons, Iphigenien, Wer-
thers und Lotten werden durch die Nihe des schlichten ernsten Schorn-
steins von Buchenwald relativiert und zu Zwergen gemacht.«*® Aber
die Ndhe des GULAG’s bewirkt das gleiche. Und so bleibt nur noch der
»Zwerg« Werther, der hier und da in der russischen Literatur des

27 Boris Pasternak, Razryv [Abbruch], in: ders., Stichotvorenija i poemy, Moskva
und Leningrad 1965, S.177.
28 Jurij Nagibin, Dnevnik [Tagebuch], Moskva 1996, S. 113.



60 MARINA KORENEVA

20. Jahrhunderts auftaucht, meistens im ironischen Gewand, oft chne
jeglichen Bezug zum Ausgangstext. Der Titel an sich wurde zum geflii-
gelten Wort, das dann ironisch verwendet wird, wenn jemand tibertrie-
ben auf die eine oder andere Lebenssituation reagiert — Leiden wegen
einer Verstopfung, wegen Liebeskummer, wegen Problemen mit dem
Chef oder wegen einer kaputten Tasse. Und wenn man dem Maler und
Schriftsteller Vladimir Sinkarév glauben mag, der Ende der 1990er
Jahre den >Leiden des jungen Werthers< in seiner Parodie auf ein Lehr-
buch fiir Weltliteratur einen Essay gewidmet hat, so »bietet der Roman
ein klinisch prézises Bild beliebiger Abhangigkeit und kann fiir Alkoho-
liker und Drogenstichtige zum Nutzen gereichen«.?

Es scheint, dass Brodsky tatsdchlich recht hatte: »Kein Luther, kein
Werther, es geht da alles den Bach runter.«3° Dass in Russland Vieles
den Bach runter geht, ist offensichtlich, ob daran tatsiachlich der Verlust
von Werther schuld ist, das bleibt allerdings offen.

29 Vladimir Sinkarév, Vsemirnaja literatura [Weltliteratur], Sankt-Petersburg 2000,
S.7.

30 Josef Brodskij, Demokratija! [Demokratie!], in: Zvezda 5 (2001), S. 4381, hier:
S.63.



