MARrcus V. MAzZzART

sWerther<in der brasilianischen Romantik

Zwischen »Lazarett-Poesie« und sozialer Anklage

In der Geschichte der Rezeption deutschsprachiger Literatur in Brasi-
lien und Portugal ragen >Die Leiden des jungen Werther« als der meist-
tibersetzte Roman hervor. Dariiber hinaus ist kein anderer Roman der
Weltliteratur — weder sMadame Bovary< noch >The Picture of Dorian
Grayy, die auch eine sehr eindrucksvolle Zahl von Ubersetzungen auf-
weisen konnen - so oft ins Portugiesische iibertragen worden wie Goe-
thes Erstlingsroman.® Die erste >Werther«-Ubertragung in Portugal
stammt vom Ende des 18. Jahrhunderts, sie konnte aber nicht erschei-
nen, weil die Zensur mit aller Harte eingegriffen hat. In Brasilien ist der
>Werther, als erster deutscher Roman {iberhaupt in portugiesischer
Sprache, im Jahr 1842 erschienen. Ubersetzer war der in Rio de Janeiro
lebende, 1828 aus dem Groflherzogtum Baden ausgewanderte Eduard
Laemmert (1806—1880), der eine sehr aktive und produktive Rolle im
kulturellen Leben des damaligen Kaiserreichs Brasilien spielte. Der
vollstandige Titel des Romans, der wenige Jahre nach seiner Veroffent-
lichung einen gewaltigen Einfluss auf die brasilianischen Romantiker
austiben sollte, lautet in Riickiibersetzung: »Die amourdsen Leiden-
schaften des jungen Werther. Eine wahre Geschichte, die von dem be-
rihmten J.W. von Goethe auf Deutsch veroffentlicht und empfind-
samen Seelen angeboten wurde«.

Laemmerts Name — um hier einen kleinen Ubersetzungs-Exkurs zu
eroffnen — ist auch mit der duflerst kontroversen >Faust«-Rezeption in

1 Nur Kafkas Novelle >Die Verwandlungc liefSe sich in der Zahl von portugiesisch-
sprachigen Ubersetzungen mit den >Leiden des jungen Werther« vergleichen.
Einen soliden Uberblick iiber die Geschichte der Ubersetzung deutschsprachiger
Literatur in Brasilien (ohne Beriicksichtigung von Portugal) gibt der Aufsatz
>Mapeando a literatura de lingua alema traduzida no Brasil< von Helmut P. E. Galle
und Ian Freddy E. dos Santos, in: Cadernos de Tradugao 44 (2024), S.1—21. — Alle
Ubersetzungen aus dem Portugiesischen stammen von mir.

© 2025 Marcus V. Mazzari, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83535945-002 | CC BY-NC-SA 4.0


https://doi.org/10.46500/83535945-002

14 MARCUS V. MAZZARI

Portugal verbunden, denn er fertigte eine Prosatibersetzung des ersten
Teils der Tragodie an und stellte sie Antonio Feliciano de Castilho
(1800-1875) zur Verfiigung, der damals die grofse Koryphée der portu-
giesischen Literatur war. Castilho, der von Kindesbeinen an blind war
und die deutsche Sprache nicht beherrschte, verfasste anhand u.a. von
Laemmerts Prosaiibertragung (franzdsische Ubersetzungen hat er auch
benutzt) seine ausgefeilte klassizistische >Faust I«-Ubersetzung (1872)
und [6ste damit in Portugal eine extrem heftige Debatte aus, welche in
die portugiesische Literaturgeschichte als die »Faust«-Frage«? einging
und beinahe zu einem Duell zwischen den fiihrenden Dichtern Antero
de Quental (1842-1891), einem gliihenden Anhinger dieser Uberset-
zung (»ein Monument des unerreichten Meisters der portugiesischen
Sprache«), und Ramalho Ortigdo (1836—1915), der dem anderen Lager
angehorte, gefiihrt hitte. Die duflerst virulenten Auseinandersetzun-
gen um diese Ubersetzung hatten auch auf das brasilianische literari-
sche Leben iibergegriffen, so dass der damals in Rio de Janeiro lebende
Machado de Assis (1839-1908) sich auf diskrete Weise auf die Seite von
Castilho stellte.

Wenn aber Eduard Laemmert mit seiner prosaischen >Faust«-Uber-
setzung weitgehend Pionierarbeit in Brasilien leistete,? ist es mit dem
sWerther« anders, denn als er seine >Amourdsen Leidenschaften< vor-
legte, zirkulierte schon in Rio, wenn auch in geringem Umfang, eine
20 Jahre zuvor in Portugal anonym erschienene Ubertragung von Goe-

2 Inder lusitanischen Literaturgeschichte gilt diese » Faustische Frage« (»Questio do
Fausto«) als eine Fortsetzung der sogenannten »Questdo Coimbrac, einer Querele,
die sich auch um den in Coimbra lebenden Castilho und seine klassizistischen An-
spriiche entziindet hat. Zur »Questdo do Fausto« siehe den Abschnitt »Die Uber-
setzung Castilhos« bei Markus Lasch, Pessoas Faust. Fragmente einer subjektiven
Tragddie, Freiburg im Breisgau und Berlin 2006, S. 56-62.

3 An dieser Prosaiibersetzung von >Faust I« hat freilich auch José Feliciano de Cas-
tilho (1810-1879) mitgewirkt, der jiingere, damals auch in Rio lebende Bruder des
beriihmten Literaten aus Coimbra. Wenige Jahre zuvor (1867) war in Lissabon die
erste portugiesische >Faust«-Ubersetzung iiberhaupt (allerdings nur vom Ersten
Teil) erschienen: Sie stammt von dem Diplomaten Agostinho de Ornelas (1836—
1901), der 1873 seine Ubersetzung von >Faust II« verdffentlichte. Die sehr wert-
vollen Ubersetzungen Ornelas’ verzichten weitgehend auf Reim, Metrik, Rhyth-
mus usw., so dass sie, obwohl in Versen gehalten, nach Goethes Ubersetzungs-
typologie (»West-stlicher Divan) als eine »schlicht-prosaische« Ubersetzung zu
verstehen wire, welche alle Eigentiimlichkeiten des Originals aufhebt.



>WERTHER< IN DER BRASILIANISCHEN ROMANTIK 15

thes Roman, welche im Jahr 2006 in Sao Paulo eine neue, modernisierte
Ausgabe erhalten hat. Erwdhnenswert im Zusammenhang der >Wer-
ther«-Ubersetzungen in Brasilien ist es auch, dass das erste Plagiats-
gerichtsverfahren im Land von einer weiteren Ubersetzung von Goe-
thes Briefroman ausgeldst wurde: 1932, anlasslich des hundertjahrigen
Todestages des Dichters, hat der in Russland geborene Elias Davido-
vitch (1909—-1998) eine sWerther«-Ubertragung durch den Verlag Gua-
nabara veroffentlicht. Als zehn Jahre spéter der Verlag Pongetti den-
selben Text in der Uberarbeitung des Schriftstellers Marques Rebelo
(1907-1973) veroffentlichte, verklagte Davidovitch den Verlag. Sein
Erfolg in diesem Prozess hat dazu gefiihrt, dass man in Brasilien die
Rechte der Ubersetzer zu reglementieren und zu schiitzen begann, so
dass in Brasilien >Die Leiden des jungen Werther< am Beginn einer
Rechtssprechung stehen, die sich bis heute als wirksam fiir das Verlags-
wesen bzw. den Buchmarkt erweist.#

Fiir die brasilianischen Romantiker war der sWerther, neben >Faust I,
das einflussreichste Werk der deutschen Literatur. Beide, Roman und
Drama, standen tibrigens im Mittelpunkt einer Gesamtwiirdigung Goe-
thes, die fiinf Jahre nach seinem Tod im >Jornal dos Debates< (Rio de
Janeiro) veroffentlicht wurde.” Ein Jahr zuvor (1836) hatte der Dichter
Gongalves de Magalhaes (1811-1882) den Band >Suspiros poéticos e
saudades« (»Poetische Seufzer und Sehnsiichte<) veroffentlicht, der als
offizieller Ausgangspunkt der romantischen Bewegung in dem jungen
Land gilt, das erst 1822 seine Unabhingigkeit erlangte.®

4 Siehe dazu die griindlichen Recherchen der in Brasilien angesehenen Ubersetzerin
Denise Bottmann, Goethe traduzido no Brasil 1I: Werther, auf ihrem Blog »Nao
gosto de plagio« (14. August 2015), https://naogostodeplagio.blogspot.com/2015/08/
goethe-traduzido-no-brasil-ii-werther.html?fbclid=IwAR2hBZ2LjfEFe86qxHdHI
90hqcxMK_pu5exKhUaXHUVb_Spod0Jpfv04diM (aufgerufen am 22.6.2025).

5 Mit der Uberschrift »Litteratura Alemaa: Goethe« ist dieser lange Artikel am
16. September 1837 im Jornal dos Debates (Rio de Janeiro), no. 30, S.119-121,
erschienen.

6 Wie ersichtlich, setzte die Romantik in Brasilien ein paar Jahrzehnte spiter als in
Europa ein; sie wird in ihrer Entwicklung in drei Phasen geteilt: Die von Gongalves
de Magalhaes gegriindete »Indianista«-Bewegung (Movimento indianista ou nacio-
nalista), deren wichtigster Vertreter Gongalves Dias (1823-1864) mit seinem von
Mignons Versen »Kennst du das Land ...« inspirierten >Lied des Exils< (>Cangao do
Exilioc, dem wohl beriihmtesten Gedicht im Land) ist; dann kommt die zweite
Generation, die sogenannte »Ultraromantik, die tief angesteckt von »Wertheria-


https://naogostodeplagio.blogspot.com/2015/08/goethe-traduzido-no-brasil-ii-werther.html?fbclid=IwAR
https://naogostodeplagio.blogspot.com/2015/08/goethe-traduzido-no-brasil-ii-werther.html?fbclid=IwAR
https://naogostodeplagio.blogspot.com/2015/08/goethe-traduzido-no-brasil-ii-werther.html?fbclid=IwAR

16 MARCUS V. MAZZARI

Die enthusiastische Verehrung, die die brasilianischen Romantiker
fiir den >Werther< hegten, schimmert vor allem im Werk von Alvares
de Azevedo (1831-1852) und Castro Alves (1847-1871) durch, die
beide sehr jung an Tuberkulose starben, wie tibrigens die Mehrheit der
zeitgendssischen Dichter: Alvares de Azevedo im Alter von 21 Jahren
und Castro Alves 24-jahrig. Im allgemeinen zeichnen sich die Werke
der brasilianischen Romantiker der sogenannten »zweiten Genera-
tion«, deren bedeutendster Vertreter Alvares de Azevedo ist, durch eine
ausgesprochene Neigung zur Melancholie, zum Morbiden, Phantasma-
gorisch-Gespenstischen und also auch zum Motiv des Selbstmordes
aus. Die aus diesen Tendenzen hervorgegangene Literatur liefSe sich
durchaus mit dem Ausdruck »Lazarett-Poesie« charakterisieren, wie
ihn Goethe am 24. September 1827 gegeniiber Eckermann verwendet
hat, ohne dabei die Rolle zu beriicksichtigen, die >Die Leiden des jungen
Werther«bei der Entstehung der angeprangerten Poesie gespielt haben:

»Die Poeten schreiben alle, als wiren sie krank und die ganze Welt
ein Lazarett. Alle sprechen sie von dem Leiden und dem Jammer der
Erde und von den Freuden des Jenseits [...]. [D]ie jetzige Generation
fiirchtet sich vor aller echten Kraft, und nur bei der Schwiche ist es
ihr gemiitlich und poetisch zu Sinne.

Ich habe ein gutes Wort gefunden,« fuhr Goethe fort, »um diese
Herren zu drgern. Ich will ihre Poesie die >Lazarett-Poesie< nennen;
dagegen die echt >tyrtdische« diejenige, die nicht blof8 Schlachtlieder
singt, sondern auch den Menschen mit Mut ausriistet, die Kampfe
des Lebens zu bestehen.«”

Obwohl der in Bahia geborene Dichter Castro Alves sehr jung der Tu-
berkulose (ehemals Schwindsucht) erlegen war und die Krankheit in
seiner Lyrik thematisiert hat, bildet er eine bedeutende Ausnahme in
der »Lazarett-Poesie« der brasilianischen Romantik. Zwar weist der

nismus«, von Lord Byrons spleen und Alfred de Mussets mal du siecle war; und
zum Schluss die von Castro Alves gefiihrte, den groflen Greifvogel zum Emblem
nehmende Geragdo Condoreira (»Kondor-Generation«).

7 Johann Peter Eckermann, Gespriche mit Goethe in den letzten Jahren seines Le-
bens, in: Johann Wolfgang Goethe, Simtliche Werke. Tagebiicher und Gespriiche,
Abt. 2, Bd. 12, hrsg. von Christoph Michel unter Mitwirkung von Hans Griiters,
Frankfurt am Main 1999, S. 262.



>WERTHER< IN DER BRASILIANISCHEN ROMANTIK 17

>Werther« eine groSe Bedeutung fiir sein dichterisches Werk auf und
durchzieht z. B. alle Strophen des Langgedichts sRemorsos< (>Reue), in
dem sich das lyrische Ich an eine Geliebte namens Carlota wendet — in
Wirklichkeit Agnese Murri, der Castro Alves ein Exemplar von Goe-
thes Briefroman geschenkt hatte. Aber Castro Alves ist vor allem ein
Dichter der sozialen Anklage, welcher aus der Linie des spartanischen
Sangers Tyrtaios (7. Jahrhundert v. Chr.) stammt, um Goethes Stich-
wort aufzunehmen. Sein kurzes Leben war vollkommen der Bewegung
fiir die Abschaffung der Sklaverei (Movimento Abolicionista) gewid-
met und in diesem Kampf galt ihm Goethe, neben Victor Hugo, als
Verbiindeter.

Fortschritts- und modernititstrunken, war Castro Alves ein Vertre-
ter des sogenannten >Condoreirismus< und hat seine Bewunderung fiir
den Autor von >Werther« und >Faust< mit groffem rhetorischen Pathos
ausgedriickt, indem er wortgewaltig freiheitliche Bestrebungen und
Fortschritte der industriellen Zivilisation besingt. Exemplarisch in die-
sem Sinne zeigen sich die zwei letzten Strophen des Gedichts >O Livro e
a América« (’Das Buch und Amerika<), aus dem Band >Espumas flutuan-
tesc >Schwimmende Schiaume), den der Jurastudent 1870 in Séo Paulo
veroffentlicht hat: Nachdem die groflen, im Titel des Gedichts angedeu-
teten Taten von Johannes Gutenberg und Christoph Columbus besun-
gen wurden, miinden die Verse in eine Apologie der damals die Moder-
nitat verkorpernden Eisenbahn ein, welche das riickstandige Hinterland
der neuen Welt erschliefSt und dabei den Jaguar sowie die Einheimi-
schen in Erstaunen setzt und verscheucht, so dass sie — die Eisenbahn —
als ein »Pegasus der Gedanken« und als »Herold des groffen Lichts«
apostrophiert wird. In der Schlussstrophe des Gedichts kehrt die Meta-
pher des Lichts zuriick, jetzt aber in Verbindung mit dem Dichter, in
dessen vermeintlich letzten Worten Castro Alves die symbolische Zu-
sammenfassung seiner langen Existenz erblickt: »Wie der sterbende
Goethe, schreit auch die neue Welt nach Licht! [...]«®

8 So lauten im Original die letzten Verse des Gedichts: »Como Goethe moribundo |
Brada >Luz!< 0 Novo Mundo | N'um brado de Briareu ..., | Luz! pois, no vale e na
serra ... | Que, se a luz rola na terra, | Deus colhe génios no céu! ..., in: Castro
Alves, Espumas flutuantes — Os escravos. Estabelecimento de texto e cronologia de
Ricardo Souza de Carvalho, introdugao de Cilaine Alves Cunha, Sdo Paulo 2024,
S. 60.



18 MARCUS V. MAZZARI

Das Goethe zugeschriebene Verlangen nach »Licht«, nach »mehr
Licht«, wird also zum Sinnbild einer Fortschrittsideologie, die von
einem aufgeklarten Biirgertum getragen werden soll. Das Hauptziel
dieser Bewegung ist die Abschaffung der Sklaverei, die der Dichter im
Alter von 41 Jahren erlebt hétte, wire er nicht 17 Jahre zuvor der Tu-
berkulose erlegen. Das von ihm konzipierte Bild Goethes ist vollig
idealisiert, was zum Teil daran liegt, dass er das ambivalente Verhaltnis
des deutschen Dichters zu den damaligen Fortschrittsideologien, so wie
es z.B. in seinen Altersbriefen zum Ausdruck kommt, véllig ignoriert.

Fir Castro Alves war Werther weniger der unwiderstehlich zum
Suizid schreitende Melancholiker, als vielmehr ein potentieller Kampf-
gefihrte in den Bestrebungen fiir Freiheit und soziale Gerechtigkeit —
ein rebellischer Biirger, »dessen Stolz« — um hier eine Formulierung
von Walter Benjamin aufzugreifen — »an den Schranken der Klasse
sich wund stoft und im Namen der Menschenrechte, ja im Namen der
Kreatur seine Anerkennung fordert«.9

Noch wihrend der romantischen Konstellation betritt ein anderer gro-
8er Bewunderer Goethes die literarische Biithne Brasiliens: Der schon
erwiahnte Machado de Assis, der, aus armen Verhiltnissen stammend
(Sohn eines portugiesischen Wandmalers mit afrikanischen Wurzeln),
die grofste literarische Gestalt seines Landes werden sollte. In seinem
Frithwerk — d. h. in den vor dem Jahr 1880, das als die Wasserscheide in
seiner literarischen Produktion gilt, geschriebenen Romanen und Er-
zahlungen — finden sich Anklidnge an Goethes Briefroman, der ihm als
die Quintessenz der Romantik galt. So z. B. im Roman >A mao e a luvac
(>Die Hand und der Handschuh«), der 1874 erschien. Sechs Jahre spater
verfinsterten sich Machados Lebenseinstellung und Weltanschauung,
und der anfingliche Romantizismus weicht einem abgrundtiefen Pessi-
mismus, der ihn einem Freund — M4ério Alencar, Sohn des romanti-

9 Walter Benjamin, Goethe (Enzyklopédieartikel), in: ders., Gesammelte Schriften,
Bd. II: Aufsitze, Essays, Vortrige, hrsg. von Rolf Tiedemann, Frankfurt am Main
1977, Teilbd. 2, S. 705-739, hier: S. 709.



>WERTHER< IN DER BRASILIANISCHEN ROMANTIK 19

schen Romanciers José de Alencar (1829-1877) — gestehen lief3, er habe
alle Tllusionen tiber den »menschlichen Lehm« verloren.*

Das Jahr 1880 bezeichnet also das Aufkommen von Machado als ei-
nem twice-born-author und in den danach erschienenen Romanen ist
Goethe nicht mehr durch den >Werther¢, sondern vorwiegend durch
den >Faust< vertreten. Der reife Machado de Assis, dessen Werk einen
Hohepunkt in der Rezeption von Goethes Drama auf dem ganzen stid-
amerikanischen Kontinent darstellt, gehort keineswegs zu jener von
Goethe ironisch genannten »Lazarett-Poesie«; andererseits aber war er
ein leidenschaftlicher Leser von Giacomo Leopardi und Schopenhauer,
so dass seine Literatur keineswegs die Leser mit Mut ausriisten will, um
die »Kampfe des Lebens« zu bestehen, wie sich der Dichter vor Ecker-
mann ausdriickte.

Machados Bewunderung fiir Goethe hat ihn 1883, im Alter von
44 Jahren, zu einem Studium der deutschen Sprache veranlasst. So
konnte er eigene Ubersetzungen verwenden, wenn ein Goethe-Zitat
in seine Werke eingebaut werden sollte, wie z.B. der erste Vers der
»Zueignung< — »Ihr naht euch wieder, schwankende Gestalten« — in
das zweite Kapitel des 1899 erschienenen Romans >Dom Casmurroc:
»Al vindes outra vez, inquietas sombras? ...«. Zu dieser Zeit jedoch war
Machado weit von den >Werther«Erlebnissen seiner Jugend entfernt,
als er den Roman entweder in der Ubersetzung von Laemmert oder,
was wahrscheinlicher ist, auf franzosisch kennengelernt hatte, denn in
dieser Sprache pflegte er Goethe und andere deutsche Autoren (Scho-
penhauer, Schiller, Heine, Hoffmann) zu lesen.™*

Allerdings hitte eine andere sWerther«-Ubersetzung — die erste iiber-
haupt in der Sprache von Luis de Camdes — Machado und den Roman-

10 Siehe dazu Licia Miguel Pereira, Machado de Assis. Estudo critico e biogréfico,
Sdo Paulo 1936, S. 219.

11 Wie aus den Recherchen von Jean-Michel Massa hervorgeht, sind Goethe und
Heinrich Heine die im Original am héufigsten vertretenen deutschen Autoren in
der Bibliothek von Machado de Assis. Es folgen Schiller und Wilhelm von Hum-
boldt (Briefbande). -Werther« ist auf deutsch (in der fiinfbandigen Goethe-Aus-
gabe von Heinrich Diintzer bei Hallberger, Stuttgart 1871) und auf franzdsisch
(in der Goethe-Ausgabe bei Hachette et Cie., 11 Bde., Paris 1861-1863) vor-
handen. Vgl. Jean-Michel Massa, La bibliotheque de Machado de Assis, Rio de
Janeiro 1961, S. 34—90 zu den deutschen Werken in dieser Bibliothek.



20 MARCUS V. MAZZARI

tikern zur Verfiigung gestanden, wenn sie nicht sofort verboten und in
den Turm des Tombo — Portugals Nationalarchiv in der Lissaboner
Burg Sdo Jorge — verbannt worden wire, wo sie 220 Jahre lang ver-
siegelt blieb und erst 2018 ans Tageslicht kam: >Cartas Selectas de
Werther«. Diese Ubertragung wurde in den letzten Jahren des 18. Jahr-
hunderts nicht vom deutschen Original, sondern aus dem Franzosi-
schen angefertigt und musste vor dem Druck, wie es damals vorge-
schrieben war, der Zensur vorgelegt werden. Es handelt sich um eine
eigenwillige Ubersetzung, welche, dem Titel >Ausgewihlte Briefe< ent-
sprechend, mehrere Passagen auslasst, andere stark abwandelt und auch
Ergdnzungen vornimmt. Thr Autor war ein gewisser Joao Antonio da
Fonseca, tiber den die Forschung bisher nichts in Erfahrung bringen
konnte.

Beauftragt mit dem Gutachten zu dieser Ubersetzung war Joao Guil-
herme Christiano Miiller — oder richtiger: Johann Wilhelm Christian
Miiller —, der 1752 in Géttingen als Sohn eines Professors der dortigen
Universitdt geboren war, an der er selbst Theologie studierte. Im Jahr
1772 ging Miiller als lutherischer Pastor nach Portugal, wo er jedoch
zum Katholizismus konvertierte und spiter hohe Regierungsamter
tibernahm, darunter das Amt des Hauptzensors am hochsten Gerichts-
hof des Landes.” Einige Monate vor der Abfassung seines Gutachtens
hatte der Zensor Miiller einem Buchhéndler der Stadt Coimbra die
Einfuhr von Exemplaren einer franzosischen Ubersetzung des Romans
(Les malheurs de Werther<) verweigert. Seine zur Beschlagnahmung
der Exemplare fithrende Stellungnahme enthilt Passagen wie diese:

Kann man sich einen giftigeren Kunstgriff vorstellen als die Darstel-
lung eines Verbrechens gegen die Menschlichkeit in schénen Far-
ben? [...] Wenn die Verbreitung einer solchen pestartigen Ausdiins-
tung der Perversitit des Jahrhunderts nicht die Bezeichnung Predigt
des Frevels verdient, dann weif} ich nicht, was diese Bezeichnung
verdienen konnte.™?

Bei der Verwendung dieser Pest-Metaphorik dringt sich die Frage auf,
ob Miiller nicht vielleicht das Urteil des Hamburger Pastors Johann

12 Vgl. Maria Antdnia Gaspar Teixeira, A Recepcdo Portuguesa de >Die Leiden des
jungen Werthers« (de 1784 até Finais do Primeiro Romantismo), Coimbra 2009,
S.124f.

13 Zitiert ebd., S. 128.



>WERTHER< IN DER BRASILIANISCHEN ROMANTIK 21

Melchior Goeze (1717-1786) tiber Goethes >Werther< gekannt hat:
»Welcher Jiingling kann eine solche verfluchungswiirdige Schrift lesen,
ohne ein Pestgeschwiir davon in seiner Seele zuriick zu behalten, wel-
ches gewis zu seiner Zeit aufbrechen wird. Und keine Censur hindert
den Druck solcher Lockspeisen des Satans?«™4

Angesichts dieser ersten Stellungnahme Miillers ist es nicht ver-
wunderlich, dass auch sein Gutachten tiber das Manuskript der gerade
iibersetzten >Ausgewihlten Briefe« ausgesprochen negativ ausfallen
sollte. Auffallend an dieser ausfiihrlichen Begutachtung ist Miillers
griindliche Kenntnis des deutschen Originals, welche es ihm ermdg-
lichte, kritische Kommentare {iber Goethes Roman in seine Stellung-
nahme mit einzubeziehen und viele der vom Ubersetzer vorgenomme-
nen Eingriffe in den Goethe’schen Text zu erkennen (und anzupran-
gern). In Miillers Gutachten findet sich sogar das Gestidndnis, es sei
sein innigster Wunsch, er hitte diesen Roman niemals gelesen, um sich
die verfiithrerische Suggestion des Selbstmords und also manches zer-
miirbendes Seelenleid zu ersparen. Daher versteht er es nun als seine
heilige Pflicht, die portugiesische Jugend davor zu schiitzen, sich einer
solchen »Darstellung eines Verbrechens gegen die Menschlichkeit in
schonen Farben« auszusetzen.™

Einer der Grundpfeiler seiner Argumentation gegen die Veroffent-
lichung der >Ausgewihlten Briefec war die Uberzeugung, dass der
Selbstmord auch einen Angriff auf die Gesellschaftsordnung darstellt,
die demjenigen, der zur freiwilligen Beendigung seines Lebens ent-
schlossen ist, keinen Respekt mehr einfl68t. Denn auch vor der Todes-
strafe schreckt der potentielle Selbstmorder naturgemafd nicht mehr
zuriick. So musste, Miillers Ansicht nach, um jeden Preis verhindert
werden, dass sich die schreckliche »Epidemie« des Selbstmords in Por-
tugal bzw. in dessen brasilianischer Kolonie ausbreitete. Im Rahmen
dieser aggressiven Stellungnahme gegen die angebliche Apologie des
Selbstmords hat sich der Zensor auf einen Brief konzentriert, zu dem er
keine Entsprechung im Original fand. Dieser apokryphe Brief hat der

14 Johann Melchior Goeze, Kurze aber nothwendige Erinnerungen iiber die Leiden
des jungen Werthers, Hamburg 1775, S. 6; zitiert nach dem Nachdruck bei Klaus
Scherpe, Werther und Wertherwirkung. Zum Syndrom biirgerlicher Gesell-
schaftsordnung im 18. Jahrhundert, Wiesbaden 21975, S.173-190, hier: S. 176.

15 Teixeira, A Recepgio Portuguesa de >Die Leiden des jungen Werthers< (Anm. 12),
S.128f.



22 MARCUS V. MAZZARI

Liste der bereits angesprochenen Probleme ein weiteres hinzugefiigt. Es
war der sechste der >Ausgewihlten Briefe(, welcher von der Begegnung
Werthers mit einem Arbeiter handelt, der durch einen Unfall zum
Kriippel geworden war und seitdem von auf den Straflen eingesammel-
ten Almosen leben musste. Nachdem Werther die Notlage dieses Ar-
beiters erfahren hat, schreibt er an seinen Freund:

Und wir bedauern, dass Raubiiberfille so haufig vorkommen! Ich
gestehe es dir, mein lieber Freund. Ja, ich sage dir, wenn ich ein
Handwerker wire und mir einen Arm oder ein Bein brechen wiirde
und mein Vaterland sich weigern wiirde, mich zu unterstiitzen,
wiirde ich ein Dieb werden. Vaterland!, was bedeutet dieser Name,
Vaterland! Die meisten Menschen haben es nicht: Tiere sind gliick-
licher als wir: Sie konnen grasen und weiden, und der Boden, der
ihre Geburt gesehen hat, wiarmt sie, nihrt sie und ldsst sie wachsen.™

Die elenden Arbeiter hitten also, nach diesem fiir den Zensor besonders
anstofligen Brief, kein » Vaterland«! Woher kamen eigentlich diese auf-
rithrerischen Zeilen? Da der Ubersetzer Antonio da Fonseca die Quelle
fiir seine >Ausgewihlten Briefe« nicht vorgelegt hatte,”” vermochte der
Zensor Miiller nicht in Erfahrung zu bringen, dass sie einer eklektischen
Adaption von Goethes Roman entnommen war, die 1786 im schweize-
rischen Neuchatél von Jean-Marie-Jérome Fleuriot (1749-1807) verof-
fentlicht worden war: >Le nouveau Werther. Imité de 1’allemand<.”® So
heifit es im entsprechenden Brief bei Fleuriot:

16 Cartas Selectas de Werther. Traduzidas do francez. Edigdo e introducdo: Maria
Antonia Gaspar Teixeira, Porto 2018, S. 47 f.

17 Vom Zensurausschuss aufgefordert, die Vorlage fiir seine Ubersetzung einzurei-
chen, hat Fonseca geantwortet, er habe sie aus einem franzosischen Buch ange-
fertigt, das ihm ein inzwischen verstorbener Freund gelichen hatte. So konnte er
der Aufforderung nicht entsprechen. Vgl. Maria Anténia Gaspar Teixeira, Intro-
dugdo, in: Cartas Selectas de Werther (Anm. 16), S. 734, hier: S. 20.

18 Bei den ersten sechs Briefen von Fleuriot handelt es sich tatsichlich um eine Imi-
tation, wobei die Geschichte von Werthers Leidenschaft fiir Lucie (wie Lotte jetzt
heiflt) den Umstinden in der franzdsischen Schweiz angepasst wird. Ab dem
siebten Brief hort die »Nachahmung« auf und der Verfasser lehnt sich eng an die
zweite franzosische Ubersetzung des >Werther« an, die 1784 von Jacques-Georges
Deyverdun (1734—1789) vorgelegt worden ist. Zur Struktur des >Nouveau Wer-
ther< und den Eigentiimlichkeiten der portugiesischen Ubersetzung siehe die
Einleitung von Maria A.G. Teixeira im von ihr herausgegebenen Band >Cartas



>WERTHER< IN DER BRASILIANISCHEN ROMANTIK 23

Eh, mon ami, toujours des pauvres ! La premiére personne que je
rencontrai fut un malheureux qui, tombant il y a trois ans de dessus
un toit qu'il couvroit, se cassa la jambe, & depuis ce tems-1a il men-
die. Point d’asyle pour les estropiés, & nous nous plaignons que les
vols soient si communs. Je te 'avoue, mon bon ami, oui, si j’étois né
artisan, qu’en travaillant de mon métier je me cassasse un bras ou
une jambe, & que ma patrie refusat de me nourrir, je volerais.

Patrie ! Qu’est-ce que c’est que patrie ? Les trois quarts & demi
des hommes n’en ont point. Les bétes sont bien plus heureuses ; elles
peuvent paitre, brouter ; & le sol qui les a vu naitre, les abrite & les
nourrit.™

Dieser revolutionire Zusatz, der eher an die Diktion eines Karl Moor
oder des spiteren Rebellen Michael Kohlhaas zu erinnern scheint, hat
die Sache des portugiesischen Ubersetzers nur verschlimmert, da nun
fiir Miiller das Postulat der Vergeltung des erlittenen Unrechts nicht
nur gegen religiose Gebote verstief3, sondern auch eine ernste Bedro-
hung fiir die soziale Ordnung darstellte. So verschirfte der Zensor sein
fritheres Gutachten gegen die Einfuhr von franzosischen >Werther«-
Exemplaren, welches den Roman als etwas extrem »Giftiges« verbot,
von dem »die pestartige Ausdiinstung der Perversitit des Jahrhun-
derts« ausging.

Wire aber diese Verteidigung des Diebstahls in Fallen duflerster Not
dem Geist von Goethes Werther fremd? Im Brief vom 12. August
schreibt er an seinen Freund Wilhelm: »Es ist wahr, der Diebstahl ist
ein Laster; aber der Mensch, der, um sich und die Seinigen vom gegen-
wirtigen Hungertode zu erretten, auf Raub ausgeht, verdient der Mit-
leiden oder Strafe?«° Solche sozialkritischen Passagen — man denke
hier auch an den Brief vom 15. Mérz iiber seine Vertreibung aus der

Selectas de Werther< (Anm. 17). Noch reichhaltiger ist das Material, das Frau
Teixeira in ihrer Dissertation iiber die portugiesische Rezeption des Romans ge-
sammelt und erschlossen hat (vgl. Anm. 12). Dazu auch Marcia Abreu, »Efflu-
vios pestiferos da perversidade do século«: Leituras de sWerther< no mundo luso-
brasileiro, in: Revista de Letras 46 (2006), S.131-162.

19 Le Nouveau Werther, imité de I'allemand, Neuchatel 1786, S. 15 f.

20 Johann Wolfgang Goethe, Simtliche Werke. Tagebiicher und Gespriche, Abt. 1,
Bd. 8: Werther — Wahlverwandtschaften — Kleine Prosa, in Zusammenarbeit mit
Christoph Brecht hrsg. von Waltraud Wiethélter, Frankfurt am Main 1994, S. 94.



24 MARCUS V. MAZZARI

adligen Gesellschaft beim Grafen von C. oder an den spéteren Brief
vom 15. September, in dem Werther seine grenzenlose Emporung tiber
das Fillen zweier prachtiger Nussbaume zum Ausdruck bringt — ver-
mochten ja durchaus diese ausdrucksvolle soziale Anklage bei Fleuriot
und also auch bei dem Ubersetzer Fonseca zu rechtfertigen. Aus der
Perspektive solcher Passagen konnte man sich unschwer vorstellen, wie
sich der rebellische Briefschreiber Werther, der die Idee eines » Vater-
landes« fiir ausgebeutete Arbeiter nicht anerkennt, zur Frage der
Sklaverei, wire sie im Roman aufgeworfen worden, gestellt hitte. An
diesem Punkt konnte man zum Werther-Bild zuriickkehren, das der
romantische Abolitionist und Freiheitskdmpfer Castro Alves, der mit
seinem freilich nicht selten hyperbolisch-pathetisch anmutenden poli-
tischen Engagement jener von Goethe ironisierten »Lazarett-Poesie«
eine Absage erteilte, fiir sich konzipiert hatte. Das revolutionire Poten-
tial dieser Worte tritt deutlicher hervor, wenn man daran erinnert, dass
1848 die Verfasser des >)Kommunistischen Manifests< auf den ihnen
gemachen Vorwurf, die Kommunisten wollten das »Vaterland« ab-
schaffen, mit der Behauptung entgegneten: »Die Arbeiter haben kein
Vaterland. Man kann ihnen nicht nehmen, was sie nicht haben.«*?

Eine dhnliche Fortschreibung des >Werther« als »Subjekt im Auf-
bruch« — um den Titel des Symposiums zu zitieren — lasst sich in Ugo
Foscolos (1778-1827) >Ultime lettere di Jacopo Ortis< beobachten. Uber
den Helden dieses italienischen Romans schreibt Klaus Scherpe in sei-
ner dazumal sehr intensiv rezipierten Studie sWerther und Werther-
wirkungc:

Jacopo Ortis leidet als glithender Patriot unter der Unterjochung
seines Heimatlands [Venedig]. Seine Geliebte ist das ungliickliche
Opfer einer Zweckheirat. Das Landidyll bietet ihm Zuflucht vor poli-
tischer Verfolgung. Die Landleute erscheinen als veritable Proleta-
rier, die die »Bitterkeit ihres mit Schweifs und Tranen gebadeten

21 Karl Marx und Friedrich Engels, Werke, hrsg. vom Institut fiir Marxismus-Leni-
nismus beim ZK der SED, Bd. 4, Berlin 1959, S. 479.



>WERTHER< IN DER BRASILIANISCHEN ROMANTIK 25

Brotes« schmecken. Nicht Homer oder Ossian begleiten den Helden
auf seinen Spaziergingen, sondern der »gottliche Plutarch«.??

Es versteht sich von selbst, dass unter dem Zensor Miiller weder Fos-
colos >Ultime lettere< noch Fleuriots >Nouveau Werther, mit seiner
Infragestellung der Existenz eines »Vaterlands« fiir ausgebeutete Ar-
beiter, jemals erschienen wiren. Miillers Bemiihung, die Veroffent-
lichung der ersten Ubersetzung von Goethes Roman in Portugal zu
verhindern, hat Auswirkungen auch in Brasilien gehabt, wo sich der
portugiesische Hof und die konigliche Familie im Jahr 1808 auf der
Flucht vor den napoleonischen Truppen niederliefen.

Unter den zahlreichen zu dieser Zeit in Rio de Janeiro geschaffenen
Institutionen gab es auch eine Zensurkommission nach portugiesi-
schem Vorbild. Thr Vorsitzender (censor régio) war der 1771 in Lissa-
bon geborene Ordensbruder Frei Antonio de Arrébida (1781-1850). Als
der in Rio de Janeiro ansissige Buchhindler Joao Morgan im selben
Jahr 1808 einige Kisten mit Exemplaren des Romans »Les malheurs du
jeune Werther, traduit de I’Allemand a Paris — 1792« einfiihren wollte
und die Genehmigung hierfiir beantragte, verfasste der Zensor Arra-
bida, der die Stellungnahme seines Kollegen Miiller sehr wahrschein-
lich gut kannte, ein Gutachten gegen die Einfuhr dieses Werks, in dem
»die Leidenschaften in all ihrer Wut und ihrem Exzess zum Ausbruch
kommen und in dem die schwache, schutzbediirftige Jugend das subtile
und todliche Gift trinken konnte, das in seinen Folgen fiir die Religion
und die Gesellschaft so verderblich ist«.?3

Das strenge Verbot der >Leiden des jungen Werther«sowohl in Portugal
als auch in Brasilien sollte weitere 13 Jahre dauern, bis 1821 ein neuer,
uns heute unbekannter Ubersetzer des Romans die Erlaubnis zu dessen

22 Scherpe, Werther und Wertherwirkung (Anm. 14), S. 89 f. Hinsichtlich der Er-
wihnung des Verfassers der >Parallelen Lebensbeschreibungen< bemerkt Scherpe,
schon Georg Christoph Lichtenberg habe in seinen Aphorismen »dem sentner-
venden Werther« Plutarchs seelenstiirkende Biographien« entgegengehalten.

23 Ltcia Maria Bastos P. Neves, Antidotas contra obras »{mpias e sediciosas«: cen-
sura e represao no Brasil da 1808 a 1824, in: Leitura, histdria e histdria da leitura,
ed. Marcia Abreu, Campinas 1999, S. 377-394, hier: S.382.



26 MARCUS V. MAZZARI

Verdéffentlichung in Portugal erfolgreich beantragte. Endlich entkommt
der junge Werther den Maschen der Zensur und tritt seinen Siegeszug
durch die portugiesische und brasilianische Romantik mit einer Vitali-
tat an, die ihn zum meistiibersetzten Roman der ganzen Weltliteratur
in diesen Landern macht.

Die erste brasilianische Ubersetzung konnte in Rio de Janeiro, wie
bereits erwdhnt, im Jahr 1842 problemlos erscheinen und fand, begiins-
tigt durch die herausragende Stellung des Ubersetzers Laemmert im
kulturellen Leben Brasiliens, weite Verbreitung. Zufall oder nicht, kurz
nach ihrer Veroffentlichung ist in Rio eine Selbstmordwelle ausgebro-
chen, die der Schriftsteller José de Alencar in seinem Roman >A Viu-
vinhac (}Die kleine Witwe<) kommentiert.># Ohne die Ubersetzung von
Laemmert fiir die damalige »Epidemie« von Suiziden direkt verant-
wortlich zu machen, versucht der Erzihler im neunten Kapitel des Ro-
mans die Ursachen des neuen Phanomens zu ergriinden:

Wir hatten nicht, wie es in Deutschland der Fall war, den vagen und
phantastischen Idealismus, der durch die Traditionen des Mittelalters
und, in jiingster Zeit, durch Goethes Roman angeregt wurde, der ei-
nen so starken Einfluss auf die junge Phantasie ausgeiibt hatte. [...]

Der brasilianische Genius, lebendig und gliicklich inmitten der
weiten Horizonte, die ihn umgeben, fiihlt sich so frei, so grofs, dass
er es nicht notig hat, sich in jene Regionen zu begeben, in denen der
deutsche Geist sich verliert.?

Sollte tatsdchlich irgendein Zusammenhang zwischen dem Erscheinen
der >Werther«-Ubersetzung von Laemmert im Jahr 1842 und der da-
nach einsetzenden Haufung von Selbstmordenfillen in Rio bestanden
haben, so liefle sich auch fragen, ob die Befiirchtungen des Zensors
Antonio de Arrabida hinsichtlich eines mdoglichen »Werther-Effekts«
in Brasilien nicht doch begriindet waren.2® Viel wichtiger jedoch als der

24 Der Titel dieses 1857 erschienenen Romans bezieht sich auf dessen Heldin Caro-
lina, die den Spitznamen »kleine Witwe« erhilt, weil ihr Mann Jorge gleich nach
der Hochzeitsnacht angeblich (in Wirklichkeit war es eine raffinierte Inszenie-
rung) in Werthers FufSstapfen getreten ist und sich erschossen hat.

25 José de Alencar, A Viuvinha, in: ders., Obra completa, vol. 1, Rio de Janeiro 1959,
S.229-291, hier: S. 256.

26 Zum Werther-Effekt vgl. Martin Andree, Wenn Texte toten. Uber Werther,
Medienwirkung und Mediengewalt, Miinchen 2006.



>WERTHER< IN DER BRASILIANISCHEN ROMANTIK 27

eventuelle Beitrag von Goethes Roman zum von José de Alencar the-
matisierten Gesellschaftssyndrom war ja die Tatsache, dass sich >Die
Leiden des jungen Werther« sehr befruchtend auf die Entwicklung der
brasilianischen Literatur, und zwar weit iiber die Grenzen der romanti-
schen Bewegung hinaus, ausgewirkt haben.?”

AbschliefSend lasst sich sagen, dass in keinem anderen Land der Welt
Goethes Erstlingsroman so grofsen Widerstinden begegnete wie in Por-
tugal und in Brasilien Ende des 18. und Anfang des 19. Jahrhunderts.
Aber nach der Uberwindung der Zensurbarrieren, die die extrem gifti-
gen, die Stellungnahmen des Hamburger Pastors Goeze tibertreffenden
Gutachten von Jodao Guilherme Christiano Miiller und Antonio de Ar-
rébida errichtet hatten, konnten >Os sofrimentos do jovem Werther«
eine Karriere antreten, die sie zu einem einzigartigen Ubersetzungs-
phdnomen im portugiesisch-brasilianischen Sprachraum machen soll-
ten. Die folgende (nicht vollstandige) Liste veranschaulicht den Status
dieses frithen Werks von Goethe als der am hédufigsten ins Portugiesi-
sche iibersetzte Roman der Weltliteratur. Den hier angefiihrten Uber-
setzungen werden sicherlich noch viele weitere folgen.

Jodo Anténio da Fonseca, Cartas Selectas de Werther. Traduzidas do
francez (wahrscheinlich 1796), Arquivo Nacional da Torre do Tombo,
Lisboa: Manuscritos da Livraria, Real Mesa Censoria. (Erstmals
ediert und mit einem Nachwort versehen von Maria Anténia Gas-
par Teixeira, Porto: Edicdes Afrontamento, 2018.)

Anonym, Werther. Historia alema escrita pelo doutor Goéthe, Lisboa:
Typographia Rollandiana, 1821. (Neu aufgelegt und mit einer Ein-
fithrung von Oliver Tolle, Sao Paulo: Hedra, 2006.)

Joao Teodoro Monteiro, Werther, Lisboa: 0. V., 0.]. (19. Jahrhundert).

Eduardo Laemmert, As amorosas paixdes do jovem Werther. A historia
verdadeira publicada em alemao pelo célebre J.W. Goethe, e ofere-
cida as almas sensiveis, Rio de Janeiro: Editorial Laemmert, 1842.

Eduardo Agosto Vidal, Werther, Lisboa: Archivo Pittoresco, 1868.

27 Ein Beispiel fiir die Fortwirkung von Goethes >Werther< in der brasilianischen
Literatur findet sich im experimentellen, auch von Michel Butor beeinflussten
Roman >Avalovara¢, den Osman Lins (1924-1978) 1973 verdffentlichte. (Der Ti-
tel >Avalovara« geht auf das Sanskrit-Wort »Avalokitesvara« zuriick, »der Herr,
der [die Welt] sieht«.) Deutsche Ausgabe: Avalovara, iibers. von Marianna Jolo-
wicz, Frankfurt am Main 1976 (Nachwort von Modesto Carone Netto).



28 MARCUS V. MAZZARI

Aniceto dos Reis Gongalves Viana, Werther, Paris: Guillard, Aillaud e
C.la, 1885.

Elias Davidovitch, Werther, Rio de Janeiro: Editora Guanabara, 1932
(mit einem Text von Sainte-Beuve als Nachwort).

Maria Henriques Osswald, Werther, Porto: Livraria civiligao, 1938.

Marques Rebelo [Elias Davidovich], Werther, Rio de Janeiro: Editora
Pongetti, 1942.

Joao Barreira, Werther, Lisboa: Excelsior, 1954.

Anonym, Werther, Rio de Janeiro: Organizagao Simdes, 1957.

Ary de Mesquita, Os sofrimentos de Werther, Rio de Janeiro: Ediouro,
o.].

Galeao Coutinho, Werther, Sao Paulo: Abril Cultural, 1973.

Erlon José Paschoal, Os sofrimentos do jovem Werther, Sao Paulo:
Clube do Livro, 1988.

Marion Fleischer, Os sofrimentos do jovem Werther, Sao Paulo: Mar-
tins Fontes, 1994.

Angelo A. Stefanovitz, Os sofrimentos do jovem Werther, Sdo Paulo:
Scipione, 1998 (Adaption).

Erlon José Paschoal, Os sofrimentos do jovem Werther, Sdo Paulo: Es-
tagio Liberdade, 1999 (Uberarbeitung der Ubersetzung von 1988).

Leonardo César Lack, Os sofrimentos do jovem Werther, Sdo Paulo:
Nova Alexandria, 1999 (mit einem Nachwort von Willi Bolle).

Pietro Nassetti, Os sofrimentos do jovem Werther, Sao Paulo: Martin
Claret, 2000 (Plagiat der Ubersetzung von Galedao Coutinho).

Marcelo Backes, Os sofrimentos do jovem Werther, Porto Alegre:
L&PM, 2001.

Teresa Seruya (mit Judite Berkemeier und Joao Barrento), A paixao do
jovem Werther, Lisboa: Bertrand, 2014.

Claudia Cavalcanti, Os sofrimentos do jovem Werther, Sao Paulo: Mar-
tin Claret, 2014.

Claudia Dornbusch, Os sofrimentos do jovem Werther, Rio de Janeiro:
Antofégica, 2020.

Mauricio Mendonga Cardozo, Os sofrimentos do jovem Werther, Sao
Paulo: Penguin / Companhia das Letras, 2021.

Daniel Martineschen, Os sofrimentos do jovem Werther, Porto Alegre:
TAG Experiéncias Literarias, 2022.



