
Marcus V. Mazzari

›Werther‹ in der brasilianischen Romantik

Zwischen »Lazarett-Poesie« und sozialer Anklage

In der Geschichte der Rezeption deutschsprachiger Literatur in Brasi-
lien und Portugal ragen ›Die Leiden des jungen Werther‹ als der meist-
übersetzte Roman hervor. Darüber hinaus ist kein anderer Roman der 
Weltliteratur – weder ›Madame Bovary‹ noch ›The Picture of Dorian 
Gray‹, die auch eine sehr eindrucksvolle Zahl von Übersetzungen auf-
weisen können – so oft ins Portugiesische übertragen worden wie Goe-
thes Erstlingsroman.1 Die erste ›Werther‹-Übertragung in Portugal 
stammt vom Ende des 18. Jahrhunderts, sie konnte aber nicht erschei-
nen, weil die Zensur mit aller Härte eingegriffen hat. In Brasilien ist der 
›Werther‹, als erster deutscher Roman überhaupt in portugiesischer 
Sprache, im Jahr 1842 erschienen. Übersetzer war der in Rio de Janeiro 
lebende, 1828 aus dem Großherzogtum Baden ausgewanderte Eduard 
Laemmert (1806 – 1880), der eine sehr aktive und produktive Rolle im 
kulturellen Leben des damaligen Kaiserreichs Brasilien spielte. Der 
vollständige Titel des Romans, der wenige Jahre nach seiner Veröffent-
lichung einen gewaltigen Einfluss auf die brasilianischen Romantiker 
ausüben sollte, lautet in Rückübersetzung: »Die amourösen Leiden-
schaften des jungen Werther. Eine wahre Geschichte, die von dem be-
rühmten J. W. von Goethe auf Deutsch veröffentlicht und empfind
samen Seelen angeboten wurde«.

Laemmerts Name – um hier einen kleinen Übersetzungs-Exkurs zu 
eröffnen – ist auch mit der äußerst kontroversen ›Faust‹-Rezeption in 

1	 Nur Kafkas Novelle ›Die Verwandlung‹ ließe sich in der Zahl von portugiesisch-
sprachigen Übersetzungen mit den ›Leiden des jungen Werther‹ vergleichen. 
Einen soliden Überblick über die Geschichte der Übersetzung deutschsprachiger 
Literatur in Brasilien (ohne Berücksichtigung von Portugal) gibt der Aufsatz 
›Mapeando a literatura de língua alemã traduzida no Brasil‹ von Helmut P. E. Galle 
und Ian Freddy E. dos Santos, in: Cadernos de Tradução 44 (2024), S. 1 – 21. – Alle 
Übersetzungen aus dem Portugiesischen stammen von mir.

© 2025 Marcus V. Mazzari, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83535945-002 | CC BY-NC-SA 4.0

https://doi.org/10.46500/83535945-002


14 marcus v. mazzari

Portugal verbunden, denn er fertigte eine Prosaübersetzung des ersten 
Teils der Tragödie an und stellte sie Antonio Feliciano de Castilho 
(1800 – 1875) zur Verfügung, der damals die große Koryphäe der portu-
giesischen Literatur war. Castilho, der von Kindesbeinen an blind war 
und die deutsche Sprache nicht beherrschte, verfasste anhand u. a. von 
Laemmerts Prosaübertragung (französische Übersetzungen hat er auch 
benutzt) seine ausgefeilte klassizistische ›Faust  I‹-Übersetzung (1872) 
und löste damit in Portugal eine extrem heftige Debatte aus, welche in 
die portugiesische Literaturgeschichte als die »›Faust‹-Frage«2 einging 
und beinahe zu einem Duell zwischen den führenden Dichtern Antero 
de Quental (1842 – 1891), einem glühenden Anhänger dieser Überset-
zung (»ein Monument des unerreichten Meisters der portugiesischen 
Sprache«), und Ramalho Ortigão (1836 – 1915), der dem anderen Lager 
angehörte, geführt hätte. Die äußerst virulenten Auseinandersetzun-
gen um diese Übersetzung hatten auch auf das brasilianische literari-
sche Leben übergegriffen, so dass der damals in Rio de Janeiro lebende 
Machado de Assis (1839 – 1908) sich auf diskrete Weise auf die Seite von 
Castilho stellte.

Wenn aber Eduard Laemmert mit seiner prosaischen ›Faust‹-Über
setzung weitgehend Pionierarbeit in Brasilien leistete,3 ist es mit dem 
›Werther‹ anders, denn als er seine ›Amourösen Leidenschaften‹ vor-
legte, zirkulierte schon in Rio, wenn auch in geringem Umfang, eine 
20 Jahre zuvor in Portugal anonym erschienene Übertragung von Goe-

2	 In der lusitanischen Literaturgeschichte gilt diese »Faustische Frage« (»Questão do 
Fausto«) als eine Fortsetzung der sogenannten »Questão Coimbrã«, einer Querele, 
die sich auch um den in Coimbra lebenden Castilho und seine klassizistischen An-
sprüche entzündet hat. Zur »Questão do Fausto« siehe den Abschnitt »Die Über-
setzung Castilhos« bei Markus Lasch, Pessoas Faust. Fragmente einer subjektiven 
Tragödie, Freiburg im Breisgau und Berlin 2006, S. 56 – 62.

3	 An dieser Prosaübersetzung von ›Faust  I‹ hat freilich auch José Feliciano de Cas-
tilho (1810 – 1879) mitgewirkt, der jüngere, damals auch in Rio lebende Bruder des 
berühmten Literaten aus Coimbra. Wenige Jahre zuvor (1867) war in Lissabon die 
erste portugiesische ›Faust‹-Übersetzung überhaupt (allerdings nur vom Ersten 
Teil) erschienen: Sie stammt von dem Diplomaten Agostinho de Ornelas (1836 – 
1901), der 1873 seine Übersetzung von ›Faust  II‹ veröffentlichte. Die sehr wert
vollen Übersetzungen Ornelas’ verzichten weitgehend auf Reim, Metrik, Rhyth-
mus usw., so dass sie, obwohl in Versen gehalten, nach Goethes Übersetzungs
typologie (›West-östlicher Divan‹) als eine »schlicht-prosaische« Übersetzung zu 
verstehen wäre, welche alle Eigentümlichkeiten des Originals aufhebt.



15›werther‹ in der brasilianischen romantik

thes Roman, welche im Jahr 2006 in São Paulo eine neue, modernisierte 
Ausgabe erhalten hat. Erwähnenswert im Zusammenhang der ›Wer
ther‹-Übersetzungen in Brasilien ist es auch, dass das erste Plagiats
gerichtsverfahren im Land von einer weiteren Übersetzung von Goe-
thes Briefroman ausgelöst wurde: 1932, anlässlich des hundertjährigen 
Todestages des Dichters, hat der in Russland geborene Elias Davido-
vitch (1909 – 1998) eine ›Werther‹-Übertragung durch den Verlag Gua-
nabara veröffentlicht. Als zehn Jahre später der Verlag Pongetti den
selben Text in der Überarbeitung des Schriftstellers Marques Rebelo 
(1907 – 1973) veröffentlichte, verklagte Davidovitch den Verlag. Sein 
Erfolg in diesem Prozess hat dazu geführt, dass man in Brasilien die 
Rechte der Übersetzer zu reglementieren und zu schützen begann, so 
dass in Brasilien ›Die Leiden des jungen Werther‹ am Beginn einer 
Rechtssprechung stehen, die sich bis heute als wirksam für das Verlags-
wesen bzw. den Buchmarkt erweist.4

Für die brasilianischen Romantiker war der ›Werther‹, neben ›Faust  I‹, 
das einflussreichste Werk der deutschen Literatur. Beide, Roman und 
Drama, standen übrigens im Mittelpunkt einer Gesamtwürdigung Goe-
thes, die fünf Jahre nach seinem Tod im ›Jornal dos Debates‹ (Rio de 
Janeiro) veröffentlicht wurde.5 Ein Jahr zuvor (1836) hatte der Dichter 
Gonçalves de Magalhães (1811 – 1882) den Band ›Suspiros poéticos e 
saudades‹ (›Poetische Seufzer und Sehnsüchte‹) veröffentlicht, der als 
offizieller Ausgangspunkt der romantischen Bewegung in dem jungen 
Land gilt, das erst 1822 seine Unabhängigkeit erlangte.6

4	 Siehe dazu die gründlichen Recherchen der in Brasilien angesehenen Übersetzerin 
Denise Bottmann, Goethe traduzido no Brasil II: Werther, auf ihrem Blog »Não 
gosto de plágio« (14. August 2015), https://naogostodeplagio.blogspot.com/2015/08/
goethe-traduzido-no-brasil-ii-werther.html?fbclid=IwAR2hBZ2LjfEFe86qxHdHI
9OhqcxMK_pu5exKhUaXHUVb_Spod0Jpfv04diM (aufgerufen am 22. 6. 2025).

5	 Mit der Überschrift »Litteratura Alemãa: Goethe« ist dieser lange Artikel am 
16. September 1837 im Jornal dos Debates (Rio de Janeiro), no. 30, S. 119 – 121, 
erschienen.

6	 Wie ersichtlich, setzte die Romantik in Brasilien ein paar Jahrzehnte später als in 
Europa ein; sie wird in ihrer Entwicklung in drei Phasen geteilt: Die von Gonçalves 
de Magalhães gegründete »Indianista«-Bewegung (Movimento indianista ou nacio
nalista), deren wichtigster Vertreter Gonçalves Dias (1823 – 1864) mit seinem von 
Mignons Versen »Kennst du das Land …« inspirierten ›Lied des Exils‹ (›Canção do 
Exílio‹, dem wohl berühmtesten Gedicht im Land) ist; dann kommt die zweite 
Generation, die sogenannte »Ultraromantik«, die tief angesteckt von »Wertheria-

https://naogostodeplagio.blogspot.com/2015/08/goethe-traduzido-no-brasil-ii-werther.html?fbclid=IwAR
https://naogostodeplagio.blogspot.com/2015/08/goethe-traduzido-no-brasil-ii-werther.html?fbclid=IwAR
https://naogostodeplagio.blogspot.com/2015/08/goethe-traduzido-no-brasil-ii-werther.html?fbclid=IwAR


16 marcus v. mazzari

Die enthusiastische Verehrung, die die brasilianischen Romantiker 
für den ›Werther‹ hegten, schimmert vor allem im Werk von Álvares 
de Azevedo (1831 – 1852) und Castro Alves (1847 – 1871) durch, die 
beide sehr jung an Tuberkulose starben, wie übrigens die Mehrheit der 
zeitgenössischen Dichter: Álvares de Azevedo im Alter von 21 Jahren 
und Castro Alves 24-jährig. Im allgemeinen zeichnen sich die Werke 
der brasilianischen Romantiker der sogenannten »zweiten Genera-
tion«, deren bedeutendster Vertreter Álvares de Azevedo ist, durch eine 
ausgesprochene Neigung zur Melancholie, zum Morbiden, Phantasma-
gorisch-Gespenstischen und also auch zum Motiv des Selbstmordes 
aus. Die aus diesen Tendenzen hervorgegangene Literatur ließe sich 
durchaus mit dem Ausdruck »Lazarett-Poesie« charakterisieren, wie 
ihn Goethe am 24. September 1827 gegenüber Eckermann verwendet 
hat, ohne dabei die Rolle zu berücksichtigen, die ›Die Leiden des jungen 
Werther‹ bei der Entstehung der angeprangerten Poesie gespielt haben:

»Die Poeten schreiben alle, als wären sie krank und die ganze Welt 
ein Lazarett. Alle sprechen sie von dem Leiden und dem Jammer der 
Erde und von den Freuden des Jenseits […]. [D]ie jetzige Generation 
fürchtet sich vor aller echten Kraft, und nur bei der Schwäche ist es 
ihr gemütlich und poetisch zu Sinne.

Ich habe ein gutes Wort gefunden,« fuhr Goethe fort, »um diese 
Herren zu ärgern. Ich will ihre Poesie die ›Lazarett-Poesie‹ nennen; 
dagegen die echt ›tyrtäische‹ diejenige, die nicht bloß Schlachtlieder 
singt, sondern auch den Menschen mit Mut ausrüstet, die Kämpfe 
des Lebens zu bestehen.«7

Obwohl der in Bahia geborene Dichter Castro Alves sehr jung der Tu-
berkulose (ehemals Schwindsucht) erlegen war und die Krankheit in 
seiner Lyrik thematisiert hat, bildet er eine bedeutende Ausnahme in 
der »Lazarett-Poesie« der brasilianischen Romantik. Zwar weist der 

nismus«, von Lord Byrons spleen und Alfred de Mussets mal du siècle war; und 
zum Schluss die von Castro Alves geführte, den großen Greifvogel zum Emblem 
nehmende Geração Condoreira (»Kondor-Generation«).

7	 Johann Peter Eckermann, Gespräche mit Goethe in den letzten Jahren seines Le-
bens, in: Johann Wolfgang Goethe, Sämtliche Werke. Tagebücher und Gespräche, 
Abt. 2, Bd. 12, hrsg. von Christoph Michel unter Mitwirkung von Hans Grüters, 
Frankfurt am Main 1999, S. 262.



17›werther‹ in der brasilianischen romantik

›Werther‹ eine große Bedeutung für sein dichterisches Werk auf und 
durchzieht z. B. alle Strophen des Langgedichts ›Remorsos‹ (›Reue‹), in 
dem sich das lyrische Ich an eine Geliebte namens Carlota wendet – in 
Wirklichkeit Agnese Murri, der Castro Alves ein Exemplar von Goe-
thes Briefroman geschenkt hatte. Aber Castro Alves ist vor allem ein 
Dichter der sozialen Anklage, welcher aus der Linie des spartanischen 
Sängers Tyrtaios (7. Jahrhundert v. Chr.) stammt, um Goethes Stich-
wort aufzunehmen. Sein kurzes Leben war vollkommen der Bewegung 
für die Abschaffung der Sklaverei (Movimento Abolicionista) gewid-
met und in diesem Kampf galt ihm Goethe, neben Victor Hugo, als 
Verbündeter. 

Fortschritts- und modernitätstrunken, war Castro Alves ein Vertre-
ter des sogenannten ›Condoreirismus‹ und hat seine Bewunderung für 
den Autor von ›Werther‹ und ›Faust‹ mit großem rhetorischen Pathos 
ausgedrückt, indem er wortgewaltig freiheitliche Bestrebungen und 
Fortschritte der industriellen Zivilisation besingt. Exemplarisch in die-
sem Sinne zeigen sich die zwei letzten Strophen des Gedichts ›O Livro e 
a América‹ (›Das Buch und Amerika‹), aus dem Band ›Espumas flutuan-
tes‹ (›Schwimmende Schäume‹), den der Jurastudent 1870 in São Paulo 
veröffentlicht hat: Nachdem die großen, im Titel des Gedichts angedeu-
teten Taten von Johannes Gutenberg und Christoph Columbus besun-
gen wurden, münden die Verse in eine Apologie der damals die Moder-
nität verkörpernden Eisenbahn ein, welche das rückständige Hinterland 
der neuen Welt erschließt und dabei den Jaguar sowie die Einheimi-
schen in Erstaunen setzt und verscheucht, so dass sie – die Eisenbahn – 
als ein »Pegasus der Gedanken« und als »Herold des großen Lichts« 
apostrophiert wird. In der Schlussstrophe des Gedichts kehrt die Meta-
pher des Lichts zurück, jetzt aber in Verbindung mit dem Dichter, in 
dessen vermeintlich letzten Worten Castro Alves die symbolische Zu-
sammenfassung seiner langen Existenz erblickt: »Wie der sterbende 
Goethe, schreit auch die neue Welt nach Licht! […]«8

8	 So lauten im Original die letzten Verse des Gedichts: »Como Goethe moribundo | 
Brada ›Luz!‹ o Novo Mundo | N’um brado de Briareu …, | Luz! pois, no vale e na 
serra … | Que, se a luz rola na terra, | Deus colhe gênios no céu! …«, in: Castro 
Alves, Espumas flutuantes – Os escravos. Estabelecimento de texto e cronologia de 
Ricardo Souza de Carvalho, introdução de Cilaine Alves Cunha, São Paulo 2024, 
S. 60.



18 marcus v. mazzari

Das Goethe zugeschriebene Verlangen nach »Licht«, nach »mehr 
Licht«, wird also zum Sinnbild einer Fortschrittsideologie, die von 
einem aufgeklärten Bürgertum getragen werden soll. Das Hauptziel 
dieser Bewegung ist die Abschaffung der Sklaverei, die der Dichter im 
Alter von 41 Jahren erlebt hätte, wäre er nicht 17 Jahre zuvor der Tu-
berkulose erlegen. Das von ihm konzipierte Bild Goethes ist völlig 
idealisiert, was zum Teil daran liegt, dass er das ambivalente Verhältnis 
des deutschen Dichters zu den damaligen Fortschrittsideologien, so wie 
es z. B. in seinen Altersbriefen zum Ausdruck kommt, völlig ignoriert.

Für Castro Alves war Werther weniger der unwiderstehlich zum 
Suizid schreitende Melancholiker, als vielmehr ein potentieller Kampf-
gefährte in den Bestrebungen für Freiheit und soziale Gerechtigkeit – 
ein rebellischer Bürger, »dessen Stolz« – um hier eine Formulierung 
von Walter Benjamin aufzugreifen  – »an den Schranken der Klasse 
sich wund stößt und im Namen der Menschenrechte, ja im Namen der 
Kreatur seine Anerkennung fordert«.9

*

Noch während der romantischen Konstellation betritt ein anderer gro-
ßer Bewunderer Goethes die literarische Bühne Brasiliens: Der schon 
erwähnte Machado de Assis, der, aus armen Verhältnissen stammend 
(Sohn eines portugiesischen Wandmalers mit afrikanischen Wurzeln), 
die größte literarische Gestalt seines Landes werden sollte. In seinem 
Frühwerk – d. h. in den vor dem Jahr 1880, das als die Wasserscheide in 
seiner literarischen Produktion gilt, geschriebenen Romanen und Er-
zählungen – finden sich Anklänge an Goethes Briefroman, der ihm als 
die Quintessenz der Romantik galt. So z. B. im Roman ›A mão e a luva‹ 
(›Die Hand und der Handschuh‹), der 1874 erschien. Sechs Jahre später 
verfinsterten sich Machados Lebenseinstellung und Weltanschauung, 
und der anfängliche Romantizismus weicht einem abgrundtiefen Pessi-
mismus, der ihn einem Freund  – Mário Alencar, Sohn des romanti-

9	 Walter Benjamin, Goethe (Enzyklopädieartikel), in: ders., Gesammelte Schriften, 
Bd. II: Aufsätze, Essays, Vorträge, hrsg. von Rolf Tiedemann, Frankfurt am Main 
1977, Teilbd. 2, S. 705 – 739, hier: S. 709.



19›werther‹ in der brasilianischen romantik

schen Romanciers José de Alencar (1829 – 1877) – gestehen ließ, er habe 
alle Illusionen über den »menschlichen Lehm« verloren.10

Das Jahr 1880 bezeichnet also das Aufkommen von Machado als ei-
nem twice-born-author und in den danach erschienenen Romanen ist 
Goethe nicht mehr durch den ›Werther‹, sondern vorwiegend durch 
den ›Faust‹ vertreten. Der reife Machado de Assis, dessen Werk einen 
Höhepunkt in der Rezeption von Goethes Drama auf dem ganzen süd-
amerikanischen Kontinent darstellt, gehört keineswegs zu jener von 
Goethe ironisch genannten »Lazarett-Poesie«; andererseits aber war er 
ein leidenschaftlicher Leser von Giacomo Leopardi und Schopenhauer, 
so dass seine Literatur keineswegs die Leser mit Mut ausrüsten will, um 
die »Kämpfe des Lebens« zu bestehen, wie sich der Dichter vor Ecker-
mann ausdrückte.

Machados Bewunderung für Goethe hat ihn 1883, im Alter von 
44  Jahren, zu einem Studium der deutschen Sprache veranlasst. So 
konnte er eigene Übersetzungen verwenden, wenn ein Goethe-Zitat 
in  seine Werke eingebaut werden sollte, wie z. B. der erste Vers der 
›Zueignung‹  – »Ihr naht euch wieder, schwankende Gestalten«  – in 
das  zweite Kapitel des 1899 erschienenen Romans ›Dom Casmurro‹: 
»Aí vindes outra vez, inquietas sombras? …«. Zu dieser Zeit jedoch war 
Machado weit von den ›Werther‹-Erlebnissen seiner Jugend entfernt, 
als er den Roman entweder in der Übersetzung von Laemmert oder, 
was wahrscheinlicher ist, auf französisch kennengelernt hatte, denn in 
dieser Sprache pflegte er Goethe und andere deutsche Autoren (Scho-
penhauer, Schiller, Heine, Hoffmann) zu lesen.11

Allerdings hätte eine andere ›Werther‹-Übersetzung – die erste über-
haupt in der Sprache von Luís de Camões – Machado und den Roman-

10	 Siehe dazu Lúcia Miguel Pereira, Machado de Assis. Estudo crítico e biográfico, 
São Paulo 1936, S. 219.

11	 Wie aus den Recherchen von Jean-Michel Massa hervorgeht, sind Goethe und 
Heinrich Heine die im Original am häufigsten vertretenen deutschen Autoren in 
der Bibliothek von Machado de Assis. Es folgen Schiller und Wilhelm von Hum-
boldt (Briefbände). ›Werther‹ ist auf deutsch (in der fünfbändigen Goethe-Aus-
gabe von Heinrich Düntzer bei Hallberger, Stuttgart 1871) und auf französisch 
(in der Goethe-Ausgabe bei Hachette et Cie., 11 Bde., Paris 1861 – 1863) vor
handen. Vgl. Jean-Michel Massa, La bibliothèque de Machado de Assis, Rio de 
Janeiro 1961, S. 34 – 90 zu den deutschen Werken in dieser Bibliothek.



20 marcus v. mazzari

tikern zur Verfügung gestanden, wenn sie nicht sofort verboten und in 
den Turm des Tombo  – Portugals Nationalarchiv in der Lissaboner 
Burg São Jorge  – verbannt worden wäre, wo sie 220 Jahre lang ver
siegelt blieb und erst 2018 ans Tageslicht kam: ›Cartas Selectas de 
Werther‹. Diese Übertragung wurde in den letzten Jahren des 18. Jahr-
hunderts nicht vom deutschen Original, sondern aus dem Französi-
schen angefertigt und musste vor dem Druck, wie es damals vorge-
schrieben war, der Zensur vorgelegt werden. Es handelt sich um eine 
eigenwillige Übersetzung, welche, dem Titel ›Ausgewählte Briefe‹ ent-
sprechend, mehrere Passagen auslässt, andere stark abwandelt und auch 
Ergänzungen vornimmt. Ihr Autor war ein gewisser João Antonio da 
Fonseca, über den die Forschung bisher nichts in Erfahrung bringen 
konnte.

Beauftragt mit dem Gutachten zu dieser Übersetzung war João Guil-
herme Christiano Müller – oder richtiger: Johann Wilhelm Christian 
Müller –, der 1752 in Göttingen als Sohn eines Professors der dortigen 
Universität geboren war, an der er selbst Theologie studierte. Im Jahr 
1772 ging Müller als lutherischer Pastor nach Portugal, wo er jedoch 
zum Katholizismus konvertierte und später hohe Regierungsämter 
übernahm, darunter das Amt des Hauptzensors am höchsten Gerichts-
hof des Landes.12 Einige Monate vor der Abfassung seines Gutachtens 
hatte der Zensor Müller einem Buchhändler der Stadt Coimbra die 
Einfuhr von Exemplaren einer französischen Übersetzung des Romans 
(›Les malheurs de Werther‹) verweigert. Seine zur Beschlagnahmung 
der Exemplare führende Stellungnahme enthält Passagen wie diese:

Kann man sich einen giftigeren Kunstgriff vorstellen als die Darstel-
lung eines Verbrechens gegen die Menschlichkeit in schönen Far-
ben? […] Wenn die Verbreitung einer solchen pestartigen Ausdüns-
tung der Perversität des Jahrhunderts nicht die Bezeichnung Predigt 
des Frevels verdient, dann weiß ich nicht, was diese Bezeichnung 
verdienen könnte.13

Bei der Verwendung dieser Pest-Metaphorik drängt sich die Frage auf, 
ob Müller nicht vielleicht das Urteil des Hamburger Pastors Johann 

12	 Vgl. Maria Antónia Gaspar Teixeira, A Recepção Portuguesa de ›Die Leiden des 
jungen Werthers‹ (de 1784 até Finais do Primeiro Romantismo), Coimbra 2009, 
S. 124 f.

13	 Zitiert ebd., S. 128.



21›werther‹ in der brasilianischen romantik

Melchior Goeze (1717 – 1786) über Goethes ›Werther‹ gekannt hat: 
»Welcher Jüngling kann eine solche verfluchungswürdige Schrift lesen, 
ohne ein Pestgeschwür davon in seiner Seele zurück zu behalten, wel-
ches gewis zu seiner Zeit aufbrechen wird. Und keine Censur hindert 
den Druck solcher Lockspeisen des Satans?«14

Angesichts dieser ersten Stellungnahme Müllers ist es nicht ver-
wunderlich, dass auch sein Gutachten über das Manuskript der gerade 
übersetzten ›Ausgewählten Briefe‹ ausgesprochen negativ ausfallen 
sollte. Auffallend an dieser ausführlichen Begutachtung ist Müllers 
gründliche Kenntnis des deutschen Originals, welche es ihm ermög-
lichte, kritische Kommentare über Goethes Roman in seine Stellung-
nahme mit einzubeziehen und viele der vom Übersetzer vorgenomme-
nen Eingriffe in den Goethe’schen Text zu erkennen (und anzupran-
gern). In Müllers Gutachten findet sich sogar das Geständnis, es sei 
sein innigster Wunsch, er hätte diesen Roman niemals gelesen, um sich 
die verführerische Suggestion des Selbstmords und also manches zer-
mürbendes Seelenleid zu ersparen. Daher versteht er es nun als seine 
heilige Pflicht, die portugiesische Jugend davor zu schützen, sich einer 
solchen »Darstellung eines Verbrechens gegen die Menschlichkeit in 
schönen Farben« auszusetzen.15

Einer der Grundpfeiler seiner Argumentation gegen die Veröffent
lichung der ›Ausgewählten Briefe‹ war die Überzeugung, dass der 
Selbstmord auch einen Angriff auf die Gesellschaftsordnung darstellt, 
die demjenigen, der zur freiwilligen Beendigung seines Lebens ent-
schlossen ist, keinen Respekt mehr einflößt. Denn auch vor der Todes-
strafe schreckt der potentielle Selbstmörder naturgemäß nicht mehr 
zurück. So musste, Müllers Ansicht nach, um jeden Preis verhindert 
werden, dass sich die schreckliche »Epidemie« des Selbstmords in Por-
tugal bzw. in dessen brasilianischer Kolonie ausbreitete. Im Rahmen 
dieser aggressiven Stellungnahme gegen die angebliche Apologie des 
Selbstmords hat sich der Zensor auf einen Brief konzentriert, zu dem er 
keine Entsprechung im Original fand. Dieser apokryphe Brief hat der 

14	 Johann Melchior Goeze, Kurze aber nothwendige Erinnerungen über die Leiden 
des jungen Werthers, Hamburg 1775, S. 6; zitiert nach dem Nachdruck bei Klaus 
Scherpe, Werther und Wertherwirkung. Zum Syndrom bürgerlicher Gesell-
schaftsordnung im 18. Jahrhundert, Wiesbaden 21975, S. 173 – 190, hier: S. 176.

15	 Teixeira, A Recepção Portuguesa de ›Die Leiden des jungen Werthers‹ (Anm. 12), 
S. 128 f.



22 marcus v. mazzari

Liste der bereits angesprochenen Probleme ein weiteres hinzugefügt. Es 
war der sechste der ›Ausgewählten Briefe‹, welcher von der Begegnung 
Werthers mit einem Arbeiter handelt, der durch einen Unfall zum 
Krüppel geworden war und seitdem von auf den Straßen eingesammel-
ten Almosen leben musste. Nachdem Werther die Notlage dieses Ar-
beiters erfahren hat, schreibt er an seinen Freund:

Und wir bedauern, dass Raubüberfälle so häufig vorkommen! Ich 
gestehe es dir, mein lieber Freund. Ja, ich sage dir, wenn ich ein 
Handwerker wäre und mir einen Arm oder ein Bein brechen würde 
und mein Vaterland sich weigern würde, mich zu unterstützen, 
würde ich ein Dieb werden. Vaterland!, was bedeutet dieser Name, 
Vaterland! Die meisten Menschen haben es nicht: Tiere sind glück
licher als wir: Sie können grasen und weiden, und der Boden, der 
ihre Geburt gesehen hat, wärmt sie, nährt sie und lässt sie wachsen.16

Die elenden Arbeiter hätten also, nach diesem für den Zensor besonders 
anstößigen Brief, kein »Vaterland«! Woher kamen eigentlich diese auf-
rührerischen Zeilen? Da der Übersetzer Antonio da Fonseca die Quelle 
für seine ›Ausgewählten Briefe‹ nicht vorgelegt hatte,17 vermochte der 
Zensor Müller nicht in Erfahrung zu bringen, dass sie einer eklektischen 
Adaption von Goethes Roman entnommen war, die 1786 im schweize-
rischen Neuchatêl von Jean-Marie-Jérôme Fleuriot (1749 – 1807) veröf-
fentlicht worden war: ›Le nouveau Werther. Imité de l’allemand‹.18 So 
heißt es im entsprechenden Brief bei Fleuriot:

16	 Cartas Selectas de Werther. Traduzidas do francez. Edição e introdução: Maria 
Antónia Gaspar Teixeira, Porto 2018, S. 47 f.

17	 Vom Zensurausschuss aufgefordert, die Vorlage für seine Übersetzung einzurei-
chen, hat Fonseca geantwortet, er habe sie aus einem französischen Buch ange-
fertigt, das ihm ein inzwischen verstorbener Freund geliehen hatte. So konnte er 
der Aufforderung nicht entsprechen. Vgl. Maria Antónia Gaspar Teixeira, Intro-
dução, in: Cartas Selectas de Werther (Anm. 16), S. 7 – 34, hier: S. 20.

18	 Bei den ersten sechs Briefen von Fleuriot handelt es sich tatsächlich um eine Imi-
tation, wobei die Geschichte von Werthers Leidenschaft für Lucie (wie Lotte jetzt 
heißt) den Umständen in der französischen Schweiz angepasst wird. Ab dem 
siebten Brief hört die »Nachahmung« auf und der Verfasser lehnt sich eng an die 
zweite französische Übersetzung des ›Werther‹ an, die 1784 von Jacques-Georges 
Deyverdun (1734 – 1789) vorgelegt worden ist. Zur Struktur des ›Nouveau Wer
ther‹ und den Eigentümlichkeiten der portugiesischen Übersetzung siehe die 
Einleitung von Maria A. G. Teixeira im von ihr herausgegebenen Band ›Cartas 



23›werther‹ in der brasilianischen romantik

Eh, mon ami, toujours des pauvres ! La première personne que je 
rencontrai fut un malheureux qui, tombant il y a trois ans de dessus 
un toit qu’il couvroit, se cassa la jambe, & depuis ce tems-là il men-
die. Point d’asyle pour les estropiés, & nous nous plaignons que les 
vols soient si communs. Je te l’avoue, mon bon ami, oui, si j’étois né 
artisan, qu’en travaillant de mon métier je me cassasse un bras ou 
une jambe, & que ma patrie refusât de me nourrir, je volerais. 

Patrie ! Qu’est-ce que c’est que patrie ? Les trois quarts & demi 
des hommes n’en ont point. Les bêtes sont bien plus heureuses ; elles 
peuvent paître, brouter ; & le sol qui les a vu naître, les abrite & les 
nourrit.19

Dieser revolutionäre Zusatz, der eher an die Diktion eines Karl Moor 
oder des späteren Rebellen Michael Kohlhaas zu erinnern scheint, hat 
die Sache des portugiesischen Übersetzers nur verschlimmert, da nun 
für Müller das Postulat der Vergeltung des erlittenen Unrechts nicht 
nur gegen religiöse Gebote verstieß, sondern auch eine ernste Bedro-
hung für die soziale Ordnung darstellte. So verschärfte der Zensor sein 
früheres Gutachten gegen die Einfuhr von französischen ›Werther‹-
Exemplaren, welches den Roman als etwas extrem »Giftiges« verbot, 
von dem »die pestartige Ausdünstung der Perversität des Jahrhun-
derts« ausging.

Wäre aber diese Verteidigung des Diebstahls in Fällen äußerster Not 
dem Geist von Goethes Werther fremd? Im Brief vom 12. August 
schreibt er an seinen Freund Wilhelm: »Es ist wahr, der Diebstahl ist 
ein Laster; aber der Mensch, der, um sich und die Seinigen vom gegen-
wärtigen Hungertode zu erretten, auf Raub ausgeht, verdient der Mit-
leiden oder Strafe?«20 Solche sozialkritischen Passagen  – man denke 
hier auch an den Brief vom 15. März über seine Vertreibung aus der 

Selectas de Werther‹ (Anm. 17). Noch reichhaltiger ist das Material, das Frau 
Teixeira in ihrer Dissertation über die portugiesische Rezeption des Romans ge-
sammelt und erschlossen hat (vgl. Anm. 12). Dazu auch Márcia Abreu, »Efflu-
vios pestíferos da perversidade do século«: Leituras de ›Werther‹ no mundo luso-
brasileiro, in: Revista de Letras 46 (2006), S. 131 – 162.

19	 Le Nouveau Werther, imité de l’allemand, Neuchâtel 1786, S. 15 f. 
20	 Johann Wolfgang Goethe, Sämtliche Werke. Tagebücher und Gespräche, Abt. 1, 

Bd. 8: Werther – Wahlverwandtschaften – Kleine Prosa, in Zusammenarbeit mit 
Christoph Brecht hrsg. von Waltraud Wiethölter, Frankfurt am Main 1994, S. 94.



24 marcus v. mazzari

adligen Gesellschaft beim Grafen von C. oder an den späteren Brief 
vom 15. September, in dem Werther seine grenzenlose Empörung über 
das Fällen zweier prächtiger Nussbäume zum Ausdruck bringt – ver-
möchten ja durchaus diese ausdrucksvolle soziale Anklage bei Fleuriot 
und also auch bei dem Übersetzer Fonseca zu rechtfertigen. Aus der 
Perspektive solcher Passagen könnte man sich unschwer vorstellen, wie 
sich der rebellische Briefschreiber Werther, der die Idee eines »Vater-
landes« für ausgebeutete Arbeiter nicht anerkennt, zur Frage der 
Sklaverei, wäre sie im Roman aufgeworfen worden, gestellt hätte. An 
diesem Punkt könnte man zum Werther-Bild zurückkehren, das der 
romantische Abolitionist und Freiheitskämpfer Castro Alves, der mit 
seinem freilich nicht selten hyperbolisch-pathetisch anmutenden poli-
tischen Engagement jener von Goethe ironisierten »Lazarett-Poesie« 
eine Absage erteilte, für sich konzipiert hatte. Das revolutionäre Poten-
tial dieser Worte tritt deutlicher hervor, wenn man daran erinnert, dass 
1848 die Verfasser des ›Kommunistischen Manifests‹ auf den ihnen 
gemachen Vorwurf, die Kommunisten wollten das »Vaterland« ab-
schaffen, mit der Behauptung entgegneten: »Die Arbeiter haben kein 
Vaterland. Man kann ihnen nicht nehmen, was sie nicht haben.«21

*

Eine ähnliche Fortschreibung des ›Werther‹ als »Subjekt im Auf-
bruch« – um den Titel des Symposiums zu zitieren – lässt sich in Ugo 
Foscolos (1778 – 1827) ›Ultime lettere di Jacopo Ortis‹ beobachten. Über 
den Helden dieses italienischen Romans schreibt Klaus Scherpe in sei-
ner dazumal sehr intensiv rezipierten Studie ›Werther und Werther-
wirkung‹: 

Jacopo Ortis leidet als glühender Patriot unter der Unterjochung 
seines Heimatlands [Venedig]. Seine Geliebte ist das unglückliche 
Opfer einer Zweckheirat. Das Landidyll bietet ihm Zuflucht vor poli-
tischer Verfolgung. Die Landleute erscheinen als veritable Proleta-
rier, die die »Bitterkeit ihres mit Schweiß und Tränen gebadeten 

21	 Karl Marx und Friedrich Engels, Werke, hrsg. vom Institut für Marxismus-Leni-
nismus beim ZK der SED, Bd. 4, Berlin 1959, S. 479.



25›werther‹ in der brasilianischen romantik

Brotes« schmecken. Nicht Homer oder Ossian begleiten den Helden 
auf seinen Spaziergängen, sondern der »göttliche Plutarch«.22

Es versteht sich von selbst, dass unter dem Zensor Müller weder Fos
colos ›Ultime lettere‹ noch Fleuriots ›Nouveau Werther‹, mit seiner 
Infragestellung der Existenz eines »Vaterlands« für ausgebeutete Ar-
beiter, jemals erschienen wären. Müllers Bemühung, die Veröffent
lichung der ersten Übersetzung von Goethes Roman in Portugal zu 
verhindern, hat Auswirkungen auch in Brasilien gehabt, wo sich der 
portugiesische Hof und die königliche Familie im Jahr 1808 auf der 
Flucht vor den napoleonischen Truppen niederließen.

Unter den zahlreichen zu dieser Zeit in Rio de Janeiro geschaffenen 
Institutionen gab es auch eine Zensurkommission nach portugiesi-
schem Vorbild. Ihr Vorsitzender (censor régio) war der 1771 in Lissa-
bon geborene Ordensbruder Frei Antonio de Arrábida (1781 – 1850). Als 
der in Rio de Janeiro ansässige Buchhändler João Morgan im selben 
Jahr 1808 einige Kisten mit Exemplaren des Romans »Les malheurs du 
jeune Werther, traduit de l’Allemand à Paris – 1792« einführen wollte 
und die Genehmigung hierfür beantragte, verfasste der Zensor Arrá-
bida, der die Stellungnahme seines Kollegen Müller sehr wahrschein-
lich gut kannte, ein Gutachten gegen die Einfuhr dieses Werks, in dem 
»die Leidenschaften in all ihrer Wut und ihrem Exzess zum Ausbruch 
kommen und in dem die schwache, schutzbedürftige Jugend das subtile 
und tödliche Gift trinken könnte, das in seinen Folgen für die Religion 
und die Gesellschaft so verderblich ist«.23

*

Das strenge Verbot der ›Leiden des jungen Werther‹ sowohl in Portugal 
als auch in Brasilien sollte weitere 13 Jahre dauern, bis 1821 ein neuer, 
uns heute unbekannter Übersetzer des Romans die Erlaubnis zu dessen 

22	 Scherpe, Werther und Wertherwirkung (Anm. 14), S. 89 f. Hinsichtlich der Er-
wähnung des Verfassers der ›Parallelen Lebensbeschreibungen‹ bemerkt Scherpe, 
schon Georg Christoph Lichtenberg habe in seinen Aphorismen »dem ›entner-
venden Werther‹ Plutarchs seelenstärkende Biographien« entgegengehalten.

23	 Lúcia Maria Bastos P. Neves, Antídotas contra obras »ímpias e sediciosas«: cen-
sura e represão no Brasil da 1808 a 1824, in: Leitura, história e história da leitura, 
ed. Márcia Abreu, Campinas 1999, S. 377 – 394, hier: S. 382.



26 marcus v. mazzari

Veröffentlichung in Portugal erfolgreich beantragte. Endlich entkommt 
der junge Werther den Maschen der Zensur und tritt seinen Siegeszug 
durch die portugiesische und brasilianische Romantik mit einer Vitali-
tät an, die ihn zum meistübersetzten Roman der ganzen Weltliteratur 
in diesen Ländern macht. 

Die erste brasilianische Übersetzung konnte in Rio de Janeiro, wie 
bereits erwähnt, im Jahr 1842 problemlos erscheinen und fand, begüns-
tigt durch die herausragende Stellung des Übersetzers Laemmert im 
kulturellen Leben Brasiliens, weite Verbreitung. Zufall oder nicht, kurz 
nach ihrer Veröffentlichung ist in Rio eine Selbstmordwelle ausgebro-
chen, die der Schriftsteller José de Alencar in seinem Roman ›A Viu
vinha‹ (›Die kleine Witwe‹) kommentiert.24 Ohne die Übersetzung von 
Laemmert für die damalige »Epidemie« von Suiziden direkt verant-
wortlich zu machen, versucht der Erzähler im neunten Kapitel des Ro-
mans die Ursachen des neuen Phänomens zu ergründen:

Wir hatten nicht, wie es in Deutschland der Fall war, den vagen und 
phantastischen Idealismus, der durch die Traditionen des Mittelalters 
und, in jüngster Zeit, durch Goethes Roman angeregt wurde, der ei-
nen so starken Einfluss auf die junge Phantasie ausgeübt hatte. […]

Der brasilianische Genius, lebendig und glücklich inmitten der 
weiten Horizonte, die ihn umgeben, fühlt sich so frei, so groß, dass 
er es nicht nötig hat, sich in jene Regionen zu begeben, in denen der 
deutsche Geist sich verliert.25

Sollte tatsächlich irgendein Zusammenhang zwischen dem Erscheinen 
der ›Werther‹-Übersetzung von Laemmert im Jahr 1842 und der da-
nach einsetzenden Häufung von Selbstmordenfällen in Rio bestanden 
haben, so ließe sich auch fragen, ob die Befürchtungen des Zensors 
Antonio de Arrábida hinsichtlich eines möglichen »Werther-Effekts« 
in Brasilien nicht doch begründet waren.26 Viel wichtiger jedoch als der 

24	 Der Titel dieses 1857 erschienenen Romans bezieht sich auf dessen Heldin Caro-
lina, die den Spitznamen »kleine Witwe« erhält, weil ihr Mann Jorge gleich nach 
der Hochzeitsnacht angeblich (in Wirklichkeit war es eine raffinierte Inszenie-
rung) in Werthers Fußstapfen getreten ist und sich erschossen hat.

25	 José de Alencar, A Viuvinha, in: ders., Obra completa, vol. 1, Rio de Janeiro 1959, 
S. 229 – 291, hier: S. 256.

26	 Zum Werther-Effekt vgl. Martin Andree, Wenn Texte töten. Über Werther, 
Medienwirkung und Mediengewalt, München 2006.



27›werther‹ in der brasilianischen romantik

eventuelle Beitrag von Goethes Roman zum von José de Alencar the-
matisierten Gesellschaftssyndrom war ja die Tatsache, dass sich ›Die 
Leiden des jungen Werther‹ sehr befruchtend auf die Entwicklung der 
brasilianischen Literatur, und zwar weit über die Grenzen der romanti-
schen Bewegung hinaus, ausgewirkt haben.27

Abschließend lässt sich sagen, dass in keinem anderen Land der Welt 
Goethes Erstlingsroman so großen Widerständen begegnete wie in Por-
tugal und in Brasilien Ende des 18. und Anfang des 19. Jahrhunderts. 
Aber nach der Überwindung der Zensurbarrieren, die die extrem gifti-
gen, die Stellungnahmen des Hamburger Pastors Goeze übertreffenden 
Gutachten von João Guilherme Christiano Müller und Antonio de Ar-
rábida errichtet hatten, konnten ›Os sofrimentos do jovem Werther‹ 
eine Karriere antreten, die sie zu einem einzigartigen Übersetzungs-
phänomen im portugiesisch-brasilianischen Sprachraum machen soll-
ten. Die folgende (nicht vollständige) Liste veranschaulicht den Status 
dieses frühen Werks von Goethe als der am häufigsten ins Portugiesi-
sche übersetzte Roman der Weltliteratur. Den hier angeführten Über-
setzungen werden sicherlich noch viele weitere folgen.

João António da Fonseca, Cartas Selectas de Werther. Traduzidas do 
francez (wahrscheinlich 1796), Arquivo Nacional da Torre do Tombo, 
Lisboa: Manuscritos da Livraria, Real Mesa Censória. (Erstmals 
ediert und mit einem Nachwort versehen von Maria Antónia Gas-
par Teixeira, Porto: Edições Afrontamento, 2018.)

Anonym, Werther. Historia alemã escrita pelo doutor Goëthe, Lisboa: 
Typographia Rollandiana, 1821. (Neu aufgelegt und mit einer Ein-
führung von Oliver Tolle, São Paulo: Hedra, 2006.) 

João Teodoro Monteiro, Werther, Lisboa: o. V., o. J. (19. Jahrhundert).
Eduardo Laemmert, As amorosas paixões do jovem Werther. A história 

verdadeira publicada em alemão pelo célebre J. W. Goethe, e ofere-
cida às almas sensíveis, Rio de Janeiro: Editorial Laemmert, 1842.

Eduardo Agosto Vidal, Werther, Lisboa: Archivo Pittoresco, 1868.

27	 Ein Beispiel für die Fortwirkung von Goethes ›Werther‹ in der brasilianischen 
Literatur findet sich im experimentellen, auch von Michel Butor beeinflussten 
Roman ›Avalovara‹, den Osman Lins (1924 – 1978) 1973 veröffentlichte. (Der Ti-
tel ›Avalovara‹ geht auf das Sanskrit-Wort »Avalokiteśvara« zurück, »der Herr, 
der [die Welt] sieht«.) Deutsche Ausgabe: Avalovara, übers. von Marianna Jolo
wicz, Frankfurt am Main 1976 (Nachwort von Modesto Carone Netto).



28 marcus v. mazzari

Aniceto dos Reis Gonçalves Viana, Werther, Paris: Guillard, Aillaud e 
C.ia, 1885. 

Elias Davidovitch, Werther, Rio de Janeiro: Editora Guanabara, 1932 
(mit einem Text von Sainte-Beuve als Nachwort).

Maria Henriques Osswald, Werther, Porto: Livraria civilição, 1938.
Marques Rebelo [Elias Davidovich], Werther, Rio de Janeiro: Editora 

Pongetti, 1942. 
João Barreira, Werther, Lisboa: Excelsior, 1954.
Anonym, Werther, Rio de Janeiro: Organização Simões, 1957.
Ary de Mesquita, Os sofrimentos de Werther, Rio de Janeiro: Ediouro, 

o. J.
Galeão Coutinho, Werther, São Paulo: Abril Cultural, 1973.
Erlon José Paschoal, Os sofrimentos do jovem Werther, São Paulo: 

Clube do Livro, 1988.
Marion Fleischer, Os sofrimentos do jovem Werther, São Paulo: Mar-

tins Fontes, 1994.
Ângelo A. Stefanovitz, Os sofrimentos do jovem Werther, São Paulo: 

Scipione, 1998 (Adaption).
Erlon José Paschoal, Os sofrimentos do jovem Werther, São Paulo: Es-

tação Liberdade, 1999 (Überarbeitung der Übersetzung von 1988).
Leonardo César Lack, Os sofrimentos do jovem Werther, São Paulo: 

Nova Alexandria, 1999 (mit einem Nachwort von Willi Bolle).
Pietro Nassetti, Os sofrimentos do jovem Werther, São Paulo: Martin 

Claret, 2000 (Plagiat der Übersetzung von Galeão Coutinho).
Marcelo Backes, Os sofrimentos do jovem Werther, Porto Alegre: 

L&PM, 2001.
Teresa Seruya (mit Judite Berkemeier und João Barrento), A paixão do 

jovem Werther, Lisboa: Bertrand, 2014. 
Claudia Cavalcanti, Os sofrimentos do jovem Werther, São Paulo: Mar-

tin Claret, 2014.
Claudia Dornbusch, Os sofrimentos do jovem Werther, Rio de Janeiro: 

Antofágica, 2020. 
Maurício Mendonça Cardozo, Os sofrimentos do jovem Werther, São 

Paulo: Penguin / Companhia das Letras, 2021.
Daniel Martineschen, Os sofrimentos do jovem Werther, Porto Alegre: 

TAG Experiências Literárias, 2022.


