
83

Axel Drecoll

Zeitschichten und historische Orte der Gewalt
Konzeptionen von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft 
in Gedenkstätten

Die Zeit ist in die Diskussion geraten. Klimawandel und politische 
Transformation haben aus Fortschrittsoptimismus dystopische Zukunfts
ängste werden lassen. Die Relevanz vergangener Epochen, insbesondere des 
NS-Regimes, ist heftig umstritten und wird durch geschichtsrevisionistische 
Positionen angezweifelt. Oder anders formuliert: Das, was gegenwärtig 
in Vergangenheit oder Zukunft als bedeutungsvoll angesehen wird, ist im 
Wandel begriffen. In die Transformation geraten damit auch die ver-
schiedenen Zeitebenen selbst. Von Gegenwartsschrumpfung durch Be-
schleunigung ist die Rede,1 von einer Historisierung der Gegenwart als 
Selbstvergewisserungsdiskurs in Zeiten der Zukunftsunsicherheit,2 von 
einer permanenten Ausdehnung der Gegenwart durch schier endlose elek
tronische Speicherung der Vergangenheit, die damit permanent aktuell 
gehalten wird und nie vergeht;3 oder von einer veritablen Histomanie, 
eines erinnerungskulturellen Booms, der die Wirklichkeit der Vergangen
heit durch identitätszentrierte, kulturelle Ansätze verschleiert.4 »Ist die 
Zeit aus den Fugen geraten?«, brachte die Literaturwissenschaftlerin Aleida 
Assmann vor gut zehn Jahren die damit zusammenhängenden Frage
stellungen in einem Buchtitel markant auf den Punkt.5 

Es liegt auf der Hand, dass solche Diskussionen für Gedenkstätten 
relevant sind. Beschäftigen sie sich doch in der Gegenwart mit der Ver-
gangenheit, um eine kritische Reflexion der Geschichte zu ermöglichen, 
die wiederum zu spezifischen Zukunftsentwürfen beitragen soll. Ein 

1	 Hermann Lübbe, Im Zug der Zeit. Verkürzter Aufenthalt in der Gegenwart, Berlin 
2003.

2	 Kurt Imhof, Plädoyer. Die Musealisierung des Aktuellen: eine Kritik, in: Susanne 
Gesser u. a. (Hg.), Das partizipative Museum. Zwischen Teilhabe und User Gener-
ated Content. Neue Anforderungen an kulturhistorische Ausstellungen, Bielefeld 
2012, S. 61-67.

3	 Hans Ulrich Gumbrecht, 1945. Latenz als Ursprung der Gegenwart, Berlin 2012.
4	 Lucian Hölscher, Neue Analistik. Umrisse einer Theorie der Geschichte, Göttingen 

2003.
5	 Aleida Assmann, Ist die Zeit aus den Fugen? Aufstieg und Fall des Zeitregimes der 

Moderne, München 2013.

© 2026 Axel Drecoll, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83535930-004 | CC BY-NC-ND 4.0

https://doi.org/10.46500/83535930-004


84

axel drecoll

geschulter Blick aus dem Hier und Jetzt zurück, um eine bestimmte Per-
spektive nach vorne zu eröffnen, der aber ein Verständnis von histori-
schen Epochen oder Zeitabschnitten und ihren Wirkungen in die Gegen
wart voraussetzt. Tatsächlich ist der Umgang mit zeitlichen Perspektiven 
für die Kolleg:innen in den Gedenkstätten nicht neu. Vor allem der Be-
griff der Zeitschichten ist fest im Repertoire der Gedenkstätten verankert. 
In der Regel werden damit eine denkmalpflegerisch-quellenkundliche 
und eine pädagogische Komponente beschrieben. Gemeint ist zunächst 
das Vorhandensein verschiedener Nutzungsebenen, die sich an diesen 
Orten eingeschrieben haben: in den Gebäuden, mit Spuren ganz unter-
schiedlicher Herkunft, die auf die historische »Chronologie« verweisen.6 
Oder – tatsächlich in einer Art historischer Sedimentation – im Boden, 
der durch archäologische Grabungen eine ganze Fülle dinglicher Quellen 
freigibt.7 In der didaktischen Arbeit findet der Begriff im Rahmen der 
kritischen Ortsreflexion Verwendung, können doch Spuren oder eben 
Schichten darauf verweisen, dass der Besuch einer Gedenkstätte im Hier 
und Jetzt stattfindet und seine Geschichte durch die Relikte erst erschlos-
sen werden muss. Zeitreisen in das Konzentrationslager oder den Haftort 
sind nicht möglich. Ein historischer Ort kann seine vermeintlich authen-
tischen Anmutungsqualitäten und die Geschichtsaufarbeitung nicht gleich 
mitliefern, sondern sie müssen durch kritische Reflexion mühsam er-
schlossen werden – so etwa lautet das pädagogische Credo.8

Zeitschichten in Gedenkstätten sind in diesem Sinne also Bezeichnun-
gen für Quellen oder Spuren, denen wir an historischen Orten besondere 
Bedeutung zumessen. Sie sind in spezifischen politischen Kontexten ent
standen und verweisen durch Musealisierung oder Nachnutzung auf 
unterschiedliche Umgangsweisen mit Geschichte zu verschiedenen Zeiten.

6	 Sara Wiesner, Der Umgang mit baulichen Zeugnissen aus denkmalpflegerischer Sicht, 
in: Axel Drecoll / Maren Jung-Diestelmeier (Hg.), Das Museum am Tatort. Materi-
elle Relikte sammeln und deponieren an NS-Tatorten, Bielefeld 2023, S. 169-175, 
hier S. 169.

7	 Juliane Haubold-Stolle u. a. (Hg.), Ausgeschlossen. Archäologie der NS-Zwangs
lager, Berlin 2020.

8	 Hierzu grundsätzlich: Elke Gryglewski u. a. (Hg.), Gedenkstättenpädagogik. Kon-
text, Theorie und Praxis der Bildungsarbeit zu NS-Verbrechen, Berlin 2015; mit 
Blick auf die (vermeintliche) Aura der Orte analysierend Matthias Heyl, »Authen
tizität  – Aura  – Aspik«. Im Spannungsfeld von Gedenkstättenpädagogik und 
Besuchererwartungen, in: Axel Drecoll / Thomas Schaarschmidt / Irmgard Zündorf 
(Hg.), Authentizität als Kapital historischer Orte? Die Sehnsucht nach dem un
mittelbaren Erleben von Geschichte, Göttingen 2019, S. 157-174. Im Überblick bei 
Thomas Schaarschmidt / Irmgard Zündorf, Gedenkstätten, in: Martin Sabrow /Achim 
Saupe (Hg.), Handbuch historische Authentizität, Göttingen 2022, S. 170-177.



85

zeitschichten und historische orte der gewalt

So einleuchtend die Verwendung des Begriffs Zeitschichten auf den 
ersten Blick erscheint, als so komplex erweist sie sich bei genauerem Hin-
sehen, insbesondere, wenn wir uns die mit Gedenkstättenarbeit verbun-
denen Intentionen vor Augen führen. Gedenkstätten versuchen in der 
Gegenwart, Besucher:innen mit unterschiedlichen Schichten vergange-
ner Zeit zu konfrontieren, um daraus Erkenntnisse für die Zukunft zu 
gewinnen. Dazu dienen Relikte, denen Verweis- und Beweischarakter 
für die Vergangenheit zugemessen wird. Sie entfalten diesen Charakter 
durch Konservierung und Musealisierung, also in gewisser Weise durch 
den Versuch, an den Orten die Zeit zumindest partiell zum Stillstand zu 
bringen. Dennoch sind Gedenkstätten keine Barrieren, die den Zeit
verlauf aufhalten können oder wollen. Im Gegenteil: Es handelt sich um 
Orte, an denen Perspektiven auf die Vergangenheit aus der Gegenwart 
heraus eingenommen werden, um historische Reflexion in Gang zu set-
zen und um gegenwartskritische Fragen zu evozieren. Dadurch sollen 
Dynamiken entstehen, die es Gedenkstätten-Besucher:innen erlauben, 
mit der Zeit und ihren jeweils drängenden Fragen zu gehen. Zeitlich 
unbegrenzt und statisch sind die Konsequenzen, die aus der Geschichts
beschäftigung erwachsen sollen. Sie zielen konstant und immerwährend 
auf Wiederholungsvermeidung (»nie wieder«).

Der Begriff Zeitschichten verweist im Hinblick auf Gedenkstätten also 
auf komplexe Phänomene, aber auch auf Widersprüche und Ungereimt-
heiten. Was etwa haben die Relikte mit ihren Nutzungsspuren und 
Grabungsfunden eigentlich mit »Zeit« zu tun, sind es doch die handeln-
den Personen und von ihnen etablierte Strukturen oder Umwelteinflüsse, 
die ihre Spuren hinterlassen, und nicht die Zeit an sich. Umgekehrt lässt 
sich konstatieren, dass die Entstehung von Quellen und Spuren immer 
im Zeitverlauf zu verorten ist. In dieser Perspektive kann allerdings jeder 
im Zusammenhang mit Geschichte verwendete Begriff mit dem Adjektiv 
Zeit versehen werden und bleibt daher notwendigerweise unscharf. Un-
klar bleibt auch, wie sich die Vorstellung einer chronologischen Abfolge 
von Zeit durch die klare Trennung von Vergangenheit, Gegenwart und 
Zukunft mit den Zeitschichten und den ihnen inhärenten Spuren in 
Verbindung bringen lässt. An dem historischen Ort, an dem sich heute 
etwa die Gedenkstätte Sachsenhausen befindet, folgte auf das NS-Kon
zentrationslager ein sowjetisches Filtrierungslager, gefolgt von einem Sow
jetischen Speziallager, einer DDR-Gedenkstätte und der bundesrepubli-
kanischen Aufarbeitungsnutzung. Die Spuren aller Nutzungsschichten 
sind ineinander verwoben, sind also eher »Zeitvermengungen«,9 führen 

9	 HG Merz, Orte der Zeitvermengung, in: Morsch / Seferens, Erinnerung, S. 79-88.



86

axel drecoll

zu wechselseitigen Reaktionen im physikalischen Sinne (beim Material), 
aber auch in der zuweilen problematischen Interaktion der Opfergruppen. 
Sie bauen, zum Teil im wörtlichen Sinne, aufeinander auf und markieren 
durch Rekonstruktionen und Wiederverwendung von Materialien bunt 
zusammengewürfelte Geschichtshaufen. Und auch die Folgen unterschied
licher Gewaltkontexte sind immer noch in familiären Zusammenhängen 
deutlich zu spüren, während Zeiträume, die mit Trauma, Aufarbeitung 
oder Begegnung verbunden sind, ganz unterschiedliche Perspektiven auf 
Zeit und deren Ausdehnung und Wahrnehmung beschreiben. Was ge-
nau also ist eigentlich vorbei und abgeschlossen, und wie verhalten sich 
die unterschiedlichen Geschichten mit ihren zeitlichen Perspektiven zu-
einander?

Um solche Fragen fruchtbar diskutieren zu können, gilt es zunächst, 
sich Reinhard Kosellecks Modell der Zeitschichten ins Bewusstsein zu 
rufen. Der Bielefelder Historiker hat das Konzept bereits um 1970 in die 
Geschichtswissenschaft eingeführt, und gerade in den letzten Jahren gab 
es, wie eingangs bereits angedeutet, Analysen und Debatten um die da-
mit verbundenen Ansätze zur Beschäftigung mit dem Phänomen Zeit.10 
In der gedenkstättenspezifischen Fachliteratur sind solche Diskussionen 
bzw. Kosellecks Zeitschichten bisher aber nicht oder allenfalls randstän-
dig rezipiert worden.11 Kosellecks Anliegen ist es, so kann man sehr ver-
kürzt zusammenfassen, Zeit als gesellschaftliches Phänomen oder kultu-
relles Produkt, mithin von Menschen gemacht, zu historisieren und so der 
Geschichtswissenschaft als Forschungsgegenstand zugänglich zu machen. 
Spezifische Vorstellungen von Vergangenheit, Gegenwart oder Zukunft 
ändern, so seine zentrale These, Zeitverständnisse und den Umgang mit 
dem Phänomen Zeit. Gradmesser für diesen Transformationsprozess ist 
für ihn das Verhältnis von Erfahrung (Geschichte) zu Erwartung (Zu-
kunft). Durch einen beschleunigten Wandel in der Neuzeit (seit etwa 1750) 
seien die Zukunft immer weniger aus gemachten Erfahrungen abzuleiten 
und der zeitliche Verlauf daher nicht von Wiederkehr, sondern von 
Unvorhersehbarkeit gekennzeichnet.12 Er macht zudem auf gleichzeitig 
vorhandene Zeiträume von unterschiedlicher Dauer für verschiedene 

﻿10	 Etwa Stefan-Ludwig Hoffmann, Der Riss in der Zeit, Frankfurt a. M. 2023; Fer
nando Esposito (Hg.), Zeitenwandel. Transformationen geschichtlicher Zeitlich-
keit nach dem Boom, Göttingen 2017; Achim Landwehr, Diesseits der Geschichte. 
Für eine andere Historiographie, Göttingen 2020.

﻿11 Ohne Bezug auf Koselleck: Piotr Filipkowski / Merethe Aagaard Jensen, Zeitlich-
keit im Lager. Erfahrung und Wahrnehmung im KZ Mauthausen, in: Alexander 
Prenninger u. a. (Hg.), Gefangen in Mauthausen, Wien 2023, S. 143-176.

﻿12 Zusammenfassung einschlägiger Überlegungen in Reinhart Koselleck, Zeitschichten. 
Studien zur Historik, Frankfurt a. M. 2000, hier S. 164.



87

zeitschichten und historische orte der gewalt

Gruppen bzw. Phänomene aufmerksam, die durch Wiederholungsstruk-
turen genauso gekennzeichnet sein können wie durch unerwartete Ereig-
nisse. Es gibt also Gleichzeitigkeit und Ungleichzeitigkeit parallel, situa-
tive Ereignisse kurzer Dauer genauso wie langfristige Zeitphänomene, die 
sich sedimentartig ablagern und gegenseitig durchdringen – also unter
schiedlich charakterisierbare Zeitschichten bilden.13

Hier kann es nicht um den Versuch gehen, das komplexe Theorie
gebäude Kosellecks detailliert nachzuzeichnen, zumal sein Lebenswerk 
bereits eingehend analysiert worden ist.14 Vielmehr sollen Diskussionen 
über Kosellecks Konzept und zum Phänomen Zeit und ihre Relevanz für 
historische Orte der Gewaltgeschichte angeregt werden. Dafür sprechen 
drei Überlegungen: Es waren besonders das nationalsozialistische, aber 
auch kommunistische Regime, die durch ihr teleologisches Geschichts-
verständnis ein eigentümliches Verhältnis zu Zeit zum Gegenstand ihrer 
Herrschaftspraxis machten – ein Umstand, der in den Konzentrations
lagern deutlichen Niederschlag fand. Koselleck selbst trieben seine Er-
fahrungen mit dem nationalsozialistischen Vernichtungskrieg und als 
Kriegsgefangener in sowjetischer Lagerhaft zu seinen konzeptionellen 
Überlegungen an, Zeit als Ergebnis politischer bzw. kultureller Praxis zu 
historisieren.15 Zudem kommt in den Gedenkstätten dem als Zeitschich-
ten bezeichneten Phänomen materieller Manifestationen von Zeit, wie 
anfangs bereits angedeutet, erhebliche Bedeutung zu. Schließlich hat sich 
Reinhard Koselleck dezidiert und kritisch in die Diskussion zum Thema 
Erinnerungskultur eingebracht, ein Debattenbeitrag, der seinerseits be-
reits analysiert wurde und dem im Hinblick auf Gedenkstätten eine be-
sondere Relevanz zukommt.16

NS-Zeitpolitik und der zeitlose Raum Konzentrationslager

Auf der Basis ihres rassistischen und antisemitischen Weltbildes propa-
gierte die nationalsozialistische Ideologie charakteristische, wenn auch 
nebulöse Ideen von Zeit und Raum. Das NS-Geschichtsverständnis ent

﻿13 Ebd., S. 45.
﻿14	 Jüngeren Datums etwa Hoffmann, Riss.
﻿15 Ebd., S. 93; Koselleck, Zeitschichten, S. 278.
﻿16 Ulrike Jureit, Erinnern als Überschrift. Reinhart Kosellecks geschichtspolitische 

Interventionen, Göttingen 2023; Achim Saupe, »Jedes Denkmal ist eben eine Ver-
steinerung …«. Reinhart Kosellecks Zeitschichten-Paradigma und die Erinnerungs
kultur, in: Frank Bösch u. a. (Hg.), Public Historians. Zeithistorische Interventio
nen nach 1945, Göttingen 2021, S. 116-130.



88

axel drecoll

sprach der Vulgärinterpretation Darwins, in dem es sich auf vermeint
liche Naturgesetzmäßigkeiten berief: Geschichte, Gegenwart und Zukunft 
waren determiniert durch den ewigen Kampf der Rassen, in dem es nur 
Sieg oder Niederlage geben konnte. Begriffe wie Zeit, Geschichte, Gegen
wart oder Zukunft beschrieben also keine offenen, sondern teleologische 
Prozesse, deren Regeln vermeintlich die Natur, tatsächlich aber die Natio
nalsozialisten selbst bzw. ihre ideologischen Vordenker aufgestellt hatten. 
Es scheint nahezuliegen, eine solche dystopische Vorstellungswelt zirkulär, 
den ewigen Kreisläufen der Natur folgend zu beschreiben. Ein solches 
Bild ist aber insofern schief, als die Zeit der NS-Ideologie zufolge im 
gewissen Sinne auch an ihr Ende kommen konnte. Die Vernichtung aller 
Jüdinnen und Juden bedeutete, das letztgültige Ziel zu erreichen: So 
konnte der ewige Kampf doch zu einem erfolgreichen Ende geführt wer-
den. Häufig verwendete Ewigkeitspostulate wie »tausendjähriges Reich« 
oder »Endsieg« verdeutlichen diese Auffassung. Man könnte sie bildlich 
als eine temporale Spirale bezeichnen, die sich allerdings nicht ewig in 
eine Richtung dreht. Eine solche Vorstellung hatte für NS-Größen wie 
etwa Alfred Rosenberg oder Hitler selbst durchaus auch funktionale Vor-
teile. Da sie für ihre kruden, mörderischen Gedanken und Pläne kaum 
auf historischen Vorbildern aufbauen konnten, diente diese Geschichts-
auffassung für sie als willkommene Legitimierung der eigenen Macht
ansprüche.17 

Sowohl für die NS-Politik als auch für die vielen Millionen Menschen, 
die von ihr betroffen waren, hatte diese Welt-, Zeit- und Geschichts
anschauung dramatische Folgen. Zum einen, weil die »Zeitenwende«, 
die die Nationalsozialisten nach eigener Auffassung eingeleitet hatten, 
Druck erzeugte, den Weltkampf gegen die Jüdinnen und Juden auch 
tatsächlich zu gewinnen – ein Druck, der in den Köpfen der Regime
oberen zunahm und zu entsprechenden Radikalisierungsschüben in der 
Verfolgungspolitik führte. Zum anderen, weil der Zeitdruck auch die 
Etablierung des Herrschaftsraumes betraf, der erobert und zudem – wie 
es im NS-Jargon hieß – »säubernd« durchmessen werden musste. Der 
Kampf als ideologischer Fluchtpunkt entgrenzte das Raumkonzept der 
Nationalsozialisten ähnlich wie ihr Zeit- bzw. Geschichtsverständnis 

﻿17 Frank Bajohr, Atemlos in die Ewigkeit. Der Nationalsozialismus, in: Elke Seefried 
(Hg.): Politische Zukünfte im 20. Jahrhundert. Parteien, Begegnungen, Umbrüche, 
Frankfurt a. M. / New York 2022, S. 179-194; Frank-Lothar Kroll, Utopie als Ideolo-
gie. Geschichtsdenken und politisches Handeln im Dritten Reich, Paderborn 1998; 
Manuel Becker / Stefanie Bongartz, Einleitung, in: dies. (Hg.), Welt anschauliche 
Grundlagen des NS-Regimes. Ursprünge, Gegenentwürfe, Nach wirkungen, Berlin 
2011, S. 3-20; Christopher Clark, Time and Power, Princeton 2019, S. 171-210.



89

zeitschichten und historische orte der gewalt

insofern, als es keine natürlichen Begrenzungen gab. Die »arische« Rasse 
musste sich den Lebensraum nehmen, den sie brauchte, um siegreich 
sein zu können. Dieser Raum befand sich primär im »Osten«, umfasste 
intentional letztlich aber den gesamten Globus. »Deutschland wird ent-
weder Weltmacht sein, oder überhaupt nicht sein«, wie Hitler es in dem 
bekannten Zitat aus »Mein Kampf« voll Pathos formulierte.18

In nationalsozialistischen Konzentrationslagern wie Sachsenhausen 
manifestierte sich dieser Makrokosmos der Gewalt in Mikrokosmen des 
Schreckens. Schon die architektonische Anordnung Sachsenhausens ver-
deutlicht dieses Wechselverhältnis. In aufeinander bezogenen Linien und 
Formen markierte das Lagerdreieck als Architektur des Terrors den Raum 
der zu Bekämpfenden, während das rechteckig gebaute SS-Areal den Be
reich der Herrenmenschen und ihrer Herrschaft umfasste. In umgekehr-
ter Logik zur Ausdehnung des NS-Herrschaftsraumes wurden sowohl 
Lebensraum als auch Lebenszeit der Häftlinge zumindest intentional auf 
das Lagergelände begrenzt. Die Gefangenen mussten das Konzentrations
lager durch Turm A betreten und in der Station Z wieder verlassen, wie 
die SS nach Kriegsbeginn diesen fast zeitlosen Raum für die Häftlinge 
zynisch bezeichnete. Z war die für die Massenmorde errichtete Station, 
was nichts anderes hieß, als dass die Gefangenen das Lager nur über die 
Schornsteine des Krematoriums verlassen sollten.19 Uhr und Maschinen-
gewehrstand bildeten schon kurz nach Lagergründung 1936 die zentralen 
Fluchtpunkte der sternförmig angelegten Sichtachsen, die für die Häft-
linge allgegenwärtig waren.20 Je nach Zeitpunkt der Verfolgung und 
Gruppenzugehörigkeit der Verfolgten wechselte der verbleibende Zeit-
horizont allerdings auch bei den Häftlingen. So machte es einen großen 
Unterschied, ob man 1936, mit, wenn auch geringen, Aussichten auf 
Entlassung, oder 1941 in das KZ verschleppt wurde, als die Häftlings- 
und Todeszahlen dramatisch angestiegen waren.21 Es war von erheb
lichem Belang für die Lebenserwartung, ob man als skandinavischer 
Widerstandskämpfer, also nicht als »Rassefeind«, als sowjetischer Kriegs-
gefangener oder Jude deportiert worden war. Im Frühherbst 1941 wurden 

﻿18 Christian Hartmann u. a. (Hg.), Mein Kampf. Eine kritische Edition, München 
2016, Bd. II, S. 1657; hierzu auch Axel Drecoll, Geistige und ideologische Grund
lagen des Nationalsozialismus, in: Thomas Sandkühler (Bearb.), Der Nationalsozia
lismus. Herrschaft und Gewalt, Bd. 2: Gesellschaft, Staat und Verbrechen, Mün-
chen 2022, S. 10-37; Hoffmann, Riss, S. 203.

﻿19 Überblick bei Günter Morsch / Astrid Ley (Hg.), Das Konzentrationslager Sachsen-
hausen 1936-1945. Ereignisse und Entwicklungen, Berlin 2013.

﻿20 Günter Morsch (Hg.), Von der Sachsenburg nach Sachsenhausen. Bilder aus dem 
Fotoalbum eines KZ-Kommandanten, Berlin 2007, S. 316 f.

﻿21 Ebd., S. 70 f.



90

axel drecoll

Rotarmisten zu Tausenden in nur wenigen Wochen erschossen.22 Jüdinnen 
und Juden hatten über die gesamte Zeit des Bestehens des KZ hinweg, 
von wenigen Ausnahmen abgesehen, nur sehr geringe Überlebenschan-
cen.23 Die Täter der SS demonstrierten den propagierten zukunftsweisen-
den Endkampf der Rassen mit historischen Dimensionen selbstbewusst 
und vor internationalem Publikum: indem sie vor Besuchergruppen, etwa 
der Achsenmächte, die Konzentrationslager als mustergültige Separations
anstalten anpriesen oder die Lager zur Untersuchung vermeintlich phäno
typischer Merkmale der, wie sie es formulierten, »Untermenschen« frei-
gaben.24 

Die Häftlinge reflektierten den eigentümlich zeitlosen Unterdrückungs
raum Konzentrationslager. Er war gekennzeichnet durch die namens-
ersetzende Nummer, die ihnen die SS bei Ankunft im Lager zuwies. In 
Sachsenhausen wurde das KZ daher von Häftlingen »the country of 
numbers« genannt, das sie ihrer Geschichte und ihrer Identität beraubte 
und sie der alltäglichen Gewalt aussetzte.25 Die damit verbundene Verlust
erfahrung wirkte sich erheblich auf den Zeithorizont der Häftlinge aus. 
Leon Szalet, ein in Berlin lebender, polnischstämmiger jüdischer Kauf-
mann, schildert die Konzentrationslagerhaft in seinen Erinnerungen als 
permanenten Wettlauf mit der Zeit, in dem ein immer wiederkehrender 
monotoner Rhythmus den Zeithorizont bestimmte, der einen Blick nach 
vorne nur insofern erlaubte, als der letzte Funken Hoffnung auf Über
leben bei ihm noch nicht ganz erloschen war. Ein Wecker im Tagesraum 
der Baracke, so schildert er, »war zu einem wesentlichen Bestandteil 
unseres Lebens geworden. Er zeigte uns an, wann wir uns endlich würden 
niederlegen und wann unsere Suppe erwarten können; und oft, wenn die 
Zeit gar nicht zu vergehen schien, gab er uns neue Zuversicht, wenn wir 
uns in den Tagesraum stehlen konnten und mit einem Blick aufs Ziffer-
blatt feststellten, dass die Zeit doch verging. Von jetzt an lebten wir völlig 

﻿22 Gedenkstätte und Museum Sachsenhausen (Hg.), »Die Exekutionen müssen un-
auffällig im nächsten Konzentrationslager durchgeführt werden«. Fotos der im Herbst 
im KZ Sachsenhausen ermordeten sowjetischen Kriegsgefangenen, Oranienburg 
2019.

﻿23	 Günter Morsch / Susanne zur Nieden (Hg.), Jüdische Häftlinge im Konzentrations-
lager Sachsenhausen 1936 bis 1945, Berlin 2004.

﻿24 Überblick bei Kerstin Schwenke, »Zweck: Studium des Lagers. Besichtigung von 
Konzentrationslagern durch »Volksgenossen«, in: Axel Drecoll / Michael Wildt (Hg.), 
Nationalistische Konzentrationslager. Geschichte und Erinnerung, Berlin 2024, 
S. 104-113; Günter Morsch (Hg.), Von der Sachsenburg nach Sachsenhausen. Bilder 
aus dem Fotoalbum eines KZ-Kommandanten, Berlin 2007.

﻿25 Astrid Ley, »Im Reich der Nummern, wo die Männer keine Namen haben.« Die 
Novemberpogromgefangenen des KZ Sachsenhausen – Haft und Exil, Berlin 2020.



91

zeitschichten und historische orte der gewalt

zeitlos.«26 Auch in Mauthausen machten die Häftlinge, ungeachtet der 
gruppenspezifischen und individuellen Unterschiede, einschneidende 
Erfahrungen mit einem radikal veränderten Verhältnis zur Zeit. »Die 
Vergangenheit wurde zu etwas, das mich im Grunde nichts anging. Die 
Zukunft ebenso. Es war, als ob ich aus diesen engen Begriffen heraus-
wachsen würde. Und der Tod wurde mir ein völlig gleichgültiges Ding« 
schildert Trygve Willer seine »Reise gegen den Abgrund«, die ihn zu
nehmend seiner Erinnerungen beraubte. Der norwegische Häftling war 
aus Sachsenhausen nach mehreren Stationen im Spätsommer 1944 nach 
Mauthausen deportiert worden und von dort in das Außenlager Ebensee, 
wo er befreit wurde.27

Koselleck selbst hat sich eingehender mit Veränderungsprozessen der 
Wahrnehmung von Zeit in der Konzentrationslagerhaft auseinander
gesetzt und sich dabei auf Träume als historische Quelle bezogen. Zweifel
los handelt es sich bei Träumen um eine ausgesprochen schwierige histo-
rische Quelle, die deutlich mehr Diskussionsbedarf nach sich zieht, als 
Koselleck ihm einräumt, der sie ohne große Vorbehalte als Quellen mit 
einmaliger und herausragender Bedeutung in ihrer erfahrungsgeschicht-
lichen Dimension bezeichnet.28 Es ist zudem nicht auszuschließen, dass er 
seine Erfahrungen als kriegsgefangener deutscher Soldat in seine Über
legungen einfließen ließ, seine Überlegungen mithin längst nicht nur um 
die Analyse der Träume Holocaust-Überlebender kreisen.29 Dennoch 
bieten seine Überlegungen interessante Ansätze, das Konzentrationslager 
als Erfahrungsraum zu analysieren, der gerade die Wahrnehmung von 
Zeit entscheidend veränderte. Diese Wahrnehmung wiederum umspannte 
offensichtlich eine einschneidende Erfahrungsdimension der Häftlinge. 
Wesentlich war für Koselleck in diesem Zusammenhang, dass Erfahrun-
gen der Vergangenheit im Konzentrationslager keine Gültigkeit mehr be
saßen und damit jede Prognosefähigkeit zerstört wurde. Er nennt diesen 

﻿26	 Leon Szalet, Baracke 38. 237 Tage in den »Judenblocks« des KZ Sachsenhausen, 
Berlin 2006, S. 356 f.

﻿27 Filipkowski / Jensen, Zeitlichkeit, S. 146.
﻿28 Hierzu Reinhart Koselleck, Terror und Traum. Methodologischer Anmerkungen 

zur Zeiterfahrung im Dritten Reich, in: ders., Vergangene Zukunft. Zur Semantik 
geschichtlicher Zeiten, Frankfurt a. M. 1989, S. 278-299, hier S. 291; Barbara Hahn, 
Ein kleiner Beitrag zur Geschichte des Totalitarismus. Nachwort, in: Charlotte 
Beradt, Das Dritte Reich des Traums, München 1966; S. 118-125; die Bedeutung 
von Träumen in der Zeit des Holocaust und mit Bezug auf Koselleck besonders 
hervorhebend Christiane Solter-Gresser, Shoa-Träume. Vergleichende Studien zu 
Träumen als Erzählverfahren, Paderborn 2021; kritisch Jureit, Erinnerung, S. 31-36.

﻿29 Auf die Bedeutung seiner persönlichen Erfahrung verweisen etwa Hoffmann, Riss; 
Jureit, Erinnerung.



92

axel drecoll

Prozess, der zu einer vollkommenen Marginalisierung von Vergangenheit 
und Zukunft als Orientierungsgrößen führte, »entwirklichen«.30 Der Ver
gangenheit beraubt, so kann man es auch ausdrücken, hörte die Zukunft 
für die Opfer auf zu existieren. Im Konzentrationslager stand die Zeit auf 
eigentümliche Art still, und der Terror war ein Dauerzustand. Analog zur 
Zerstörung der Identität und jeder Zukunft gab es nach Koselleck erst 
dann eine Überlebenschance, wenn die Träume der Insassen zu »Heil-
sträumen« wurden, wenn sie aufhörten, jede Art letztlich trügerischer 
Hoffnung widerzuspiegeln. »Man musste«, so führt er aus, »seinen eige-
nen Tod schon ausgestanden haben«, sich selbst »entäußern«, um den 
mörderischen Zeit-Raum KZ überleben zu können.31

Was Koselleck beschreibt, ist die Aufhebung des Verhältnisses von 
Erfahrung zu Erwartung. Keine Erfahrung im Leben vor der Verschlep-
pung in ein Konzentrationslager konnte mehr Gültigkeit beanspruchen, 
Zukunftshoffnungen gab es nicht, so dass das Leben zu einer monoto-
nen, von Gewalt geprägten und schier endlosen Gegenwart wurde. Zeit 
nahmen die Häftlinge als permanente Wiederholung von Schmerz und 
Deprivation wahr. In dieser Perspektive wurde das Konzentrationslager 
zu einem zeitlosen Raum oder endlosen Zeitraum des Terrors, da er we-
der Anfang noch Ende kannte. Die einzig mögliche Überlebensstrategie 
war die Negierung von Vergangenheit und Zukunft, für Koselleck gleich
bedeutend mit vollständiger Selbstaufgabe. 

Man wird solche Zeiterfahrungen nicht mit der Ausschließlichkeit 
formulieren können, die Koselleck ihnen zuweist. Leon Szalet etwa be-
schreibt rückwirkend, dass es das Wissen um seine in Sicherheit befind-
liche Tochter gewesen sei, die ihm Hoffnung und damit letztendlich das 
Leben geschenkt habe.32 Dennoch, das verdeutlichen die Erinnerungen 
Szalets ebenso beispielhaft, spielten das eigentümliche Verhältnis zu Zeit 
und der Verlust bisheriger Zeiterfahrungen für die Häftlinge offensicht-
lich eine entscheidende Rolle. Entscheidend auch deshalb, weil trauma-
tische Verlusterfahrungen und düstere Zukunftserwartungen die Biogra-
fien der Überlebenden in der Nachkriegszeit weiter prägten und sich 
massiv auf die Selbstentwürfe der Betroffenen auswirkten. 

﻿30 Koselleck, Terror, S. 291. 
﻿31 Ebd.
﻿32	 Szalet, Baracke 38, S. 78.



93

zeitschichten und historische orte der gewalt

Öffnung und Wiederholung. Nachkrieg und Gedenkstätten

Auch für die Häftlinge waren das Ende des Konzentrationslagers bzw. 
der Todesmärsche im April 1945 und vielleicht auch die deutsche Kapitula
tion einschneidende Ereignisse. Die häufig gesetzten Zäsuren »Befreiung 
und Kriegsende« waren biografisch allerdings nicht so tiefgreifend, wie sie 
angesichts der häufig sehr absolut gesetzten Zäsuren erscheinen mögen. 
Die physischen und psychischen Traumata, die tiefe Verunsicherung 
durch den Angriff auf wesentliche Identitätsmerkmale, waren nach der 
Kapitulation der deutschen Wehrmacht am 8. Mai 1945 weiter präsent. 
Viele Überlebende starben noch im Sommer an Schwäche, Krankheiten 
und den Nachwirkungen der Folter. Für viele andere öffnete sich der 
wiedergewonnene Zeithorizont erst sehr allmählich. Konnten sie im 
Lager nur die langsam verrinnenden Minuten und Stunden beobachten, 
war es in den ersten Monaten nach dem Krieg häufig nur möglich, Tage 
vorauszusehen: Die Zukunft blieb weiter ungewiss. Gerade bei jüdischen 
Verfolgten waren Familienmitglieder in der ganzen Welt verstreut oder 
gar nicht mehr am Leben, das eigene Dasein in den DP-Camps in sozia-
ler und wirtschaftlicher Hinsicht prekär und von Unsicherheiten geprägt. 
Aber auch diejenigen, die außerhalb der Lager überlebt hatten, waren im 
Ausland in vielen Fällen zu sozialen Bittstellern geworden. Traumata, 
Verlust und Zusammenbruch blieben markante Erfahrungswerte und 
prägten Erwartungshaltungen für die Zukunft. 

Dass der Nationalsozialismus durch seine Nachwirkungen weiterhin 
präsent blieb, konnte sich auch durch den beispiellosen Raubzug offen-
baren, den die Nationalsozialisten in Gang gesetzt hatten. Die mit den 
NS-Begriffen »Arisierung« oder »Entjudung« bezeichnete Ausplünderung 
der jüdischen Bevölkerung war für die Betroffenen mit Besitzverlusten 
verbunden, die weit über materielle Einbußen hinausgingen. Der Sozial-
psychologe Harald Welzer spricht in diesem Zusammenhang von der 
»Latenz der Dinge«.33 Er bezieht sich dabei auf Ernst Blochs Studien zur 
»Ungleichzeitigkeit«. In seiner kritischen Analyse des Kapitalismus spricht 
der Philosoph Bloch von »unaufgearbeiteter Vergangenheit«, von vergan-
genen Wünschen, »unerfüllte[n] Intentionen«, die als Vergangenes in die 
Gegenwart hineinwirken und zu krisenhaften Erscheinungen führen.34 
In Welzers Übersetzung sind es nicht nur verlorene Dinge, sondern auch 
die mit ihnen verbundenen Sehnsüchte und Hoffnungen auf das, was 

﻿33 Harald Welzer, Vorhanden / Nicht-Vorhanden. Über die Latenz der Dinge, in: 
Irmtrud Wojak / Peter Hayes (Hg.), »Arisierung« im Nationalsozialismus. Volks
gemeinschaft, Raub und Gedächtnis, Darmstadt 2000, S. 287-308.

﻿34 Ernst Bloch, Erbschaft dieser Zeit. Frankfurt a. M. 1985, S. 59.



94

axel drecoll

nicht war, aber sein sollte, die in der Gegenwart präsent sind, zum Teil 
mit großer Wirkungsmacht. Dinge prägen demnach unseren Selbst
entwurf, unsere Vorstellung von dem, was uns ausmacht oder dem, was 
wir sein wollen. Der umfassende Raub war also ein Angriff auf die Iden-
tität der Beraubten, der zeitlebens präsent bleibt.35 Die Erinnerungen des 
1938 von München nach Haifa ausgewanderten jüdischen Unternehmers 
Alfred Heller geben einen Eindruck von den damit verbundenen Verlust
erfahrungen: »Es war so merkwürdig, dieser eigene Ausverkauf, der nun 
schon nicht mehr ein Abstoßen des Überflüssigen, der eine wirkliche 
Liquidierung der ganzen Vergangenheit […] war«, erinnert er sich an die 
erzwungene Besitzveräußerung vor der Emigration.36 »Als Bettler stieß 
man uns in die Fremde«, resümiert die Arztgattin Charlotte Stein-Pick, 
ebenfalls eine Münchnerin, »aber bei diesem Abschied blieb ein Stück 
unserer Seele in der Heimat hängen und wird nun ewig mit all den vielen 
anderen Seelchen, denen es so erging wie den unseren, rastlos und 
suchend umherziehen.«37 

﻿35 Welzer, Vorhanden, S. 289 f.
﻿36 Zitiert nach Axel Drecoll, Der Fiskus als Verfolger. Die steuerliche Diskriminierung 

in Bayern 1933-1941 /42, München 2009, S. 308.
﻿37 Charlotte Stein-Pick, Meine verlorene Heimat, Bamberg 1992, S. 79-82.

Abb. 1: Der jüdische Arzt 
Dr. Edgar Dzialdow besucht 
2023 das erste Mal die Gedenk
stätte Sachsenhausen und 
erzählt anlässlich des Jahres
tages der Befreiung von 
seinen Verfolgungserfahrun-
gen, hier in einem persön
lichen Gespräch mit einem 
Gedenkstättenverantwort
lichen. Lange Zeit kannte nur 
die Familie sein Schicksal. Kurz 
nach seinem Besuch ist Edgar 
Dzialdow verstorben.



95

zeitschichten und historische orte der gewalt

Solche engmaschigen Verwebungen unterschiedlicher Zeithorizonte 
konnten zu ganz unterschiedlichen Umgangsformen und Handlungen 
Anlass geben. Pierre Gouffault etwa, ein französischer Widerstands-
kämpfer, der gegen die Judenverfolgung protestiert hatte und nach seiner 
Verhaftung Sachsenhausen und den anschließenden Todesmarsch über-
lebte, machte sich nach seiner Befreiung auf eigene Faust auf den Heim-
weg und entdeckte in einem Haus auf der Suche nach Nahrung Be
steck, das von einem SS-Mann und dessen Familie verwendet worden 
war. Das Besteck nahm er an sich als »Überrest eines besiegten Feindes«. 
Bis zum Ende seines Lebens nahm er jede Mahlzeit nur mit diesem 
Besteck ein.38 

Für nahezu alle Verfolgten bündelten sich verschiedene Formen von 
Gewalt, Raub und Verlust in einem Erlebniszusammenhang. So hatte 
die SS etwas mehr als 6.300 jüdische Männer nach dem Pogrom vom 
9. November 1938 ins Konzentrationslager Sachsenhausen gesperrt, um 
sie zur Emigration zu zwingen und sie vorher noch vollständig aus
plündern zu können. Unter ihnen war auch der junge Berliner Gerhard 
Nassau, der den Begriff »in the country of numbers« 1941 in seinem 

﻿38 Zitiert nach Axel Drecoll / Maren Jung-Diestelmeier (Hg.), Bruchstücke ’45. Von 
NS-Gewalt, Befreiungen und Umbrüchen im Jahr 1945, Berlin 2021, S. 88.

Abb. 2: Das Besteck, das 
Pierre Gouffault sein Leben 

lang benutzte, befindet 
sich heute in der Samm-

lung der Gedenkstätte 
Sachsenhausen, wo es 

als  ichtiges Erinnerungs-
stück erhalten bleiben soll.



96

axel drecoll

südamerikanischen Exil geprägt hatte.39 Entsprechend vielfältig und tief-
greifend waren die Verfolgungserfahrungen der Betroffenen. 

Wenn wir von solchen, zumeist irreversiblen Erfahrungen und Erleb-
nissen sprechen, die sich tief in die Identitätsentwürfe der Opfer ein
geschrieben haben, sollte die Bedeutung von Zeiterfahrung und Zeit
horizonten deutlich geworden sein. Die schier endlose Gegenwart der 
Gewalt verhinderte gegenwärtige und erfahrungsgesättigte Verhaltens-
muster, die Handlungssicherheit hätten gewähren können. Der Entwurf 
von Zukunftsplanungen in der Gegenwart war angesichts der Verhinde-
rung jeder Erwartung jenseits weiterer Gewalt ebenso ausgeschlossen. 
Mit Bezug auf die fehlende Möglichkeit der jüdischen Verfolgten, ihre 
durch den Nationalsozialismus propagierte Wertlosigkeit per se akzeptieren 
zu können, hat Dan Diner von counter rationality gesprochen. Er meint 
damit die letztlich vergeblichen Strategien jüdischer Opfer, ihre Nütz-
lichkeit unter Beweis zu stellen.40 Man kann dieses Prinzip insofern auf 
Zeitwahrnehmungen übertragen, als dass für die Opfer Sinnkonstruk
tionen und Identitätsentwürfe mit Geschichts- und Hoffnungslosigkeit 
bzw. fehlender Zukunft nicht in Übereinstimmung zu bringen waren. 
Nur wenn sie sich selbst aufgaben, konnten sie weiter existieren. Und 
selbst diejenigen, die überlebten, blieben fast immer und zeitlebens von 
der endlosen Gegenwart der Gewalt geprägt. 

In der Perspektive der Gedenkstättenarbeit bedeutet das, mit Begriffen 
wie Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft sehr reflektiert umgehen zu 
müssen. Mit guten Gründen lässt sich etwa ein Gegenbild zur gängigen 
Vorstellung eines Zeitstrahls mit abgeschlossenen, durch Zäsuren definierte 
Vergangenheitssequenzen evozieren: Die gegenwärtige Vergangenheit ist 
für die Überlebenden und für die zig Millionen Angehörigen im Hier 
und Jetzt existent und real vorhanden. Alles, was tatsächlich vergangen 
ist, steht für uns hingegen nicht mehr zur Verfügung und kann keine 
Relevanz entfalten.41 Und nur auf Basis dieser gegenwärtigen Vergangen
heit können in der Gegenwart Zukünfte entworfen werden. Wir sehen also 
Überlappungen und Verschränkungen von Vergangenheit, Gegenwart 
und Zukunft und keine lineare Struktur von Zeit. Um es mit Kosellecks 

﻿39 Ley, Reich, S. 7.
﻿40 Dan Diner, Beyond the conceivable. Studies on Germany, Nacism and the Holo-

caust, Berlin / Los Angeles / London 2000, etwa S. 117 ff.
﻿41	 Achim Landwehr, Die vielen, die anwesenden und die abwesenden Zeiten. Zum 

Problem der Zeitgeschichte und der Geschichts-Zeiten, in: Esposito, Zeiten
wandel, S. 227-253, hier S. 249; Landwehr diskutiert das Phänomen der Anwesen-
heit und Abwesenheit von Vergangenheit unter dem Begriff »Chronoferenzen«; 
ders., Geschichte, S. 273 ff.



97

zeitschichten und historische orte der gewalt

Begriff auszudrücken: Durch die vorhandenen Zeitschichten ist Vergan-
genheit aktuell und damit Gegenwart. Eine solches Geschichtsbild kon-
turiert auch noch einmal besonders nachdrücklich mögliche Antworten 
auf die Frage, was die NS-Geschichte, 80 Jahre danach, eigentlich noch 
mit uns zu tun hat. Vergangenheiten, das zeigt sich an historischen Tat-
orten besonders eindrucksvoll, sind nicht im eigentlichen Sinne ver
gangen und haben unterschiedliche, individuelle und gruppenspezifische 
Zeitausdehnungen. Und Zukünfte sind nicht einfach terra incognita vor 
uns, sondern Gegenwartskonstruktionen, die mit den Vergangenheiten 
eng verschränkt sind.

Auf einer Metaebene trägt die Analogie der Zeitschichten grundsätzlich 
zu einem besseren Verständnis der Selbstbeschreibungen und Funktions-
zuweisungen von Gedenkstätten bei. Halten wir uns noch einmal die 
Unstimmigkeiten und Paradoxien vor Augen, die in einem Definitions-
versuch deutlich gemacht werden können: Gedenkstätten sind ausgespro
chen wichtig für das Selbstverständnis der Bundesrepublik Deutschland 
und ihrer Demokratie. Sie sollen dieser Rolle als Memorialmuseen und 
Friedhöfe an Orten nationalsozialistischer Massenverbrechen gerecht 
werden. Nach vielfachen Überformungen sollen sie so weit als möglich 
im Ausbauzustand des Lagers oder der Haftanstalt belassen werden, wo-
bei die Spuren der Nachnutzung nicht getilgt werden dürfen (Denkmal-
schutz). Gedenkstätten sind also nicht die historischen Lager, die mit 
dem Ende des NS-Regime aufhörten zu existieren und von denen höchs-
tens noch Spuren vorhanden sind. Ihre Relevanz erhalten die Orte aber 
gerade angesichts der Tatsache, dass die Zeit des Nationalsozialismus nicht 
als abgeschlossen angesehen werden darf, sondern als gegenwärtige Ver-
gangenheit betrachtet werden muss. Und dieser unfertige Aufarbeitungs-
zustand wiederum soll Wachsamkeit und kritische Reflexion fördern, um 
die Herrschaft solcher und ähnlicher Regime in Deutschland endgültig 
ausschließen zu können. Es sind also Orte, um noch einmal auf das Bild 
zurückzugreifen, an denen Geschichte zum Stillstand gebracht werden 
soll, da durch dieses (vermeintliche) Innehalten im Zeitverlauf ein kriti-
scher Blick zurück und ein bewusst sorgenvoller Blick nach vorn möglich 
werden können; ein sorgenvoller Blick wohlgemerkt, der durch keinen 
Zeithorizont versperrt werden darf (nie wieder). Aber gerade statisch 
können und sollen Gedenkstätten nicht sein: »Nie wieder ist jetzt«, eine 
häufig zu hörende Ergänzung zur ursprünglichen Forderung der Über
lebenden bedeutet ja gerade, die durch die gegenwärtige Vergangenheit 
transportierten Erkenntnisse immer wieder so zu formulieren, dass sie 
auf unterschiedliche Anforderungen in unterschiedlichen gegenwärtigen 
Kontexten anwendbar bleiben. 



98

axel drecoll

Solche komplexen und zum Teil widersprüchlichen Definitionsversuche 
lassen sich mit Reinhart Kosellecks Überlegungen zu Zeit und Zeiterfah-
rung und einem Gespür für die unterschiedlichen Perspektiven auf und 
die Rezeptionen von Zeit (oder der Pluritemporalität historischer Sinn
bildung) verständlicher fassen. Gedenkstätten sind demnach Orte, die 
unterschiedliche Zeiträume oder verschiedene Ausdehnungen von Zeit 
beinhalten. Es gibt mannigfaltige Spuren, die auf diese Zeiträume ver-
weisen, Biografien, Familienschicksale, Objekte oder bauliche Relikte. 
Und es handelt sich um Spuren, die in die jeweilige Gegenwart führen 
und unseren Blick auf die vielen Verbindungslinien lenken, die erklären 
können, warum das historische Lager nicht mehr, aber das Konzentrations
lager sehr wohl noch gegenwärtig und vorhanden ist – in der materiellen 
Ausprägung der Relikte, aber auch in der Gewalt, den Schikanen, der 
Hoffnungslosigkeit und den Emotionen, den vernichteten Träumen, Sehn
süchten und Ideen, den zerschnittenen Lebenslinien, die als vergangene, 
aber gleichwohl gegenwärtige Leerstellen und Realitäten in familiären 
Tradierungen weiterleben. Inwieweit für diese individuelle Erfahrungs-
dimension die Metapher der geologischen Schicht, die eine Altersbestim-
mung der Gesteine möglich macht (Stratigraphie) tatsächlich die passen-
den Assoziationen weckt, ist hingegen zweifelhaft.42 Es kann ja gerade 
nicht darum gehen, sich die verschiedenen Dimensionen von Zeit als sta
pelnde Ablagerungen zu vergegenwärtigen, die sich potenziell zu riesigen 
Türmen aufbauen können. Ein solches Bild kaschiert die erheblichen 
Dynamiken, reziproken Effekte und ständigen Veränderungen, denen, je 
nach Perspektive, die Zeitdimensionen unterliegen. Als passender erscheint 
etwa das Bild eines dreidimensionalen Mosaiks aus alten und neuen Ele-
menten, das je nach (zeitlichem) Betrachtungsstandpunkt seine Zusammen
setzung ändern und in Farbe, Form und Sinngebungsangeboten variieren 
kann.

Legt man eine solche Dynamik zugrunde, stellt sich zudem die häufig 
diskutierte Frage besonders nachdrücklich, ob man denn aus Geschichte 
(in Gedenkstätten) überhaupt lernen kann, verändern sich doch histori-
sche Kontexte, Erfahrungszusammenhänge und Erwartungshorizonte 
permanent. Zweifellos war und ist der Nationalsozialismus in vielen 
Aspekten und für viele Menschen ein ausgesprochen singuläres Ereignis. 
Dennoch erfordert schon das Postulat der historischen Einzigartigkeit 
der NS-Verbrechen und der Shoa zeitliche oder geschichtliche »Wieder-
holungen« und damit Vergleichsmöglichkeiten, ohne die die Einzigartig-
keit eines Ereignisses im Zeitverlauf gar nicht postuliert werden könnte. 

﻿42 So auch Landwehr, Zeitschichten, S. 549.



99

zeitschichten und historische orte der gewalt

Wenn Reinhart Koselleck von Wiederholungsstrukturen spricht, meint 
er damit weitreichende wiederkehrende Phänomene mittlerer und großer 
Reichweite, wie etwa im Bereich des Rechts oder der Zyklen der Natur.43 
Es lohnt sich allerdings, solche Überlegungen auf die Mikrokosmen der 
Gedenkstätten zu übertragen. Durch stark auf gleichbleibend wieder
kehrende, ritualisierte Formen des Gedenkens und die notwendigen An
passungen an aktuelle Herausforderungen stehen sie in einem besonde-
ren Spannungsverhältnis von Wiederholung und Veränderung. Die Orte 
stehen zudem für ein besonderes Verhältnis zu Zeit und haben eine 
herausgehobene gesellschaftliche Relevanz. Wie durch ein Brennglas, so 
lässt sich zumindest vermuten, öffnet der begrenzte Raum der Gedenk-
stätte Perspektiven auf verallgemeinerbare Phänomene der unterschied
lichen Dimensionen von Zeit. In dieser Hinsicht sind Gedenkstätten 
sowohl topografische Orte als auch eigentümliche Zeit-Räume, in denen 
sich zeitliche Perspektiven in besonderem Maße bündeln: durch Wieder-
holungsstrukturen, als Sinnbilder epochaler Zäsuren, als Symbole nahe-
zu unendlicher (tausendjähriger) Zeitausdehnung und gewalttätiger Zeit
verkürzung. Sie sind damit auch Räume, die Erfahrungen und Erwartungen 
negieren, mit den horrenden individuellen und gruppenspezifischen 
Folgen. Alle diese Schichten überlagern, verschränken und beeinflussen 
sich. Gesellschaftliche Relevanz entfalten die historischen Tatorte, weil 
sie als der Versuch gewertet werden können, nicht eine linear verlaufende 
Zeit zu unterbrechen, aber einzelne Zeitschichten herauszupräparieren 
oder, vielleicht besser, einzelne Perspektiven auf das dynamische Zeit
mosaik einzufangen und festzuhalten bzw. ein einzelnes Bild des, wie es 
häufiger heißt, Palimpsests Gedenkstätte aufzuzeigen.44 Auf dieser Basis 
können dann Gedenkstättenarbeit und kritische Geschichtsreflexion 
veränderbar und aktuell gehalten werden. Sie sind gewissermaßen zeit
liche Querschnitte, die als Vergleichsmaßstab für die jeweilige Gegenwart 
erhalten bleiben müssen, um Wiederholungen totalitärer Politik, die sich 
auf solche oder ähnliche Grundlagen oder Vorbilder stützen, verhindern 
und ausschließen zu können.

﻿43 Zu Wiederholungsstrukturen etwa Koselleck, Zeitschichten, S. 21 f.
﻿44 Exemplarisch Volkhard Knigge, Museum oder Schädelstätte? Gedenkstätten als 

multiple Institutionen, in: Stiftung Haus der Geschichte der Bundesrepublik 
Deutschland (Hg.), Gedenkstätten und Besucherforschung, Bonn 2003, S. 17-33, 
hier S. 27.



100

axel drecoll

Zeit, Objekt und Raum als Exponat

Anders hingegen stellt sich die Metapher der Zeitschichten in Bezug auf 
die materielle Dimension der Gedenkstätten und ihrer historischen Über
lieferungen dar. Die damit assoziierten Bilder der Ablagerung scheinen 
hier auf den ersten Blick passender als bei der erfahrungsgeschichtlichen 
Dimension, etwa hinsichtlich der denkmalpflegerischen Perspektiven.45 
Tatsächlich können wir bei Gedenkstätten von einer sehr spezifischen 
Wechselwirkung von Raum, Objekt und zeitlichen Dimensionen ausgehen, 
die die historischen Orte der Gewalt von herkömmlichen Museen unter-
scheidet. Der wesentliche Unterschied besteht darin, dass die Objekte 
nicht aus ihrem ursprünglichen (Zeit-)Kontext herausgerissen und in 
völlig neuen Zusammenhängen dargestellt werden. Das Hauptexponat ist 
vielmehr der historische Ort, der gleichzeitig als Präsentationsraum fun-
giert. Die exponierten Objekte entstammen in der Regel dem historischen 
Kontext des Lagers und können daher als Bestandteile des Hauptexponats 
aufgefasst werden. Besucher:innen einer Gedenkstätte halten sich also 
permanent in einem Realexponat auf, das nicht nur einen Geschichtsraum 
definiert, sondern auch einen gegenwärtig musealen. Sie rezipieren zahl-
reiche Objekte, die zu diesem Raum als Exponat Gedenkstätte gehören 
und daher nur bedingt in neue Sinn- und Raumumgebungen eingebettet 
werden können. Dieses sehr eigentümliche Raum-Zeit-Ding-Verhältnis, 
das sich in Gedenkstätten manifestiert, beinhaltet zweifellos Anschluss-
möglichkeiten an Kosellecks Überlegungen. Der Erfahrungsraum Konzen
trationslager und seine Nachwirkungen sind bereits angesprochen worden. 
Weiterführende Optionen bietet auch die Dimension der Sinneseindrücke, 
nach Koselleck konstitutiv für jede Erfahrung.46 Bei Gedenkstätten kön-
nen wir von einem Wechselverhältnis auf mehreren Ebenen ausgehen, wel
ches die Konstellation von Raum, Ding, Zeit und sinnliche Rezeption 
betrifft. Für die Häftlinge war dieses Wechselverhältnis entscheidend, da 
sich ihre (Zeit-)Erfahrung immer auch aus den materiellen Gegeben
heiten ihrer Umgebung speiste. Besucher:innen der Gedenkstätte sollen 
diese Zusammenhänge nach Möglichkeit nachvollziehen und sind dabei 
in ihrer sinnlichen Wahrnehmung gleichzeitig von der materiellen Dimen
sion des Realexponats beeinflusst, auch jenseits kognitiver Verarbeitungs-
prozesse. Man kann den Ort Gedenkstätte und seine Relikte gewisser
maßen als dinglichen Körper hören, tasten und riechen. Eine solche 
Wirkung von Dingen kann als ekstatisch, atmosphärisch, in gewisser Weise 

﻿45 Landwehr, Zeitschichten, S. 546.
﻿46	 Jureit, Erinnerung, S. 90.



101

zeitschichten und historische orte der gewalt

als »diesseits der Hermeneutik« beschrieben werden.47 Die damit verbun-
dene Rezeption ist schwer eindeutig zu fassen oder durch Metaphern zu 
beschreiben. In jedem Fall haben wir es mit ausgesprochen komplexen 
Wahrnehmungen und reziproken Effekten bei der Rezeption von Zeit-
lichkeit zu tun. Bei näherem Hinsehen ist auch hier das Bild der Schicht 
unscharf, da es die Komplexität der Verschränkungen nicht aufzuzeigen 
vermag. 

Gedenkstätte, Zeit und Erinnerung

Wenden wir uns abschließend noch einmal dem gedenkstättenpädago
gischen Credo der notwendigen Spurensuche, deren Entschlüsselung und 
den damit zusammenhängenden Themenkomplexen Aufarbeitung und 
Erinnerung zu. Man wird Reinhart Koselleck sein nachhaltiges Eintreten 
für die Aufarbeitung des NS-Regimes nicht absprechen können. Das ver
deutlicht nicht nur seine pointierte, zum Teil polemische Kritik mög

﻿47 Hans Ulrich Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik. Die Produktion von Präsenz, 
Frankfurt a. M. 2004, hier S. 100 und 127-134; Dieter Mersch, Ereignis und Aura. 
Untersuchungen zu einer Ästhetik des Performativen, Frankfurt a. M. 2002, S. 9-29; 
Gernot Böhme, Atmosphäre. Essays zur neuen Ästhetik, Berlin 2014, S. 15-22. 

Abb. 3: Das Exponat 
»Zeichnung des Konzentra-
tionslagers« (rechts) in einer 

Ausstellung auf dem his
torischen Lagergelände, 

einem »Raum als Exponat«.



102

axel drecoll

licher Selbstviktimisierungen der Deutschen durch Erinnerungszeichen, 
die er in seiner Funktion als »public historian« äußerte.48 Mit dem Begriff 
des negativen Gedächtnisses prägt er zudem die Aufarbeitungslandschaft 
bis heute.49 Mit »negativ« bezeichnete Koselleck dabei zwei Bedeutun-
gen, die er als wesentliche Merkmale der Aufarbeitungsherausforderung 
beschrieb. Negativ zum einen, weil sich die Verbrechen jeder positiven 
Sinnstiftung entziehen würden. Zum anderen als »negative Differenz«, 
da die Erfahrungen und Erinnerungen der Opfer »zwar negativ präfor-
miert«, aber ihm zufolge nicht übertragbar sind und daher nur historisch 
aufgearbeitet werden können.50 Auf das Modell der Zeitschichten bezogen 
lassen sich nach Koselleck in gegenwärtigen Zeitschichten eingelagerte, 
individuelle und familiäre Erinnerungen zwar konstatieren, Erinnerun-
gen und Erfahrungen bleiben allerdings individuelle Phänomene, die wir 
nur sekundär bearbeiten, aber nicht übernehmen können. 

Auffällig in dieser Modellierung ist das sehr strikt vom Ausgangspunkt 
individueller Erfahrungen gedachte Konzept eines Gedächtnisses an den 
Nationalsozialismus. Damit hat sich Koselleck früh und eindeutig gegen 
Modelle einer kollektiven Kultur der Erinnerung gewandt, wie sie vor 
allem seit den 1990er Jahren zunehmend an Einfluss gewonnen haben. 
Interessant ist dabei vor allem, dass sowohl das negative Gedächtnis als 
auch die kollektive Erinnerung als feststehende und häufig verwendete 
Begriffe Eingang in die Gedenkstättenkommunikation gefunden haben, 
ohne dass die inhärenten Widersprüche dabei ausreichend Berücksichti-
gung finden würden. Man wird wohl in der Annahme nicht zu weit gehen, 
eine solche Leerstelle mit einer prinzipiellen Schwierigkeit in Verbin-
dung zu bringen: Wie lassen sich Erlebnisse und daraus abgeleitet Erfah-
rungen und Erinnerungen von Individuen oder Erlebnisgemeinschaften, 
etwa Lagerhäftlinge, auf gesellschaftliche Kollektive beziehen – die, wie 
in Deutschland, durch die Beschäftigung mit der NS-Geschichte in ihrer 
Identität geprägt werden sollen? Gibt es also überhaupt so etwas wie eine 
kollektive Erinnerung oder ein kollektives Gedächtnis, das kollektive Iden
titäten prägen und kollektive Sinnstiftung ermöglichen kann, und, wenn 
ja, wie funktionieren die Übertragungsmechanismen?51 Solche Fragen 
stellen sich für Gedenkstätten in besonderer Weise. Denn einerseits ist es 
ein gedenkstättenpädagogischer Grundsatz, die existentiellen Häftlings-

﻿48 Saupe, Denkmal.
﻿49 Reinhart Koselleck, Formen und Traditionen des negativen Gedächtnisses, in: 

Norbert Frei / Volkhard Knigge (Hg.), Verbrechen erinnern. Die Auseinandersetzung 
mit Holocaust und Völkermord, Bonn 2005, S. 21-32. 

﻿50 Ebd., S. 26.
﻿51 Hierzu Jureit, Erinnerung, S. 150-162.



103

zeitschichten und historische orte der gewalt

erfahrungen mit Leid und Tod eben nicht adäquat nachvollziehen zu 
können. Andererseits muss aber in Bezug auf die Zielsetzung, kritische 
Reflexion und Empathie wachzurufen, von Übertragungsmöglichkeiten 
zwingend ausgegangen werden. Zeit kommt in diesem Problemzusammen
hang eine wichtige Bedeutung zu, insofern, als es um die Wahrnehmung 
von Zeit, um Wirkungszusammenhänge dieser Erfahrung und der Frage 
nach Möglichkeiten geht, die dadurch begründeten Erfahrungen oder 
Erinnerungen auf Gesellschaften zu übertragen und in Identitätskonstruk
tionen münden zu lassen. 

Es kann hier weder dezidiert auf die Eckpunkte des Erinnerungsparadig
mas eingegangen werden noch auf die damit zusammenhängenden Dis
kussionen, in denen es neben Koselleck weitere prononcierte Stimmen 
der Kritik gegeben hat.52 Auch ist nicht das sehr dichotomisch wirkende 
Konzept eines negativen Gedächtnisses in seinen Ausprägungen Ziel der 
Analyse. Aufgegriffen werden sollen aber noch einmal die Themen
bereiche, die sich als besonders neuralgisch erwiesen und in der Gedenk-
stättenlandschaft zu Fehlperzeptionen geführt haben. Vor allem wird man 
Koselleck in der Retrospektive wohl insofern recht geben müssen, als 
dass sich mit dem Begriff der kollektiven Erinnerung häufig verbundene 
Annahmen als trügerisch erwiesen haben. So können wir etwa nicht von 
einem bis vor wenigen Jahren noch häufig propagierten erinnerungs
kulturellen Konsens in Bezug auf die notwendige Aufarbeitung des National
sozialismus ausgehen.53 Der Rechtsruck und der sprunghafte Anstieg ge-
schichtsrevisionistischer Positionen sprechen klar dagegen. Die Gründe für 
solche lange Zeit vorherrschenden und allzu optimistischen Annahmen 
sind sicher vielfältig. Jenseits der Frage nach Übertragungsmöglichkeiten 
im generationellen Zeitverlauf hängen sie vor allem mit generalisieren-
den Thesen zusammen, die Begriffen wie dem kulturellen Gedächtnis, 
der kollektiven Erinnerung oder der Identität einer Nation inhärent sind. 
Die Notwendigkeit kritischer Reflexion, die auch Koselleck hervorhebt, 

﻿52 Etwa Volkhard Knigge, Erinnerung oder Geschichtsbewusstsein? Warum Erinne-
rung allein in eine Sackgasse für historisch-politische Bildung führen muss, in: 
Gedenkstättenrundbrief 172, 12 (2013), S. 3-15. 

﻿53 Exemplarisch Harald Schmid, Mehr Gegenwart in die Gedenkstätten ! Erinne-
rungsorte im Zeichen des Memory-Drains und der Entpolitisierung, in: Gedenk-
stättenrundbrief 84, 8 (1998), S. 11-16; Aleida Assmann entwickelte ein Konzept von 
Erinnerung als generationenübergreifende kulturelle Praxis, das sie insofern norma
tiv unterlegte, als sie der kritischen Beschäftigung mit dem Holocaust langfristige 
positive Effekte für demokratische Entwicklungen auf nationaler und internatio-
naler Ebene beimaß; dabei auch in direkter Auseinandersetzung mit Koselleck: 
Aleida Assmann, Das neue Unbehagen an der Erinnerungskultur. Eine Intervention, 
München 2013.



104

axel drecoll

darf nicht mit einer gesellschaftlichen Anerkennung dieser Notwendig-
keit gleichgesetzt werden.

Die Modelle der Zeitschichten und des negativen Gedächtnisses, so 
lässt sich abschließend formulieren, regen zum Weiterdenken an, ohne 
dass sie bereits hinreichendes Erklärungspotenzial oder stimmige Bilder 
für den komplexen Umgang mit den Dimensionen der Zeit bereithielten. 
Diskussionsstoff bieten sie vor allem hinsichtlich der Gegenwartsrelevanz 
von Geschichte und sie helfen, Ungereimtheiten in der Funktions
zuweisung von historischen Orten zumindest zu glätten und zu einem 
besseren Verständnis der Perspektiven auf diese Orte beizutragen. Darüber 
hinaus eröffnen sie alternative Zugänge zu den historischen Tatorten der 
Gewaltgeschichte. Fragt man etwa nicht nach der Gegenwartsrelevanz, 
sondern nach der Gegenwärtigkeit der NS-Geschichte, so lassen sich his
torische Narrative anders verknüpfen, Ausstellungen anders kuratieren 
und didaktische Programme modifizieren. Alternative Bezeichnungen 
wie »Zeitregimes« (für die machtvolle Aufladung) oder »Zeitschaften« 
bzw. »Chronoferenzen« (für die Vielfältigkeit der Nutzung und die viel-
fältigen Wechselwirkungen von Zeit) können Kosellecks Modell ergän-
zen, vertiefen und gehen zum Teil auch darüber hinaus.54 In jedem Fall 
lohnt sich die Beschäftigung mit Zeit als Analysegegenstand gerade in 
den Gedenkstätten und mit historischen Orten als Forschungsobjekt. An 
Kosellecks negativem Gedächtnis und seinen Zeitschichten wird man 
dabei kaum vorbeikommen.55

﻿54 Hierzu Achim Landwehr, Geburt der Gegenwart. Eine Geschichte der Zeit im 
17. Jahrhundert, Frankfurt a. M. 2014; ders., Geschichte, S. 25.

﻿55 In Bezug auf Kosellecks Oevre so auch: Chris Lorenz, Der letzte Fetisch des 
Stamms der Historiker. Zeit, Raum und Periodisierung in der Geschichtswissen-
schaft, in: Esposito, Zeitenwandel, S. 63-92, hier S. 91.


