
21

Achim Saupe

Zeitschichten
Anmerkungen zur Historisierung 
und ­Dynamisierung ­einer Zeitfigur

Ein Buch zum Thema Zeitschichten und Pluritemporalität in der Ge-
schichtskultur bedarf einiger Erläuterungen zur Historisierung der Zeit-
schichten-Metapher  – die tatsächlich in der Forschung weit voran
geschritten ist  – sowie zur Frage, welche Tragweite sie für die 
Geschichtswissenschaften und die historisch arbeitenden Disziplinen 
hat. Zudem verweist der Titel des vorliegenden Buchs darauf, dass eine 
Diskussion über Zeit- und Temporalitätsfragen über die von Reinhart 
Koselleck so prominent gemachte Metapher heute hinausgehen muss.1 
Die von ihm angeregten Überlegungen für eine Theorie historischer 
Zeiten wurden in den letzten Jahren zahlreich aufgegriffen, diskutiert 
und dynamisiert. Dies findet sich insbesondere in Forschungsbeiträgen 
über »Pluritemporalität« und »Polychronie«.2 Auch wenn damit schon 
angedeutet ist, dass die Metapher letztlich mehr Probleme aufwirft, als sie 
zu klären imstande ist, so ist es der Wert der Metapher, dass sie anregt 
und sinnbildhaft vereinfacht. Ihre ästhetische Dimension macht ihre 
wesentliche Attraktivität aus, wobei fraglich bleibt, wie weitreichend 
das Zeitschichten-Bild die multiplen Zeiten und Zeitwahrnehmungs
phänomene zu veranschaulichen vermag, mit denen man in historischen 
Studien und in der historischen und temporalen Selbstverortung von 
Gesellschaften in ihren je eigenen Gegenwarten zu tun hat. 

Man kann sich, das zeigen die historische Temporalitätsforschung 
ebenso wie die soziologische und philosophische Beschäftigung mit der 
Zeit, im Thema leicht verlieren. Viele sozialwissenschaftliche Studien, so 
hat Hartmut Rosa zu Beginn seines Buchs über »Beschleunigung. Die 

1	 Reinhart Koselleck, Zeitschichten. Studien zur Historik. Mit einem Beitrag von 
Hans-Georg Gadamer, 3. Aufl., Frankfurt a. M. 2013.

2	 Achim Landwehr, Die abwesende Anwesenheit der Vergangenheit. Essay zur Ge-
schichtstheorie, Frankfurt  a. M. 2016, S. 156, S. 258-259; ders., Alte Zeiten, Neue 
Zeiten. Aussichten auf eine Zeiten-Geschichte, in: ders., Diesseits der Geschichte. 
Für eine andere Historiographie, Göttingen 2020, S. 29-48, insb. S. 43-46; Helmut 
Hühn, Polychronie, in: Michael Gamper/ders./Steffen Richter (Hg.), Formen der 
Zeit. Ein Wörterbuch der ästhetischen Eigenzeiten, Hannover 2020, S. 269-278.

© 2026 Achim Saupe, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83535930-002 | CC BY-NC-ND 4.0

https://doi.org/10.46500/83535930-002


22

achim saupe

Veränderung der Zeitstrukturen in der Moderne« süffisant festgestellt, 
versuchen sich an systematisierenden Überblicksdarstellungen, um dann 
allgemein festzuhalten, »wie wichtig und divers Zeitstrukturen in der 
sozialen Welt seien«, nicht um zuletzt stärkere Forschung in diesem Be-
reich einzufordern.3 Die hier vorgebrachten Anmerkungen zur Histori-
sierung einer »Zeitfigur«4 wollen weniger ein Forschungsfeld skizzieren, 
das – wie der Band zeigt – ohnehin nur im interdisziplinären Austausch 
bearbeitet werden kann, sondern zur Debatte darüber anregen, welche 
politischen und gesellschaftlichen Implikationen das Denken in bestimm
ten Zeitfiguren hat.

Zeitschichten: Reinhart Koselleck

Wie der Band insgesamt zeigt, diffundiert die Zeitschichten-Metapher 
wohl weniger aus den intellektuellen Gefilden in die allgemeine Ge-
schichtskultur. Vielmehr macht sie auf einen gesellschaftlich und unter 
Geschichtskultur-Experten weit geteilten Sinnhorizont aufmerksam, der 
die zersplitterte Geschichte des 20. Jahrhunderts und darüber hinaus 
die Relevanz ganz unterschiedlicher Vergangenheiten in einem Bild zu 
fassen sucht. 

Nichtsdestotrotz bleiben Reinhart Kosellecks Beiträge zum Thema der 
zentrale Einstiegspunkt. Koselleck gab im Jahr 2000 seine Textsammlung 
»Zeitschichten« heraus und leitete diese mit einem neuen Vorwort und 
einem gleichnamigen Beitrag ein, der auf einem Vortrag von 1994 beruhte 
und 1995 veröffentlicht worden war.5 Schon 30 Jahre früher hatte er die 
Schicht-Metapher aufgerufen, u. a. auf dem Historikertag 1970, im Rah-
men des Kolloquiums »Poetik und Hermeneutik« als auch im Rahmen 
begriffshistorischer Überlegungen,6 um eine »Theorie historischer Zeiten« 

3	 Hartmut Rosa, Beschleunigung. Die Veränderung der Zeitstrukturen in der Mo-
derne, Frankfurt a. M. 2005, S. 21.

4	 Lucian Hölscher, Zeitgärten. Zeitfiguren in der Geschichte der Neuzeit, Göttingen 
2020; siehe auch Penelope J. Corfield, Time and the shape of history, St. Edmunds 
2007.

5	 Koselleck, Zeitschichten, in: ders., Zeitschichten, S. 19-26, zunächst in: Heinrich 
Pfusterschid-Hardtenstein (Hg.), Zeit und Wahrheit. Europäisches Forum Alpach, 
Wien 1995, S. 95-100. 

6	 Zur Schichtmetapher im Werk von Koselleck vgl. Stefan-Ludwig Hoffmann, Der 
Riss in der Zeit. Kosellecks ungeschriebene Historik, Frankfurt a. M. 2023, S. 338-361; 
Helge Jordheim, Sattel, Schicht, Schwelle, Schleuse. Kosellecks paradoxe Sprach-
bildlichkeit der pluralen Zeiten, in: Bettina Brandt / Britta Hochkirchen (Hg.), 
Reinhart Koselleck und das Bild, Bielefeld 2021, S. 217-244, insb. S. 236-240.



23

zeitschichten

anzuvisieren: »Es gibt mehrschichtige Zeitabfolgen, die alle für sich ein 
Vorher und Nachher kennen, die aber auf dem Raster der naturalen 
Chronologie in ihrer linearen Sequenz nicht zur Deckung zu bringen 
sind. Daher kommt es darauf an, Temporalstrukturen freizulegen, die 
den mannigfachen geschichtlichen Bewegungsweisen angemessen sind«, 
hieß es in seinem Vortrag.7 Geschichte wird hier nicht bloß als Verän
derung in der Zeit, als Wandel und Bewegung aufgefasst, sondern mehr 
als das: Gleich mannigfache Bewegungsweisen sollen erfasst werden. Das 
steht  – wie in der Forschung angemerkt wurde  – in einem gewissen 
Gegensatz dazu, dass Koselleck wiederholt die Ausbildung des »Kollektiv
singulars« Geschichte in der Sattelzeit beschrieb, der für das moderne 
Zeitverständnis so zentral ist.8 Insofern ist dieses Spannungsverhältnis 
zwischen einer sich um 1800 ausbildenden Einheit der Geschichte, deren 
wichtigsten Elemente die »gerichtete Zeit«9 und mithin Begriffe wie 
Fortschritt, Entwicklung, Neuzeit und Moderne sind, im Gegensatz zur 
»Pluralität historischer Zeiten« immer wieder in Kosellecks Arbeiten 
auszumachen. Einerseits fixierte Koselleck den Begriff der Geschichte, 
indem er auf die Entstehung des »Kollektivsingulars« hinwies, gleich
zeitig öffnete er ihn: »Denn die historischen Zeiten bestehen aus mehre-
ren Schichten, die wechselseitig aufeinander verweisen, ohne zur Gänze 
voneinander abzuhängen.«10

Aufgreifen wird Koselleck die Schichten- und Zeitschichtenmetapher 
wiederholt: Nach den Anfängen um 1970 findet sie sich in Aufsätzen aus 
allen Jahrzehnten, konsequenter durchdacht nach 1990, und dann in der 
Einleitung seiner gleichnamigen Aufsatzsammlung. Kosellecks Arbeits-
prozess gleicht dabei selbst dem Zeitschichten-Phänomen, wie Stefan- 
Ludwig Hoffmann beschrieben hat: Immer wieder griff Koselleck ältere 
Beiträge hervor, veränderte sie leicht und entwickelte sie weiter: »[D]as 
dauernde Sich-Überlagern, Verflechten, Verdichten und dann über
raschende Aufbrechen, neue Perspektiven Öffnende« sei typisch für 
Koselleck, der mit einem »Papiergebirge an ›Befunden‹«11 aus Privat
bibliothek, Zettelkästen und sonstigen Materialsammlungen arbeitete.

7	 Reinhart Koselleck, Wozu noch Historie? [1971], in: ders., Vom Sinn und Unsinn 
der Geschichte, Frankfurt a. M. 2010, S. 32-51, hier S. 48 f.

8	 Reinhart Koselleck, Geschichte, Geschichten und formale Zeitstrukturen, in: 
ders.: Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten, 4. Aufl., Frank-
furt a. M. 2000, S. 130-143, hier S. 143. Zum Spannungsverhältnis siehe Landwehr, 
Die anwesende Abwesenheit der Vergangenheit, S. 293-297.

9	 Hölscher, Zeitgärten, S. 211. 
﻿10	 Koselleck, Zeitschichten, S. 20.
﻿11 Siehe dazu auch Hoffmann, Der Riss in der Zeit, S. 88.



24

achim saupe

Gleich in den einleitenden Sätzen seiner Zeitschichten-Textsammlung 
(die bekanntermaßen ältere Beiträge zur Zeitthematik versammelte) hielt 
Koselleck fest, dass jede Rede über die Zeit »auf Metaphern angewiesen« 
sei. Zudem sei Zeit nur in räumlichen Bezugskategorien zu denken, da 
sie »nur über Bewegung in bestimmten Raumeinheiten anschaulich zu 
machen« sei und »zeitliche und räumliche Fragen […] immer ineinander 
verschränkt« blieben.12 

Schnell erfolgte aber bei Koselleck eine Favorisierung der Zeit gegen-
über dem Raum, was in der Geschichtswissenschaft durchaus traditionell 
war und ist. Denn nur »anfangs« – so Koselleck – entspringe »die meta-
phorische Kraft aller Zeitbilder […] den räumlichen Anschauungen«.13 
Verfechter stärker raumbezogener Ansätze folgen solchen Priorisierungen 
nicht und halten die Zeitproblematik bisweilen für kein wirklich er
giebiges philosophisches Problem: Es gäbe einfach nur ein Früher und 
Später, das auf die Skala Vergangenheit – Gegenwart – Zukunft bezogen 
sei.14

Von der »verräumlichenden Metapher« der Zeitschichten versprach 
sich Koselleck, dass sie »den Zeitbegriff pluralisiert«: »›Zeitschichten‹ 
verweisen, wie ihr geologisches Vorbild, auf mehrere Zeitebenen ver-
schiedener Dauer und unterschiedlicher Herkunft, die dennoch gleich-
zeitig vorhanden und wirksam sind.«15 Während hier mit der Dauer und 
später auch mit der dreiteiligen Gliederung unterschiedlicher temporaler 
Formen ein Bezug zu Fernand Braudel hergestellt wurde, hieß es noch 
ein paar Jahre zuvor: 

﻿12 Koselleck, Zeitschichten, S. 9. Zu diesen Raum-Zeitmetaphern gehören neben der 
Zeitschicht auch die »Schwelle«, die »Schleuse« und der »Sattel«, die dann in Wort-
zusammensetzungen wie »Erinnerungsschwellen« und »Erinnerungsschleusen«, der 
»Sattelzeit« und »Schwellenzeit« mündeten, siehe dazu Jordheim, Sattel, Schicht, 
Schwelle, Schleuse, insb. S. 220. Ob dieser Raumbezug tatsächlich bei allen Zeit-
metaphern in dieser Absolutheit gilt, müsste allerdings nochmals diskutiert wer-
den. Das Ziel der Teleologie ist weniger eines des Raums als des Zwecks oder der 
List der Vernunft, und eine Reihe von naturbezogenen, organischen Metaphern 
wird oft gar nicht in Erwägung gezogen, so scheint es: Lebenszyklus (Individu
alität), Metamorphose, Blüte, Genese, Werden, Verfall. Natürlich findet auch das 
alles im Raum statt, aber im Zentrum steht dieser nicht. Kreislauf und Wachstum 
wären dann als räumliche und naturbezogene Metaphern zu lesen. 

﻿13 Koselleck, Zeitschichten, S. 9.
﻿14	 So pointiert Stephan Günzel, Zeit und sowie im Raum, in: Wolfgang Kautek /

Reinhard Neck / Heinrich Schmidinger (Hg.), Zeit in den Wissenschaften, Wien u. a. 
2016, S. 201-235, hier S. 201 f. Er folgt hier insb. John McTaggart Ellis M cTaggart, 
Die Irrealität der Zeit [engl. 1908], in: Walther Ch. Zimmerli / Mike Sand bothe 
(Hg.), Klassiker der modernen Zeitphilosophie, Darmstadt 1993, S. 67-86, insb. 
S. 72.

﻿15 Koselleck, Einleitung, S. 9.



25

zeitschichten

»Zeitschichten« verweisen auf geologische Formationen, die verschie-
den weit und verschieden tief zurückreichen und die sich im Laufe der 
sogenannten Erdgeschichte mit verschiedenen Geschwindigkeiten ver-
ändert und voneinander abgehoben haben. Wir verwenden also eine 
Metapher, die erst seit dem achtzehnten Jahrhundert sagbar geworden 
ist, nachdem die alte statische Naturkunde, die ›historia naturalis‹, 
verzeitlicht und damit historisiert worden war. Die Rückübertragung 
in die menschliche, die politische oder soziale Geschichte und in die 
Strukturgeschichte erlaubt es, verschiedene zeitliche Ebenen analytisch 
zu trennen, auf denen sich die Personen bewegen, Ereignisse abwickeln 
oder deren länger währende Voraussetzungen erfragt werden.16 

Hier wird klar, dass Koselleck die Metapher der Zeitschichten vor allem 
nutzte, um die Komplexität menschlicher Geschichten »chronoanthropolo
gisch«17 zu erfassen. Zugleich zeigte er wenig Interesse am Menschen in 
seiner Beziehung zur natürlichen Umwelt.18 Die »Dauer« ersetzte im Auf
satz von 2000 zudem die »Geschwindigkeit« des Vortrags von 1994. 

Drei temporale Schichten unterschied Koselleck im Anschluss an 
Fernand Braudels Ausführungen über Strukturen langer Dauer, mittel-
fristige Zyklen und mit Ereignissen zusammenhängenden kurzfristigen 
Veränderungen: erstens ebendiese Ebene der Ereignisse, die Koselleck in 
klassischer Weise und im Gegensatz zu Braudel an vorderste Stelle setzte. 
Was historisch geschieht, wird so in seiner Einmaligkeit wahrgenommen. 
Die zweite Schicht sind Ereigniszusammenhänge, die sich wiederholen: 
vom Briefträger, der, wie wir heute wissen, nicht immer, sondern nur 
lange Zeit täglich vorbeikam, bis hin zu institutionalisierten und tradier-
ten, strukturbildenden Handlungen. Während auf der ersten Ebene 
Veränderungen einen Neuigkeitswert haben, findet auf der zweiten Ebene 
Wandel langsamer und schleichender statt. Hinzu kommt eine dritte 
Ebene, nämlich Strukturen von langer Dauer: Koselleck nennt hier »re-
ligiöse[] oder metaphysische[] Wahrheiten«, »die auf Grundaussagen 

﻿16 Koselleck, Zeitschichten, S. 19.
﻿17 Siehe dazu Helge Jordheim, Natural histories for the Anthropocene: Koselleck’s 

theories and the possibility of a history of lifetimes, in: History and Theory 61 
(2022), S. 391-425, hier S. 401. Zur Kritik solcher Positionen siehe Marek Tamm /
Zoltán Boldizsár Simon (Hg.), Historical thinking and the human, in: Journal of 
the Philosophy of History 14 (2020), 3, S. 285-309.

﻿18 Ob man Koselleck wirklich produktiv dafür nutzen kann, Raum-Zeit-Herausfor-
derungen im Anthropozän neu zu denken und das Verhältnis von humaner und 
naturaler Zeit neu auszuloten, wird derzeit von verschiedenen Autoren diskutiert, 
siehe u. a. Jordheim, Natural histories; vgl. auch den Beitrag von Christoph Bern-
hardt in diesem Band. 



26

achim saupe

beruhen, die über Jahrtausende hinweg immer wieder modifiziert werden, 
aber abrufbar bleiben«.19 Ebenso zählt er dazu »wissenschaftliche […] 
Einstellungen«, etwa das durch die kopernikanische Wende abgelöste 
geozentrische Weltbild. 

Weniger der natürliche als der anthropologische Kontext spielte also 
beim Gedankenexperiment mit den Zeitschichten die tragende Rolle. 
Historie war für Koselleck eine »Erfahrungswissenschaft«, weshalb er Zeit
schichten an unterschiedliche Erfahrungsdimensionen bzw. »Erfahrungs
befunde« anbinden wollte. Ins Spiel brachte er damit die Einmaligkeit 
historischer Erfahrungen, schließlich würden »Ereignisse […] primär als 
überraschend und als unumkehrbar erfahren, und jeder wird sich in 
seiner eigenen Biographie dessen vergewissern können«.20 Einschneidende 
Ereignisse von »unumkehrbarem Vorher und Nachher« würden regelrecht 
körperlich wahrgenommen, indem die Überraschung sie »in unseren 
Leib hineintreibt«. Daneben nennt er sich wiederholende Erfahrungen, 
die von ihm so genannten »Rekurrenzphänomene«, die u. a. dafür sorgen, 
dass Auffassungen generationenübergreifend geteilt werden können.21 
Werden und Vergehen, die Wiederkehr von Geburt und Tod erscheinen 
so als ein Parademodell kreisförmiger, »rekurrenter« Zeit. In den Blick 
geraten damit der klassische Topos von Ereignis und Struktur, der sich 
unter Historikern in den 1960er Jahren herausgebildet hatte, um Wandel 
zu erklären.22 Damit traten tendenziell auch Riten, Dogmen, Sitten, 

﻿19 Koselleck, Zeitschichten, S. 25.
﻿20 Hier wie in Kosellecks Bemerkungen über historische »Primärerfahrungen«, die er 

auch im Rahmen seiner Auseinandersetzung mit den eigenen Kriegserlebnissen 
macht, bleibt erstaunlich, wie wenig er sich für die Vergleichbarkeit von Erfahrun-
gen und Generationserfahrungen interessiert. Fast möchte man meinen, dass er die 
an Ereignisse gebundenen Erfahrungen radikal individualisiert und damit der 
Geschichte entzieht. So geraten etwa gemeinsame Kriegserfahrungen, das »August
erlebnis« oder aber die Freude über den Fall der Mauer aus dem Blick. Die Behaup-
tung »Erinnerungen sind nicht übertragbar«, das er übernimmt von: Jean Cayrol, 
Lazarus unter uns [1950], übers. von Sigrid von Massenbach, Stuttgart 1959, wird 
über die Zeit hinweg zu einem Dogma, um das Konzept des »kollektiven Gedächt-
nisses« zu kritisieren. Vgl. aber dagegen Hoffmann, Der Riss in der Zeit, S. 86.

﻿21 Diese werden allerdings teils enthistorisiert, wenn Koselleck über die »biologische 
Fundierung« geschichtlicher Erfahrung nachdenkt. Die hier auch herauszulesende 
Ontologie des Seins relativiert das eigene Leben, als Konsequenz des Denkens in 
Rekurrenzen erscheint das menschliche Dasein sinnlos. Vgl. Koselleck, Zeitschich-
ten, S. 24 ff.

﻿22 Lutz Raphael, Jenseits von Strukturwandel oder Ereignis? Neuere Sichtweisen und 
Schwierigkeiten der Historiker im Umgang mit Wandel und Innovation, in: His-
torische Anthropologie (2009) 1, S. 110-120, hier S. 111; Andreas Sute r/ Manfred 
Hettling (Hg.), Struktur und Ereignis, Göttingen 2001; Reinhart Koselleck, Dar-
stellung, Ereignis und Struktur, in: ders., Vergangene Zukunft. Zur Semantik ge-



27

zeitschichten

Normen, Gesetze, Verfassungen, Institutionen und Organisationen, die 
bestimmte Regeln vorgeben und Handeln in Wiederholungsstrukturen 
fassbar machen, ins Blickfeld. Von Wirtschaftszyklen, für die sich Fern-
and Braudel interessierte, finden wir bei Koselleck allerdings wenig. Und 
auch für die prägende Kraft der eher sozialgeschichtlich relevanten Struk
turen, die seine Bielefelder Kollegen oder Pierre Bourdieu interessierten, 
hatte Koselleck nur bedingt ein Gespür. Wirtschaftliche Produktions
systeme, soziale Ungleichheiten oder Geschlechterverhältnisse sind keine 
Dinge, die ihn interessierten. 

Was war nun die Quintessenz? »Der Gewinn einer Zeitschichten
theorie« – so Koselleck – liege darin, »verschiedene Geschwindigkeiten 
messen zu können, Beschleunigungen oder Verzögerungen und damit 
verschiedene Veränderungsweisen sichtbar zu machen, die von großer 
temporaler Komplexität zeugen.«23

Das klingt vergleichsweise traditionell und hat entsprechend Kritik er
fahren. Nutzen wollte er die Zeitschichten-Metapher und die Analyse ver
schiedener »Wandlungsgeschwindigkeiten« auch dazu, die überkommene 
»Opposition von linear und kreisläufig zu unterlaufen«, wobei er daran 
festhielt, dass »jede geschichtliche Sequenz […] sowohl lineare wie rekur-
rente Elemente« enthielte. Lineare Zeitverläufe könnten dabei »gleichsam 
als Zeitpfeil […] teleologisch oder […] mit offener Zukunft« aufgefasst 
werden.24 An anderer Stelle sprach Koselleck auch von Erfahrungs-
schichten, die Grundlage aller Prognosen seien, von der »Mehrschichtig-
keit historischer Zeitverläufe«, deren »zeitliche Tiefenstaffelung« man 
erfassen müsse.25 Halten wir also fest: Neben Kreis, Linie und Pfeil gibt 
es bei Koselleck Schichten und Zeitschichten, und es gibt Geschwindig-
keiten und Phänomene der Dauer.26 Und es gibt, ganz einfach, Dinge 
aus verschiedenen Zeiten, gleichsam eines Stapels alter Zeitungen, in 
dem Berichte auf verschiedene Zeiten und Räume verweisen. 

Koselleck schreibt dabei die Zeitschichten-Metapher recht schnell aus 
der Naturgeschichte heraus, in dem er das von Fernand Braudel adaptierte 

schichtlicher Zeiten, Frankfurt a. M. 1979, S. 144-157; ders., Erfahrungswandel und 
Methodenwechsel. Eine historisch-anthropologische Skizze, in: ders., Zeitschich-
ten. Studien zur Historik, Frankfurt a. M. 2003, S. 27-77.

﻿23	 Koselleck, Zeitschichten, S. 22.
﻿24 Ebd., S. 19.
﻿25 Reinhart Koselleck, Die unbekannte Zukunft und die Kunst der Prognose, in: 

ders., Zeitschichten, S. 203-221, hier S. 217.
﻿26	 Lucien Hölscher hat diesbezüglich von der »Gerichtetheit der historischen Zeit« 

gesprochen und diese auch graphisch veranschaulicht: Linie und Linearität, Kreis 
und Zyklus, Bruch, die doppelte Zeitebene von Gegenwart und Vergangenheit, die 
Zeitschicht, aber auch der Augenblick (Punkt). Vgl. Hölscher, Zeitgärten, S. 211-278.



28

achim saupe

Modell dreistufiger historischer Zeiten von naturalen, sich nur äußerst 
langfristig verändernden klimatischen und geographischen Bedingungen 
und Zyklen löst. Damit wird der Ansatz Braudels, den Einfluss natür
licher Gegebenheiten, insbesondere der Geographie und des Klimas, auf 
menschliches Handeln zu berücksichtigen, zu einem Zeitpunkt aus der 
Geschichte herausgeschrieben, an dem sich die Umweltgeschichte bereits 
etabliert hat und eigentlich eine andere Dimension des Mensch-Natur-
Verhältnisses sichtbar wird: der Einfluss des Menschen auf die Natur.27 

Koselleck beanspruchte mit seiner Zeitschichten-Metapher »auch die 
Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen, eines der aufschlußreichsten histo-
rischen Phänomene«, zu erfassen und »auf einen gemeinsamen Begriff«28 
gebracht zu haben. Achim Landwehr und andere haben diesbezüglich kri
tisch hervorgehoben, dass Koselleck hier ein klassisches modernisierungs
theoretisches Denken tradierte.29 Dieses beruht im Wesentlichen auf 
unterschiedlichen Wandlungsgeschwindigkeiten zwischen »Nord« und 
»Süd«, »erster« und »dritter«, »entwickelter« und »nicht entwickelter« 
Welt, letztlich zwischen »Zivilisierten« und »Primitiven« und war so 
wesentlicher Teil eines eurozentrischen Selbst- und Zeitverständnisses. 
Denn eine nicht wertende Anerkennung von Gleichzeitigkeiten ist mit 
dem Theorem der »Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen« nicht möglich, 
wie Johannes Fabian hervorgehoben hat.30 Während dieses Denken in 
Ungleichzeitigkeiten unzweifelhaft ein modernetypischer Topos ist, liegt 
die Vermutung nahe, dass Koselleck dabei aber eher an politische, so
ziale, kulturelle und erfahrungsbezogene Ungleichzeitigkeiten dachte, 
die weniger weltweit, sondern ganz in seiner Nähe stattfanden. So for-
mulierte Koselleck etwa in seiner Einleitung aus dem Jahr 2000 recht 
allgemein: 

Was ereignet sich nicht alles zu gleicher Zeit, was sowohl diachron wie 
synchron aus völlig heterogenen Lebenszusammenhängen hervorgeht. 
Alle Konflikte, Kompromisse und Konsensbildungen lassen sich zeit-
theoretisch auf Spannungen und Bruchlinien  – man entrinnt den 
spatialen Metaphern nicht – zurückführen, die in verschiedenen Zeit-
schichten enthalten sind und von ihnen ausgelöst werden können.31 

﻿27 Vgl. dazu Christoph Bernhardt in diesem Band.
﻿28 Koeselleck, Zeitschichten, S. 9.
﻿29 Achim Landwehr, Von der ›Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen‹, in: ders., Dies-

seits der Geschichte. Für eine andere Historiographie, Göttingen 2020, S. 177-208.
﻿30 Johannes Fabian, Time and the other: How anthropology makes its object, New 

York 1983, S. 31.
﻿31 Koselleck, Einleitung, S. 9.



29

zeitschichten

Das lässt sich natürlich auf nahezu alle menschlichen Konflikte beziehen, 
aber die Vermutung liegt doch nahe  – auch gerade angesichts seines 
Engagements und vor allem seiner vehementen Kritik an der entstehen-
den Erinnerungskultur der Berliner Republik –, dass der Fall der Mauer, 
die Herausforderungen des Zusammenwachsen von Ost und West und 
die unterschiedlichen Geschichts-, Vergangenheitsverständnisse und Er-
innerungsweisen in Ost und West, die Jeffrey Herf in Bezug auf den 
Nationalsozialismus als »Zweierlei Erinnerung«32 beschrieb, auch für 
Koselleck eine erneuerte Attraktivität der Zeitfigur evozierten. Wie jede 
Zeit- und Denkfigur gewinnt auch die Zeitschicht in neuen Kontexten 
eine modifizierte Erklärungskraft und Signifikanz. Gleichzeitig hat sie 
viel Ballast im Schlepptau, insofern sie die Dichotomie entwickelt / nicht-
entwickelt mit sich zieht.

Koselleck war sich, so schrieb er selbst etwas kokett, der falschen 
Etymologie bewusst, als er festhielt, dass »die Geschichte es nicht nur mit 
Geschehen, sondern ebenso […] mit Schichten« zu tun hat.33 Die Ge-
schichte enthalte »zahlreiche unterscheidbare Schichten, die sich jeweils 
schneller oder langsamer verändern, jedenfalls mit verschiedenen Verän-
derungsgeschwindigkeiten«. Man kann hier an tektonische Verschiebun-
gen denken, und zwar durchaus auch aufgrund des Beispiels, das Koselleck 
gab: Während 1989 ein »plötzlicher« und »rasanter« politischer Wandel 
eingetreten sei, würden sich die sozioökonomischen Strukturen, die 
diesen Wandel mit hervorgerufen hätten, nicht »mit der Schnelligkeit 
[ändern], die politisch geboten ist«. Deshalb müsse der Historiker »unter
scheiden lernen zwischen Schichten, die sich schnell ändern können, 
solchen, die sich nur langsam wandeln, und solchen, die dauerhafter sind 
und die wiederkehrende Möglichkeiten in sich bergen«.34 Zudem griff 
er – kurz nach dem Fall des »eisernen Vorhangs« – noch einmal anhand 
der Schichten-Metapher die Frage auf, wie Periodisierungen vorzuneh-
men seien: Um zu wissen, »wie neu unsere Neuzeit ist, müssen wir wis-
sen, wieviel Schichten der überkommenen Geschichte auch in unserer 
Gegenwart enthalten sind«.35

Es ist durchaus erstaunlich, dass Koselleck hier nicht in Kontinuitäten 
dachte, die die Zeiten über die gerade in den 1990er Jahren verstärkt 
thematisierten Brüche hinweg miteinander verbinden. Doch tatsächlich 

﻿32	 Jeffrey Herf, Zweierlei Erinnerung. Die NS-Vergangenheit im geteilten Deutsch-
land, Berlin 1998.

﻿33 Koselleck, Wie neu ist die Neuzeit [1990], in: ders., Zeitschichten, S. 225-239; hier 
und im Folgenden S. 238 f. Ungefähr gleichlautend: Koselleck, Einleitung, S. 9.

﻿34 Koselleck, Wie neu ist die Neuzeit, S. 238 f.
﻿35 Ebd., S. 239.



30

achim saupe

ist von Kontinuitäten und Brüchen, glaubt man dem Stichwortverzeich-
nis des Zeitschichten-Bandes, jenseits einer kurzen Erwähnung im Ein-
leitungstext kaum die Rede.36 Hier überdecken die Schichten offensicht-
lich die Brüche der Geschichte, die ja gerade seit dem Ende der 1980er 
Jahre unter dem Stichwort des »Zivilisationsbruchs der Moderne« vehe-
ment verhandelt wurden.37 Oder aber – eine andere Lesart: Die einzel-
nen Schichten liegen tatsächlich nur übereinander und zeugen nicht von 
den zahlreichen Verknüpfungen und Verbindungslinien, mit denen man 
gerade in Deutschland zu rechnen hat, in denen etwa personelle Konti-
nuitäten bei gleichzeitig vehement kommunizierten politischen Brüchen 
oder moderat anmutende »Wenden« bei einem weitgehenden Eliten
austausch zu beobachten sind. Insofern bleibt es eine Herausforderung, 
Kosellecks Zeitschichten-Metapher als ein Angebot zu lesen, das den 
»Riss in der Zeit« sichtbar macht.38 In Frage steht vielmehr, ob das Zeit-
schichtentheorem nicht aufgebrochen werden muss, um Risse und Brüche, 
aber auch Verbindungen sichtbar zu machen – und das auch, um mit 
eingefahrenen Geschichtsdeutungen zu brechen. Erst dann kann sinn-
voll von einer »zerborstenen Zeit« gesprochen werden, wie das Michael 
Wildt getan hat, der damit das Zeitgefüge der ersten Jahrhunderthälfte 
und des Nationalsozialismus beschreibt.39 Denn 

die Risse, Verwerfungen und Zerklüftungen in der Geschichte des 
20. Jahrhunderts haben Auswirkungen auf unsere Auffassung und 
Wahrnehmung von Zeit. […] die Erfahrungen in der europäischen 
Moderne selbst, insbesondere im 20. Jahrhundert mit Beschleunigun-
gen, Zeitwirbeln und Zeitzäsuren haben Zweifel an der Vorstellung 
einer einheitlichen, linearen, für alle gleichermaßen geltenden Zeit 
bewirkt. Die bekannte Rede von der Ungleichzeitigkeit des Gleich
zeitigen, mit der Ernst Bloch zum Beispiel den Nationalsozialismus zu 

﻿36 Um Kosellecks Historik noch einmal weiter zu ergründen, könnte es von Interesse 
sein, welche ansonsten üblichen temporalen Begriffe er gerade nicht verwendet 
bzw. ausklammert. Dass Kontinuitäten oder Traditionen kaum bedacht werden, 
hat politische Implikationen. Hier sei nur auf die Diskussion über Kosellecks Um-
gang mit seiner eigenen NS-Vergangenheit und den ideologischen Ballast verwiesen, 
den seine Schriften aufgrund ihrer Nähe zu Carl Schmitt, Martin Heidegger, Otto 
Brunner und Werner Conze mit sich tragen: Bodo Mrozek, Die so genannte »Sattel
zeit«. Reinhart Koselleck Geschichtsmetapher im Erfahrungsraum des Krieges, in: 
Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte 75 (2023), 2, S. 133-153; Sidonie 
Kellerer, Kosellecks Latenzzeit, in: Philosophie Magazin, 21. April 2023.

﻿37 Dan Diner (Hg.), Zivilisationsbruch. Denken nach Auschwitz, Frankfurt a. M. 
1988. 

﻿38 Das legt Hoffmann, Der Riss in der Zeit, nahe.
﻿39 Michael Wildt, Zerborstene Zeit. Deutsche Geschichte 1918-1945, München 2022. 



31

zeitschichten

fassen suchte, bündelt den irritierten Eindruck von dieser veränderten 
Zeiterfahrung. Archaisches und Hypermodernes findet zur selben Zeit 
und am selben Ort statt und zerstört die Orientierung an Chrono
logie – für Lebensläufe wie für die Geschichte von Kollektiven, erst 
recht für Nationen. Wir leben immer in verschiedenen Zeiten.40 

Damit greift Michael Wildt explizit Achim Landwehrs Begriff der Pluri
temporalität auf.

Naturhistorische Kontexte

Nur kurz kann hier auf den erdgeschichtlichen bzw. geologischen Kon-
text aufmerksam gemacht werden, der mit der Zeitschichten-Metapher 
und dem stratigraphischen Modell wachgerufen wird. Wie wir gesehen 
haben, ist er von Koselleck selbst recht schnell überschrieben worden, 
indem er die Zeitschichten im Wesentlichen erfahrungsbezogen und 
damit anthropologisch konzipiert hat.41 

Erst um 1800 wurde es im Zuge der Ausbildung der modernen Geo
logie möglich, die Erdgeschichte anhand von geologischen Zeitschichten 
zu studieren.42 Obwohl der Glaube an einen rund 6.000 Jahre alten 
Planeten, der im Wesentlichen auf die Welt- und Schöpfungsgeschichte 
des Erzbischofs James Ussher von Armagh von 1650 zurückging, während 
der Aufklärung vielfach in Frage gestellt worden war, rekonstruierten erst 
Geologen im späten 18. und frühen 19.  Jahrhundert die Jahrmillionen 
lange Geschichte der Erde, und damit auch die relativ junge Entstehung 
des menschlichen Lebens. 

Bereits 1669 hatte Nicolaus Steno in seiner Schrift »De solido intra 
solidum naturaliter contento« dargelegt, dass Gesteinsschichten im Regel

﻿40 Wildt, Zerborstene Zeit, S. 20 f. Weiter heißt es: »dass wir ihm [dem 20. Jahrhun-
dert] nicht mehr eine Zeitvorstellung zugrunde legen können, die die Ereignisse, 
Handlungen, Wahrnehmungen in einen gleichmäßig fließenden Zeitstrom ein-
ordnet. Es mag für das Ordnen des historischen Materials nützlich sein, der Dar-
stellung die Kalenderzeit zu unterlegen. Aber insbesondere die Selbstzeugnisse, die 
vielen Stimmen, wie sie zum Beispiel in den Tagebüchern zum Ausdruck kommen, 
fordern dazu auf, die Vielzeitigkeit dieser Epoche ernst zu nehmen, die verschiedenen, 
unterschiedlichen Zeitwahrnehmungen wie Zeitordnungen zu berücksichtigen.« 
Der Hinweis auf Ernst Bloch bezieht sich auf Ernst Bloch, Erbschaft dieser Zeit 
[1935], Frankfurt a. M. 1985, insb. S. 104-126. 

﻿41	 Vgl. Ulrike Jureits Beitrag in diesem Band. 
﻿42 Vgl. hier und im Folgenden Peter Schnyder, Zeitschichten, in: Gamper / Hühn /

Richter (Hg.), Formen der Zeit, S. 475-481.



32

achim saupe

fall umso älter sind, je tiefer sie liegen. Damit hatte er das stratigraphi-
sche Prinzip formuliert, zu dem das Gesetz der Überlagerung, der ur
sprünglichen Horizontalität und der lateralen Kontinuität gehört.43 Dies 
ermöglichte zunächst aber nur eine relative zeitliche Zuordnung der 
Schichten und wurde noch nicht im Kontext einer Geschichte der Erde 
gedacht.44 Eine solche Betrachtung ermöglichte erst die »Verzeitlichung 
der Natur«45 durch die neue Naturgeschichte, mit der sich der Blick für 
eine schwindelerregende »Tiefe der Zeit« (»profondeur du temps«) 
öffnete, wie Georges-Louis Leclerc, Comte de Buffon, 1778 schrieb.46 In 
seinen »Époques de la nature« leitete er die von ihm proklamierten sieben 
Epochen der Erdgeschichte allerdings noch nicht von entsprechenden 
Schichtformationen ab, sondern bezog sich auf Phasen der Entstehung 
der Erde – vom Kometeneinschlag in die Sonne, der das Planetensystem 
geschaffen haben sollte, bis hin zur Entstehung des Lebens auf der 
Erde. 

Seit den 1780er Jahren rückten verstärkt die unterschiedlichen Sediment
schichten in den Blick der Forschung, und mit ihnen die für die Strati-
graphie so wichtigen Fossilien.47 Man erkannte, dass Fossilien Tiere aus 
früheren Erdepochen waren und dass bestimmte Fossilien nur in be-
stimmten Gesteinsschichten und in unterschiedlicher Dichte auftraten. 
In der Mitte des 19. Jahrhunderts war es dann allgemein anerkannt, dass 
man weltweit die Abfolge geologischer Schichtformationen bestimmten 
Erdzeitaltern zuordnen konnte.48 

Der Begriff der Zeitschichten wurde dabei aber auch schon vor der 
Entstehung der modernen Geologie gebraucht, und so findet er sich 
einerseits in Bezug auf die Arbeitsschicht im Bergbau und im späten 
17. Jahrhundert als Bezeichnung für historische Perioden.49 Erst mit der 

﻿43 Heinrich Bahlburg / Christoph Breitkreuz, Grundlagen der Geologie, 5. Aufl., Berlin 
2018, S. 164-169.

﻿44 Siehe dazu Martin J. S. Rudwick, Bursting the limits of time. The reconstruction of 
geohistory in the age of revolution, Cambridge, Chicago 2005; Stephen Jay Gould, 
Time’s arrow, time’s cycle: Myth and metaphor in the discovery of geological time, 
Boston 1988.

﻿45 Reinhart Koselleck, Geschichte, in: Otto Brunner / Werner Conze / ders. (Hg.), Ge
schichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in 
Deutschland, Bd. 2, Stuttgart 1979, S. 593-717, hier S. 680; Koselleck, Zeitschichten, 
S. 10. 

﻿46	 Georges-Louis Leclerc Comte de Buffon, Époques de la Nature [zuerst 1778, dt.: 
Epochen der Natur, 2 Bde., übers. v. Johann Friedrich Hackmann, St. Petersburg 
1781], 2. Aufl., Paris 1780, S. 25.

﻿47 Rudwick, Bursting the limits of time, S. 93.
﻿48 Schnyder, Zeitschichten, S. 477.
﻿49 Ebd., S. 475.



33

zeitschichten

Entstehung der modernen Geologie wurde dieses Nacheinander im 
sichtbaren Übereinander geologischer Gesteinsschichten lesbar: »Im Blick 
auf einen Profilschnitt durch die geologischen Schichten kamen die ver-
schiedenen Zeitabschnitte der Vergangenheit gleichsam simultan zur 
Anschauung.«50 

Aufgegriffen wurden der Begriff der Zeitschicht und die Stratigraphie in 
der Archäologie des 19. Jahrhunderts, in deren Folge natürliche Zeitschich-
ten von anthropogenen Kulturschichten unterschieden wurden. Heute be
tont die archäologische Stratigraphie ihre Unterschiede gegenüber der geo
logischen Stratigraphie.51 Aber auch in anderen Wissenschaften operierte 
man mit dem Begriff der Zeitschichten: In der historischen Sprach
forschung, in der Psychologie und der Ethnologie lassen sich Beispiele 
finden.52 Ebenso ließ sich Karl Marx von den zeitgenössischen Erkenntnis-
sen der Geologie inspirieren und verglich die Herausbildung geologischer 
und gesellschaftlicher »Formationen«, u. a. indem er die Idee von »Leit
fossilien« für Phasen der Gesellschaftsentwicklung adaptierte.53 Später be
mühte Michel Foucault in der »Archäologie des Wissens« den Formations
begriff, der nun im Wesentlichen diskursive Regelmäßigkeiten beschrieb. 

Es hat unterschiedliche Versuche gegeben, Kosellecks Zeitschichten-
Metapher produktiv weiterzuentwickeln. Dabei kann man zwischen sol
chen unterscheiden, die sich eher für den mit ihr verbundenen Erfahrungs
begriff interessierten, und anderen, die sich am Bild der geologischen 
Gesteinsformationen abarbeiteten. Für die erste Möglichkeit steht Lutz 
Raphaels Gebrauch des Zeitschichtenbegriffs in einem Debattenbeitrag, 
der sich mit der Darstellung des Neuen und des Wandels in der Ge-
schichtsschreibung nach dem Niedergang des Codes Struktur und Er
eignis beschäftigte.54 Der Wandel und das Neue würden heute in der 
Forschung eher subjektzentriert gedeutet, und zwar »verankert […] in 
den geschichtlichen Zeiterfahrungen, […] im Spannungsverhältnis von 

﻿50 Ebd., S. 478.
﻿51 Edward C. Harris, Principles of archaeological stratigraphy, 2. Aufl., London / San 

Diego 1989, S. XII; auch Gavin Lucas in diesem Band. 
﻿52 Schnyder, Zeitschichten S. 477.
﻿53 Ebd.; Martin Hundt, Wie und zu welchem Ende studierte Marx Geologie?, in: 

Sitzungsberichte der Leibniz-Sozietät der Wissenschaften zu Berlin 121 (2014), 
S. 117-133; Anneliese Griese, Die geologischen, mineralogischen und agrochemi-
schen Exzerpte von Marx im Vergleich mit seinen chemischen Manuskripten. Ein 
Beitrag zu ihrer wissenschaftshistorischen Einordnung, in: Karl Marx und die Natur
wissenschaften im 19. Jahrhundert. Beiträge zur Marx-Engels-Forschung. Neue Folge 
2006, S. 31-48; Rolf Löther, Katastrophismus, in: Historisch-kritisches Wörterbuch 
des Marxismus, Bd. 7/I, Hamburg 2008, Sp. 453-466.

﻿54 Raphael, Jenseits von Strukturwandel oder Ereignis?, S. 111.



34

achim saupe

Erfahrungsraum und Erwartungshorizont – der geschichtlichen Akteure, 
zum zweiten in den methodisch erschlossenen, den Erfahrungen der 
historischen Akteure aber vorgelagerten Zeitschichten«. Mit dieser Dop-
pelung spiele »das alte Gegensatzpaar Ereignis vs. Struktur keine prägende 
Rolle mehr«.55 Aufgemacht wird hier eine Diskrepanz zwischen der Er-
fahrungswelt, die sich im Sinne einer verbreiteten Zeitsicht oder eines 
Zeitgeists als Zeitschicht als wirkmächtig erwiesen hat, und Ereignissen, 
die sich nicht mehr in diesen Sinnhorizont einbetten lassen. In Anknüp-
fung an den Topos der »Ungleichzeitigkeit des Gleichzeitigen« führt 
Raphael weiter aus:

Das Nebeneinander unterschiedlicher Zeitschichten und Entwicklungs
tempi kann sowohl als vollkommen undramatisches, weil toleriertes oder 
gar nicht beobachtetes Nebeneinander fremder Welten und unterschied-
licher Kausalketten konstruiert werden, es muss aber andererseits auch 
mit vielfältigen Irritationen zwischen historischen Akteuren in unter-
schiedlichen Zeitwelten gerechnet werden. Eine solche Konfrontation 
unterschiedlicher Zeiten kann sogar ein wichtiges Element in der Ent-
wicklung von Konflikten in Gesellschaft, Politik und Kultur werden.56

Problematisch daran ist – wie oben geschrieben – die Wertung, die mit 
der Zuschreibung solcher Ungleichzeitigkeiten einhergeht. Zudem ent-
steht das Problem, dass die unterschiedlichen politischen Verortungen 
von Subjekten nicht als solche gedeutet, sondern »verzeitlicht« werden, 
also letztlich als fortschrittlich oder rückschrittlich gedeutet werden. 
Dafür braucht es aber wohl kaum den Begriff der Zeitschicht.

Für die Versuche, die geologische Bedeutungsdimension der Metapher 
produktiv aufzuschließen, steht die schon angesprochene Übersetzung 
ins Englische, die den Begriff der Sedimente wählt, um der Metapher 
über die damit angesprochenen Ablagerungsprozesse etwas Bewegung 
einzuhauchen. Davon versprachen sich die Herausgeber, die »Ansamm-
lung, Verdichtung und Erhärtung von Erfahrungs- und Ereignisschichten« 
einzufangen, ebenso wie »die Spannungen und Verwerfungen, die zwi-
schen unterschiedlichen sedimentierten Formationen entstehen«.57 Doch 
auch das Sedimente-Bild stößt an seine Grenzen, wenn es um eine 
Analyse komplexer Temporalbeziehungen in der Geschichte geht, schließ

﻿55 Ebd., S. 112.
﻿56 Ebd., S. 119.
﻿57 Stefan-Ludwig Hoffmann / Sean Franzel, Introduction: Translating Koselleck, in: 

Koselleck, Sediments of time, S. IX–XXXI, hier S. XIV; ich folge hier der Überset-
zung von Jordheim, Sattel, Schicht, Schwelle, Schleuse, S. 237.



35

zeitschichten

lich führt auch die Sedimentierung zu einer »versteinerten, oder gar 
fossilisierten, temporalen Schichtenordnung«, die »zu einer ›Stilllegung 
der Geschichte‹« beitragen.58 

Insofern gibt es vor allem Kritiker und Skeptiker, die etwa in den Zeit-
schichten allein eine »seductive metaphor in history«59 sehen. So hat Chris 
Lorenz darauf verwiesen, dass in der geologischen Stratigraphie »un
deformierte« bzw. übereinanderliegende Sedimentschichten von »defor-
mierten« Zeitschichten unterschieden werden, die unterschiedlich alte 
Schichten an die Oberfläche bringen und sichtbar machen. Das können 
Faltungen, Verwerfungen und Aufschlüsse sein; Lorenz nennt neben der 
klassischen »superposition« (Überlagerung) »intrusion« und »cross-cutting«. 
Lorenz’ Kritikpunkt ist ein doppelter: Einerseits können die undeformier
ten Zeitschichten allein ein chronologisches Nacheinander veranschau
lichen, was nicht dem Anspruch Kosellecks entspräche, Fragen der Gleich
zeitigkeit des Ungleichzeitigen im Rahmen des Zeitschichten-Konzepts 
zu thematisieren. Diese würden zwar in den »deformierten«, gefalteten 
Gesteinsschichten klarer erkennbar, letztlich würden sie aber in der 
Geologie auf die chronologische Abfolge von Gesteinsschichten zurück-
geführt, was nicht im Interesse einer Theorie historischer Zeiten bzw. 
einer Zeitschichten-Theorie sein könne.60 Andererseits verweist er dar-
auf, dass die geschichtswissenschaftliche Periodisierung standortgebunden 
ist, und insofern intersubjektive Fragestellungen und die Normativität 
von Periodisierungen und Zeitlichkeitsfragen berücksichtigt werden müss
ten. Die geologische Analyse der Stratigraphie objektiviere hier vorschnell 
Fragen der Periodisierung.61 

Diese Kritik weitet die Kenntnis und ist dennoch nur in Teilen über-
zeugend. Erstens übersieht sie, dass auch die undeformierten naturalen 
Zeitschichten eine Gleichzeitigkeit von Ungleichzeitigem ästhetisch zur 
Anschauung bringen können: Der Grand Canyon, auf den Chris Lorenz 
selbst verweist, ist dafür ein gutes Beispiel. An der Kante stehend oder in 
den Canyon hinabsteigend, können Kenner und auch Laien unterschied-
liche temporale Schichten erkennen. Die Kritik übersieht hier, dass das 
Zeitschichtenphänomen vor allem eine ästhetische Komponente hat. 

﻿58 Jordheim, Sattel, Schicht, Schwelle, Schleuse, S. 237.
﻿59 Chris Lorenz, Probing the limits of a metaphor. On the stratigraphic model in his

tory and geology, in: Zoltán Boldizsár Simon / Lars Deile (Hg.), Historical under�-
standing. Past, present, and future, London 2022, S. 203-216, hier S. 214. 

﻿60	 Lorenz, Probing the Limits of a Metaphor.
﻿61 Lorenz, Probing the limits, S. 211; auch ders., ›The Times They Are a-Changin‹. On 

time, space and periodization in history, in: Mario Carretero / Stefan Berger /Maria 
Grever (Hg.), Palgrave handbook of research in historical culture and education, 
Houndmills 2017, S. 109-133.



36

achim saupe

Auch in den Verwerfungen von Schichten erkennt Lorenz kein wirk
liches Potenzial für theoretische Überlegungen, obwohl diese Verwerfun-
gen ja durch tektonische Verschiebungen und gravierend unterschied
liche Druckverhältnisse entstanden sind – Aspekte, die sich durchaus auf 
politische und gesellschaftliche Veränderungsprozesse beziehen ließen. 
Eine auf die Menschenzeit gerichtete Zeitschichten-Metapher – und hier 
ist Lorenz recht zu geben – müsste jedenfalls weit mehr integrieren als 
eine reine Visualisierung von Abfolgen (oder Ablagerungen) und auch 
mehr als eine Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen, die sich letztlich 
durch den Blick auf den Profilschnitt oder den Blick von der Kante in 
den Canyon ergibt. 

Wir können mit Helge Jordheim festhalten, dass das Charakteristische 
an Kosellecks Sprachbildern »nicht ihre analytische Präzision [ist], son-
dern ihre Fähigkeit, Gedanken, Ideen und Fragestellungen zu erzeugen 
und zu mobilisieren«.62 Interessant wird das Zeitschichten-Bild gerade 
dort, wo es um Verwerfungen, Brüche, Faltungen, Überlagerungen oder 
Einschlüsse geht. Erst dann geben sie eine stärkere Inspiration für Inter-
pretationen zeit-räumlicher Zusammenhänge, wie sich unterschiedliche 
Zeiten und Räume, Phasen unterschiedlicher Dauer, Phasen unterschied
lich interpretierter Entstehungs- und Entwicklungsgeschwindigkeiten 
und unterschiedlich wahrgenommener interner Rhythmen bei der For-
mation von historischen Zusammenhängen gegenseitig beeinflussen. 
Hinzu kommt, dass es die Dynamik von Gesellschaften und ihre politi-
schen und sozialen Rhythmen und Taktungen nur schwer zur Anschau-
ung bringt. Geologische Formationen können das nur bedingt. Was diese 
aber bewirken können, ist die Aussicht ein Gespür für langfristige Pro-
zesse zu bekommen, für die Tiefendimension von Zeiten für mensch
liche Selbstentwürfe. Zudem mag sie helfen, und zwar über Koselleck 
hinaus, ein Verständnis für die Auswirkungen menschlichen Handelns 
auf die Natur wiederzuerlangen, um damit Fragen aufzugreifen, die im 
Zuge der Anthropozändiskussion wichtig geworden sind. So verspricht 
sich etwa Helge Jordheim von einer 

stratigraphy of time and history, […] to reforge the connections be-
tween natural and human history. As long as human history is mea-
sured by a clock or by the standard of civilization and progress, nature 
will continue to be shut out, as by necessity. But if, on the contrary, 
human history is again included into a much more comprehensive 
theory of scales of life and scales of time, in which historical time is 

﻿62	 Jordheim, Sattel, Schicht, Schwelle, Schleuse, S. 240.



37

zeitschichten

perceived as multilayered, in a continuum with the times of rocks and 
sediments, a different and broader set of possibilities for reconnecting 
the human with other parts of nature emerge.63 

Die dauernde und die flüssige Zeit: Fernand Braudel 

Stefan-Ludwig Hoffmann hat überzeugend angemerkt, dass der Einfluss 
von Fernand Braudel auf Kosellecks Zeitschichten-Konzept nicht über-
schätzt werden dürfe, und verweist vielmehr auf Martin Heidegger, etwas 
eingeschränkter auf Ernst Bloch, vor allem aber auf eine über Karl 
Mannheim vorgenommene Rezeption Wilhelm Pinders, der in den 
1920er Jahren über »Geschichtliche Gleichzeitigkeit«64 nachgedacht hatte: 
»In derselben chronologischen Zeit leben verschiedene Generationen. 
Da aber wirkliche Zeit nur die erlebte Zeit ist, leben sie alle eigentlich in 
einer qualitativ völlig verschiedenen inneren Zeit«, schrieb Mannheim in 
Bezug auf Pinder.65 Dass Koselleck die Zeitschichten-Metapher so sehr 
mit der Erfahrungssemantik und dem Generationenbegriff auflud, kam 
offensichtlich über seine Mannheim-Rezeption zustande: »Jeder Zeit-
punkt« – so schreibt Mannheim – 

ist deshalb eigentlich ein Zeitraum, er hat mehrere Dimensionen, da er 
ja stets von verschiedenen Entfaltungen der einzelnen daseienden 
Generationsschichten aus erreicht wird. Das Zeitdenken muss also, 
um ein musikalisches Gleichnis Pinders anzuwenden – polyphon sein, 
in jeden Zeitpunkt muß man die einzelnen Stimmen der einzelnen 

﻿63 Helge Jordheim, Stratigraphies of time and history. Beyond the outrages upon 
humanity’s self-love, in: Anders Ekström / Staffan Bergwik (Hg.), Times of history, 
times of nature. Temporalization and the limits of modern knowledge, New 
York / Oxford 2022, S. 19-44, hier S. 37. Helge Jordhei ms Arbeit an der Metapher 
zeigt sich in verschiedenen Denkbewegungen, siehe u. a. Helge Jordheim, In the 
layer cake of time: Thoughts on a stratigraphic model of intellectual history, in: 
Timothy Goering (Hg.), Ideengeschichte heute. Traditionen und Perspektiven, 
Bielefeld 2017, S. 195-214, wo er die Metapher für die Intellectuell History fruchtbar 
machen will ; siehe skeptischer in: Jordheim, Sattel, Schicht, Schwelle, Schleuse, 
S. 236-240.

﻿64	 Hoffmann, Der Riss in der Zeit, S. 341, Achim Landwehr, Von der ›Gleichzeitig-
keit des Ungleichzeitigen‹, in: ders., Dieseits der Geschichte, S. 177-208, hier 
S. 182-184. 

﻿65 Karl Mannheim, Das Problem der Generationen [1928], in: ders., Wissenssoziologie, 
Auswahl aus dem Werk, eingeleitet und hg. von Kurt Wolff, Berlin (West) 1964, 
S. 509-565, hier S. 517 f. Siehe Hoffmann, Der Riss in der Zeit, S. 341 und 85 f.



38

achim saupe

Generationen heraushören, die stets von sich aus jenen Punkt er
reichen.66 

Diese beiden wichtigen Funde von Stefan-Ludwig Hoffmann und ihre 
Zusammenstellung führen ihn selbst dazu, von Kosellecks »Vorstellung 
einer Polyphonie verschiedener Generationsschichten« zu sprechen, »aller
dings begriffen als Zeitschichten«.67 Diese habe es Koselleck ermöglicht, 
Braudels Zeit-Ebenen miteinander zu verknüpfen. Nun hat sich freilich 
die Diskussion über Temporalitätsfragen – gerade auch in der Auseinan-
dersetzung mit Koselleck – in den letzten 15 Jahren massiv ausgeweitet 
und verzweigt. Obwohl Koselleck bisweilen auch Begriffe wie Rhythmus 
oder Takt nutzt (und er – wie man bei Hoffmann erfährt – einen Jazz-
spielenden Sohn hat, der das nicht fertig gebaute Schwimmbad im 
Koselleck’schen Keller für seine Proben nutzen durfte), ist es bis zur Poly
phonie oder vielleicht sogar Polyrhythmik der Zeiten dann doch noch ein 
gutes Stück Gedankenarbeit. Heute jedenfalls würde man diese Polypho-
nie der Zeiten eher mit den Konzepten der Pluritemporalität und Poly-
chronie verbinden.68 Die Historisierung des Zeitschichtenkonzepts sollte 
jedenfalls nicht dazu veranlassen, aus dem Blick zu verlieren, dass plurale 
Raum-Zeit-Konzeptionen trotz vieler Vorläufer vor allem ein Resultat 
der Kritik des modernen Geschichtsbegriffs und der Historisierung des 
20. Jahrhunderts aus der Erfahrung der Postmoderne sind, der Entwick-
lung einer kritischen Humangeographie und postkolonialer Ansätze.69

Zudem sollten mit dem Blick auf Kosellecks Zeitenanalyse nicht an
dere Ansätze in den Hintergrund gedrängt werden. Das gilt etwa für 
Fernand Braudels Konzept historischer Zeiten, das Koselleck beiläufig ab
wertend und überhaupt nicht der Sache entsprechend als »sehr impressio
nistische Gedanken« abtat.70 In seinem dreibändigen Werk »Das Mittel-
meer und die mediterrane Welt in der Epoche Philipps II« sowie in 
späteren Aufsätzen, die eine Auseinandersetzung mit der zeitgenössischen 
Zeitsoziologie implizieren, findet sich Braudels dreigliedrige Bestimmung 
historischer Zeiten und Zeitrhythmen, die longue durée, zyklenförmige 
Zeiteinheiten und die Ebene der Ereignisse.71 Damit wird er zu einem 

﻿66 Hoffmann, Der Riss in der Zeit, S. 342.
﻿67 Ebd.
﻿68 Vgl. Corfield, Time and the shape of history, S. 203.
﻿69 Dazu u. a. Doreen Massey, For space, London 2005; Dipesh Chakrabarty, Provin�-

cializing Europe: postcolonial thought and historical difference, Princeton 2000.
﻿70 Zitiert nach Hoffmann, Der Riss in der Zeit, S. 348.
﻿71 Fernand Braudel, Das Mittelmeer und die mediterrane Welt in der Epoche Phi

lipps II. [1949], übers. von Grete Osterwald und Günter Seibt, Frankfurt a. M. 
1990; hier zitiert nach ders., Schriften zur Geschichte, Bd. 1, S. 21-23, hier S. 22; 



39

zeitschichten

der maßgeblichen Zeit-Theoretiker der Annales-Schule, deren Vertreter 
ohnehin »ein klares Bewusstsein für die Vielfalt der zeitlichen Dimensio
nen und Strukturen« hatten.72

Braudel unterscheidet hier zwischen »der Zeit der langen Dauer 
(langue durée), dem langsamen Tiefenstrom der Geschichte, der Zeit der 
Konjunkturen (temps conjoncturelle), dem mittleren Zeitstrom, der den 
Blick auch auf wiederkehrende Ereignisse werfen lässt, und der Zeit der 
kurzlebigen historischen Ereignisse (temps événementielle), welche sich 
gewissermaßen an der Oberfläche des historischen Prozesses abspielen 
und deshalb auch nur von temporärer Bedeutung sind«.73 

Braudel stellte sich im Rahmen seiner Ausführungen zur »langen 
Dauer« also »eine gleichsam unbewegte Geschichte vor, eine träge da
hinfließende Geschichte, die des Menschen in seiner Beziehung zum 
umgebenden Milieu, die nur langsame Wandlungen kennt, in der die 
Dinge beharrlich wiederkehren und die Kreisläufe immer wieder neu 
beginnen«.74 Diese »fast außer der Zeit liegende, dem Unbelebten be-
nachbarte Geschichte« nahm die Landschaftscharakteristik und das sich 
in der Folge der Jahreszeiten wandelnde Meer als Faktor für Gesell
schaften und menschliches Handeln ernst, schließlich müssten auch 
Schiffe »auf einem realen Meer segeln, das sich mit den Jahreszeiten 
verändert«.75 

»Oberhalb dieser unbewegten Geschichte« lässt sich für Braudel »eine 
Geschichte langsamer Rhythmen« ausmachen, und zwar »eine soziale 
Geschichte«, von Gruppen und Gruppierungen, Ökonomien, Staaten, 
Gesellschaften und Zivilisationen. Sie werden im Bild der »Grundsee« 
gefasst, die »das mediterrane Leben als Ganzes aufwühlt«, wobei die »aus 
der Tiefe wirkenden Kräfte« etwa bei Kriegen am Werk seien. Die 
Grundsee, das sind stark ausgeprägte Wellen bei starkem Seegang, die in 
flacheren Küstengewässern kürzer, höher und steiler werden und dann 
brechen können. Sie entstehen, wenn sich Wellen aus tieferem Wasser in 
flachere Bereiche bewegen und dort durch die Reibung am Meeresboden 
langsamer werden, während die obere Wellenpartie mit unverminderter 

ders., Geschichte und Sozialwissenschaften. Die lange Dauer [1958], in: ders., 
Schriften zur Geschichte, Bd. 1, Stuttgart 1992, S. 49-87, hier S. 52. 

﻿72 Christopher M. Clark, Von Zeit und Macht. Herrschaft und Geschichtsbild vom 
Großen Kurfürsten bis zu den Nationalsozialisten, München 2018, S. 14; siehe auch 
Lutz Raphael, Geschichtswissenschaft im Zeitalter der Extreme. Hauptwerke und 
Hauptströmungen von 1900 bis zur Gegenwart, München 2003, S. 96-116.

﻿73 Hühn, Polychronie, S. 271 f..
﻿74 Braudel, Das Mittelmeer, S. 21.
﻿75 Ebd.



40

achim saupe

Geschwindigkeit weiterläuft. Dies führt zu einem steileren Anstieg der 
Welle und schließlich zu ihrem Brechen. 

Die dritte Ebene ist die Geschichte im Maßstab des Individuums bzw. 
der Ereignisgeschichte: eine »ruhelos wogende Oberfläche, vom Strom 
der Gezeiten heftig erregte Wellen«, eine »Geschichte kurzer, rascher und 
nervöser Schwankungen«.76 Sie sei die »leidenschaftlichste, menschlich 
reichste«, aber auch »gefährlichste«, und Braudel forderte dazu auf, einer 
Geschichte zu »mißtrauen«, »deren Glut noch nicht abgekühlt ist, der 
Geschichte, wie sie die Zeitgenossen im Rhythmus ihres Lebens – das 
kurz war wie das unsere – empfunden, beschrieben, erlebt haben«.77 Um 
nicht den Ereignisbegriff überzustrapazieren, plädierte er andernorts für 
»den eindeutigeren Begriff der kurzen Zeit […], die kurze Zeit der Indi-
viduen, des Alltags, unserer Illusionen, für den Augenblick des Bewußt-
werdens – mit einem Wort, für die Zeit par excellence des Chronisten 
und Journalisten.«78 Braudel, der wesentliche Teile seines dreibändigen 
Werks in deutscher Gefangenschaft schrieb, notierte in seiner Einleitung, 
seine Gegenwart sei »unbekümmert um die geschichtlichen Tiefen, um 
jene lebhaften Gewässer, auf denen unser Boot dahinzieht wie das trun-
kenste aller Schiffe«. Man müsse »die großen, lautlosen Strömungen in 
der Tiefe kennen, deren Richtung sich nur feststellen läßt, wenn man 
große Zeiträume umfasst. Die dröhnenden Ereignisse sind oft nur 
Augenblicke, nur Erscheinungen jener großen Schicksale und erklären 
sich nur aus diesen.«79 Im Vorwort schrieb Braudel, dass im Mittelpunkt 
seines Ansatzes die »Dialektik von Raum und Zeit (Geographie und Ge
schichte)«80 stehe, dessen zentrales Problem eine Geschichte sei, die sich 
auf der einen Seite »rasch wandelt und eben wegen ihrer Wandlungen 
und Spektakel aller Augen auf sich zieht – und zur gleichen Zeit darunter 
liegende, eher stille, ganz gewiß unauffällige, von ihren Zeugen und 
Akteuren fast unbemerkte Geschichte, die sich, was da auch kommen 
mag, dem unnachgiebigen Verschleiß der Zeit entgegenstemmt«.81 
﻿76 Braudel, Das Mittelmeer und die mediterrane Welt in der Epoche Philipps II. 

(Auszug aus dem Vorwort), S. 22.
﻿77 Ebd. Braudel hat bekanntlich sein Werk weitgehend in deutscher Gefangenschaft 

verfasst, der Ereignisebene zu entkommen war insofern vielleicht auch eine Strate-
gie des Überlebens dieser Zeit. 

﻿78 Braudel, Geschichte und Sozialwissenschaften. Die lange Dauer, S. 67.
﻿79 Braudel, Das Mittelmeer und die mediterrane Welt in der Epoche Philipps II. 

(Auszug aus dem Vorwort), S. 22.
﻿80 Braudel, Das Mittelmeer, Vorwort zur zweiten Auflage, S. 25; dazu auch Eric Piltz, 

»Trägheit des Raums«. Fernand Braudel und die Spatial Stories der Geschichts
wissenschaft, in: Jörg Döring / Tristan Thielmann (Hg.), Spatial Turn. Das Raum-
paradigma in den Kultur- und Sozialwissenschaften, Bielefeld 2015, S. 75-102.

﻿81 Braudel, Vorwort zur zweiten Auflage, S. 26. 



41

zeitschichten

Das Meer ist für Braudel das wesentliche Medium, Geschichte zu den
ken. So erscheint ihm etwa die Vergangenheit »wie ein Meer kleiner Fak
ten«.82 Offensichtlich glättet das Meer aber auch das ein oder andere Ur
teil : In den 1950er Jahren, das Ende des Zweiten Weltkriegs war kaum 
vorbei und die Dimensionen des Völkermordes an den europäischen Juden 
bekannt, notierte er, er kenne »keine Gesellschaft, deren Geschichte voll-
ständig Schiffbruch erlitten« habe.83 

Mit dem Blick auf das Meer – »auf die alten Rhythmen des Mittel-
meerraums, die wichtigen Strömungen des Atlantiks und des iberischen 
Pazifiks, die chinesischen Dschunken und eine Vielzahl von Elemen
ten«84 – und damit auf die Gezeiten und die unterschiedlichen Wetter-
verhältnisse gerät die Geschichte in Schwingung, gerade wenn Winde, 
Strömungen, Wassertemperaturen und meeresbezogene Klimaphänomene 
mitgedacht werden. Die Meeresmetaphorik weckt andere Assoziationen 
als die geologische Schichtung, auch wenn sich Zeitschichten und die 
Trägheit der »langen Dauer« bzw. der Wasserschichten der Tiefsee gut 
koppeln lassen.85 Dabei haben das Meer und das Wasser die Kraft, Land
striche und damit auch Spuren zu überfluten. Doch auch wenn die 
Ozeane selbst ein Alter haben und – im Archaikum – Ausgangspunkt des 
Lebens auf der Erde waren, so erscheint das Wasser der Ozeane als weit-
gehend alters- und strukturlos. Die Wasserschichten der Ozeane finden 
sich in einem ständigen Austausch durch Temperatur- und Dichte
unterschiede sowie durch dadurch entstehende Strömungen. Von ihnen 
wissen wir durch die moderne Klimaforschung, dass sie nicht nur Zyklen 
haben, sondern auch abbrechen und »historisch« werden können. Was als 
eine fluide, opake, teils undurchsichtige schwingende Masse erscheint, 
hat selbst vielfältige Strukturen; nur von wenigen Tiefseebecken wird 
angenommen, dass hier älteres Wasser als gegenwärtiges Wasser zu finden 
ist. Vor den gewaltigen, sich durchmengenden und bisweilen undurch-
dringlichen Wassermassen hatte Braudel Respekt. »Es gilt aufzuzeigen, 
wie sich die Kräfte des Lebens vereinen, Seite an Seite marschieren, sich 
dabei gelegentlich stoßen und verletzen, häufig aber auch ihre tosenden 

﻿82 Braudel, Geschichte und Sozialwissenschaften. Die lange Dauer, S. 53.
﻿83 Ebd., S. 64. Über wirtschaftswissenschaftliche Modelle notiert er, dass diese sich 

beweisen müssten wie »Schiffe nach dem Stapellauf«. »Aufschlussreicher«, so 
schreibt er, sei aber »stets der Moment des Schiffbruchs«.

﻿84 Braudel, Standorte der Geschichte im Jahr 1950, S. 34.
﻿85 Vgl. hierzu Lucian Hölschers Zeitschichten-Kapitel, das sich fast ausschließlich 

Fernand Braudel widmet. Bei ihm werden vor dem Hintergrund der Diskussion 
über Struktur und Ereignis und des Fokus auf die Bedeutung langer Dauer aus den 
Braudel’schen Strömungsverhältnissen und Wellenbewegungen etwas vorschnell 
drei unterschiedliche Zeitschichten: Hölscher, Zeitgärten, S. 147-153. 



42

achim saupe

Wasser vermischen.« Auf »die Einheit der Geschichte, die ja die Einheit 
des Lebens ist«,86 wollte er trotz oder gerade wegen seiner Analyse unter-
schiedlicher Zeitebenen, die das Leben bestimmen, aber nicht verzichten. 

Braudel war sich durchaus über die artifizielle Anlage seines Werks 
über die Mittelmeerwelt Phillips II. bewusst, in der er die »Geschichte in 
mehrere Etagen« zerlegte und eine »geographische, eine soziale und eine 
individuelle Zeit« unterschied.87 Das hielt ihn nicht davon ab, dieser 
Einteilung nochmals in »France. La identité« im Groben zu folgen.88 
Neben den zeittheoretischen Implikationen nutzte Braudel seine Zeit
einteilung also auch als Darstellungsmittel, was durchaus einen experi-
mentellen Charakter hatte, um Zeitkonzept und Darstellung in Verbin-
dung zueinander zu bringen. Und sie waren auch der Versuch, sich von 
der zeitgenössischen Soziologie abzugrenzen, der er ein weitgehendes 
Desinteresse für historischen Wandel attestierte. Das wirkte sich etwa auf 
die Interpretation von Städten und ihrer sozialen Zusammensetzung aus: 
»Ganz ähnlich bezweifle ich, ob eine Stadt, welche auch immer, Gegen-
stand einer soziologischen Erhebung sein kann, ohne in den Rahmen der 
historischen Dauer eingepaßt zu werden.«89 Das Interesse für unterschied
liche Zeitaspekte führte aber nicht dazu, Zeit zu historisieren, wie Jean 
Leduc in seinem Buch »Les historiens et le temps« bemerkt: »Weder in La 
Méditerranée noch in seinen späteren Büchern hat sich Braudel für die 
Art und Weise interessiert, in der Philipp II. und seine Zeitgenossen die 
Zeit auffassten. Es gibt kein Stichwort ›Zeit‹ im Sachregister seiner Habi-
litation. Oder besser gesagt, er interessiert sich für die Zeitdauer und die 
Geschwindigkeit der Bewegungen und somit für die Zeit als Maß für 
den Raum.«90

﻿86 Braudel, Standorte der Geschichte im Jahr 1950, S. 37 f.
﻿87 Braudel, Vorwort, S. 22. Nach Gerard Noiriel projiziert Braudel die Zeitdauern 

»auf eine einzige Skala […], wodurch sie wie die Stockwerke eines Hauses überein
andergesetzt werden können, sodass die Bereiche des Wissens hierarchisiert sind«. 
Gerard Noiriel, Comment on récrit l’histoire. Les usages du temps dans les Ecrits 
sur l’histoire de Fernand Braudel, in: ders., Penser avec, penser contre. Itinéraire 
d’un historien, Paris 2003, S. 119-144, hier S. 136; zitiert nach Alain Maillard, Die 
Zeiten des Historikers und die Zeiten des Soziologen. Der Streit zwischen Braudel 
und Gurvitch – wiederbetrachtet, in: Trivium https://doi.org/10.4000/trivium.4048 
(zunächst erschienen in: Cahiers internationaux de Sociologie, Bd. XIX, 2005, 
S. 197-222); S. 35. Dies war eine verbreitete Kritik an Braudel; Koselleck war etwa 
bestrebt, seine Ebenen stärker miteinander zu verzahnen. Siehe dazu den Beitrag 
von Christoph Bernhardt in diesem Band. 

﻿88 Fernand Braudel, L’identité de la France, Bd. 1: Espace and histoire, Bd. II / III: Les 
hommes et les choses, Paris 1986. 

﻿89 Braudel, Geschichte und Sozialwissenschaften. Die lange Dauer, S. 67.
﻿90 Jean Leduc, Les histoires et le temps. Conceptions, problématiques, écritures, Paris 

1999, zitiert nach Maillard, Die Zeiten des Historikers, S. 35.

https://doi.org/10.4000/trivium.4048


43

zeitschichten

Braudels Theorie »langer Dauer« war in den 1950er Jahren ein Versuch, 
das Gespräch zwischen Soziologie und Geschichtswissenschaft herzustel-
len, aber auch die Vormachtstellung der Disziplinen zu klären und die 
Formelhaftigkeit und vermeintlichen Gesetze des Marxismus zu über
winden. Braudels Zeitkonzeption war zugleich eine starke Vereinfachung 
dessen, was in der zeitgenössischen Soziologie diskutiert wurde, wie man 
an seiner Auseinandersetzung mit dem Soziologen Georges Gurvitch ab
lesen kann. Nicht drei Zeiten, sondern acht Typen unterschied Gurvitch: 
erstens die verlangsamte Zeit der langen Dauer; zweitens die »Trompe-
l’oeil«- oder Überraschungs-Zeit; drittens die unregelmäßig pulsierende 
Zeit zwischen dem Auftauchen und dem Verschwinden der Rhythmen; 
viertens die zyklische Zeit; fünftens die sich selbst gegenüber verspätete 
Zeit; sechstens die zwischen Verspätung und Vorauseilen alternierende 
Zeit; siebtens die sich selbst vorauseilende Zeit und schließlich achtens die 
explosive Zeit des kreativen Schaffens.91 Veröffentlicht fanden sich diese 
Zeitdimensionen in einem längeren Beitrag mit dem Titel »La multi
plicité des temps sociaux«, der im Herbst 1958 veröffentlicht wurde.92

Demgegenüber hatte Braudel Vorbehalte. Mit dem »Augenmerk auf 
den subjektiven, inneren Aspekt des Zeitbegriffs« bekäme man das »Ge-
wicht der historischen Zeit, einer konkreten, universalen Zeit« nicht in 
den Griff. Eine erfahrungsbezogene Geschichte – so wie sie in gewisser 
Weise Koselleck intendierte – wäre ihm also viel zu kleinteilig gewesen, 
die Zeitlichkeit des Menschen als Dasein allenfalls wie ein leichtes 
Kräuseln auf einer weiten Wasserfläche erschienen. Was man damit nicht 
in den Blick bekam, waren wirtschaftliche Konjunkturen oder aber das, 
was man heute »Zeitregime«, »Zeitordnungen« und »Chronopolitiken« 
nennen würde. Ein Beispiel, das Braudel beiläufig erwähnt, waren Ex
perten (man kann sich vorstellen: Kolonialbeamte, Besatzungsregime, 
Lagerkommandanten, Entwicklungshelfer), die versuchten, »allerorten 
die gleichen Zwänge [durchzusetzen], in welchem Land oder in welcher 
von ihm eingeführten politischen oder sozialen Ordnung auch immer«.93

Für die Geschichtswissenschaft beginne und ende 

alles mit der Zeit, einer mathematischen, demiurgischen Zeit, über die 
man leicht lächeln kann, einer den Menschen äußerlichen, »exogenen« 
Zeit, wie die Ökonomen sagen würden, die uns antreibt, zwingt und 

﻿91 Maillard, Die Zeiten des Historikers, S. 5.
﻿92 Georges Gurvitch, La multiplicité des temps sociaux, Paris 1958, in: Georges 

 Gurvitch, Dialektik und Soziologie [1962], Bd. 2, übers. von L. Geldsetzer, Berlin 
(West) 1965, S. 325-430, 

﻿93 Braudel, Geschichte und Sozialwissenschaften. Die lange Dauer, S. 81.



44

achim saupe

unsere privaten, unterschiedlich gearteten Zeiten in ihrem Strom mit 
fortreißt – mit einem Wort: der die ganze Welt beherrschenden Zeit.«94 

Eine solche universale historische Zeit schloss auch aus, Geschichte im 
Modus der Ungleichzeitigkeit des Gleichzeitigen zu denken bzw. das 
»agile Doppelspiel der Synchronie und Diachronie« zu beurteilen. Die 
historische Zeit schließe aus, »das Leben als Mechanismus zu betrachten, 
der jederzeit in seiner Bewegung angehalten und nach Lust und Laune 
genauso gut als unbewegliches Objekt dargestellt werden kann«.95 Braudel 
versuchte also trotz seiner drei Zeitebenen die historische Zeit als ein 
universales, allgemeines Maß zu verstehen und intendierte umgekehrt 
nicht, die »vielförmige soziale Zeit, das jedem dieser Phänomene eigene 
Maß«96 zu bestimmen. 

Gurvitch war zudem der Auffassung, dass die Geschichte Strukturen 
und Konjunkturen und die Kontinuitäten zwischen nicht wiederholbaren 
Fakten hervorhebe, wohingegen die Soziologie Typen von Diskontinuität 
konstruiere. Einig waren sich Gurvitch und Braudel, deren Auseinander-
setzung in der Rubrik »Débats et combats« der Annales stattfand, hin
gegen in der Ablehnung des »Evolutionismus« des 19.  Jahrhunderts. 
Braudel warf aber Gurvitch vor, »›den beständigen Druck der Zeit‹ […] 
nicht genügend zu berücksichtigen und nicht zu erkennen, dass auch die 
Historiker in ihren Analysen Diskontinuitäten herausarbeiten«.97

Maillard hat mit Braudel argumentiert, dass die sozialen Zeiten von 
Gurvitch »nicht auf die Geschichte angewandt werden« können, da sie 
»eine Zersplitterung jenes Minimums an Kontinuität und Einheit [impli-
zieren], das der Historiker beim Rekonstruieren der Vergangenheit bewah-
ren muss«.98 Ob das tatsächlich der Fall ist, darf aber mit dem Blick auf das 
oben genannte Buch von Michael Wildt, das ja nur exemplarisch für andere 
Ansätze »zerborstener Zeit« steht, bezweifelt werden. Was diese soziologi
sche Zeittheorie aus den 1950er Jahren deutlich macht, ist, dass Gurvitch 
»eine heilsame räumliche und sozial-zeitliche Dezentrierung ein[führt]«, 
die längerfristig dazu beiträgt, den »Blick zu ›de-ethnozentrieren‹«.99

Der Blick über den Rhein macht darüber hinaus deutlich, dass die 
Annales und die französische Mentalitätsgeschichte ein reiches Vokabular 
für komplexe Zeitlichkeiten entwickelte. Schon Lucien Febvre unterschied 

﻿94 Ebd.
﻿95 Ebd., S. 82.
﻿96 Ebd.
﻿97 Maillard, Die Zeiten des Historikers, S. 14
﻿98 Ebd., S. 19.
﻿99 Ebd., S. 34.



45

zeitschichten

die »gelebte Zeit« im Gegensatz zur »gemessenen Zeit« in seinem 1942 
erschienenen »Temps dormant, temps flottant« (»Unzulängliche Zeit-
messung, vages Zeitgefühl«).100 Jacques Le Goff schrieb über die Zeit der 
Kirche und die Zeit des Händlers.101 Wichtig im Zusammenhang des vor
liegenden Bandes sind auch die Arbeiten des französischen Philosophen 
und Museologen Krzyzstof Pomian, der tatsächlich die Zeitschichten-
Semantik im Auge hatte: Ihm ging es in seinen Arbeiten zur »Ordnung 
der Zeit«, die die Philosophie, Soziologie und Geschichte der Zeit zu ver
binden suchten, darum, »die Wurzeln der Vielfalt und der scheinbaren 
Unvereinbarkeit der Lehrmeinungen über die Zeit in der Diachronie und 
in der Synchronie zu ergründen«, und betonte im Vorwort: »Wie die 
philosophische Geschichte ist auch die Geschichte der Zeit eine strati
graphische Analyse: die Untersuchung eines Schnittes durch die zeitliche 
Dicke ihres Gegenstandes.«102 Bei Pomian resultierten daraus eine Histo-
rizität der Zeit und eine Eigenzeitlichkeit der Dinge im Sinne von Johann 
Gottfried Herder, wie wir unten noch sehen werden: Jedes Phänomen, 
das historisch untersucht wird, hat seine eigene Zeit, und vor allem über-
tragen auf sein museologisches Hauptwerk zum Ursprung des Museums, 
jedes museale Objekt.103 Wie eine solche Geschichtsschreibung der radi-
kalen Eigenzeitlichkeit der Dinge aussehen kann, bleibt allerdings unklar.

Heute wird man kaum mehr behaupten wollen, dass die Kontinuität 
das Metier der Geschichtswissenschaften und die Diskontinuität jenes 
der Soziologie seien. Wie Maillard betont, hat das mit verschiedenen 
anti-historistischen Ansätzen zu tun, 

die die Begriffe Diskontinuität, Unterbrechung, Einschnitt usw. stark 
machen […]. In der Folge wird erkennbar, dass die Forscher der 
»Nouvelle histoire« immer mehr Zäsuren in der Vergangenheit loka
lisieren und die Periodisierungen regionalisieren. Verschiedene epis
temologische Ansätze werden darangehen, die linearen und finalisti-
schen Sichtweisen der Zeit des Fortschritts abzustreifen.104 

100	 Ebd., S. 38. Maillard stellt dazu allerdings fest, dass »die Unterscheidung zwischen 
›gelebter Zeit‹ und ›gemessener Zeit‹ […] auf der begrifflichen Ebene wenig be-
friedigend [ist]: Die gemessene Zeit wird gelebt; die gelebte Zeit kann qualitativ 
gemessen werden – nach den sozialen Tätigkeiten zum Beispiel.« 

101	 Jacques Le Goff, Zeit der Kirche und Zeit des Händlers, in: Claudia Honegger 
(Hg.), Schrift und Materie der Geschichte. Vorschläge zur systematischen Aneig-
nung historischer Prozesse, Frankfurt a. M. 1977, S. 393-414.

102	 Krystof Pomian, L’ordre du temps, Paris 1984, S. XIV, auch S. 332-247.
103	 Leduc, Les histoires et le temps, S. 52 f.
104	 Maillard, Die Zeiten des Historikers, S. 43, hält darüber hinaus trocken fest: »Die 

Historiker haben es aufgegeben, einen einheitlichen theoretischen und methodo-



46

achim saupe

In diese Denkbewegung ist auch Michel Foucaults »Archäologie des Wis-
sens« einzuordnen, der darin 1969 – ganz im Gegensatz zu Gurvitch und 
auch Braudel – festhielt, dass der Begriff der Diskontinuität einen »be-
deutenden Platz in den historischen Disziplinen« einnehme. Hier kann 
man ahnen, wie sehr sich die Diskussion und die Perspektive nach 1968 
verschoben hatten. Mit dem Blick auf Diskontinuitäten argumentierte 
Foucault gegen die traditionelle Gliederung in Einheiten und Phasen: 
Vielmehr griff er Formulierungen und Ideen Braudels und der Nouvelle 
histoire auf, wenn er betonte, »Serien, die Ausschnitte, die Grenzen, die 
Höhenunterschiede, die chronologischen Spezifitäten, die besonderen 
Formen des Beharrens, die möglichen Beziehungstypen« von diskursiven 
»Formationen« untersuchen zu wollen. Nicht ging es darum, »zeitliche 
Koinzidenz oder formale Analogien zu erschließen«, sondern zu zeigen, 
»welches vertikale System sie zu bilden imstande sind, die verschiedenen 
Zeitlichkeiten, die verschiedenen Beharrungszustände« zu studieren: 
»kurz: nicht nur, welche Folgen, sondern welche ›Folgen von Folgen‹ – 
oder in anderen Worten, welche ›Tableaus‹ gebildet werden können.«105 

Ob Zeitschichten oder Tableaus, ob Winde und Wolken,106 Ströme 
oder Wellen des Meeres: Durch die Metaphernwahl und die mit ihnen 
adressierten Konzepte werden unterschiedliche Auffassungen von gesell-
schaftlicher Dynamik und raumbezogenen Prozessen deutlich. Sie ent-
scheiden mit darüber, wie wir uns zur Geschichte in Beziehung setzen. Es 
gilt sicherlich, die Komplexität pluritemporaler Bezüge noch weiter in 
die Geschichtsschreibung zu integrieren und auszutesten, welche Formen 
des Temporalen sinnvoll aufgegriffen werden können und welche räum-
lichen Implikationen diese haben. Eine Möglichkeit, die bereits an
gedeutet wurde, ist, die Phänomene unterschiedlicher Dauer und Ge-
schwindigkeiten stärker in ihren natürlichen und sozialen Rhythmen 

logischen Rahmen zu stiften. Alle basteln sich ihre Paradigmen und ihre Konzepte 
zusammen, wenn sie sich nicht an Analysen halten, die Braudel als zu ereignis
orientiert und Gurvitch als zu deskriptiv verurteilt hätte. Dennoch spuken be-
stimmte Debatten der 60er Jahre auch noch in der Welt der heutigen Historiker 
herum. Die Problematik der historischen und sozialen Zeiten verschiebt sich: Die 
Rückkehr des Ereignisses in den letzten Jahren zeugt davon. Die Historiker fragen 
sich immer noch nach den Folgen der Einführung des Prinzips der Diskontinui-
tät und der Pluralität der Zeiten in ihre Disziplin.«

105	 Michel Foucault, Archäologie des Wissens [1969], Frankfurt a. M. 1973, S. 17, 19 f.
106	 Achim Landwehr hat die von Flugzeugen erzeugten Kondensstreifen, Homo

mutatus bzw. Eiswolken genutzt, um auf Raum-Zeit-Verhältnisse und Chrono
ferenzen im Anthropozän hinzuweisen, andernorts nutzt er den Begriff des 
Zeitenwirbels oder, nie verlegen auf der Suche nach einem neuen Bild: die »wol-
kige Zeitschaft«: siehe Achim Landwehr, Diesseits der Geschichte, S. 164 f.



47

zeitschichten

und Taktungen zu begreifen. Eigentlich alle Zeittheoretiker, die hier be-
reits Beachtung fanden, kommen an irgendeinem Punkt auf die Frage 
sozialer Rhythmen zu sprechen.107 Mentalitäten prägende Strukturen 
von langer Dauer, die bei Braudel im Gegensatz zu Koselleck Geographie 
und Klima einschließen, beruhen dann auf einer stark gedehnten Zeit, 
während wirtschaftliche Strukturen oder Ideengeschichten eher in Wellen
bewegungen, Wiederholungen, Zyklen, Wiederaufnahmen und Varia
tionen zu begreifen wären. Pausen wären zu berücksichtigen, Phänomene 
der Stasis und der Stagnation. Und gerade die Ebene der Zyklen, Rekur-
renzen und Wiederholungen sowie der Ereignisse könnte dann anhand 
ihrer unterschiedlichen Rhythmen und Taktungen – ihren unterschied
lichen Tonspuren – untersucht werden. Daraus ergäbe sich vielleicht kein 
klares Klangbild, aber sicherlich auch kein undefinierbares Rauschen. 
Was wir hier bereits festhalten können: Die weiterhin ungeschriebene 
Theorie historischer Zeiten  – wenn sie denn nützlich seien sollte  – 
müsste eine Kritik und Historisierung des Begriffs der Zeitschichten 
implizieren und ihre träge und entschleunigende metaphorische Kraft 
bedacht werden.

Zeitschichten als ästhetisches Phänomen 
und narrative Herausforderung

Zeitschichten sind ein visuelles und ästhetisches Phänomen: Abgelesen 
werden sie an Gebäuden, in der Stadt und Stadtlandschaft, lesbar gemacht 
durch die Denkmalpflege und andere geschichtskulturelle Institutionen 
und Initiativen. Sie ist eine der wesentlichen Zeitfiguren, wie sich das 
Gedächtnis der Städte und von Landschaften heute repräsentiert. Sie 
prägen Erinnerungsräume und Erinnerungslandschaften und lassen da-
mit zugleich Erfahrungs- und Erwartungslandschaften erkennen.108 

Die Zeitschichten der Stadt sind wiederholt mit dem Palimpsest ver-
glichen worden, eine Form der textlichen Überschreibung, die allerdings 

107	 Musikalisch gewendet lässt sich bei den Strukturen langer Dauer an John Cages 
Stück von 1987 »Organ Squared – as slow as possible« denken, das in der Urauf-
führung 29 Minuten und 15 Sekunden gedauert hat und jetzt über Jahrhunderte 
hinweg zur Aufführung gebracht wird. »As slow as possible« ist eine sehr dehnbare 
Figur.

108	 Siehe Katja Stopka in diesem Band sowie Katja Stopka / Michael Ostheimer, 
Erfahrungs- und Erwartungslandschaften. Ästhetische Authentisierungsstrategien 
des Sozialismus in der DDR, in: Christoph Classen / Achim Saupe / Hans-Ulrich 
Wagner (Hg.), Echt inszeniert. Historische Authentizität und Medien in der 
Moderne, Potsdam 2021, S. 363-386.



48

achim saupe

nur bedingt dem Phänomen des Nebeneinanders gerecht wird.109 »Die 
Architektur der Stadt«, so Aleida Assmann, »lässt sich als geronnene und 
geschichtete Geschichte beschreiben und somit als ein dreidimensionaler 
Palimpsest aufgrund wiederholter Umformungen, Überschreibungen, 
Sedimentierungen.«110 Städte sind derart komplexe und heterogene Ge-
bilde, dass sowohl das Palimpsest als auch die Zeitschicht notwendiger-
weise vereinfachen, indem sie das Augenmerk auf einen ganz spezifischen 
raum-zeitlichen Ausschnitt oder Bauzusammenhang legen. Palimpsest und 
Zeitschicht favorisieren das Übereinander und Nacheinander, gedacht 
wird in Abfolgen. Dabei kann die Zeitschicht durchaus – nämlich an den 
Aufschlüssen  – ein zeitliches Nebeneinander verdeutlichen. Stärker als 
die Zeitschicht kann das Palimpsest aber nicht nur das Sichtbare, son-
dern auch das Unsichtbare adressieren, das Anwesende und Abwesende, 
wenn wir nicht per se davon ausgehen, dass die sichtbaren Zeitschichten 
andere, unentdeckte überlagern. Zeitschichten verdeutlichen die Gegen-
wärtigkeit und Präsenz der Vergangenheit, sie sind in gewisser Weise eine 
ästhetische Äußerung eines präsentistischen »Historizitätsregimes«.111 Diese 
Behauptung muss aber sogleich eingeschränkt werden, weil sich das Dis-
positiv der Zeitschichten für die Tiefenzeit der Zeiten so interessiert zeigt 
oder aber, wie man auch sagen könnte, zu einer Tiefenhistorisierung der 
Gegenwart führt.112 

Wird über komplexe Temporalitätsbezüge in geschichts- und erinne-
rungstheoretischen Überlegungen nachgedacht, dann bleibt der Verweis 
auf die Literatur und die Künste oft nicht aus. In den Arbeiten von Aleida 
Assmann ist dieser Zusammenhang von Literatur, Erinnerung und Zeit-
vergewisserung gerade in den frühen Schriften immer präsent, bevor sie 
sich stärker Erinnerungsräumen und der Erinnerungskultur insgesamt 
zuwandte.113 Achim Landwehr setzt sich mit W. G. Sebald und Claude 
Simenon auseinander, um seine Idee von »Chronoferenzen« und »Pluri

109	 Siehe dazu den Beitrag von Christoph Bernhardt in diesem Band, der diese feh-
lende Dimension mit dem Begriff der Granulation temporaler Materialitäten er-
fasst. 

110	 Aleida Assmann, Geschichte findet Stadt, in: Moritz Csáky / Christoph Leitgeb 
(Hg.), Kommunikation – Gedächtnis – Raum, Bielefeld 2015, S. 13-28, hier S. 18.

111	 Hartog, Regimes of Historicity.
112	 Vgl. Achim Saupe, »Deep historicization« and political and spatio-temporal »cen-

trism«. Layers of time and belonging in the reconstructed city centres of Berlin 
and Potsdam, in: Susannah Eckerley / Claske Vos (Hg.), Diversity of belonging in 
Europe. Public spaces, contested places, cultural encounters, London 2023, S. 62-82.

113	 Aleida Assmann, Erinnerungsräume. Formen und Wandlungen des kulturellen 
Gedächtnisses. München 1999; Hans Ulrich Gumbrecht, Unsere breite Gegen-
wart, Berlin 2010.



49

zeitschichten

temporalität« jenseits von Chronologie, Linearität, Fortschritt und Ge-
schichte im Singular zu entwickeln.114 Micheal Rothbergs »multidirektio
nale Erinnerung« wäre ein weiteres dieser Beispiele, wie sich Literatur, 
Erinnerung und Geschichte über »Chronoferenzen« verknüpfen.115 Bei 
Reinhart Koselleck zeigt sich zwar ein Interesse für künstlerische Denkmal
entwürfe (insbesondere im Hinblick auf den politischen Totenkult und 
Reiterdenkmale)116 und den Zusammenhang von Sprache, Erzählung und 
Geschichtsschreibung,117 doch gibt es wohl keine größeren Hinweise und 
Lektüren, die sich mit Fragen von Temporalität, Literatur und Geschichts
schreibung auseinandersetzen. 

Recherchiert man zum Begriff der Zeitschicht, so fällt nun gerade 
dieser Bezug auf, der in der bisherigen Forschung kaum erwogen wurde: 
Während der Begriff nach 1945 selten in historiographischen und in 
soziologischen Werken in Erscheinung tritt,118 wird er in den Literatur-
wissenschaften durchaus verwendet. Hans Robert Jauß, der seine Disser-
tation in den frühen 1950er Jahren zu Marcel Prousts »A la recherche du 
temps perdu« unter dem Titel »Zeit und Erinnerung«119 schrieb und einer 
der führenden Köpfe der Forschergruppe »Poetik und Hermeneutik« war, 
zu der auch Reinhart Koselleck gehörte, analysierte darin Episoden und 
Textpassagen, in denen »Begebenheiten aus allen Zeitschichten der erin-
nerten Zeit auf eine Szene« zusammenrücken bzw. in denen »Begeben-
heiten von heterogener zeitlicher Bestimmtheit« auf eine Szene proji
ziert werden und dabei die »Provenienz aus verschiedenen Zeitschichten« 

114	 Landwehr, Die anwesende Abwesenheit, S. 312; Achim Landwehr, Geschichte 
schreiben mit Claude Simenon, in: ders., Diesseits der Geschichte, S. 321-343. 

115	 Michael Rothberg, Multidirektionale Erinnerung. Holocaustgedenken im Zeit
alter der Dekolonisierung [2009], übers. v. Max Henninger, Berlin 2021.

116	 Bettina Brandt / Britta Hochkirchen (Hg.), Reinhart Koselleck und das Bild, Biele
feld 2021.

117	 Vgl. den in diesem Zusammenhang den Kosellecks Zeit- und Sprachüberlegungen 
zusammendenkenden Aufsatz von Angelika Epple, Natura Magistra Historiae? 
Reinhart Kosellecks transzendentale Historik, in: Geschichte und Gesellschaft 32 
(2006), 2, S. 201-213. 

118	 Solche Aussagen sind nur unter Vorbehalt zu machen, einige Treffer fänden sich 
sicherlich, wie dieser in der Stadtforschung: Heinz Stoob, Forschungen zum 
Städtewesen in Europa. Räume, Formen und Schichten, Köln 1970, S. 7, spricht 
von »Zeitschichten des Kartensatzes«.

119	 Hans Robert Jauß, Zeit und Erinnerung in Marcel Prousts »A la recherche du 
temps perdu«. Ein Beitrag zur Theorie des Romans, Frankfurt a. M. 1986. Weitere 
Beispiele aus den Literatur- und Kulturwissenschaften sind etwa Hans-Georg 
Beck, Leopold Kretzenbacher, Wolfram Eberhard, Das verletzte Kultbild. Voraus-
setzungen, Zeitschichten und Aussagewandel eines abendländischen Legenden
typus, 1977; oder Franz H. Link, Dramaturgie der Zeit, Freiburg 1977, die nach 
Kosellecks in Geschichte und Gesellschaft publiziertem Aufsatz 1975 erschienen.



50

achim saupe

erhalten bleibt.120 Darüber hinaus erfasst er u. a. geschlossene »Zeit
räume«, »in der die Zeit selbst in ihrem Fließen und Vergehen unsichtbar 
bleibt«.121 Wie Caroline Torra-Mattenklott schreibt, war es das 

Ziel der Dissertation [von Jauß; A. S., …], die Gesamtarchitektur des 
Romans von seiner immanenten Poetik her zu erschließen; Ausgangs-
punkt war die These, dass die Interferenzen zwischen erinnerndem 
und erinnertem Ich für die Romankomposition und ihre Zeitstruktur 
konstitutiv sind.122 

Torra-Mattenklott spricht auch von der »simultanen Präsenz sukzessiver 
Zeitschichten«,123 um die Erinnerungsbilder der Recherche du temps perdu, 
der berühmten Madelaine-Episode ebenso wie die nicht minder promi-
nente Venedig-Reminiszenz am Ende des Romans zu beschreiben. Die 
Kindheit werde etwa nicht chronologisch oder als linearer Entwicklungs-
prozess dargestellt, »sondern als ›ein einziger, unendlich langer Tag‹, den 
Prousts Erzählung ›wie einen Garten‹ ausschreitet«.124 Längere Zeiträume 
würden in kurzen Zeitabschnitten wie in einem »geschlossenen Gefäß« 
erfasst, »das die vergangene und wiedererinnerte Zeit in ihrer Dauer 
enthält«.125 Die Erfahrung des Sukzessiven, so schreibt Torra-Mattenklott 
mit Verweis auf Georges Poulet, münde in einen »Schwindel«, mit dem 
»die räumliche Ordnung ins Wanken gerät« und mit »dem Proust den 
Taumel der Zeit und des nach Orientierung suchenden Subjekts« zu 
fassen sucht.126 Dieser »Wirbel der Zeiten und Orte« entstehe in der Er-
innerung, die sich durch die »simultane Präsenz verschiedener Zeit
stufen, wie sie sich durch das memoire involontaire oder die Überlagerung 
verschiedener narrativer Gestaltungen desselben Zeitschnitts ergibt«, 
auszeichnet.127 Für dieses Verfahren hat Proust selbst den Begriff der 
superposition, der Zeitüberlagerungen, geprägt. Nicht ganz eindeutig ist 

120	 Jauß, Zeit und Erinnerung, S. 115. Zur SS-Mitgliedschaft von Jauß und seiner 
Beteiligung an nationalsozialistischen Kriegsverbrechen: Jens Westemeier, Hans 
Robert Jauß. Jugend, Krieg und Internierung, Konstanz 2016.

121	 Jauß, Zeit und Erinnerung, S. 119.
122	 Caroline Torra-Mattenklott, Poetik der Figur. Zwischen Geometrie und Rheto-

rik: Modelle der Textkomposition von Lessing bis Valéry, Paderborn 2016, S. 234.
123	 Torra-Mattenklott, Poetik der Figur, S. 233; Georges Poulet, L’èspace proustien, 

Paris 1963, bes. S. 9-27.
124	 Torra-Mattenklott, Poetik der Figur, S. 235; Jauß, Zeit und Erinnerung, S. 112 und 

113. 
125	 Jauß, Zeit und Erinnerung, S. 115.
126	 Torra-Mattenklott, Poetik der Figur, S. 233.
127	 Ebd., S. 235.



51

zeitschichten

aber in der Rezeption, wie diese Zeitüberlagerungen ihrerseits nun 
Räume konstituierten: Jauß meint, dass dadurch Combray, der Kind-
heitsort Marcels, als eine »geschlossene ›Welt‹« erscheine, während die 
Interpretation des Zeitenwirbels – »einer Figur der Unverfügbarkeit«128 – 
einer solchen zu widersprechen scheint, zerstört doch der Wirbel der 
Zeiten (eine dezidierte Erfahrung der Moderne) klar umrissene Erinne-
rungsräume.

»Literatur und Kunst«, so können wir mit Werner Jung festhalten, 
»sind Arbeiten an und mit der Zeit, Zeitmodellierungen und -diskur
sivierungen; sie gestalten sie neu und anders, halten sie an und / oder 
versuchen gar sie aufzuheben.«129 Die Literaturwissenschaft hat dazu ein 
komplexes Instrumentarium von Zeitanalysebegriffen entwickelt, mit 
denen die komplexen, pluritemporalen Formen von Zeitlichkeit im 
modernen Roman beschrieben werden: erzählte Zeit und Erzählzeit, 
Zeitentiefe, Zeitebenen, Zeithorizont usw. In den veröffentlichten Bei-
trägen der Forschergruppe »Poetik und Hermeneutik« fand ein Aus-
tausch über literarische und historiographische Analysen von Zeitlichkeit 
allerdings kaum statt, was angesichts der Expertise und Interessen von 
Jauß und Koselleck durchaus erstaunlich ist.130 Heute hingegen erscheint 
es fast selbstverständlich, wenn in einem »Lehrbuch Literatursoziologie« 
das Problem des Wandels einleitend unter den Begriffen »Rhythmus und 
Zeitschichten« verhandelt wird.131 Damit stellt sich zugleich aber auch 
die Frage, ob die temporalen Formen der Literatur überhaupt so ohne 
Weiteres auf die Geschichtswissenschaft und die Geschichtskultur über-
tragbar sind und was mögliche Überschneidungen und Unterschiede 

128	 Ebd., S. 233.
129	 Werner Jung, Zeitschichten und Zeitgeschichten. Essays über Literatur und Zeit, 

Bielefeld 2008, S. 190. Über das Phänomen der Zeitschichten in der Literatur 
erfährt man trotz des vielversprechenden Titels hier allerdings eher wenig; viel 
hingegen über die Komplexität, die Thematisierung der Zeit in der Literatur 
übergreifend zu fassen. 

130	 Der Tagungsband der Forschungsgruppe »Poetik und Hermeneutik«, der in diese 
Richtung verweist, greift allerdings ein recht klassisches Thema auf: Reinhart 
Herzog / Reinhart Koselleck (Hg.), Epochenschwelle und Epochenbewusstsein 
(Poetik und Hermeneutik, Bd. 12), München 1987. Darin treffen u. a. Beiträge 
von Reinhart Koselleck über »Das 18. Jahrhundert als Epochenschwelle« auf Odo 
Marquard, Temporale Positionalität. Zum geschichtlichen Zäsurbedarf des moder
nen Menschen, S. 343-352, und Thomas Luckmann, Gelebte Zeiten – und deren 
Überschneidungen im Tages- und Lebenslauf, S. 283-304; zur Studiengruppe 
insgesamt Petra Boden / Rüdiger Zill (Hg.), Poetik und Hermeneutik im Rück-
blick. Interviews mit Beteiligten, Paderborn 2017.

131	 Christine Magerski / Christa Karpenstein-Eßbach (Hg.), Literatursoziologie. Grund
lagen, Problemstellungen und Theorien, Heidelberg 2019, S. 53-62.



52

achim saupe

zwischen historiographischen, geschichtskulturellen und literarischen Tem
poralisierungen sind. 

Was hieraus deutlich wird, ist, dass Zeit immer darstellungsabhängig 
ist:

Als materiell sichtbar gemachte, gemessene, dargestellte, ausgedrückte, 
erkannte, erlebte und bewertete Zeit ist sie stets abhängig von und nur 
gültig in kulturellen Wahrnehmungs- und Bewertungszusammen
hängen. Zeit ist also ein Phänomen, das notwendigerweise der Präsen-
tation und der Repräsentation bedarf, damit überhaupt ein Wissen von 
ihm entstehen kann. Zeiterfahrung und Zeitreflexion sind deshalb 
unhintergehbar an die Darstellungskraft von ästhetischen Verfahrens-
weisen, also an das Zusammenspiel von sinnlich perzipierbaren Tech-
niken, Symbolen, Medien und Institutionen gebunden.132 

Dabei ist die historische Zeit, so wie sie uns in Geschichtsschreibung und 
Geschichtskultur entgegentritt, nur eine unter vielen möglichen Zeit-
konstruktionen. Dazu gehören dann auch die Geschichtsschreibung und 
die Geschichtskultur. Eine Brücke zwischen ästhetischen und geschichts-
kulturellen Eigenzeiten kommt dabei der Erzählung zu, denn sie vermag, 
wie Paul Ricœur ausgeführt hat, die Aporien zwischen »physikalischer 
(naturaler) und phänomenologischer (subjektiver) Zeit«133 zu überwin-
den. Die Erzählung als »zeitliche Synthesis des Heterogenen« macht die 
ansonsten allein vergehende Zeit »zur Menschlichen, zur erfahrbaren 
und gedeuteten Zeit«.134 

Dort wo Temporalitätskonstruktionen der Literatur untersucht und 
interpretiert werden, wird die Komplexität der literarischen temporalen 
Modellierung schnell deutlich. Wird sie in der Historiographie unter-
sucht, so treten meist klassische Aspekte wie Fragen der Periodisierung 
und damit das Denken in Chronologien, Epochen, Zäsuren und Zeit
altern in den Fokus, nach wie vor verbreitete und weithin als grund
legend angesehene Praktiken der Geschichtswissenschaften.135 Sie dienen 
dazu, das Material beherrschbar zu machen und eine plausible Geschichte 

132	 Michael Gamper / Helmut Hühn, Einleitung, in: dies. / Richter (Hg.), Formen der 
Zeit, S. 7-15, hier S. 13.

133	 Epple, Natura Magistra Historae, S. 211.
134	 Ebd.
135	 Hölscher, Zeitgärten, S. 226-234; Martin Sabrow, Zeitenwende in der Zeitgeschichte, 

Göttingen 2023, insb. S. 12-22; ders., Zäsuren in der Zeitgeschichte, Version: 1.0, 
in: Docupedia-Zeitgeschichte, 3. 6. 2013, https://docupedia.de/zg//zg/Zaesuren; 
Christof Dipper, Periodisierung Version: 1, in: Docupedia-Zeitgeschichte, 26. 5. 2025, 
https://docupedia.de/zg/dipper_periodisierung_v1_de_2025 (2. 8. 2025)

https://docupedia.de/zg/zg/Zaesuren
https://docupedia.de/zg/dipper_periodisierung_v1_de_2025


53

zeitschichten

mit Anfang und Ende zu erzählen oder, etwas existentieller: sich über 
Brüche, neu Beginnendes und Abgeschlossenes und damit über die 
»Weltzeit« zu verständigen.136 Dabei beziehen sich diese Periodisierungs-
bemühungen klassischerweise auf bestimmte Räume und helfen, diese in 
ihrem historischen Wandel zu beschreiben, wie etwa der Nation oder 
kontinentaler und globaler Zusammenhänge. 

Ein Aspekt, mit dem man literarische von historiographischen Zeit
repräsentationen klassischerweise unterscheidet, ist, dass sich die Ge-
schichtsschreibung letztlich weniger mit der subjektiven Dimension der 
Zeitwahrnehmung und der Erinnerung befasst und Probleme des Da-
seins und der existenziellen Zeiterfahrung letztlich nicht in den Blick 
bekommt oder sogar bekommen will, weil es ihr gerade um das Verbin-
dende von Erfahrungen geht. Dagegen lassen sich allerdings zahlreiche 
Beispiele ins Feld führen, die diese Aufteilung infrage stellen: in unserem 
Kontext etwa Kosellecks Versuch, eine erfahrungsbezogene Geschichte 
zu begründen oder etwa die Alltags- und Erinnerungsgeschichte bzw. die 
Oral History, die sich auch mit der Konstitution unterschiedlicher 
Zeiten in der Erinnerung in ihrer Bedeutung für historische Subjekte 
auseinandersetzt. Und auch die historische Biographie interessiert sich 
gewiss für die temporale Selbstverortung ihrer Protagonisten. 

Bei Lucian Hölscher wird aus der Erinnerung eine eigene »Zeitfigur«, 
die zwei Ebenen miteinander verbinden: Gegenwart und Vergangenheit.137 
Die vielfältigen temporalen Dimensionen der Erinnerung erscheinen aber 
im Spiegel der Literatur wesentlich komplexer, zwei Zeitebenen bzw. 
Zeitschichten reichen jedenfalls bei weitem nicht aus, um die Bezug
nahmen der Erinnerung auf die Vergangenheit und unterschiedliche 
Phasen der Rezeption, des Überschreibens und Umschreibens des Erin-
nerten nachvollziehen zu können. 

Zeitschichten und Präsentismus 

Zeitschichten sind eine ästhetische Vergegenwärtigung von Vergangen-
heiten in der Gegenwart, und so muss hier kurz diskutiert werden, ob sie 
Teil eines Phänomens sind, das als »Präsentismus« beschrieben wurde.138 
Zu denjenigen, die in der einen oder anderen Weise eine Dominanz und 

136	 Hans Blumenberg, Lebenszeit und Weltzeit [1986], 5. Aufl., Frankfurt a. M. 2016. 
137	 Hölscher, Zeitgärten, S. 249-257.
138	 Hühn, Präsentismus, in: Gamper / ders. / Richter (Hg.), Formen der Zeit, S. 279-287; 

Marek Tamm / Laurent Olivier, Introduction, in:  dies. (Hg.), Rethinking historical 
time. New approaches to presentism, London, New York / London 2019, S. 1-20.



54

achim saupe

Ausbreitung der Gegenwart in der Spät- oder Postmoderne festgestellt 
haben, gehören neben François Hartog, der den Begriff eines »präsentis-
tischen Historizitätsregimes« geprägt hat, unter anderem Hans Ulrich 
Gumbrecht und Aleida Assmann. Die Liste ließe sich problemlos er
weitern.

Unter Historizitätsregimen versteht Hartog, wie in Verhandlungen 
über Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft diese miteinander in Ver-
bindung treten und welche dominanten Zeitbezüge dabei entstehen. Die 
Rede von Regimen impliziert wiederzuerkennende Zeitwahrnehmungs-
praktiken, vor allem aber dominante Muster, Auffassungen und hegemo-
niale Diskurse, die dieses Verständnis des Verhältnisses von Vergangen-
heit, Gegenwart und Zukunft bestimmen. Während die Vormoderne eine 
starke Vergangenheitsorientierung auszeichnete – so Hartog – und seit 
1800 von einem durch Fortschrittsglaube definierten Historizitätsregime 
abgelöst wurde, meint Hartog ausmachen zu können, dass die Zeit seit 
den 1970er Jahren, insbesondere aber nach dem Umbruch von 1989 von 
einem starken Gegenwartsbezug geprägt wird:

Perhaps this is what generates today’s sense of permanent, elusive, and 
almost immobile present, which nevertheless attempts to create its 
own historical time. It is as though there were nothing but the present, 
like an immense stretch of water restlessly rippling. So should we talk 
of an end, or an exit from modernity, from that particular temporal 
structure we call the modern regime of historicity? It is too early to tell. 
But we can certainly talk of a crisis. Presentism is the name I have given 
to this moment and to today’s experience of time.139 

Der Gegenwart sei der Sinn für die Vergangenheit wie die Zukunft 
gleichermaßen abhanden gekommen, so Hartog.

Für Hartogs These, die einen tiefgreifenden mentalitätsgeschichtlichen 
Umbruch zwischen einem auf Fortschritt und Zukunft ausgerichteten 
und einem auf die Gegenwart ausgerichteten Historizitätsregime ausmacht, 
spricht der Aufstieg des Gedächtnisses und der Erinnerungskultur als 
zentraler Zugangsweise, die Vergangenheit zu betrachten, mithin der 
gesamte memory boom der letzten Dekaden. Hinzu kommt die von vielen 
Beobachtern konstatierte politische Inanspruchnahme der Vergangen-
heit für gegenwärtige Zwecke. Etwas anders gelagert ist die Diagnose des 
Romanisten und Literaturwissenschaftlers Hans Ulrich Gumbrecht, der 
die These aufgestellt hat, dass das »historische Chronotop« nach fast 

139	 Hartog, Regimes of Historicity, S. 17 f.



55

zeitschichten

zweihundertjähriger Dominanz durch eine »breite Gegenwart« abgelöst 
worden sei: 

Wir leben nicht mehr in der historischen Zeit. Das ist wohl, erstens, 
am deutlichsten im Hinblick auf die Zukunft. Sie ist für uns kein 
offener Horizont von Möglichkeiten mehr, sondern eine Dimension, 
die sich zunehmend allen Prognosen verschließt und die zugleich als 
Bedrohung auf uns zuzukommen scheint.140 

Aleida Assmann schlägt in ihrem 2013 erschienenen Buch »Ist die Zeit 
aus den Fugen?« in die gleiche Kerbe, wenn sie von einem, »Umbau des 
westlichen Zeitverständnisses« spricht, das seit den 1980er Jahren statt
gefunden habe und das zu einem Verblassen der »›Zukunftsvisionen des 
Modernisierungsparadigmas‹« geführt habe, das aber nun  – und hier 
unterscheidet sie sich grundlegend von Hartog und Gumbrecht  – zu 
einer »kulturelle[n] Aufwertung von Vergangenheit und Erinnerung als 
globale[m] Phänomen« geführt habe.141 

In der letzten Zeit hat sich die Kritik an solchen »temporale[n] ›Meta-
erzählungen‹ und Großnarrativen« verstärkt, die davon ausgehen, es gebe 
»das moderne Zeitverständnis und die sich wandelnde historische Ord-
nung von Zeit«.142 Hervorzuheben ist hier die Forschungsgruppe »Ästhe-
tische Eigenzeiten«, deren Mitglieder von der »Polychronie der Moderne 
und der Heterogenität ihrer Zeitlichkeiten« ausgehen und gezeigt haben, 
»dass die Zuordnungsformen von Vergangenheit, Gegenwart und Zu-
kunft in der Moderne vielfältig sind und dass eine Geschichte der 
historischen Zeiten erforderlich ist, die die jeweiligen Beziehungen von 
Vergangenheiten, Gegenwarten und Zukünften, ›Chronoferenzen‹ wie 
›Chronodifferenzen‹, genau spezifiziert«. Ein »›Idealtypus‹ eines jeweils 
herrschenden, epochal verankerten Geschichtlichkeitsregimes scheint der 
Komplexität polychroner Verhältnisse nicht gerecht werden zu können«.143 
Zu den Kritikpunkten an der Präsentismus-These zählt weiterhin, dass 
damit die Zukunft als bestimmender Zeithorizont der Moderne absolut 
gesetzt werde und zyklische Zeitmodelle, die auch im 19. und 20. Jahr-

140	 Hans Ulrich Gumbrecht, Unsere breite Gegenwart, Berlin 2010, S. 16 f.; siehe 
auch ders., Vom Wandel der Chronotopen. Ein mögliches Nachwort, in: Klaus 
Birnstiel / Erik Schilling (Hg.), Literatur und Theorie seit der Postmoderne, Stutt-
gart 2012, S. 229-236.

141	 Aleida Assmann, Ist die Zeit aus den Fugen? Aufstieg und Fall des Zeitregimes der 
Moderne, München 2013, S. 288, 19.

142	 Hühn, Präsentismus, S. 284, Kursivierung ebd.; siehe auch Esposito, Zeiten
wandel, S. 8.

143	 Ebd.



56

achim saupe

hundert anzutreffen sind, von der Linearität von Fortschritt und Be-
schleunigung überblendet werden. Formen historischer Rückbezüge (oder 
sogar: Wiederkehrfiktionen) würden nicht berücksichtigt, und auch der 
Gegenwartsbezug früherer Epochen bliebe unberücksichtigt.144 Zudem 
impliziert die Präsentismus-These oftmals eine starke Differenz zwischen 
»professioneller« Geschichtswissenschaft und dem Heritage-Sektor: Wäh
rend sich die erstere darum bemühe, die Differenz zur Vergangenheit 
herauszustellen, diene die Popularisierung insbesondere ihrer Angleichung 
und Verfügbarmachung für gegenwärtige Interessen. Präsentistisches Ge
schichtsdenken sei, so aber Lucian Hölscher in Bezug auf die klassische 
Geschichtsschreibung, keine Erscheinung der Postmoderne und ihrer 
Geschichtskultur, sondern letztlich schon bei Thukydides, Chladenius 
und vor allem Schiller anzutreffen;145 weitere, wie etwa Johann Gustav 
Droysen oder weite Teile der Geschichtsschreibung des Historismus 
ließen sich hier hinzufügen. Und natürlich könnten auch neuere Arbeiten, 
etwa von Aleida Assmann oder Achim Landwehr, unter das Verdikt des 
Präsentismus fallen: »Nicht Erinnerungen entstammen der Vergangen-
heit, sondern die Vergangenheit (als Wirklichkeitsbereich eigener Art) ver
dankt sich der Erinnerung und Erinnerungselaboration«, heißt es etwa 
bei Achim Landwehr.146 

Vor diesem Hintergrund kann man festhalten, dass der »Präsentismus« 
des Zeitschichten-Phänomens zumindest spezifiziert werden muss. Die 
Verdeutlichung der Spuren der Vergangenheit ist etwa seit der Entstehung 
der modernen Denkmalpflege eines ihrer integralen Bestandteile, und 
man könnte darüber hinaus weiter argumentieren, dass ein moderne- 
und postmoderneübergreifendes historistisches Geschichtsregime schon 
immer an einer detailverliebten Vergegenwärtigung der Vergangenheit 
gearbeitet hat. Das Zeitschichten-Phänomen steht aber ganz offensicht-
lich in Beziehung zur zeitgenössischen Erinnerungs- und Geschichts
kultur. Tatsächlich wird hier aber die Vergangenheit nicht durch die 
Gegenwart überschrieben, sondern als ein ästhetisches Tiefenzeitphäno-
men präsentiert. Im Interesse der Gegenwart, so könnte man vielleicht 
sagen, werden hier bestimmte Zeiträume, und zwar insbesondere der 
Nationalsozialismus und die Geschichte der deutschen Teilung und der 
DDR, einer Tiefenzeit anheimgestellt. 

144	 Hölscher, Zeitgärten, S. 56 f.
145	 Ebd., S. 57.
146	 Landwehr, Die anwesende Abwesenheit der Vergangenheit, S. 36.



57

zeitschichten

Chronoferenzen, Pluritemporalität, Polychronie

Achim Landwehr hat in einem Artikel über die Zeitschichten-Metapher 
anhand des von David Chipperfield restaurierten Neuen Museums auf 
der Berliner Museumsinsel, das zeiten-sensitiv unterschiedliche Bau- und 
Zerstörungsstadien bewahrt, argumentiert, dass es in diesem Fall schwierig 
sei, unterschiedliche zeitliche Schichten zu lokalisieren. Stattdessen spricht 
er von Beziehungen zwischen Zeitpunkten: 

Beim Neuen Museum ist es nämlich eine recht übersichtliche Anzahl 
von zeitlichen Bezugspunkten, mit denen wir es zu tun haben: Die 
griechische Antike als architektonisches Zitat, die Mitte des 19. Jahr-
hunderts als Erbauungszeit, die Bombardierung Berlins als Datum der 
Zerstörung, das frühe 21.  Jahrhundert als Zeit des Teilneubaus. Zu 
diesen Schichten müssen wir uns nicht durchgraben. Sie sind als Bezugs
punkte da. Sie sind hier. Sie sind jetzt. […] Aus der Perspektive der 
Vergangenheit gesehen, muss man feststellen, dass sich Zeit nicht auf
schichtet, sich nicht zu einem Gebirge von Geschehnissen auftürmt, 
durch dessen Zeiten man sich graben könnte.147

Anstelle einer klaren Schichtung mit aufeinander aufbauenden Ebenen 
habe man es mit einer »nicht mehr ganz so klaren Verwirbelung zu 
tun«. Was man sehe, seien »molekulare Bewegungen und Aufgeregt
heiten«,148 die er selbst mit seinem Begriff der »Chronoferenzen« zu fas-
sen sucht: 

Nimmt man das Konzept der Chronoferenz also ernst, dann zeigen 
sich abwesende Zeiten nicht als freigelegte Schichten, sondern als 
anwesend gehaltene und als gleichzeitig vorhandene Zeiten. Wichtig 
ist, diese Arbeit des Relationierens und Chronoferierens sichtbar zu 
machen – so wie das Berliner Neue Museum es tut. […] Unsere tag-
tägliche Arbeit an den Zeiten und mit den Zeiten wird durch diesen 
Bau sichtbar.149

Man könnte diese Komplexität erweitern, wenn man das Museum in 
Bezug setzt zu den in ihm versammelten Objekten: Diese verweisen 
dann auf unterschiedliche Entstehungszeiten, die Zeiten des Fundes, der 

147	 Achim Landwehr, Zeitschichten, in: Martin Sabrow / Achim Saupe (Hg.), Hand-
buch Historische Authentizität, Göttingen 2021, S. 538-546, hier S. 543.

148	 Landwehr, Zeitschichten, S. 544; ders., Die anwesende Abwesenheit, S. 149-165.
149	 Landwehr, Zeitschichten, S. 545.



58

achim saupe

Sammlung, des Beforschens und des Bewahrens usw. Sie verweisen zudem 
auf unterschiedliche Fund- und Rezeptionsorte. Man kann also behaupten, 
dass die meisten Museen selbst Orte pluritemporaler und vielräumlicher 
Beziehungsgeflechte sind, deren Objekte klassischerweise nach Regionen 
und Epochen systematisiert und so in zeitliche Kausalitäten, thematische 
Zusammenhänge sowie traditionell in Entwicklungs- und Fortschritts
erzählungen eingebunden werden. Weitere Beispiele solcher pluritempo
raler Chronotope sind Baudenkmale und städtische Ensembles, an denen 
die Zeiten ablesbar bleiben bzw. aktiv herauspräpariert werden, und solche 
Gedenkstätten, die an Orte erinnern, die zu unterschiedlichen Zeiten von 
unterschiedlichen Regimen genutzt wurden und in denen diese pluri
temporalen Effekte zur Anschauung und Diskussion gebracht werden.

Eine solche Analyse raumbezogener Temporalitäten darf aber nicht 
vergessen, ihre politischen und gesellschaftlichen Implikationen zu analy
sieren. Hierzu hat etwa Jochen Kibel beigetragen, der drei idealtypische, 
raumzeitlich geprägte »Kollektivierungsdiskurse« im Umgang mit dem 
historischen Bauerbe, insbesondere auch im Hinblick auf den Streit um 
die Restaurierung des Neuen Museums herausgearbeitet hat: Ein »heroi-
scher Diskurs« zeige sich in Forderungen, die vor allem für die »original-
getreue Rekonstruktion« waren; ein »historizistischer Diskurs« sehe sich 
der dokumentarischen Genauigkeit verpflichtet und habe ein Faible für 
die Visualisierung von Zeitschichten; und ein »reflexiver Diskurs« be
tone insbesondere den Bruch mit der Vergangenheit und stilisiere das 
Befremdungspotenzial der Vergangenheit.150

Die Bezugnahme vergangener und aktueller Gegenwarten auf unter-
schiedliche Vergangenheiten hat Landwehr also im Begriff der Chrono-
ferenz deutlich zu machen versucht, mit dem diejenige »Relationierung« 
hervortritt, »mit der anwesende und abwesende Vergangenheiten ge
koppelt, Vergangenheiten und Zukünfte mit Gegenwarten verknüpft 
werden können«.151 Dabei sind Chronoferenzen jene mannigfaltigen 
Zeitbezüge, durch die Ereignisse erst als relevante »Zeit-Orte« (Land-
wehr) sichtbar werden. Durchaus ähnlich wie Hartog geht Landwehr 
davon aus, dass sich dabei bestimmte Muster herausbilden und dass sich 
bestimmte Chronoferenzen, also Zeitbezüge zwischen Gegenwart, Ver
gangenheit und Zukunft, gesellschaftlich verdichten und etablieren. Die
sen temporal-räumlichen Dispositiven des Historischen wies Landwehr 
den Begriff der »Zeitschaft« zu, ein »Konglomerat der vielfältigen Chrono

150	 Jochen Kibel, Hoffnung auf eine bessere Vergangenheit. Kollektivierungsdiskurse 
und ihre Codes der Verräumlichung, Bielefeld 2021. 

151	 Landwehr, Die anwesende Abwesenheit der Vergangenheit, S. 28



59

zeitschichten

ferenzen, das in einem bestimmten kulturhistorischen Zusammenhang 
vorhanden ist«.152 

Halten wir an dieser Stelle fest: Es gibt unterschiedliche konkurrierende 
Zeitfiguren in der Geschichtskultur, die Zeitschichten-Metapher scheint 
allein eine relativ neue, bisweilen dominante in der aktuellen deutschen 
Erinnerungskultur zu sein. Während die Spur als Zeitbild zurücktritt, 
bleiben andere Zeitfiguren bestehen, die Lucian Hölscher thematisiert 
hat: der »große Augenblick«, der »Geschichtsbruch« (den ich bezüglich 
seiner Passfähigkeit zu den Zeitschichten bereits diskutiert habe), die 
Zeitfigur der Erinnerung selbst, die Hölscher wie gezeigt im Rahmen 
einer »doppelten Zeitebene« zu erfassen sucht, dabei aber die vielfältigen 
Rezeptionsebenen zwischen Gegenwart und Vergangenheit aus dem 
Auge verliert.153 Daneben treten bei Hölscher weitere Zeitfiguren: Fort-
schritt, Entwicklung und Lebenszyklus, Beschleunigung und Apoka
lypse. Es zeigt sich hier, dass einige Zeitfiguren eher Fragen der Repräsen-
tation von Zeit, andere hingegen den Wandel der Dinge in der Zeit 
adressieren.

Um die Grenzen der Zeitschichten-Metapher zu überwinden und die 
Frage zu beantworten, wie das Zeitschichten-Bild in der Geschichts
kultur aufgegriffen wird und wie dort unterschiedliche Zeiten, Zeit
wahrnehmungen und Zeitvorstellungen miteinander in Beziehung ge-
stellt werden, muss man heute auf das Konzept der »Pluritemporalität« 
zurückgreifen.154 Dessen Genealogie lässt sich unterschiedlich rekonstru-
ieren, in der deutschsprachigen Historiographie wird es heute vor allem 
mit Achim Landwehr verbunden: 

152	 Ebd., S. 30. Trotz ihrer Bemühungen, Zeitentwürfe wie »Geschichte im Singular«, 
»Fortschritt« und die mit ihm einhergehende »Linearität« zu überwinden, und 
trotz der verbreiteten Kritik an Hartog, ganze Großepochen wie die Moderne auf 
eine Zeitfigur zu reduzieren, wollen allerdings auch Gamper und Hühn an einer 
Systematisierung von Zeitfiguren für bestimmte Epochen festhalten: Sie streben 
an, »kulturelle Epochen über ihre prägnanten Zeitformen [zu] erfassen und in 
ihrer Vielgestaltigkeit trotzdem als konsistente Einheiten verstehen zu können«; 
Gamper / Hühn, Einleitung, S. 12. Wie verhalten sich also stärker zusammen
fassende Begriffe wie »Historizitätsregime« zur Eigenzeitlichkeit der Geschichts- 
und Erinnerungskultur zu einer Zeit? Die Frage ist schwierig zu beantworten, 
noch fehlen weitere vergleichende Untersuchungen zur Zeitrepräsentation und 
zu Zeitwahrnehmungen an geschichtskulturellen Orten. Insofern ist zunächst 
davon auszugehen, dass bestimmte Typen von Museen und Gedenkstätten zu-
mindest vergleichbare Eigenzeiten ausbilden.

153	 Hölscher, Zeitgärten, S. 249-257. Ob Erinnerung tatsächlich als eine Zeitfigur 
aufzufassen ist wie Zeitschicht oder Fortschritt, wäre andernorts nochmals ein
gehender zu diskutieren.

154	 Karen Gloy, Zeit. Eine Morphologie, Freiburg / München 2006, S. 222 f.



60

achim saupe

Es bezeichnet den methodischen Zweifel an der irreführenden Idee, 
wir hätten es nur mit einer einzigen Form der Zeit zu tun, die mit der 
Zeit der Uhren und Kalender zur Deckung zu bringen wäre. Gesell-
schaften leben nicht im Kokon eines monolithischen Zeitregimes, 
kennen also nicht nur eine singuläre Form der Gleichzeitigkeit, son-
dern pflegen zahlreiche, parallel zueinander bestehende Zeitformen, 
existieren also in einer Welt der Gleichzeitigkeiten. [...] Dieses Phä
nomen der Gleichzeitigkeiten, also der Vielzahl der Zeiten in einer 
Gegenwart, soll hier unter dem Stichwort der Pluritemporalität gefasst 
werden.155 

Die neuere Diskussion über Pluritemporalität richtet sich mindestens 
gegen vier Annahmen, die sich teilweise mit der bereits geschilderten 
Kritik an »Historizitätsregimen« überschneiden: Erstens opponierten 
pluritemporale Ansätze gegen ein Verständnis und eine Selbstbeschreibung 
der Moderne, die diese vornehmlich als Fortschrittsprojekt definiert und 
den Fortschritt absolut gesetzt hat; implizit verbunden ist damit dann 
auch eine Kritik (vulgär-)liberaler und marxistischer, fortschrittsoptimis-
tischer Geschichtsauffassungen, aber auch eine Kritik am Paradigma des 
Wachstums und anderen modernisierungstheoretischen Annahmen, die 
das Verhältnis von Globalem Norden und Globalem Süden geformt 
haben und nach wie vor bestimmen. Mit diesen verbunden ist die Kritik 
eines linearen Zeitverständnisses, das für Fortschrittsparadigmen grund-
legend ist.156 Diese Kritik findet sich letztlich schon in postmodernen 
Theorien über das Ende der großen Erzählungen. Mitunter werden dabei 
allerdings die Linearität der Geschichtskonstruktion und mithin der 
Fortschritt sui generis in Haftung für Fehlentwicklungen der Moderne 
genommen. Begriffe wie die Fortschrittsmoderne vereinheitlichen pluri
temporale Aspekte der Moderne, spitzen zu und verschleiern dabei u. a., 
dass es immer auch eine moderne Fortschritts- und Wachstumskritik 
gegeben hat, die auch mit anderen Temporalitätsvorstellungen einher-
gingen.

Zweitens, und Teil dieser Kritik der großen, fortschrittsorientierten 
Erzählungen, nutzen pluritemporale Konzeptionen nicht nur den Topos 
der »Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen«, sondern hinterfragen ihn 

155	 Achim Landwehr, Alte Zeiten, neue Zeiten. Aussichten auf die Zeit-Geschichte, 
in: ders. (Hg.): Frühe Neue Zeiten. Zeitwissen zwischen Reformation und Revo-
lution, Bielefeld 2012, S. 9-40, hier S. 25 f.

156	 Die Betonung und Kritik der Linearität der Geschichte vereinfacht natürlich, 
wenn man an die (relative) Komplexität von »Geschichtsbildern« denkt, die  – 
weil eben ein anderes »Medium« – ganz andere Analysekriterien verlangen.



61

zeitschichten

und seine modernisierungstheoretischen Implikationen zugleich, die zu 
einer ›Identifizierung‹ und letztlich Diffamierung ›rückständiger‹ Kulturen 
geführt haben.157 Dass dies so stark ins Bewusstsein gerückt ist, hängt mit 
den Globalisierungsschüben seit den 1990er Jahren zusammen, mit Ver-
änderungen in der Sozialstruktur von Migrations- und Einwanderungs-
gesellschaften und intellektuell mit einem postkolonialen Diskurs.158

Drittens zielt die der Pluritemporalitätsthese inhärente Kritik auf die 
»Geschichte im Singular«, denn sie steht unter Ideologieverdacht, weil sie 
hegemoniale Deutungsmuster befördert.159 Eng mit dieser Ablehnung 
hegemonialer Geschichtsdeutungen verbunden ist etwa bei Achim Land-
wehr eine Kritik der Geschichte als Religionsersatz oder »Gottersatz« im 
Zeitalter zunehmender Säkularisierung und gesellschaftlicher Ausdiffe-
renzierung.160 Was die Kritik der »Geschichte im Singular« betrifft, trifft 
natürlich auch auf Konzepte wie das des »kollektiven Gedächtnisses« zu, 
solange es nur bedingt Spielraum für die Umstrittenheit der Vergangen-
heitsdeutungen und -aneignungen zulässt und diese nicht vielmehr als 
grundlegend für die Ausbildung von Erinnerungsmustern und Geschichts
erzählungen ansieht. Die in den letzten Dekaden immer wieder eingefor-
derte Multiperspektivität und Vielstimmigkeit von Geschichtsbetrach-
tungen ist insofern auch schon eine Antwort auf eine Geschichte im 
Kollektivsingular. Am deutlichsten zeigt sich das vielleicht an der Dis
kussion über »multidirektionale Erinnerung«.161 Das Buch von Micheal 
Rothberg ist, wenn man so will, ein Buch der Chronoferenzen im Sinne 
von Achim Landwehr, die Chronoferenzen eine Spielart multidirektio-
naler Erinnerung und Geschichtsschreibung.

Viertens richten sich pluritemporale Ansätze, wie bereits gesehen, ver-
stärkt gegen die These von »Historizitätsregimen«. Diese Kritik richtet 
sich damit auch gegen Großthesen wie das »Ende der Fortschrittmoderne«, 
das ohnehin nur für die westliche Welt proklamiert werden konnte, oder 
aber gegen einen übergreifenden »Präsentismus«, der die öffentliche 
Geschichtskultur bestimmen soll. 

157	 Helge Jordheim, Multiple times and the work of synchronization, in: History and 
Theory 53 (2014), 4, S. 498-518.

158	 Sebastian Conrad, Erinnerung im globalen Zeitalter. Warum die Vergangenheits-
debatte gerade explodiert, in: Merkur, H. 867, August 2021, S. 5-17.

159	 Dabei sind aber durchaus Zweifel angebracht, ob dieses maßgeblich von Reinhart 
Koselleck ausgerufene Theorem der »Geschichte im Singular« bzw. des »Kollektiv
singulars Geschichte« so wirkmächtig gewesen ist. Wie bereits angemerkt hat 
Koselleck den Kollektivsingular nicht nur als These in den Raum gestellt, sondern 
ihn zugleich über sein Theorem der Pluralität historischer Zeiten relativiert. 

160	 Landwehr, Die abwesende Anwesenheit der Vergangenheit, S. 9-30. 
161	 Rothberg, Multidirectional memory. 



62

achim saupe

Geht man diesen Weg mit, dann löst sich das lineare, irreversible und 
progressive Zeitkonzept der Moderne zugunsten eines nicht-linearen, 
reversiblen und nicht progressiven Zeitkonzepts auf: 

The dominant time conception has changed from a linear, irreversible 
and progressivist time conception to a non-linear, reversible and 
non-progressivist one. The non-linear time conception allows us to 
think of a temporal simultaneity and coexistence of past, present and 
future, because it does not presuppose that the three dimensions of 
time are separated and ›closed off‹ from one another – as linear time 
does – but instead regards them as mutually interpenetrating, meaning 
that the past can live on in the present just as the future can be present 
in the present. Non-linear time allows for a pluralisation of times and 
to conceive of the present, past and future as multidimensional and 
purely relational categories.162

Von hier aus kann über pluritemporale Bezüge nachgedacht werden, so 
wie es Michael Gamper und Helmut Hühn im Rahmen des DFG- 
Schwerpunktprogramms »Ästhetische Eigenzeiten« vorgeschlagen haben. 
Unter dem Begriff der »Polychronie« werden hier Phänomene der Gleich-
zeitigkeit und Ungleichzeitigkeit, der Überlagerung, Verflechtung und 
Latenz in Beziehung zueinander gesetzt: 

Zu erschließen ist […] ein konfliktuöses Spannungsgefüge heterogener 
Impulse, Wertsetzungen, Programme, institutioneller Muster und Prak
tiken, die nebeneinander bestehen, einander überlagern und sich teil-
weise durchdringen und verflechten.163 

Die These von der Polychronie schließt zwar an die Kritik einer mono
temporalen »Fortschrittsmoderne« an, versucht nun aber ihrerseits die 
polychronen Zeitverhältnisse und Zeitrelationen schon in der Moderne 
aufzuschlüsseln. Folgt man diesem Ansatz, bleibt nicht nur von den 
Historizitätsregimen Hartogs und von der Präsentismus-These wenig 
übrig, sondern auch vom zeitdiagnostisch-kulturkritischen Duktus über
greifender und synthetisierender Temporalhypothesen. Dass diese aber 
gesellschaftliche Relevanz entfalten und Deutungsangebote zum Ver-

162	 Chris Lorenz, Out of time? Some critical reflections on François Hartog’s pre-
sentism, in: Logos, 31 (2021), 4, S. 31-64, hier S. 46. 

163	 Michael Gamper / Helmut Hühn, Vorwort, in: dies. / Richter (Hg.), Formen der 
Zeit, S. 7-12, hier S. 10; Helmut Hühn, Polychronie, in: Gamper / ders. / Richter 
(Hg.), Formen der Zeit, S. 269-278. 



63

zeitschichten

ständnis der Gegenwart bereitstellen, steht außer Frage: Ansonsten wür-
de sich die Attraktivität von Zeitdiagnosen zur »Beschleunigung« oder 
zur »breiten Gegenwart« moderner Gesellschaften nicht erklären. 

Nun stellt sich aber durchaus die Frage, ob die in der Literatur und den 
Künsten anzutreffende Pluritemporalität auf das Dispositiv Geschichte, 
auf Formen der Geschichtsschreibung und der Geschichtskultur über-
tragbar ist. Helmut Hühn nennt etwa Hölderlins Elegie »Brod und Wein«, 
»die in ihrem eigenen Vollzug die Pluralität geschichtlicher Zeiten in 
ihren Zusammenhängen erfahrbar« mache, oder Caspar David Friedrichs 
Gemälde Lebensstufen, »das die unterschiedlichen Temporalitäten mit den 
Mitteln des Bildes versammelt und zu bedenken gibt«. Können also Werke 
der Geschichtsschreibung oder Repräsentationen der Geschichtskultur 
und Erinnerungsorte die vielfältigen Formen der gerade im Zeitroman 
des 20. und 21.  Jahrhunderts vorgeführten Zeit, seien es etwa Marcel 
Proust, James Joyce oder, neuer: Claude Simenon, W. G. Sebald oder 
Jenny Erpenbeck, adaptieren? 

»Die Künste machen die Zeitenvielfalt auf ihre je eigene Weise erfahr-
bar«, schreibt Hühn. Man könnte im Gegensatz dazu behaupten, dass im 
Hinblick auf geschichtskulturelle Darstellungen der wesentlich tragende 
Temporalitätsbezug der zwischen der Gegenwart und einer bestimmten 
Vergangenheit ist, also hauptsächlich zwischen zwei Ebenen stattfindet.164 
Doch wie schon der Exkurs über Erinnerungsphänomene zeigt auch der 
Blick in archäologische Museen, kulturgeschichtliche Museen, letztlich alle 
historischen Museen, dass die Zeitbezüge vielfältig und auch besucher- 
bzw. beobachterabhängig sind: Im Leibniz-Institut für Archäologie in 
Mainz (LEIZA) kann man Objekte (vor allem Kopien, aber auch Ori
ginale) aus vergangenen Jahrtausenden betrachten, im Germanischen 
Nationalmuseum in Nürnberg Werke der Renaissance neben denen des 
20. Jahrhunderts. Unterschiedliche Teilsammlungen können selbst als 
Ausdruck von multiplen Gegenwarten gelesen werden, und auch vergan-
gene, gegenwärtige und zukünftige Zukünfte können von Museen in ihrer 
Exposition adressiert werden. Tatsächlich handelt es sich bei Museen und 
ihren Sammlungen um pluritemporale Depots, die temporal strukturiert 
und allein im Sinne traditioneller »historischer« Lesbarkeit »auf Linie« 
gebracht werden. Epochen und geographische Räume übergreifende 
thematische Zugriffe ebenso wie ästhetische Anordnungen bringen diese 
Stabilität der linearen chronologischen Anordnung ins Wanken, ebenso 
wie die Besucher:innen in ihren Köpfen ihre je eigene »Sammlung« von 
Dingen mit Bedeutung erstellen. Ein hervorragendes Beispiel für diese 

164	 Hölscher, Zeitgärten, S. 249-257.



64

achim saupe

Ungleichzeitigkeit und Vielräumlichkeit von Displays bietet das Pitt Rivers 
Musuem in Oxford mit seinen thematischen raum-zeit-übergreifenden 
Displays, während das neue Raum-Zeit-Diversitätsdisplay des LEIZA 
versucht, ästhetische Anordnung und raum-zeitliche Gruppierung von 
Objekten zu verbinden. 

Insofern gehen schon heute Museen über eine pluritemporale Ge-
schichte hinaus, indem sie die Zeit aus der Zweidimensionalität in die 
Dreidimensionalität überführen.165 Das trifft freilich nicht auf alle Museen 
zu, und gerade solche, die sich dem Typus des historischen Museums 
verschrieben haben, wählen oft tradierte Formen zeitlichen Verlaufs. Zur 
Dreidimensionalität trägt allerdings auch die Zeitschichten-Metaphorik 
nur bedingt bei, weil sie das Vertikale favorisiert. 

So bedarf es weiterhin einer »Topologie der Zeiten« – und zwar als 
Bestandsaufnahme und als Möglichkeit, ein- bzw. zweidimensionale Er-
zählungen aufzubrechen und zeiträumliche Modelle auszutesten, die 
»mit Verzweigungen, Knoten, Falten und Netzen operieren und daher 
komplexere Verhältnisse zur Darstellung bringen können«.166

Geschichtskulturelle Eigenzeiten 

Wie Zeit zur Darstellung kommt, ist von der Wahrnehmung, der Kon-
zeption und dem Erleben des Raums abhängig.167 Während die hier dis
kutierten Begriffe des »Historizitätsregimes«, der »Chronoferenz« und der 
»Polychronie« vor allem die zeitliche Dimension adressieren, sprechen 
die »Heterotopie«, das »Chronotop« und die »Zeitschaften« stärker räum
liche Fragen an. Orte der Geschichtskultur  – ebenso reale wie imagi
nierte Orte – können spezifische »geschichtskulturelle Eigenzeiten« aus-
bilden.168 Dahinter steht der Gedanke, dass Museen, Gedenkstätten, 
Dokumentationszentren, historische Stadtrundgänge und Audiowalks, 
aber auch das Lesen historiographischer Bücher und historischer Romane, 
Filme und selbst das Verfolgen von historischen Vorträgen, das Mitdisku

165	 Vgl. als Forderung zur Dynamisierung der Zeit und ohne den Hinweis auf die 
Museen Landwehr, Die abwesende Anwesenheit, S. 294. 

166	 Ebd., S. 294 f.
167	 Henry Lefebvre, La production de l’espace, Paris 1974.
168	 Der Begriff ist im Austausch mit den Kolleginnen und Kollegen des gleichnamigen 

Research Labs des Leibniz-Forschungsverbundes »Wert der Vergangenheit« ent-
standen, siehe: https://www.leibniz-wert-der-vergangenheit.de/forschung/research-
hubs-und-research-labs-1; Katja Stopka / Michael Farrenkopf, Einleitung, in: dies. 
(Hg.), Bergbaulandschaften in Ost und West. Künstlerische Konstruktion von 
Industrieräumen in der Transformationszeit, Göttingen 2025, S. 9-30.

https://www.leibniz-wert-der-vergangenheit.de/forschung/research-hubs-und-research-labs-1
https://www.leibniz-wert-der-vergangenheit.de/forschung/research-hubs-und-research-labs-1


65

zeitschichten

tieren und Argumentieren über Geschichte – um nur ein paar Beispiele 
zu nennen – nicht nur kontext-, sondern auch medienspezifische Tem-
poralbezüge ausbilden. Bei der Literatur ist das ebenso offensichtlich wie 
beim Film, für andere erinnerungskulturelle Formate ist das jedoch bis-
her kaum reflektiert worden. Da sind einerseits die jeweilige Historizität 
des Ortes und seine temporal-räumliche Verdichtung zu beachten, und 
da sind andererseits bestimmte Zeitfiguren, die an diesen Orten beson-
ders hervorgehoben werden – also etwa Zeitschichten, Spuren, Zeitrei-
sen, oder aber konkreter: Phänomene gesellschaftlicher Beschleunigung 
und Fortschritts. Zu unterscheiden sind dabei also Zeitfiguren, die eher 
die Art der Annäherung an die Vergangenheit adressieren, und solche, 
die Geschichte auf bestimmte Entwicklungen zuspitzen.

Der Begriff der »Eigenzeiten« wurde von Helga Nowotny für die Be-
schreibung der Veränderung der Zeitwahrnehmung und Zeitpolitik 
nach dem industriellen Zeitalter genutzt und beschreibt bei ihr die stark 
subjektivierte »Entstehung und Strukturierung eines neuen ›Zeitgefühls‹«, 
wie es im Untertitel heißt.169 Das Konzept der Eigenzeiten umfasst bei 
ihr eine Gegenbewegung zur modernen Synchronisation und Produktion 
von Gleichzeitigkeiten, wie sie etwa durch moderne Kommunikations-
technologien befördert wurden. Mit dem Konzept verbindet Nowotny 
zudem eine Ko-Präsenz von unterschiedlichen Eigenzeiten, die nicht linear 
oder vertikal, sondern nebeneinander existieren. Die Entstehung dieses 
Zeitgefühls führt Nowotny auf das bürgerliche Individuum zurück, das 
losgelöst von sozialen und ökonomischen Zwängen einer Gruppe oder 
Klasse seine Eigenzeit entdeckt und zu nutzen weiß. 

Im Hinblick auf die »geschichtskulturellen Eigenzeiten« ist dies nicht 
in Gänze übertragbar, gibt aber vielfältige Anregungen, um die Zeit-
Raum-Verhältnisse in der Geschichtskultur beschreibbar zu machen. 
Von Interesse ist hier etwa die »soziale Orchestrierung«170 von Zeiten und 
Räumen durch Museen, Gedenkstätten und Dokumentationszentren, die 
durch unterschiedliche Repräsentation Räume und Zeiten miteinander 
in Beziehung setzen und sie dabei teilweise ›synchronisieren‹, aber eben 
verstärkt auch auf die Repräsentation der Pluralität der Stimmen, von 
Zeiten und Räumen bedacht sind. Ihre Sichtbarmachung ermöglicht die 
Konstruktion einer Eigenzeit der Gruppe, die ihrerseits die Eigenzeit des 
Individuums integriert, indem Stimmen und Erfahrungen dargeboten 
werden und versucht wird, selbst die Rezipienten in ihrem privaten und 

169	 Helga Nowotny, Eigenzeit. Entstehung und Strukturierung eines Zeitgefühls, 
Frankfurt a. M. 1993.

170	 Ebd., S. 32. 



66

achim saupe

soziokulturellen Zeitregime abzuholen. Die Produktion geschichtskultu-
reller Eigenzeiten kann insofern auch als ein Ritual verstanden werden, 
das Zeiten und Zeitordnungen herstellt (Geschichten und Geschichte, 
privilegierte Chronoferenzen etc.) und dabei vielfältige Zeitübergänge 
(Brüche, Transformationen, langfristiger Wandel) thematisiert. Der »so-
ziale Anschlußzwang«171 ist Bestandteil des Rituals: Wer nicht teilnimmt, 
bleibt draußen, wird zum Außenseiter ohne Geschichte.

Die von Nowotny beschriebene Subjektivierung der Zeit ist integraler 
Teil der Moderne, der zum Ende des 20. Jahrhunderts im Zuge von ge-
sellschaftlichen Individualisierungsprozessen und der Aufweichung hoch
moderner sozialer Zeitregime immer stärker wird. Man kann diese Sub-
jektivierung und Eigenzeitlichkeit aber auch bis zu Johann Gottlieb 
Herder zurückführen, der 1799 in einer Auseinandersetzung mit Kant 
schrieb: 

Eigentlich hat jedes veränderliche Ding das Maß seiner Zeit in sich; 
dies bestehet, wenn auch kein anderes da wäre; keine zwei Dinge der 
Welt haben dasselbe Maß der Zeit. Mein Pulsschlag, der Schritt oder 
Flug meiner Gedanken ist kein Zeitmaß für andre; der Lauf Eines 
Stromes, das Wachstum Eines Baums ist kein Zeitmesser für alle Ströme, 
Bäume und Pflanzen. Des Elephanten und der Ephemere Lebenszeiten 
sind einander sehr ungleich, und wie verschieden ist das Zeiten maß in 
allen Planeten! Es gibt also (man kann es eigentlich und kühn sagen) 
im Universum zu Einer Zeit unzählbar-viele Zeiten […].172

Damit begründete schon Herder »die grundständige Eigenzeitlichkeit der 
Dinge und Lebewesen und die damit verbundene globale Pluralität von 
Zeitlichkeiten«, die Formen der »Individualisierung« und »Relativierung 
des Zeitbezugs einschlossen.173 

Wozu dient aber nun die Analyse geschichtskultureller Eigenzeiten? 
Vielleicht kann man sagen, dass damit mehrfache Zeitrelationierungen 
sichtbar werden: die Alltagszeit in Relation zur individuellen, existenziellen 
Zeiterfahrung des Daseins, der Blick auf die Lebenszeit und das Verbin-

171	 Ebd., S. 33. 
172	 Johann Gottfried Herder, Metakritik zur Kritik der reinen Vernunft [1799], in: 

ders., Werke in zehn Bänden, hg. von Hans Dietrich Irmscher, Frankfurt a. M. 
1998, Bd. 8, 360. Bei den Ephemeren handelt es sich um Eintagsfliegen.

173	 Gamper / Hühn, Vorwort, S. 9; auch Koselleck wies darauf im Zuge seiner Über-
legungen zur Pluralität der Zeiten hin: »Herder hat gegen Kant bereits Eigen
zeiten behauptet, entschieden betont, daß jedes Lebewesen seine eigene Zeit habe 
und seine Zeitmaße in sich trage, somit die apriorische Formalbestimmung von 
Kant kritisierend.« Siehe Koselleck, Zeitschichten, S. 20.



67

zeitschichten

dende von Generationen, die Relation der subjektiven Zeitwahrnehmung 
zu Formen der »Weltzeit«, die Bedeutung der Geschichtlichkeit bzw. 
Historizität der je eigenen Umwelt. Diese Selbstverortungsmöglichkeiten 
des in Bezug Setzens zu Geschichte und Geschichten findet dabei heute 
in komplexen Rück-, Vorwärts- und Querbezügen statt.174 So wird die 
Geschichte, werden die Geschichten in Beziehung zum Selbst gesetzt, 
und damit tendenziell auch zur anthropologischen Zeiterfahrung, um 
auf Koselleck zurückzukommen.

Wenn die Auseinandersetzung mit und das Schreiben von Geschichte 
dem eigenen Leben etwas Sinn hinzufügen sollen, dann braucht es eine 
öffentliche Geschichte, die sich in Beziehung zu individuellen und 
gruppenspezifischen Zeiterfahrungen setzt. Geschichtsschreibung »macht 
Vergangenes darstellbar«, sie ist eine »wichtige Möglichkeit […], mit der 
Turbulenz der Zeiten umzugehen«.175 Und gerade anhand der Geschichts
kultur müsste sich doch zeigen lassen, dass Historisierung »ein wesent
licher Faktor unserer Wirklichkeitsproduktion« ist.176

Warum überhaupt Zeitbezüge in der Geschichtskultur untersuchen, 
wo es doch vielleicht reicht, das Nacheinander, Übereinander und Neben
einander verschiedener Phänomene kennenzulernen? Und sollte man 
darüber hinaus Akteure ermutigen, diese Zeit- und Temporalitätsfragen 
selbst offensiver zu adressieren? Das Nachdenken über unterschiedliche 
Zeitphänomene verspricht, klassisch gewordene Deutungsmuster zu hinter
fragen und ihre Relevanz und Überzeugungskraft zu diskutieren: Ge-
schichte als Singular oder im Plural, Fortschritt und Entwicklung als 
dominante Formen der Zeit der Moderne, das damit verbundene Theo-
rem der Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen, der modernisierungsorien
tierte Prozess als übergreifende Strukturkategorie historischen Wandels, 
Transformationen und Wenden, zyklische Modelle der Wiederholung 
und Wiederkehr, die einerseits Wiederholungsstrukturen sichtbar machen, 
andererseits aber auch im Hinblick auf das Verhältnis von Geschichte 
und Mythos, sprich: Mythenbildung, kritisch hinterfragt werden müssen. 
Eher klassische Fragen würden sich auf Epochenbildungen und Periodi
sierungen beziehen: Was sind Konstanten, was sind historische Kontinui
täten, wo bestehen Diskontinuitäten, wo entsteht etwas Neues? Oder 
anders gefragt: Warum entscheiden sich Individuen und Gesellschaften 
dafür, bestimmte Kontinuitäten, Brüche oder historische Bezüge zu 

174	 Vgl. zu den Formen subjektivierter Zeit und gesellschaftlicher Zeit Fernando 
Esposito / Tobias Becker, The time of politics, the politics of time, and politicized 
time, in: History and Theory 62 (2023), 4, S. 3-23, hier S. 12 f.

175	 Landwehr, Die anwesende Abwesenheit der Vergangenheit, S. 313.
176	 Ebd., S. 28.



68

achim saupe

betonen? Was zeichnet Phasen des Übergangs und der Transformation 
aus, und zwar während man sie erlebt und im Nachhinein? Was ist ein 
Zivilisationsbruch, und welche Implikationen hat ein solcher Begriff ? 

Im Zuge pluritemporaler Ansätze wäre das Frage-Set aber nochmals 
auszuweiten und im Hinblick auf so unterschiedliche Aspekte wie Welt-
zeit, Geschichte, Alltagszeit und subjektbezogene Zeiterfahrungsmuster 
hin zu erweitern: Durch die verzweigte Nach-, Rezeptions- und Über
lieferungsgeschichte sowie durch die globalen Dimensionen, die heute 
vielfach thematisiert werden, entstehen plurale Raum-Zeitpunkte, auf die 
Bezug genommen werden kann. Die existenzielle Zeiterfahrung wird ge
rade dann deutlich, wenn Schicksale und Leid präsentiert werden, wir 
mit Tod, Sterblichkeit, Genozid, Vernichtung, Vertreibung und Unter-
drückung konfrontiert sind. Wie passend oder unpassend auch immer, 
der Modus der Erinnerung, präsentiert vor allem durch Augen- und Zeit
zeugenberichte, dient dann nicht nur der Beglaubigung des Schreckens, 
sondern zeigt, wie Subjekte mit Leid, Repression, Gewalt und Ausschluss 
umgehen, unabhängig davon, ob wir es mit heroischen oder postheroi-
schen Erzählungen zu tun haben oder mit Formen des Dazwischens. 


