0000000000000000000000000000000000000000000000000000000000000000000000000

Geschichte =z
der Philologien

ooooooooooooooooooooooooooooooooooooooooooooooooooooooooooooooooooooooooo

Herausgegeben von
Christoph Konig
und Anna Kinder
in Verbindung mit
Michel Espagne,
Ralf Klausnitzer,
Na Schéadlich,
Denis Thouard und
Ulrich Wyss

Wallstein



Geschichte der Philologien

Herausgegeben von
CHRISTOPH KONIG
und

ANNA KINDER

in Verbindung mit
Michel Espagne,
Ralf Klausnitzer,
Na Schadlich,
Denis Thouard und
Ulrich Wyss

2025
Doppelheft 67/68

Wallstein Verlag



Eine Veroffentlichung

der Deutschen Schillergesellschaft e. V.
Redaktion: Ruth Doersing und Tim Schiinemann

Editorial Board:
Anne Bohnenkamp, Beatrice Gruendler, Michael Lackner, Sheldon
Pollock, Jorg Schonert, Jurgen Paul Schwindt und Meike G. Werner

Die Zeitschrift >Geschichte der Germanistik< erscheint ab dem Jahr 2020 als >Geschichte
der Philologien<. Unter ihrem neuen Namen trigt die >Geschichte der Philologien< einer
Erweiterung ihres Profils seit Jahren Rechnung: Anfangs, seit 1991, war die >Geschichte der
Germanistik< das Organ germanistischer Wissenschaftsgeschichtsforschung. Aus der Be-
obachtung anderer, benachbarter Philologien wurde allmihlich eine Komparatistik der Ficher,
im Sinn des historischen Vergleichs und der philosophischen Reflexion. Das internationale
Editorial Board begleitet aktivden Weg: Dort sind die verschiedenen Ficher durch namhafte Ge-
lehrte vertreten. Die Aufsitze erscheinen in den drei Sprachen Deutsch, Englisch und Franzosisch.

Die >Geschichte der Philologien< erscheint in der Regel als Doppelheft einmal jahrlich. Preis
des Doppelheftes €19,90; im Abonnement €15,90. Preise und Lieferbarkeit ilterer Hefte auf
Anfrage. Beitrige sind an die Herausgeber der >Geschichte der Philologien< zu senden:

Prof. Dr. Christoph Konig, Lehrstuhl fiir Neuere und neueste deutsche Literatur, Universitit
Osnabriick, Neuer Graben 40, 49074 Osnabriick, Deutschland; E-Mail: christoph.koenig@

uni-osnabrueck.de

Dr. Anna Kinder, Arbeitsstelle fiir die philologische Wissenschaftsforschung, Deutsches
Literaturarchiv Marbach, Postfach 1162, 71666 Marbach/Neckar, Deutschland; E-Mail: anna.
kinder@dla-marbach.de

Diese Publikation wurde im Rahmen des Fordervorhabens 16KOA026 mit Mitteln des Bundes-
ministeriums fiir Forschung, Technologie und Raumfahrt im Open Access bereitgestellt.

Dieses Werk ist im Open Access unter der Creative-Commons-Lizenz CC BY-NC-ND 4.0
lizenziert.

Die Bestimmungen der Creative-Commons-Lizenz beziehen sich nur auf das Originalmaterial
der Open-Access-Publikation, nicht aber auf die Weiterverwendung von Fremdmaterialien
(z.B. Abbildungen, Schaubildern oder auch Textausziigen, jeweils gekennzeichnet durch
Quellenangaben). Diese erfordert ggf. das Einverstindnis der jeweiligen Rechteinhaberinnen

und Rechteinhaber.

© Autorinnen und Autoren 2026
Publikation: Wallstein Verlag GmbH, Géttingen 2026
Geiststrafle 11, 37073 Géttingen
www.wallstein-verlag.de
info@wallstein-verlag.de
Vom Verlag gesetzt aus der Garamond Premier Pro und Myriad Pro
ISBN (Print) 978-3-8353-5895-9
ISBN (Open Access) 978-3-8353-8141-4
ISSN (Print) 1613-0758
DOTI hetps://doi.org/10.46500/83535895


mailto:christoph.koenig@uni-osnabrueck.de
mailto:christoph.koenig@uni-osnabrueck.de
mailto:anna.kinder@dla-marbach.de
mailto:anna.kinder@dla-marbach.de
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.wallstein-verlag.de
mailto:info@wallstein-verlag.de
https://doi.org/10.46500/83535895

Inhalt

Aufsatze

Beatrice Gruendler Ibn Rushd’s Cultural Adaptation of Aristotle’s >Poetics<
Kevin Chang Positioning the East in Orientology

Ralf Klausnitzer Klassiker / Kanon

Kirk Wetters >Nachahmung und Illusion<: Functions and Dysfunctions of
the Protocol as a Medium of Humanities Research Based on the Example of
Adorno’s Seminars and >Poetik und Hermeneutik I<

Martin Strauss The Improbable: Jean Bollack, Pierre Bourdieu and Peter
Szondi Between Positivism and Hermeneutics

Denis Thouard Bourdieu, die Kunstgeschichte und die Philologie

Michael Woll Die Kénigin historisiert sich selbst. Zum Verhaltnis von
Interpretation und Wissenschaftsgeschichte bei der Lektiire von Klassikern
am Beispiel von Schillers >Maria Stuart<

Christoph Kénig Arbeit am Sinn. Rilke und die Philosophen
Jiirgen Thaler Max Dessoir: Wissenschaftliches aus Berlin

Benjamin Krutzky »Hatte Rilke recht«? Ernst Zinn zu Rilkes >Requiem fiir
eine Freundin<

Nachldsse - Sammlungen - Autographen

Ruth Doersing Neuerworbene Autographen und Bestinde des Deutschen
Literaturarchivs Marbach im Bereich der Philologien und weiteren

Wissenschaften
Sabine Collé Bollack La biblioth¢que de Jean et de Mayotte Bollack : la fin

d’'une époque
Projekte

Gisela Holfter Projcktbeschreibung » Anfinge und Entwicklungen: Beitrige
zur Fachgeschichte der Germanistik«. Ein Publikationsvorhaben

Kommentierte Bibliographie

Systematische und theoretische Aspekte

Hermeneutik, Philologie, Textkritik

29

59

67

81

97

100
117
135

141

148

150

157

158
159



Institutionen- und Personengeschichte
Germanistische Literaturwissenschaft
Judaistik

Arabistik

Klassische Philologie

Sinologie

Sprachwissenschaft
Geschichtswissenschaft

Philosophie

Musikwissenschaft

Soziologie

159
160
161
161
162
166
166
167
167
168
168



Aufsatze

Beatrice Gruendler
Ibn Rushd’s Cultural Adaptation of Aristotle’s >Poetics«

1. Context: The Arabic poetics in Ibn Rushd’s >Poetics<

Ibn Rushd’s (Latin: Averroes, d. 595/1198) so-called >Middle Commentary< on Ar-
istotle’s >Poetics<" written in 570/1174 enjoyed a wide reception including transla-
tions into Latin by Hermannus Alemannus in Toledo in 1256 and Hebrew by Todros
Todrosi in the Provence between Arles and Marseille in 1337, which was then twice
retranslated into Latin by Abraham de Balmes, active in Venice and Padua, in 1523
and Jacob Mantino, active in Bologna, Venice, and Rome, in 1550/1552.

The Arabic history of the >Poetics< had begun with the founder of the philosoph-
ical school in Baghdad, Aba Bishr Matta b. Yinus al-Qunna’i (d. 328/940), who
translated it from the Greek via a (lost) Syriac version.’ But it took a century before
the >Poetics< received its first major commentary with Ibn Sina (Latin: Avicenna, d.
428/1037) — there had been none in the Greek and Byzantine traditions.* He aimed
at understanding Aristotle on his own terms and succeeded to make sense of the prob-
lematic text of the Arabic version, an extremely literal and at times incomprehensible
translation, replete with transliterations of Greek terms and names and with attempts
at rendering the included citations from Greek literature into Arabic. The cultural con-
text of Greek drama moreover had no correspondence in the Arabic-Islamic world
(neither for a fact in the late antique Christianity of the Near East through which the
>Poctics< had been received), and Aba Bishr had chosen to culturally translate Greek

1 The followingis a small excerpt from the full introduction to Ibn Rushd’s >Talkhis< and the discussion of
all his quotes to appear in Dimitri Gutas (ed.), The Complete Poetics: Multilingual Transformations of
the Seminal Text in the Historical West (Bactria to the Atlantic) from Aristotle to the Renaissance, with
contributions by Yury Arzhanov, Fabio Bulgarini, Vasiliki Chamourgiotaki, Torben Frey, Jan van Ginkel,
Francesca Gorgoni, Beatrice Gruendler, Dimitri Gutas, Matthew Melvin-Koushki, Oliver Overwien, Ali
Sakr, Hidemi Takahashi, and Marianna Zarantonello, Leiden (forthcoming). The research received fund-
ing from the Einstein Foundation (2016-2022) and the DFG-Project »Arabic Literature Cosmopolitan «
(2020-2027) and was hosted at the Berlin Graduate School Muslim Cultures and Societies and the Insti-
tute of Arabic Studies, both Freie Universitit Berlin.

2 Dag Nikolaus Hasse, Success and Suppression: Arabic Science and Philosophy in the Renaissance, Cam-
bridge, Mass. 2016, pp. 73-74 and 341-43, 37, and 350.

3 Itis preserved in a unique copy in MS Paris, Bibliothéque nationale de France, Arab. 2346, and edited
among others by Salim Salim, Talkhis Kitab Aristatalis fil-shi‘r, Cairo 1978. The Greek version has been
reedited with recourse to the Arabic, whose manuscript antedates the oldest Greek manuscripts; for a com-
prehensive study, see Aristotle, Poetics: Editio Maior of the Greek Text with Historical Introductions and
Philological Commentaries, ed. by Leonardo Tarén and Dimitri Gutas, Leiden 2012 (Mnemosyne Sup-
plements 338), introduction by co-editor Dimitri Gutas to its Syriac and Arabic transmission, pp. 77-127.

4 See introduction of co-editor Leonardo Tarén, preface to Aristotle (fn. 3), pp. 3-76.

Aufsétze 5

© 2026 Beatrice Gruendler, Publikation: Wallstein Verlag
DOI hteps://doi.org/10.46500/83535895-001 | CC BY-NC-ND 4.0


https://doi.org/10.46500/83535895-001

tragedy into Arabic praise poetry (madih) and Greek comedy into Arabic poetic sat-
ire (hija’). This was a justifiable choice, since Arabic poetry, like Greek drama, was a
publicly performed art, enjoyed prestige, and served social and political functions.’

Ibn Rushd, the second Arabic philosopher to comment on the >Poctics<, relies on
Ibn Sina, but takes a different approach: he strives to make the >Poctics< speak to the
Arabic audience of his time. In his commentary, he replaces all remaining mentions
and translations of Greek literature with examples selected from Arabic poetry and
the Qur’an, and he further infers Prophetic tales and wisdom literature, though with-
out citations. The range of poets he cites covers the entire span from pre-Islamic times
(sixth century CE) to the fifth/eleventh century (Aba Firas al-Hamdani, d. 357/968
and Abul-*Ala’ al-Maarri, d. 449/1058), and he even includes contemporary Andalu-
sian dialectal poetry (muwashshah), showing himself as a philosopher well acquainted
with the Arabic poetic heritage. Verses by al-Mutanabbi (d. 354/965) outnumber by
far any other poet (17 of 69 examples), with the pre-Islamic poet Imru’ulqays as a
distant second. In the process, his familiarity with the Arabic poetic tradition further
inspired Ibn Rushd to select citations from salient Arabic poetic fopoi and rhetorical
figures, and as a result he changed and expanded the >Poetics<’ structure in a number
of places, notably in chapters sixteen and twenty-two, which represent the densest as-
semblies of cited verses in the >Talkhis<. Conversely, Ibn Rushd notes when Greek
literary phenomena have no correspondence in Arabic.

2. The >Poetics< as template: The tale (kburifa/mythos)

Here I focus on the way Ibn Rushd reworked Aba Bishr’s ninth century Arabic trans-
lation of Aristotle in terms of its primary sources. He opens his commentary, entitled
in Arabic >The Precise Exposition of the Book on Poetry< (>Talkhis Kitab al-Shi‘r<)

stating (emphasis mine):°
g emp

My purpose in this account is to determine precisely what is [contained] in Aris-
totle’s book on poetry about the universal rules common to all nations, or most,
since much of what is in it is rules [which are] noz applicable to Arabic poetry and
its conventions.

Syadl &SI olsill go ymill § pudlbshu)] OIS § lo Jaxls Jsall lia & (5,a)
ot oidles Oyl Hlaal Lol pe (Wl o 48 Lo 5 3] SN sl oYl miend
Ibn Rushd then proceeds to excise all specifics pertaining to Greek poetry and substi-

tute these with Arabic sources (of the 83 added quotes, 69 derive from poetry and 14
from the Quran). He quite openly used the >Poetics< as an universal template which

5 On praise poetry, see Beatrice Gruendler, Medieval Arabic Praise Poetry: Ibn al-Rimi and the Patron’s
Redemption, London 2003, and on poctic satire, Geert Jan van Gelder, The Bad and the Ugly: Attitudes
towards invective poetry (Hijid') in classical Arabic literature, Leiden 1988.

6 All editions and translations from Greek and Arabic are by Dimitri Gutas (fn. 1), whom I thank for per-
mitting me to use them here.

6 Aufsatze



he filled in to make it an aid for understanding Arabic poetry and certain types of prose
(Qur’an, gasas shar i/kutub shar'iyya, sunan).” He divides his commentary into six larger
sections (fusil, sing. fasl), which I indicate together with the new edition’s subdivision
into smaller passages.® In his fourth Fas/ (chap. 5.4-6.18) he lists the elements of the
art of praise poetry: statements of fable (al-aqawil al-khurifiyya al-mubikiya) whose
purpose is to imitate, meter, and melody are complemented by the indications of habit,
those of belief, and looking;’ the explanation of some elements requires him to adduce
practices of story-tellers (gussds) and narrators (mubaddithiin, chap. 6.6 and 6.12-17).

The »tale« (khurifa,'® chosen by Aba Bishr to render Greek mythos, chap. 6.5),
according to Ibn Rushd, is the composition of things whose imitation storytellers and
narrators intend. What is imitated can be real or a poetic convention, and in the latter
case, poetic statements become tales. Ibn Rushd’s use of poetry, in fact mostly praise
poetry (madih), to illustrate concepts that had once been developed on the basis of
tragedy will have substantial repercussions.

By equating tales with poetic statements Ibn Rushd manages to make the latter his
main subject in the >Talkhis.< Here (and in chap. 6.4) Ibn Rushd also solves the prob-
lem that Arabic poetry (his substitute for Greek tragedy) contains little narrative, usu-
ally limited to short episodes, and he adduces storytellers and narrators to import that
dimension, even though they use prose. Towards the end (chap. 23), he identifies nar-
rative poems (ashar qasasiyya) per se, but throughout the text, he mostly resorts to
religious narratives (qgasas shar'z, chap. 14.1a; maktiibit shar'iyya, chap. 14.2a), no-
tably the Qur’anic stories of Joseph (Arabic: Yasuf, chap. 13.3a) and Abraham (Ara-
bic: Ibrahim, chap. 14.5a).

The example of Yusuf appears in Ibn Rushd’s Fas/ 6 (covering chap. 12.1-19.4; here
chapt. 13) within discussion of the kinds of statements that inspire fear and sympathy
and move souls. Here Ibn Rushd explains from which positions (mawdidi') the art of
praise poetry (sind‘at al-madih)" exerts it effect (‘amal, chap. 13.1): it is generated

7 For the extant manuscripts of his commentary, especially his revised version see Gutas, The Complete
Poetics, Part Three: Averroes (fn. 1).

8 The chapter division is the one used in the forthcoming new edition by Gutas, The Complete Poetics
(fn. 1).

9 Ibn Rushd lists all elements first, then subdivides them into that which is compared (mushabbab) in a
poetic statement (the latter three elements) and that by which it is compared (mushabbah bibi; the for-
mer three). In the second list, statements of fable are replaced by the overarching term of »imitation«
(mubakdab), but in the following detailed explanation (chap. 6.12) referred to again as »imitative speech
with fables « (al-qawl al-kburifi al-mubaiki).

10 The word kburifa does not designate here a strange and marvelous tale, as common in Arabic litera-
ture, but simply means the narrated sequence of events. On the history and etymology of kburifa, see
Ulrich Marzolph, Phenomenology of the Middle Eastern Frame-Tale Collections, in: Framing Narra-
tives in Premodern Literature: Arabic, Persian, Hebrew, ed. by Johannes Stephan und Beatrice Gruend-
ler, themed issue of the Journal of Arabic and Islamic Studies 24, 2024, pp. 27-43, esp. pp. 33-34, hteps://
doi.org/10.5617/jais.10120 (accessed October 30, 2025).

11 The term is shared with Aba Bishr vs. Ibn Sina who uses instead the Greek term in Arabic transliteration

(traghidhiya).

Aufsatze 7


https://doi.org/10.5617/jais.10120
https://doi.org/10.5617/jais.10120

through a mixture of inference (istidlal), reversal (idara), and imitation (mubikah)
which arouses fear and sympathy and moves souls (chap. 13.2). Subject of imitation
is excellent human qualities but also unmerited wretchedness, conducive to cause an-
guish (chap. 13.3.), that is, a transition must be made (#ntuqila) from the imitation
of excellent qualities to unmerited wretchedness befalling excellent men. Ibn Rushd
adds a passage saying that most imitation in religious statements (agawil shar'iyya) is
of this sort and exemplifies this with the story of Joseph and his brothers (hadith Yasuf
wa-ikhwatibi) and other stories (aqdsis), commonly called exhortations (mawa’iz,
chap. 13.3a, emphasis mine)."” He explains:

You will find that most of the imitation that occurs in religious statements is of
this sort that has [just] been mentioned, since those are statements of praise that
indicate action, like that which took place in the story of Joseph (peace be upon
him) and his brothers, and in other narratives that are called exhortations.

5 Loy te Jygl8 o el 315 3] S5 60l somilllian (o e i) Ly olBY1 3 Al BS Lok STzt iy
Bslge aud 3l panolBY e IS 585 a355]s duls alll Jlo Chusy Cou (e 935 Lo die dasdll .

The story of Joseph appears in Sara 12 of the Qur’an. This Sara gives the complete
narrative, which is an exception in the Qur’an. Most Abrahamic tales are only al-
luded to in the Qur’an and their completion was part of early exegesis and then de-
veloped into an independent genre of tales of the prophets (gisas al-anbiya’). With
the term » exhortations « (mawd‘iz), Ibn Rushd may refer to those of the Qur’an it-
self or their narrative exegesis by professional storytellers (qussis) and preachers (mud-
hakkiriin). Those were sometimes even employed by mosques, but the practice was
debated among theologians,”” and a more scholarly type distinguished from a more
popular one. Having given the Qur anic example, Ibn Rushd cuts the following sec-
tion (chap. 13.5-6)"* with examples from Greek tragedy, since these have now been
replaced with what makes sense to an Arabic reader.

Ibn Rushd further claborates that the tale (khurifa) that causes fear and sadness
must be visible and believable to perform its intended function (chap. 14.1). He re-
minds again that unmerited wretchedness and disasters befalling excellent people are
rather found in religious writings (maktibat shar'iyya) within the religious tradition
(sunan maktiba), and that praise of excellent qualities is not found in Arab poems
»in this age of ours« (chap. 14.2a). Wonder and pleasure at the evocation of excellent
qualities (a new subtype he added based on Ibn Sina), along with imitation triggering
compassion and fear, is felt only if the things transpiring are difficult (ashyi’ sa'ba),
not slight or insignificant, for instance, catastrophies and disasters that befall friends
or loved ones from each other through their own will, such as brothers or fathers and
sons killing each other (chap. 14.5). This Ibn Rushd exemplifies with the narrative of
Abraham (gasas Ibrahim, chap. 14.5a, emphasis mine).

12 Sections added by Ibn Rushd are marked with a lower case letter (a-c) following the chapter number.
13 See, e.g., Ibn al-Jawzi, Kitab al-Qussas wa-l-mudhakkirin, ed. and trans. by Merlin L. Schwartz, Beirut 1986.
14 Abu Bishr retains the Greek names and Ibn Sina paraphrases them.

8 Aufsatze



The likes of these things are the disasters and catastrophes that befall friends from
cach other through [their] will, ... and if pain accompanies that, it is nothing like
the pain that accompanies the ill that befalls loved ones from each other, such as
brothers killing each other, or fathers killing sons, or sons fathers (chap. 14.5). It
is because of what he (sc. Aristotle) just mentioned that the narrative of Abrabam,
peace be upon him, relating to the command he was given regarding his son, is an
account that compels the utmost sadness and fear (chap. 14.5a).

eI 5o ey 48 O Ols ... B3LYI U3 e iy (e e BVl Ui Lo o il o Jlels
=y Bo>Y) I ke ams (5o gy ionbly Uyia s Ul gl (00 oy ST RIT e Gonly uald 6
4ol & () 5ol losd adl als oal] aad OIS 0,55 sl igly SLYI Lol T 3L oLV U3 5l Laasy

Bodly Ol dizshl JasBY Lol &

The particular episode meant is Abraham’s sacrifice of his son, Isma ‘il or Ishéq,15 alluded
to in the Qur’an,"’and fully told in the narrative exegesis of the Prophetic tales. It remains
unclear whether Ibn Rushd means their Qur’anic form or their elaboration in the tales
of the prophets, because the tale of Abraham’s sacrifice of his son in particular receives
only brief mention in the Qur’an but is lavishly dramatized for instance in the Prophetic
tales of al-Kisa'1."” Be that as it may, Qur’anic tales replace for Ibn Rushd Greek trag-
edies in demonstrating how emotional impact is generated by the imitation of action.

3. Concepts reapplied: Reversal (idara/peripeteia)

Another concern of Ibn Rushd is to apply the concepts of Aristotle’s >Poetics<, as re-
ceived through Abt Bishr’s Arabic translation, to the givens of Arabic language and
literature. Retaining Aristotle’s universal thought, he strives to make sense of core con-
cepts, such as »inference« (istidlal) and »reversal« (idira), in terms of their func-
tion within Arabic poetry. They first appear within a list of the elements of the trag-
edy (chap. 6.6) and are then made parts of the story-line (6.10, corresponding terms
underlined).

Aristotle
Exovoa 08 ubBov kot chotaoty mpayudtwy. Ilpdg 08 TobTolg, T& MéYIoTR Olg YuYoLywYel
1 Tparywdio To0 wwbov pépn totiv, al Te mepiméTelon kol dvayvwploels.

15 There is a debate in exegesis about which son was sacrificed. The passage does not identify him and both
sons appear elsewhere in the Qur’an.

16 Sarat al-Saffat/37:99-111.

17 For a dramatic rendition enriched with fantastic elements, see al-Kisa 1, Qisas al-anbiya’, ed. by Saul Eisen-
berg, Leiden 1922, pp. 150-52, trans. by Wheeler Thackston, Tales of the Prophets (>Qisas al-anbiya’ <),
Chicago, IlI,, 1997, pp. 160-62. The more scholarly al-Tha ‘lab1 (‘Ard’is al-majalis gisas al-anbiya’, Cairo
n.d., pp. 101-5, trans. by William M. Brinner, > Ara’is al-majalis qisas al-anbiya’ < as recounted by Abu
Ishaq Ahmad ibn Ibrahim al-Thalabi, Leiden 2002, pp. 154-61) gives no continuous narrative but rather
clusters Prophetic traditions (ahadith, sing. hadith) on select aspects and ends with a poem by Umayya b.
Abi Salt (d. c. 8/630).

Aufsitze 9



[50a32-34] [A tragedy] has a story-line (m2yshos)—|i. e.,] a structure of incidents.
In addition, the most important things with which a tragedy allures the soul are
parts of the story-line: reversals (peripateiai) and recognitions (anagnoriseis).

Abu Bishr renders the three terms in Arabic respectively as kburifa » fable,« dawarin
»rotation,« and istidlal »inference.« Ibn Rushd, due to his reapplication of the text
to Arabic praise poetry, partially adapts these to » speech containing fables « (a/-gawl!
al-khurifi) » reversal« (iddra), and »inference« (istidlal). I will focus on reversal here
and return to inference further below.

According to Ibn Rushd, in the process of imitation, reversal is to begin with the
opposite of him whose praise (724dp) is intended and then to move to the one who is
praised (mamdiih, chap. 11.1), whereas inference is imitation of the thing only (chap.
11.2). He deems the best inference to be the one mixed with reversal (chap. 11.3).
Here he returns to a third function of imitation he had mentioned right at the begin-
ning, namely imitation for the sake of mere wonder and pleasure, ergo as a goal in it-
self. Inference and reversal using inanimate things cannot be used to incite or prevent
action but only serve for evocation, i.e., »correspondence« (mutibaqa; chap. 11.4,
see also 3.1). Ibn Rushd adds a passage to explain that this is common in Arab po-
etry (ashar al-‘arab, chap. 11.4a) and illustrates this with an example by the poet al-
Mutanabbi of the »highest degree of beauty.« He lets himself be guided by what is
prevalent in Arabic poetry.

At this point in the >Talkhis<, his substitution of the praise poem for Greek tragedy
begins to structurally affect and reorient his commentary. Twists that affect the trage-
dy’s entire plot need to be fitted to the episodic type of narrative within odes (whet-
her real or imaginary action). Ibn Rushd accordingly demonstrates inference and re-
versal within the space of a mere two verses, scaling it down to a figure of speech. This
refocusing takes account of the poetic artistry in Arabic odes (gasa’id, sing. qasida),
whose unit is a verse group or the single verse. In classical Arabic poetics, the example
verses are discussed under the heading of antithesis (72#¢2baga) and run as follows:

ol 835 (e 15985 385 23] B 0LV G W 835 6S
g s ghall plis (Bl d gads Jil Slsls (a)s))

Many a visit did I make to you that was stealthy among the Bedouin,
more crafty, after they had slept, than a visit by a wolf.

I visit them as the blackness of night intercedes for me,
and turn around as the white of morning incites against me (quote no. 7).

The couplet by al-Mutanabbi is from a gasida in the meter basit in 46 verses in praise
of the Egyptian regent Kafar composed in 346/957 and describes the poet’s secret
nocturnal visit to his beloved in the zasib-part." In classical Arabic poetics it receives

18 Al-Mutanabbi, Diwan Abi I-Tayyib al-Mutanabbi bi-sharh Abil-Baqa’ al-*Ukbari al-musamma bi-l-Tib-
yan fi sharh al-Diwan, ed. by Muhammad al-Saqqa, Ibrahim al-Abyari and ‘Abdalhafiz Shalabi, 4 pts. in 2
vols., Cairo 1971, 1, p. 161, no. 34:6-7. For the poem’s parts, see section 5.

10  Aufsitze



mostly praise, though also some nit-picking. The >Diwan<’s commentator Pseu-
do-al-‘Ukbari (actually al- Ukbari’s student ‘Ali b. ‘Adlan al-Mawsili, d. 666/1268)
cites regarding the second verse (no. 34:7) the anthology >The Solitaire of the Age<
(Yatimat al-dahr) by al-Tha'alibi (d. 429/1039): »This verse is the prince (amir) of
his (sc. al-Mutanabbi’s) poetry; it contains a novel antithesis (tatbig badi'), beautiful
wording, and a good novel motif, for this verse combines visit with turning around
and departure, blackness with whiteness, night with morning, interceding with incit-
ing (ighra’), and >for me< with >against me.< The meaning of antithesis (mutibaqa) is
that it combines two opposites in this way. «'* The commentator follows this up with
alist of circa one hundred outstanding verses (nawaidir, sing. nidira) by al-Mutanabbi,
which »boggle the minds« (takbriqu [- uqiil).** Such collections of this poet’s of-
ten-quoted verses, many of which became proverbial, were assembled by several schol-
ars.” In the printed version of the >Yatima<, the verse is cited as a borrowing whose
model is hard to identify and again as an example for the poet's mastery of the ancient
Arab style. The above praise is traced to Abi Bakr al-Khwarazmi (d. 383/993-94).

The poetic critic al-Qadi al-Jurjani (d. 392/1001) cites the second verse (no. 34:7)
within a long list of al-Mutanabbi’s unique and innovative verses.”> Another poetic
critic, Ibn Sinan al-Khaf3ji (d. 466/1074), cites the verse in his >Secret of Eloquence<
(>Sirr al-fasaha<) within the chapter on combined words, the section on correspond-
ing words (tandsub).** There he distinguishes words that are opposite in meaning as
antithesis (mutibaga) from others whose meaning matches as parallelism (mugibala).
Citing the second verse (no. 34:7), Ibn Sinan finds it mannered (¢akalluf) but points

19 Ibid., i, p. 161, fn. 7. Classical Arabic poetics does not constitute a monolithic block, since authors varied
in their terminology and it evolved over time. I use it as an umbrella term for salient works from the third/
ninth century up to Ibn Rushd’s time with which he shares poetic and Qur’anic quotations (between 8
and 19 per work). Specific works are given hereafter in the notes.

20 Ibid., i, pp. 161-67, fn. 7. Some of these overlap with al-Tha‘alibf’s list of proverbs al-Mutanabbi coined

in hemistichs (idem, Yatimat al-dahr, ed. by Muhammad Muhyi ‘Abdalhamid, 1 vol. in 2 pts., Beirut

1399/1979, i, pp. 198-202) and his verses paired with sayings attributed to Aristotle in Pseudo-al-Hatimi’s

>Risila al-HatiHmiyya<; see Beatrice Gruendler, In Aristotle’s Words ... al-Hatimi’s (?) Epistle on al-Mu-

tanabbi and Aristotle, in: Islamic Philosophy, Science, Culture, and Religion: Studies in Honor of Dimi-

tri Gutas, ed. by Felizitas Opwis and David Reismann, Leiden, New York 2012, pp. 98-129.

For some of these collections see Beatrice Gruendler with Colinda Lindermann and Ruslan Pavlyshyn

(contributing autors), >Dunkle Augen< — Die Wanderverse des al-Mutanabbi, in: Logbuch Wissens-

2

—

geschichte, ed. by Mira Becker-Sawatzky et al., Wiesbaden 2024 (Episteme in Bewegung. Beitrige zu einer
transdiszipliniren Wissensgeschichte 36), pp. 638-58, DOI: 10.13173/9783447121804.1. and previous
note.

22 Al-Tha'alibi, Yatima, i, (fn. 20) p. 137 and 177. For the attribution to al-Khwarazmi, see the edition by
Muhammad ‘Abdallah Qasim, 10 vols., Damascus 1445/2024., ii, p. 313 fn. 1.

23 Al-Qadi al-Jurjani, al-Wasata bayna al-Mutanabbi wa-khustmihi, ed. by Aba I-Fadl Ibrahim and ‘Ali
Muhammad al-Bijawi, Beirut 1427/2006, reprint of Cairo 1370/1951, p. 163; the full list covers pp. 162-
77. Another verse from the section appears in Ibn Rushd, Talkhis (in: The Complete Poetics, Part Three:
Averroes (fn. 1), cited hereafter as Ibn Rushd, Talkhis), chap. 21.6a, quote no. 48.

24 Ibn Sinan al-Khafaji, Sirr al-fasaha, ed. by “Abd al-Mu 'tal al-Sa“idi, Cairo 1953, p. 193; tandsub is treated
on pp. 191-95.

Aufsatze n



out that nearly each word in the first hemistich is matched by its opposite in the sec-
ond, except for night and morning being no exact opposites.25

Ibn Rushd cites the couplet in order to exemplify the combination of inference in
the first verse with reversal in the second (their mix being of the best imitation) when
used purely for image evocation, devoid of any psychological function or causation
of affect. For the » correspondence « (mutibaga) between two things compared, Ibn
Rushd employs this term in a sense different from classical Arabic poetics. Through-
out his commentary, he either coins his own terms or reuses those coined by Ibn Sina
and occasionally juxtaposes them with their cognates on classical Arabic poetics. He
writes as a philosopher speaking about poetry, not a poetician. Nonetheless his famili-
arity with classical poetics clearly shows in his selection of quotes. What matters here is
that he changes the understanding of the Aristotelian reversal within an entire plot to
an episode limited to a couplet, which contains a compound antithesis (mutibaga) in
the sense of classical Arabic poetics. His understanding of inference (istidlal), likewise
adapted to Arabic poetry, forms the subject of chapter sixteen to which I will now turn.

There he discusses excellent inference and reversal as belonging to voluntary acts
(16.8). Ibn Rushd finds this most frequent in the Qur’an and gives an example for
cach, in which he shrinks the scope of both to one or a few verses (16.8a). Reversal is
exemplified by an analogy for a good and a corrupt word; in classical Arabic poetics,
this would qualify as antithesis (like the foregoing poetic example). He says:

The most frequent occurrence of this kind of inference is in the Glorious Book, I
mean in the praise of excellent acts and the censure of non-excellent acts. It is rare
in the poems of the Arabs.*® An example of reversal in praise is the statement of
the Exalted: »God has struck a similitude; a good word« up to His statement,
»having no stablishment.« (16.8a)”

J=dYl 335 dLoll Il pae § il sl LI § IYazal (e g sl 1o azg Lo 5STs
LalS Mo dll Gyof Jlss dsd pabl @ ByloYl Jlies .oyl Hlail & Juls gas Aol pil
013 5o W Lo 53 U] {dub

The complete Qur’anic citation, abbreviated by Ibn Rushd, is the following (core
terms underlined):

Hast thou not seen how God has struck a similitude? A good word is as a good
tree—its roots are firm, and its branches are in heaven; it gives its produce every
scason by the leave of its Lord. So God strikes similitudes for men; haply they will
remember. And the likeness of a corrupt word is as a corrupt tree—uprooted from
the earth, having no establishment.

As in the poetic example, the reversal is scaled down to a trope, an analogy between
speech and a tree whose good and bad nature do not follow upon each other in nar-

25 Ibn Rushd cites another verse contained in this passage in his Talkhis (fn. 1), chap. 22.6b.
26 This is also stated earlier in Ibn Rushd, Talkhis (fn. 1), chap. 14.12.
27 Sarat Ibrahim/14:24-26.

12 Aufsatze



rative order, as in the verses, but are given as a didactic statement of oppositions. This
is even further away from Aristotle, as the reversal obtains on the level of the anal-
ogy, which has to be decoded to apply to reality. But in either case, Aristotle’s con-
cept of plot structure has come to operate at the level of micro-texts, be these poetic
or Qur’anic verses.

4. The Structure of poems: Connection vs. separation (takhallus) of the poem’s
parts

Another aspect is that the >Poetics <’ template, covering the structure of entire works,
makes Ibn Rushd speak about macrostructure, discussing poems and their parts, which
is rare in classical Arabic poetics. One issue is » tying« (ribat) vs. »untying« (ball),
i.e., the explicit linking of the first two thematic parts of the gasida or articulating the
break between them (chap. 18.1). Ibn Rushd uses generic words, but also designates
the former, meaning the transition of the introductory part of an ode to the main part,
as istitrad, literally » digression «. This contrasts with sense of stitrad in classical Ara-
bic poetics,* there meaning either a digression from the main theme to a side aspect or
an allusion. Conversely, the transition between the introductory and main part of the
qasida is designated in classical Arabic poetics as » transition « (zakballus). Ibn Rushd
rightly finds the linking to be frequent among the modern poets (mubdathiin)® of
the Abbasid period, citing Aba Tammam (d. c. 232/845) and al-Mutanabbi; the un-
tying he deems in turn to be more frequent among [early] Arabs (18.1a). His quote
of al-Mutanabbi is the following:

W3R SolEl i Gle 53 e &l op 3 W &
LEBII3] Jos 5o 523 o720 & S5t Lkl L6 8 L8 AL

She passed by us between her two age mates, and I said to her:
How come this antelope is of Arab race?

She laughed and said: Just like al-Mughith appears to be a lion of al-Shara,

but is from ‘Ijl when his ancestry is traced (quote no. 45).

The verse by al-Mutanabbi derives from a poem in the meter basit in 39 verses in praise
of al-Mughith b. “Ali b. Bishr al-‘[jli, mentioned in the second verse, who received at
least two praise poems by al-Mutanabbi.”® The quote is the moment in which the poet
ends the nasib-part with an address of his beloved, using the trope of feigned wonder

28 As used for instance by the poet Abit Tammam (Abi Bakr al-Sili, The Life and Times of Abi Tammam
by Abt Bakr Muhammad ibn Yahya al-Sali preceded by al-Sult’s Epistle to Abu I-Layth Muzahim ibn Fatik,
ed. and trans. by Beatrice Gruendler, New York, London 2015 (Library of Arabic Literature), §40.1) and
defined by Abu Hilal al-‘ Askari (al-Sind‘atayn, ed. by ‘Ali Muhammad Bijawi and Muhammad Abi I-Fadl
Ibrahim, Cairo 1971, pp. 414-16, chapter 9, section 24).

29 On the modern poets of the Abbasid period, see Beatrice Gruendler, Pre-Modern Arabic Philologists:
Poets’ friends or foes? in: Geschichte der Germanistik 39/40, 2011, pp. 6-21.

30 Al-Mutanabbi, Diwan (fn. 18), i, p. 112, no. 23:10-11.

Aufsatze 13



(tajabul al-*arif) and naturalizing the metaphor of an antelope for a woman (based
on their shared long neck). With this composite figure, the poet inverts the image
and pretends to see a real antelope and feigns wonder at her human descent. The re-
sponse of the beloved establishes the link to the gasida’s main part by applying the
same trope to the praised one: she naturalizes the metaphor of a lion for a man (based
on shared courage), pretending to see a lion, and then contrasts this with his true an-
cestry from the tribe of ‘IjL.**

The already mentioned al-Qadi al-Jurjani, as also al-Tha'alibj, cite the couplet in
their sections on beautiful transitions (busn al-khurij wa-l-takhallus).”® In another
section on the composition of odes, the former critic emphasizes that Aba Tammam
and al-Mutanabbi paid great attention to their transitions (¢akhallus), and that the lat-
ter in particular excelled in this. To exemplify the connective transition, Ibn Rushd
thus selects a sophisticated case where this is effected by the repetition of a rhetorical
figure that links both parts. With this example (as well as his other quote from Abu
Tammam) of Ibn Rushd agrees with the judgment of classical Arabic poetics.

For the other option, marking the separation between both parts of the poem, Ibn
Rushd quotes the pre-Islamic poet Zuhayr b. Abi Sulma (d. c. 609 CE), who ends the
nasib-part of an ode as follows (I complete the verse of which Ibn Rushd cites the first
hemistich):

oo & J3B) 355 15 §5 el 4l Bl 55

Leave this, and turn to speaking about Harim
best among desert and lord of the city dwellers (quote no. 46).

The verse derives from a poem in the meter k22l in 21 verses and marks the moment
in which the poet turns to his main concern, the praise of Harim.*

The poetic critic Ibn Rashiq (d. 456/1065 or 463/1071) distinguishes in his thir-
tieth chapter, on beginnings, transitions, and ends of poems, two types of transitions,
connected ones (takhallus) and unconnected ones (kburij).>* The second type he
calls typical for the ancient Arabs, who abruptly ended the introductory topics with
phrases such as »leave this« (da" dhi) or »turn from this« (‘add; ...an dha). Both
formulae of interruption which the critic mentions are combined in the quote selected

31 On the common metaphor of an antelope for a woman, see Ibn Rushd, Talkhis (fn. 1), chap. 16.1a and
25.7.

32 Al-Qadi al-Jurjani, Wasata (fn. 23), p. 152 (the section on takballus covers pp. 152-54) and al-Thaalibj,
Yatima (fn. 20), i, pp. 175-76.

33 See Wilhelm Ahlwardt, The Divans of the Six Ancient Arabic Poets Ennabiga, ‘Antara, Tharafa, Zuhair,
‘Alqama und Imruulgais Chiefly according to the MSS of Paris, Gotha and Leyden and the Collection of
Their Fragments, Greifswald 1869/1870, reprint Osnabriick 1972, p. 81, no. 4:4; see also al-Batalyawsi,
Sharh al-ash ‘ar al-sitta al-jahiliyya, ed. by Nasisf Sulayman ‘Awwad and Lutfi al-Tami, 2 vols., Beirut and
Berlin 1439/2018, ii, pp. 126-27, no. 10:4 in 20 verses; var. kbayri [-kuhiil.

34 Ibn Rashiq al-Qayrawani, al-'Umda fi mahasin al-shi‘r wa-adabihi, ed. by Muhammad Muhyiddin
‘Abdalhamid, 2 pts., Beirut 1401/1981, p. 239/ed. by Tawfiq al-Nifar, Mukhtar al-*Abidi and Jamal
Hamada, 3 vols., Carthage, Tunisia 2009, i, p. 379.

14 Aufsatze



by Ibn Rushd, aptly exemplifying the cut between the gasida’s parts. Regarding his
bipartition of the interconnection between an ode’s first two parts, Ibn Rushd con-
curs with classical Arabic poetics but for his terminology. His citations serve the same
topic therein. This was no coincidence, and his awareness of classical Arabic poetics
will become more evident below. Such interconnection can be traced, because Ara-
bic critics usually developed their discussions around specific verses, which are taken
up including the surrounding comments in subsequent works. These micro texts car-
ried with them specific debates, becoming something like > traveling talking points«<.
Here and elsewhere, Ibn Rushd picked such verses that had already generated discus-
sions to bring his own points across. He sometimes agrees with the poeticians’ evalu-
ations and at others diverges from them.

5. More on the structure of poems: The qasida’s parts

Ibn Rushd turns now to art of praise poetry (sind'at al-madih)* in terms of quality.
He cuts the list of elements of the Greek tragedy which Abu Bishr and Ibn Sina re-
tain (chap. 12.1) and substitutes this with the parts of the Arabic gasida, dividing it
into three parts in analogy with an oration (chap. 12.1.a). In classical Arabic poetics,
the structure of the poem is only rarely discussed; Ibn Tabataba (d. 322/934) for in-
stance compares poems to epistles and al-Hatimi (d. 388/998) to the human body,
but both analogies focus on the connections between the parts.*® The classical locus
of a gasida description by Ibn Qutayba (d. 276/889) shows a different arrangement,
since it is based on the Umayyad praise gasida, divided into amatory prelude (asib),
camel section (rahil), and praise (madih).”” The gasida model Ibn Rushd describes is
the Abbasid gasida, which often omits the camel section, Ibn Qutayba’s second part,
which had lost popularity in the urban culture of Abbasid times. Ibn Rushd writes
(emphasis mine):

What is found of them in the poems of the Arabs are three [parts]: [i] The firs
part that functions in them like the beginning of an oration, [ii] and this is the
one in which they mention abodes and traces [of abandoned camps], and in which
they compose love poetry. [iva] The second part contains the praise. The third part
that functions like the conclusion in an oration; this part among them is mostly
cither a well-wishing for the one praised or about an exhibition of the merits of
the poem which [the poet] composed (12.1a).

35 The term is shared with Aba Bishr vs. Ibn Sina: trighadhbiya.

36 Ibn Tabataba’, ‘Iyar al-shi‘r, ed. by ‘Abdal ‘aziz b. Nasir al-Mani', Riyadh 1985 [1405], p. 9, and Geert Jan
van Gelder, Beyond the Line: Classical Arabic Literary Critics on the Coherence and Unity of the Poem,
Leiden 1982, pp. 54-57 and 82-89.

37 See James E. Montgomery, Of Models and Amanuenses: The remarks on the gasida in Ibn Qutayba’s
>Kitab al-Shi‘r wa-l-shu‘ara’ <, in: Islamic Reflections and Arabic Musings: Studies in Honour of Profes-

sor Alan Jones, ed. by Robert Hoyland and Philip F. Kennedy, Oxford 2004, pp. 1-47.

Aufsétze 15



A3 § juall gyme Rk §yz U1 U3Vl 23] M a3yl leal & lgie dzg s

Sz 8570 S I s32dls Frakl G 35205 ad Oslisns BVIs 5hall 09,53y 4 sl s

AB G =il a8 § Ly poend Ted ] padie s b 58T 252l limg ddasdl § 441
Ibn Rushd defines as his first part poets’ mention of abodes (diyar) and traces (athar)
and their composition of love poetry (yataghazzaliin). This corresponds in classical
Arabic poetics to the 7asib and its framing motif of the deserted abodes (at/il) going
back to the Bedouin context of the ode’s inception.* Ibn Rushd’s second part is di-
rectly the praise (72adh). As a third part he designates the closure with a prayer for the
patron and a praise of the dedicated poem. Ibn Rushd is original in defining this as a
separate part of the gasida, for in classical Arabic poetics, the gaszda’s end is rather sub-
sumed under the 72adzh. Invocation as closure is mentioned by Ibn Rashiq, but consid-
ered uninventive and poor. Better endings according to him are verses containing some
general truth.”” Aba Hilal al-*Askari (d. after 400/1010) prefers maxims too, or the
last verse must summarize the idea of the poem as a whole.” Both poetic critics, how-
ever, have single verses in mind. In poetic practice, such endings can turn into distinct
longer sections following the gasida’s dedication formula. Ibn al-Rami (d. 283/896),
in his praises and admonitions, prominently uses this part to extoll his own work, ex-
actly as Ibn Rushd describes it, and develops it to a place for arguing his own rights
and needs and his patron’s duties.*' Ibn Rushd here reflects poetry more than poetics.

6. Reshaping of the >Poetics< and overlap with classical Arabic poetics

To measure Ibn Rushd’s overall reshaping of the >Poetics«, it is helpful to give some nu-
merical proportions. His >Talkhis< numbers twenty-five chapters with up to ten sub-
sections. Twenty-six of these subsections, including the entirety of chapter twenty-six,
present in the translation of Abu Bishr, are elided,* ewelve are tersely summarized,
and ten qualified as irrelevant for lacking any counterpart in Arabic. Nearly twice as
often, Ibn Rushd adds new passages to fit his selections of Arabic verse into the work’s
structure: these make up forty-five added subsections, some of them lengthy; for in-
stance, chap. 22.6a with eight quotes takes up two pages in print.

Many new passages, added around quotations, occur in chapter twenty-two on the
agreement between »names« (i. ., nouns) used in combination, forming an equipoise
(muwaizana) and mutual correspondence (fanasub). This requires that the nouns of a
pair be similar. To demonstrate the proper matching of word pairs Ibn Rushd selects
a negative case that has garnered consistent criticism and become a standard example

38 On the zasib’s framing motifs, see Renate Jacobi, Studien zur Poetik der altarabischen Qaside, Wiesbaden
1971, pp. 13-22.

39 Ibn Rashiq, ‘Umda (fn. 34), ed. by ‘Abdalhamid, i, pp. 239-41/ed. by al-Nifar et al., I, pp. 379-82.

40 Van Gelder, Beyond the Line (fn. 36), pp. 92-93 and 122.

41 See Gruendler, Medieval Arabic Praise Poetry (fn. 5), pp. 56-59 and 269-71, where this part is defined as meta-
strophe, and ibid., pp. 65-72 on the dedication speech act and Ibn al-Rami’s descriptions of his own poems.

42 Some elisions are shared with Ibn Sina.

16  Aufsitze



of how not to do this (chap. 22.6b). His choice agrees with the majority opinion in
classical Arabic poetics. The verse by Kumayt b. Zayd al-Asadi (d. 128/744) runs as
follows (I complete the verse of which Ibn Rushd cites second hemistich):

Cilly S lod JalsS Ty BaSEh 1555 gy T w85

We saw in there a delicate, light-skinned young woman
whose coquetry and sharp teeth completed each other (quote no. 58).

The line in the meter basit, from a couplet that is a fragment, describes a beautiful and
flirtatious woman."” The original diwan being lost, surviving single verses or passages
have been assembled by the modern editor from classical sources. Poetic critics are
unanimous in their blame of the cited verse, represented here by six of them between
the fourth/tenth and seventh/thirteenth century. Al-Amidi (d.c. 370/981) cites the
verse for its erroneous »combination of two words that do not resemble each other, «
in the context of faults blamed in innovative poets.* It figures among other poetic er-
rors in a debate and is meant to excuse such missteps by Aba Tammam. Abu Hilal al-
‘Askari lists the second hemistich in his section on agreement (mugibala) in word-
ing and/or meaning, among the bad examples without comment.”

Al-Marzubani (d. 384/993) includes the verse (var. piran) and a variant of it in
his section on the poet Kumayt.* It features in three versions of a report (khabar), in
which al-Kumayt recites his verses to another poet who counts up his mistakes, the
present verse being the first. This kind of practical criticism antedates classical Arabic
poctics proper and continues to exist alongside in Arabic literature. The transmitter
of the second report, the grammarian al-Mubarrad (d. 285/898 or 286/899), calls the
word pair of »coquetry« and »teeth« »very ugly.«*” Ibn Rashiq lists the verse in
chapter ninety-five on »complication« (m#'dzala) and confused speech (tazhbij),»
explaining » complication « variously as an enjambement (which was frowned upon),
a bad metaphor, or a mismatched word combination; the verse serves to exemplify
the last meaning.” Ibn Sinan al-Khafaji places the verse in his chapter on combined
words, in the subsection on the correspondence (tanasub) of word pairs in meaning,
either by closeness or opposition, the later designated as antithetical (mutibaq).” He
cites the verse in al-MarzubanT’s variant form, placed within one of the reports cited

43 Al-Kumayt b. Zayd al-Asadi, Diwan, ed. by Muhammad Nabil Tarifi, Beirut 2000, p. 36, no. 27:2 in two
verses; var. piran.

44 Al-Amidi, al-Muwazana bayna shi‘r Abi Tammmam wa-l-Buhturi, ed. by Ahmad Sagqr, 2 vols., Cairo,
[1379/1960], i, p. 50/ed. by Muhammad Muhyiddin ‘Abdalhamid, Cairo 1363/1944, p. 47; var. khawdan.

45 Al-"Askari, Sina‘atayn (fn. 28), p. 349; var. khawdun takimala.

46 Al-Marzubani, al-Muwashshah: ma’akhidh al-‘ulama’ ‘ala l-shu‘ara’ fi ‘iddat anwa‘ min sina ‘at al-shir, ed.
by ‘Ali Muhammad al-Bijawi, Cairo n.d., pp. 249-51. The variant is: am hal za' 3’ inu bi-l-'alya’i vifi' atun
(var. nafi' atun) wa-in takimala fib I-dallu wa-I-shanabu.

47 See also al-Isbahant, al-Aghani, 25 vols., various ed., Beirut: 1955 [1374], reprint 1981 [1401], i, pp. 327-
28, for the first version of the khabar reuniting Kumayt with the fellow-poets Nusayb and Dhi I-Rumma.

48 Ibn Rashiq, ‘Umda (fn. 34), ed. by ‘Abdalhamid, ii, p. 265/ed. by al-Nifar et. al., ii, p. 908; var. hizran.

49 Ibn Sinan al-Khafaji, Sirr al-fasaha (fn. 24), p. 193; var. am hal za' 3 inu bi-I-*alyd’i rafi‘ atun; the sub-

Aufsatze 17



by him. Here the poet Nusayb (d.c. 108/726) comments that coquetry (da//) rather
belongs to flirtation, whereas sharp teeth (shanab) belong to lips and the description
of the mouth, so that the two terms are neither close nor opposite, and their combi-
nation is erroneous.

Diya’ al-Din Ibn al-Athir (d. 637/1239) finally cites the verse in his second dis-
course (maqala), treating meanings, under type (zaw") twenty-four on correspond-
ence (tandsub).” This type is subdivided into antithesis (mutibaqa) and matching
(muqabala), and Ibn al-Athir adds the brotherhood (mu’ dkhih) between words as a
further subtype, explaining that especially in descriptions, words should be combined
with others close to them and not foreign, citing al-Kumayt’s verse (in the variant of al-
Marzubani) as an error in this. He follows this with al-IsbahanT’s version of the report
(cited as the first of three by al-Marzubani), reuniting Kumayt with his fellow poets
Nusayb and Dhii [-Rumma (d. c. 117/735), and Nusayb voices the critique. The con-
sistent blame heaped upon this verse in poetic treatises, with which Ibn Rushd con-
curs here, shows his choice to be informed by their communis opinio.

From paired words Ibn Rushd proceeds to larger elements, to wit, the balance of
hemistichs within verses (chapt. 22.6b). His next selections provide an even more tel-
ling overlap with classical Arabic poetics, because he reproduces the combination of
couplets by two poets far apart in time who are discussed jointly on the same issue.
They are Imru’ulgays and al-Mutanabbi, the two poets he most often quotes. I begin
with the supposed mismatch of hemistichs by the latter poet:

$26 525 S piz § oL sl B 3l Ly C38
b B35 £ls dazss Loa L5 Y &y 3

You stood, and for one standing there is no doubt about death,
as if you were the eyelid of perdition while it slept;

Heroes passed you, wounded, defeated,
while your face was shining and your mouth smiling (quote no. 60).

The couplet in the meter tawil derives from al-Mutanabbi’s famous ode on the battle
of al-Hadath celebrating the victory of his patron Sawf al-Dawla, the ruler of Aleppo.*
The couplet’s combination of themes gave poetic critics food for thought.

Al-Qadi al-Jurjani (cited in the >Diwan<’s commentary) relates on the authority
of another >Diwan< commentator, al-Wahidi (d. 468/1075-76), that at the moment
of recitation, the poem’s recipient Sayf al-Dawla criticized the poet for wrongly fit-
ting (tatbiq) the verses’ hemistichs to each other and cites a couplet by the pre-Islamic

section on correspondence (tandsub) covers pp. 191-95. Another verse from this passage is cited in Ibn
Rushd, Talkhis (fn. 1), chap. 11.4a.

50 Diya’ al-Din Ibn al-Athir, al-Mathal al-sa’ir fi adab al-katib wa-l-sha‘ir, ed. by Muhammad Muhyiddin
‘Abdalhamid, Cairo 1939 [1358], ii, p. 292/ed. by Kamil Muhammad b. Muhammad *Arida, 2 vols., Bei-
rut 1998 [1419), ii, p. 252; var. am hal za'd inu bi-I-"alyd’ i rafi‘ atun. See also fn. 46 and 47.

51 Al-Mutanabbi, Diwan (fn. 18), iii, pp. 386-87, no. 225:22-23. Other verses of this ode are cited in Ibn
Rushd, Talkhis (fn. 1), chap. 21.6a, quote no. 48 and 22.6a, quote no. 52.

18  Aufsitze



poet Imru’ulqays as an example of the same fault, basing his opinion on experts in po-
etry (ahl al-"ilm bi-l-shi‘r). Ibn Rushd had cited this very couplet by Imru’ulgays just
before. It derives from a poem in the meter tawil in 54 verses> and runs as follows:

ST NP S S
Jus] 35 85 oX i BT fs G S KT s
AsifThad not ridden a fine charger for pleasure,
or pressed a fully-breasted anklet-wearing girl to my chest

Jds &5 Lels (hsl s 33U T

Nor bought a full wine-skin, nor said
to my horse »attack again« after it was startled (quote no. 59).

Al-Mutanabbi first concedes Imru’ulqays’ and his own fault. Then however, he ad-
vances the analogy of a cloth merchant and a weaver for two different types of experts,
the former on bulk and the latter on details as an argument to revisit the critique.
Thereupon he explains Imru’ulqays’ first verse as conveying the pleasures of love and
hunting, whereas the second verse conveys generosity to friends and courage in fight-
ing foes, unveiling both verses’ underlying internal cohesion. This he applies to his own
couplet: he joined in his first verse two occurrences of death (mawt and radi), and in
the second, the defeated and crying foes together with the victorious Sayf al-Dawla’s
own smiling. The patron rewarded the explanation with five hundred dinairs.” The
anecdote is followed up with further commentary by Ibn Jinni (d. 392/1002) and al-
Wahidj, praising and corroborating the internal cohesion (72ula ama) of cither verse.
Al-Qadi al-Jurjani also cites the couplet with ten further verses of this ode among his
selection of the poet’s excellent passages that should outweigh his faults.>

Other poetic critics discuss the pair of quotes within their entries on the earlier
poet, to which I turn now. Al-Marzubani cites the couplet as being only attributed
to Imru’ulgays and anticipates Abu Hilal al-‘ Askarfs criticism and a transposed vari-
ant of the couplet.”® Al-*Askari cites the couplet in the first section of his third chap-
ter on the composition (7zazm) of prose and poetry among other verses whose first
and second hemistichs do not harmonize thematically.>® He comments that if the first
hemistichs of both lines were switched, it would be better and have »equipoise in the
weft« (istiwa’ al-nasj). He then cites a variant of the couplet with the hemistichs ac-
cordingly transposed and comments that riding fits better with attacking and wine
better with fully-breasted women.

52 Imru’ulqays, Diwan, p. 143, verses 37-38; var. verse 37 khalkhili. See also Ahlwardt, Divans (fn. 33), p.
153, no. 52:42-43 in 59 verses; var. verse 37 kbalkhali; and al-Batalyawsi, Sharh al-Ash ‘ar al-sitta al-jahiliyya
(fn.33), i, pp. 78-79, no. 3:36-37 in 53 verses, var. verse 37 khalkhaili. Further verses of this poem are quo-
ted in Talkhis (fn. 1), chap. 16.1a, quote no. 11 and 17.1a, quote no. 42.

53 The account also appears in al-Thaalibi, Yatima (fn. 20), pp. 21-22, Ibn Rashiq (see fn. 57), and Ibn Abi
I-Isba‘, Badi‘ al-Qur’an, ed. by Hifni Muhammad Sharaf, Cairo [1957], pp. 138-140.

54 Al-Qadi al-Jurjani, Wasata (fn. 23), p. 115; the entire selection covers pp. 101-51.

55 Al-Marzubani, al-Muwashshah (fn. 46), pp. 31-32.

56 Abi Hilal al-Askari, Sina‘atayn (fn. 28), p. 150.

Aufsatze 19



Ibn Rashiq cites the couplet in his thirty-fourth chapter on composition (nazm).”” He
sets the scene by relating an anecdote about a hypercritical man by the name of al-Mun-
takhab who blamed Imru’ulqays’ verses in the presence of Sayf al-Dawla and reorganized
the hemistichs as in the previous accounts. Then, another unidentified man counters him
with a Qur’anic quote,” which contains an analogical word combination, first hunger and
nakedness are combined, then thirst and exposure to the sun, and he is rewarded by the
ruler with a present. Ibn Rashiq then declares Imru’ulqays’ original version superior, since
the first verse recalls the poet’s pleasure of hunting and youthful love, and the second verse
combines two other topics, splendid hosting and chivalry. If reorganized as proposed, the
second halves of each verse would be redundant (hashw). The second man’s argumenta-
tion resembles that attributed to al-Mutanabbi in the report cited by al-Qadi al-Jurjani.

Ibn Abil-Isba’ cites the verse in his chapter on » prompting conjecture« (fawhim),
i.e., wording that looks like a solecism or seems to violate the rules of grammar but
in reality does not.”” Here too, Imru’ulqgays’ couplet is joined in a report with that
of al-Mutanabbi. The critic is here Sayf al-Dawla and al-Mutanabbi defends himself
with two Qur’anic quotes.*® Ibn Abi l-Isba‘ then goes on to explain that in the latter
Qur anic quote, the actual order is superior, because a rearrangement would lead to
redundancy (the same argument Ibn Rashiq had made). Most critics recognize a su-
perficial and a deeper layer of meaning in the verses and find consistency in the latter.

The fact that Ibn Rushd combined both poets’ quotes in his discussion of the proper
balance between verses” hemistichs shows that he was aware of their combination in clas-
sical Arabic poetics®’ and the diverging critical and positive appraisals; he introduces
the criticism by » someone said « and »something similar was said « and then disagrees
with it in his own final comment, stating that there is indeed some mutual correspond-
ence in both couplets. He thus sides with the more sophisticated poetic critics, who look
beyond the surface of single terms and discern the cohesion of the underlying meanings.

7. Inference (istidlal/anagnorisis) enriched

Chapter twenty-two on types of nouns and their agreement had already displayed a
substantial number of added quotes: fourteen from poetry and two from the Qur’an.
However, the largest cluster of substitutions and additions in the >Talkhis<, with twen-
ty-nine poetic and two Qur’anic quotes, occurs in chapter sixteen on types of infer-
ence, here understood as metaphor. The types of inference of Abt Bishr’s Arabic trans-

lation are partially adapted, reformulated, and expanded by Ibn Rushd.

57 Ibn Rashiq, ‘Umda (fn. 34), ed. by ‘Abdalhamid, i, p. 258/ed. by al-Nifar et. al., i, pp. 410-11.

58 Surat Taha/20: 118-119.

59 Ibn Abi l-Isba‘, Badi‘ al-Qur’an (fn. 53), pp. 138-140.

60 Sarat Had/11: 24 and Sarat Taha/20: 118-119. The report also appears in al-Tha ‘alibi, Yatima (fn. 20),
pp- 21-22 without the Qur’anic quotes.

61 Another pair of quotes taken from classical Arabic poetics appears in Ibn Rushd, Talkhis (fn. 1), chap.
25.5, quotes no. 80 and no. 81.

20  Aufsitze



In Aristotle’s >Poetics< this chapter classifies ways in which »recognition« (an-
agnorisis) materializes within a tragedy’s plot (chap. 16.1-8). The term had been ren-
dered into Arabic by Abii Bishr as »inference« (istidlal)®, which Ibn Rushd inter-
prets as metaphor and adapts the entire chapter to elaborate on the Arabic metaphor
in particular. He states that inferences are manifold and specifies that they require
good imitation, »I mean imitation that best follows the [rules of poetic] art« (4 77
l-mubikata l-jariyata majri l-jawdati ‘ala l-tarigi al-sina 7). This is the chapter Ibn
Rushd treats most freely, and he considers metaphor as one of the distinguishing fea-
tures of the poetic use of the Arabic language.’

Since the context for Ibn Rushd is no longer Greek tragedy but the Arabic praise
qasida, he readapts the classification to metaphors and other tropes occurring within
it, adding poetic motifs and topoi (aghrid, sing. gharad). As elsewhere, he takes a nor-
mative stance, evaluating the verses exemplifying the types as praiseworthy or blame-
worthy. Already the very types he defines depart from the Arabic translation (and
Ibn Sina’s paraphrastic commentary), and the inserted Arabic verses showcase the al-
tered descriptions of these types and his newly created (sub)types.** While Ibn Rushd
fills the existing grid and alters the substance of this chapter, populating it with wide-
spread Arabic poetic tropes, motifs, and topoi, he gives center stage to al-Mutanabbi
and his individual style and lets this poet guide his interpretation. The following ta-
ble juxtaposes the types of inferences (istidlalir) in Abu Bishr’s translation and Ibn
Rushd’s commentary; structural changes by the latter are shaded grey, and Arabic po-
etic tropes, motifs, and topoi he adds are placed within parentheses.

Abii Bishr, >Kitab al-Shi‘r< Ibn Rushd, >Talkhis<

Type 1 Artless signs (e.g., birth-mark) | Type 1 ~ Sensible things imitated with
sensible things

Acquired signs (e. g, scar, necklace) Type 2.1 Abstract concepts imitated
with sensible things

Establishing proof or including rever- | Type 2.2 Producing assent to truth and
sal and turnover persuasion

Type 2 Made up without art, close to | [Merged into Type 2.2]

error
Type 3 Through memory Type3  Imitation through memory
(dirge (ritha’), atlal-motif,
kbayal-motif)

62 Ibn Sina also uses this term. Julie Meisami renders istidlal as » discovery,« see eadem, Structure and Mea-
ning in Medieval Arabic and Persian Poetry: Orient Pearls, London 2003, p. 464, fn. 8.

63 Meisami (fn. 62), p. 326.

64 In enumerating the types, Ibn Rushed labels them either as istidlal or uses the overarching term muhakah.
The number of a type (naw ) is given only halfway through the list.

Aufsatze 21



Type4 Through one’s thought Type4 Resemblance of a person to

another

Type5 Composite, taken from the | Type 5 False exaggeration (al-ghu-
sophistic syllogism Inww al-kadhib)

- Type 6  Speech attributed to inani-
mate things (istintag)

[No number] Surpassing, through vo- | [No number] Outstanding inference
luntary action and reversal

Table 1. Types of inferences in chapter sixteen

Ibn Rushd rewrites the first two types as concerning poetic figures that either imitate
sensible things by other sensible things (type 1; chap. 16.1-1a) or figures that imitate
abstract concepts by sensible things (type 2.1, chap. 16.2-2b). Both types develop Abu
Bishr’s type 1, and merge his type 2 into it. Ibn Rushd splits the second type into two
parts, dealing with the second part separately (chap. 16.3).°> As a result Ibn Rushd’s
type 1 is sensible things (mabsiis) imitated with sensible things; these instill doubt
(shaktk) and make the observer think both are identical. Here belong most compar-
isons of the Arabs (tashbibar al- arab), indicated by particles of comparison (hurif
al-tashbih; chap. 16.1a; introduced earlier in chap. 1.3.1a). Farfetched comparisons
are to be rejected, exemplified by two quotes from Imru’ulgays.

(16.2) Ibn Rushd’s type 2.1, imitations of abstract things (74 nawiyya) with sen-
sible things, make the viewer imagine their identity (wahima annha hiya), exempli-
fied with a quote by al-Mutanabbi on benevolence as a bond and another by Imru’ul-
qays on a swift horse being a shackle for hunted animals (chap. 16.2a). Inferences that
are not analogous (ghayr mundsib) nor similar (wa-1a shabib) are to be rejected. Ibn
Rushd finds these frequent among the moderns, exemplified with two quotes from
Abu Tammam including the »water of blame « and death comingas droplets of milk.
The former was indeed among the poet’s most criticized tropes in classical Arabic po-
etics. The same applies to far-fetched (b4id) inferences (chap 16.2b). Neither is the ig-
noble to be used for the honorable (sharif) subject but rather excellent things (fidila);
two negative examples are a quote by Abit Najm al- ‘Ijli (alive early second/eighth cen-
tury) on the sinking sun as a squinter’s eye and an anonymous couplet comparing Sayf
al-Dawla and the Byzantines to cat and mouse.

Then Ibn Rushd reuses part of Aba Bishr’s description of type 1 to create a new sub-
type, his type 2.2, geared toward gaining assent (zasdiq) and persuading (igna") and
akin to rhetorical devices (mithalat khitabiyya; chap. 16.3-4). He adds that »This kind
of poetry that he (sc. Aristotle) mentioned is frequent in the poetry of Abu I-Tayyib
[al-Mutanabbi] « (chap. 16.3a). He cites two of the poet’s analogies, one between nat-

65 See previous note.

22 Aufsitze



urally dark eyes and true prudence and another between the rising sun and the pa-
tron’s presence, and a third analogy by Aba Firas al-Hamdani between giving one’s
life in battle and paying high dowry for beauties. Then Ibn Rushd goes further by ex-
plaining the function of these analogies. To wit, they persuade through their rhetor-
ical technique; indeed, the analogy with things perceptible to the senses makes ab-
stract concepts palpable: dark eyes as opposed to painted eyes illustrate true wisdom,
and the rising sun concretizes the praised patron’s own glory in contrast with the fad-
ing light of nocturnal Saturn, who stands for the patron’s ancestors. Not only does Ibn
Rushd explain why these verses are effective, he also calls attention to the type, i.e.,
analogies that are not just enjoyable images but serve to persuade, and qualifies them
to be a specialty of al-Mutanabbi. Indeed, in Arabic adab literature, the two verses by
al-Mutanabbi figure among his most quoted ones; honored with the label of »wan-
dering verses« (abyit sa’ira) or » proverbs « (amthal), they were assembled into var-
ious collections in which this type of persuasive analogy looms large.*

In Ibn Rushd’s type 3, imitation®’ through memory (tadhakkur), for instance
through handwriting of the deceased, Ibn Rushd includes a number of poetic zopo: be-
longing to the genre of the dirge (r7#ha’), and two frame motifs of the gasida’s opening
theme of former love (nasib), namely the mention of campsite traces (az/i/) and the
specter of the beloved (£hayal; chap. 16.5). He calls this type frequent among the Ar-
abs and cites four examples from lamentations (7izha’) and Udhri love poetry (¢hazal)
which usually ended fatally for the lovers (chap. 16.5a). In a quote from al-Mutammim
b. Nuwayra (alive first/seventh century), it is a random grave that renews his mourning
for his brother; al-Khansa’ (d. after 23/644) is reminded of her deceased brother by
every sunrise and sunset; and a Hudhali poet’s grief is triggered by all phases of night
and day. In the ghazal-verse, it is the name of another Layla that stirs Majniin’s®® yearn-
ing for his eponymous unreachable beloved.

Reiterating the frequency of this type (zaw"), Ibn Rushd moves to another topos
(mawdi') of remembrance, namely that of the lover looking at the abodes and ruins
of his former beloved (tadhakkur al-ahibba bi-l-diyar wa-l-atlil), a framing motif of
the nasib,*” and he exemplifies it with the most famous verse on this topos by Imru’ul-
qays, who is credited in classical Arabic poetics with its invention (16.5b). With his
second example Ibn Rushd moves to another framing motif of the 7asib, the specter
of the beloved appearing to the persona of the poet (khayail), exemplified with another
quote by al-Majniin that combines two versions of the motif. This motif underwent
arich development between ancient and modern poetry,”® and Ibn Rushd accurately

66 See Gruendler with Linderman and Pavlyshyn (fn. 21).

67 Here Ibn Rushd refers to inference with the overarching term of imitation (sce also fn. 64).

68 Though he is the most famous representative of the ‘Udhri love poetry in the Umayyad era (41/661-
132/750) and a diwan is attributed to him, his historicity is doubtful.

69 Seefn. 38.

70 Inclassical Arabic poetics, Abii Hilal al-Askari (Diwan al-Ma ‘ani, no ed., Cairo [1833-34], pp. 276-79/
ed. by Muhammad Salim Ghanim, 2 vols., Beirut 1424/2003, i, pp. 539-44) demonstrates its wide spec-
trum, on which see Beatrice Gruendler, Motif vs. Genre: Reflections on the >Diwan al-ma‘ani< of Aba

Aufsatze 23



notes its diverse treatment within two different poetic genres, the amatory prelude
of the gasida (nasib) and the lamentation (rizha’). He shows the full spectrum of the
motif’s variation, as a positive and desirable fiction (16.5b) and a negative and pain-
ful vision that intensifies the beloved’s absence, the latter with a quote from al-Buhturi
(d. 284/897) from a ghazal about his page (chap. 16.5¢).

Ibn Rushd’s type 4 (naw") designates the resemblance (shabib, shabah) of a person
to another in physique or character, exemplified with a quote from Imru’ulqays about
his half-brother Sa‘d whose traits reminds him of their common father (chap.16.6).

His type S Ibn Rushd rewrites as applying to false exaggeration (al-guluww al-kadhib),
which he attributes to » sophist poets « (al-sifista iyyin; chap. 16.7-16.7b). In classical
Arabic poetics, this belongs to the larger theme of hyperbole (mubilagha), being its ex-
treme form. Discussion of hyperbole focused on its position between lie and truth, and
initial condemnations concerned mainly the extreme hyperbole. But gradually, an in-
creasingly sophisticated imagery met with greater leniency and acceptance of its artful
renditions and cosmic proportions (included among Ibn Rushd’s examples). In this vein,
Ibn Rushd distinguishes between blameworthy and praiseworthy extreme hyperboles.

He notes the frequency of this type among Arabs’ poems including the moderns,
and follows this with five quotes, the highest number for any type (chap. 16.7a). The
illustrious selection, including some pre-Islamic greats, makes it improbable that Ibn
Rushd would actually regard those poets as »sophists«. The first pair is by ancient
poets, a quote by al-Nabigha al-Dhubyani (alive sixth century CE) describes a sword
cutting through armor, another by al-Muhalhil (alive fifth century CE) battle noise
heard from a faraway place. As a second pair, he cites two verses by al-Mutanabbi,
both cosmic images for a praised patron, the Egyptian regent Kafur: one threatens to
blame sun and moon should they oppose Kafur, the other has the universe stop rotat-
ing should the patron dislike it. With the last quote, Ibn Rushd returns to the pre-Is-
lamic poets with Imru’ulgays describing a woman’s skin as so soft that a crawling in-
sect would leave marks. He reiterates this type’s frequency in Arab poems but clarifies
its absence in the Qur’an (chap. 16.7b). Despite his criticism of such poetry as soph-
ist, he is obviously swayed by the gathered specimen and inveighs that some verses be-
longing to this category, composed by poets of talent, are praiseworthy and then cites
two further verses by al-Mutanabbi. These contain fantastic etiologies (husn al-ta'lil),”*
i.e., imagined explanations for situations in which the hyperboles they contain are not
themselves the focus but merely form the basis for a fantastic argument. One of the
verses contains the already encountered figure of feigned wonder (2zjahul al-*arif; see
section 4) at how a Byzantine emissary can find his way to the patron Sayf al-Dawla,
when battle dust still obscures the land, and the wells are filled with the blood of their

Hilal al-*Askari, in: Ghazal as World Literature I: Transformations of a Literary Genre, ed. by Thomas
Bauer and Angelika Neuwirth, Beirut, Stuttgart 2005, pp. 57-85, esp. pp. 66-67 and 84.

71 See Geert Jan van Gelder, A Good Cause: Fantastic Actiology (Husn al-ta'[il) in Arabic Poetics, in:
Tiakhyil: The Imaginary in Classical Arabic Poetics, ed. by Marlé Hammond and Geert Jan van Gelder,
Oxford 2008, pp. 221-37.

24  Aufsitze



killed soldiers. The extreme hyperbole of lingering dust and blood magnifies the dev-
astation caused by the patron’s recent victory over the Byzantines. The other verse ex-
plains that beautiful women don brocade to hide their beauty and braid their hair to
keep it orderly, not for embellishment. Both imagined explanations heighten by con-
trast the women’s modesty and their natural beauty which dispenses with any orna-
ment. Al-Mutanabbi’s inventiveness thus prompts Ibn Rushd to qualify his general
censure of extreme hyperbole and designate some if it meritorious.

He creates type 6 from whole cloth for a further Arabic poetic convention, the attri-
bution of speech to inanimate beings (istintiq), showing himself yet again guided by a
prevalent Arabic poetic topos (chap 16.7c). This consists of turning inanimate beings
(jamadat) into articulate ones (natiqiin) by the poet’s addressing them (mukhatabatu-
hum), or creating situations that indicate speech (abwal tadullu ‘ali I-nutq). His
three examples cover a spectrum from objects actually speaking to conveying mean-
ing through their silence: the poet al-Majntin speaks to a mountain who metaphor-
ically talks back; Dha I-Rumma weeps over traces making the stones only nearly re-
spond; ‘Antara (alive second half of the sixth century CE) questions a deserted abode
in vain and understands its very silence to be the response. In classical Arabic poet-
ics, this figure of gifting inanimates with speech is discussed in-depth by Ibn Wahb
(alive mid-fourth/mid-tenth century).” The following table givens an overview Ibn
Rushd’s recast typology.

Aristotle Abu Bishr Ibn Sina Ibn Rushd
(shortens Aristotle | (seven pages)
and Abu Bishr to
less than a page)

16. Types of Types of inference

recognition a, b, ¢ = sections ad-

ded by Ibn Rushd

16.1 Artless signs 16.1 Artless (spear | 16.1. Inferences with | 16.1 Well-crafted

(birth-mark), head) non-existing things | imitations are of

1 quote that produce assent | many kinds:
by evoking images, | (type 1) sensible
not by truth. imitated with

sensible.
16.1a far-fetched
ones, 2 quotes

72 Ishaqb. Ibrahim Ibn Wahb al-Katib, al-Burhan fi wujuh al-bayan, ed. by Hifni Muhammad Sharaf, Cairo
[1389/1969], p. 57.

Aufsitze 25



Aristotle Abu Bishr Ibn Sina Ibn Rushd
(shortens Aristotle | (seven pages)
and Aba Bishr to
less than a page)
16.2 Acquired (scar, |16.2 Acquired 16.2 Of things be- | 16.2 (Type 2.1) Abs-
necklace) (neck band, sword, |longingtobodies | tract imitated with
pustule) (neck band, sword) | sensible, 2 quo-
tes (al-Mutanabbi,
Imru’ulqays)
16.2a Rejects what
is neither analogous
(ghayr mundsib)
nor similar (wa-ld
shabibh), 2 quotes
(Abit Tammam)
16.2b Rejects imi-
tation by worthless
things, 2 quotes
16.3 Establishing 16.3 Artful, gaining | 16.3 Artful, gaining | 16.3 (Type 2.2)
proof, or accidental | assent, or including |assent, or beset [by | »Another type«
16.4 (Type 2) Made | reversal misfortune] assent to truth
up by the poet 16.4 Made up wit- | 16.4 Made up wit- | 16.3a This type

hout art, close to er-
ror

hout art, close to er-
ror

is frequent in al-
Mutanabbi: 3 quotes
(al-Mutanabbi, Abi
Firas al-Hamdani),
added section mainly
for al-Mutanabbi ex-
pands the classifica-
tion

[16.4 is cut]

16.5 (Type 3)
Through memory

Aufsatze

26

16.5 (Type 3)
Through memory

16.5 (Type 3)
Through memory

16,5 (Type 3) By
memory; frequent
among Arabs.

16.5a Dirge, 4 quotes
16.5b Abodes, ruins,
1 quote; specter,

1 quote with two

khayals



Aristotle Abu Bishr Ibn Sina Ibn Rushd
(shortens Aristotle | (seven pages)
and Abia Bishr to
less than a page)

16.5¢ Specter,
modern: negative
khayal, 1 quote

16.6 (Type 4) 16.6 (Type 4) 16.6 (Type 4) 16.6 (Type 4) Re-

Resulting from a syl- | Through one’s Through a likeness | semblance of a

logism

16.7 (Type 5) Para-

logism

thought of a person

16.7 Composite, ta-
ken from the so-
phistic syllogism

in one’s thought

16.7 False exagge-

ration

person to anot-
her, 1 quote by
Imru’ulqays

16.7 (Type 5)

False exaggeration;
extreme hyperbole is
condemned

16.7a, 5 quotes (al-
Mutanabbi, cosmic
praise), critique of
al-Mutanabbi

16.7b Praise-
worthy; 2 quotes
(al-Mutanabbi); al-
Mutanabbi makes
Ibn Rushd turn Aris-
totle’s fault into me-
rit.

16.7¢ (Type 6)
Speech attributed
to inanimate things,
3 quotes (end of the

classification)

16.8 Best recognition
by surprise

16.8 Surpassing, ta-
ken from voluntary
action

16.8 Imitating ac-
tion

16.8 Outstanding in-
ference and reversal
16.8a Only in Qur’an

Table 2. Ibn Rushd's types of inference and the tropes,
motifs, and topoi exemplifying them

Aufsatze 27



8. What to call the >Talkhis<?

In applying or revising the theoretical layout of Aristotle (as received through Aba
Bishr) Ibn Rushd operates on two levels. First, he omits phenomena that have no
bearing on Arabic literature. Inversely he develops and alters the layout, for instance
by adding types of tropes that existed in Arabic but not in Greek. For him the >Poet-
ics< was no untouchable classic but a living text that needed cultural adaptation to be
meaningful. Second, his quotes prove his awareness of the longstanding discipline of
classical Arabic poetics. However, he analyzed Arabic language and literature from a
philosophical angle, giving it his own terminology (partly taken over from Aba Bishr
or Ibn Sina). More importantly he covered aspects that had been blind spots in that
discipline, such as the structure of entire poems. In evaluating verses, he uses his own
judgement, concurring or disagreeing with poetic critics. What matters to him is the
practice of poetry itself, which makes him revise negative evaluations found in the
>Poetics<, such as of the extreme hyperbole (chap. 16.7b) and sundry poetic mistakes
(chap. 25), which he finds instead to be familiar and common practice in Arabic po-
etry. In consideration of the invasive treatment Ibn Rushd gives the >Poetics<, one
may reconsider what to call his >Talkhis<. Its frequent designation as a » paraphras-
tic commentary« falls short of reflecting his in-depth interventions and his reorien-
tation of the entire work towards Arabic language and literature.

(Prof- Dr. Dr. h. c. Beatrice Griindler, Freie Universitit Berlin, Seminar fiir Semitistik
und Arabistik, FabeckstrafSe 23-25, 14195 Berlin: E-Mail: beatrice.gruendler@fu-ber-
lin.de)

28  Aufsitze


mailto:beatrice.gruendler@fu-berlin.de
mailto:beatrice.gruendler@fu-berlin.de

Kevin Chang
Positioning the East in Orientology

Looking for the Other and the Self in Dunhuang Studies

The discovery of the »Caves of A Thousand Buddhas « or Qianfo Dong in Dunhuang
in 1908 captivated the world. Situated at the eastern gateway of the Silk Road and
essentially marking the western edge of China’s agricultural civilization (Figure 1), a
cluster of caves contained an astounding wealth of manuscripts, paintings, frescoes, as
well as sculptures. While most of the manuscripts were Buddhist texts written in Chi-
nese, the caves also housed sacred scriptures of other religions across Eurasia (includ-
ing Confucianism, Taoism, Manichaeism, Zoroastrianism, and Nestorianism ), writ-
ten in about twenty languages from about the third to the tenth centuries. They kept
variant editions of Chinese classics with their medieval commentaries as well as folk
literature, medical texts, and other genres of works that were of a popular or practical
nature. These texts, sealed behind a wall in a depository in Dunhuang, had remained
unknown to the outside world since probably the tenth century. Although discovered
by the locals by accident in 1900, their scholarly significance was not revealed until
two European explorers, Aurel Stein (1862-1943) and Paul Pelliot (1878-1945), vis-
ited the caves in 1908.

This discovery of Dunhuang was in general the result of two overlapping forces:
the heated » Great Game « or competition for influence between Russia and Britain
in Inner Asia, and the ever-eastward explorations of European powers. Russia anne-
xed the area in Inner Asia that was later known as Western or Russian Turkestan in
the mid-1860s." Having formally colonized India in 1858, Britain further expanded
its interest northward into Inner Asia and Tibet. European adventures had intensi-
vely explored the interiors of the Ottoman Empire, Persia, and Western Turkestan in
the eighteenth century. In the next century, expeditions became competitions for na-
tional glory and personal fame. Sven Hedin (1865-1952), for example, explored Per-
sia, Mesopotamia and the Caucasus in the 1880s. In the next decade he received Swe-
dish funding to cross the Pamirs three times into the Tarim Basin in what was then
known as Chinese Turkestan, or today known as Xinjiang (a »New Territory« that
was acquired by the Qing empire in the mid-eighteenth century). Hedin’s success in-
spired Stein, also a famed explorer, to conduct two expeditions, funded by India’s co-
lonial government, to Xinjiang in the 1900s, eventually reaching Dunhuang in 1908.
Their expeditions were made internationally well-known by their public lectures, po-
pular travelogues, and media coverage. They motivated German and French scholars
to organize their scientific expeditions in the 1900s. Then for the first time, an Asian
country — Japan — joined an activity previously reserved for European powers.” These

1 Daniel Brower, Imperial Russia and Its Orient: The Renown of Nikolai Przhevalsky, in: The Russian Re-
view 53, 1994, no. 3, pp. 374-75.
2 See, for example, Jack Autrey Dabbs, History of the Discovery and Exploration of Chinese Turkestan, Mou-

Aufsatze 29

© 2026 Kevin Chang, Publikation: Wallstein Verlag
DOI hteps://doi.org/10.46500/83535895-002 | CC BY-NC-ND 4.0


https://doi.org/10.46500/83535895-002

expeditions were made at a time the host country was severely weakened by military
defeats on its Eastern coasts and by internal political unrest that outlasted the demise
of the Qing Empire.

These expeditions developed in tune with the expansion of Oriental philology. Eu-
rope’s scholarly interest in the Orient started with the biblical languages and extended
to the study of Islam and the languages of Muslim states.> Europe’s outward advances
in the eighteenth and nineteenth centuries rapidly increased the number of » Oriental
languages «. Williams Jones (1746-1794), an English judge in India, introduced San-
skrit and its relations to European languages in the late eighteenth century. European
powers’ expeditions into North Africa and West Asia led to the discovery and deci-
pherment of hieroglyph and cuneiform languages, such as ancient Egyptian, Sumerian,
and Akkadian." The rapid colonization of sub-Saharan Africa after 1870 brought in
more » Oriental « languages, though many of the Sub-Sahara languages were spoken
languages without writing. By 1900, Orientology covered all languages in Asia, Af-
rica, and even Oceania, as revealed in reference works such as >Orientalische Bibli-
ographie<.” German scholars developed an enthusiasm in Sanskrit as they projected
their Romantic longing for pristine culture to the land of the Vedas and later imagined
the origin place of the Indo-European languages to be the root of the Aryan race. This
enthusiasm gave rise to a sizeable number of professorships, a small army of motivated
junior scholars, and solid scholarship that surpassed their peers in Britain and France.®

This paper traces the development of Oriental philology in the wake of explora-
tions of Chinese Turkestan, including Dunhuang. There is already a vast body of lit-
erature on Dunhuang studies. Some of the literature examines Dunhuang studies in
individual countries, while other works approach it comparatively.” Few, however,

ton 1963; Peter Hopkirk, Foreign Devils on the Silk Road: The Search for the Lost Treasures of Central
Asia, Univ. of Massachusetts Press 1980.

3 Pablo Kirtchuk, Hebrew Studies in Universities, in: Encyclopedia of Hebrew Language and Linguistics
Online, ed. by Geoffrey Khan, Brill 2013, https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclope-
dia-of-hebrew-language-and-linguistics/universities-hebrew-studies-in-EHLL_COM_00000438.

4 Peter T. Daniels, The Decipherment of Ancient Near Eastern Languages, in: A Companion to Ancient
Near Eastern Languages, ed. by Rebecca Hasselbach-Andee, Wiley 2020.

5 See, for example, the 1904 edition of Lucian Scherman, Orientalische Bibliographie, H. Reuther 1904.

6 Pascale Rabault-Feuerhahn, Archives of Origins: Sanskrit, Philology, Anthropology in 19th-Century Ger-
many, Harrassowitz 2013, pp. 18-23, 126-32, 146, 161-63.

7 Note the International Dunhuang Project that was started in 1994. Some of the participating countries
maintain websites that host digitized Dunhuang materials and updated bibliographies. Only a few of the
works on Dunhuang studies can be listed here: KANDA Kiichiro, Tonko gaku gojunen (Fifty years of
Dunhuang studies), Nikkensha 1960; RONG Xinjiang, Eighteen Lectures on Dunhuang, trans. by Imre
Galambos, Brill 2013; Susan Whitfield, International Dunhuang Project, in: Encyclopaedia Iranica, Feb-
ruary 20, 2015, https://iranicaonline.org; LIU Shiping and MENG Xianshi, Dunhuang mengxun: Qian-
nian baozang de jusan yu lihe (Secking Dunhuang in the dream: The gathering and dispersing of a-thou-
sand-year-old treasures), Zhonghe 2021; Jinbao LIU, The General Theory of Dunhuang Studies, trans. by
Ming Chen and Meng Wang, Springer 2022. Tamara Chin’s The Silk Road Idea: Ancient Contact in the
Modern Human Sciences, 1870-1970 (forthcoming with Univ. of Chicago Press) promises to be a great
addition to the literature.

30 Aufsitze


https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopedia-of-hebrew-language-and-linguistics/universities-hebrew-studies-in-EHLL_COM_00000438
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopedia-of-hebrew-language-and-linguistics/universities-hebrew-studies-in-EHLL_COM_00000438
https://iranicaonline.org

Balcash lake b

Mongolia

® Khara-Kholo

~ 7 Inner Mongolia

Figure 1. Dunhuang on the Silk Road, and Khara-Khoto.
Adapted by the Center for Digital Cultures, Academia Sinica Taiwan,
from an online source available via license CC BY 4.0

have treated the topic as an international history of Oriental philology, a history that
started well before these explorations.® Even fewer had studied the introduction of Ori-
ental philology to East Asian countries.” Dunhuang was unique in that it brought to-
gether the studies of the Far East and Central Asia (or what may be called the » Cen-
tral East«), two branches of Orientology that had previously been quite distant from
each other and from traditional areas of Oriental philology. While the study of Near
Eastern languages and literature had been institutionalized in early modern Europe,
no academic position was created for the study of the Far East until the Chair of Chi-
nese and Manchu-Tartar Languages and Literature was established in the College
de France for Jean-Pierre Abel-Rémusat (1788-1832) in 1814. Inner Asia remained
largely unexplored until the expeditions in the late nineteenth century.'® The discov-
ery of Dunhuang catalyzed Inner Asian philology, and, in some countries, created a
close bond between Sinology and Inner Asian philology.

This paper also analyzes the different ways in which the East was positioned in
Dunhuang studies across several national scholarly communities. Although Dun-
huang is a clearly defined geographical location, it is striking that there was no sin-
gle, unified positioning of the East within the field. There were different layers of

The East Asian practice is to place the family name before the given name, though some authors, when
publishing in European languages, may reverse this order. To avoid confusion, I capitalize the family name
when referring to an East Asian figure for the first time in this paper.
8 A notable exception will be Tamara Chin (fn. 7).
9 See my Dongfang Xue: European Philology in Republican China, in: Geschichte der Germanistik: His-
torische Zeitschrift fiir die Philologien 49/50, 2016, pp. 5-22.
10 Edward H. Schafer, What and How Is Sinology?, in: Tang Studies 8, 1990, no. 1, p. 31.

Aufsétze 31



positioning. First, it concerned the position of Central Asian studies (the »Cen-
tral East«) in relation to Sinology (the Far East). It also involved the relationship
between the scholarly community and its object of study. Japan, for example, con-
sidered the study of China (which lay to its west) as its Orientology (zoyo studies).
Finally, it involved each scholarly community’s conception of itself and the Other.
Russia insisted that it was part of the West, whereas Japan situated itself within the
Orient. Japan, however, had advanced to the status of an Orientalist power and, like
its Western counterparts, exercised a mode of scholarly dominance over China as
its Other. China, also an Oriental country, viewed Chinese studies as Orientology
(dongfang xue). The scholarly communities engaged in Dunhuang studies thus po-
sitioned the East in remarkably diverse ways, often in relation to their own notions
of Self and Other.

In this paper »Dunhuang studies« serve as shorthand for the scholarly work fo-
cused on sites and languages unearthed in these expeditions to western China. Dun-
huang was not the only site where Chinese and Inner Asian manuscripts and artifacts
were found at the turn of the twentieth century. Russians, Swedish, British, Japanese,
and German explorers excavated historical ruins buried in the sands in today’s In-
ner Mongolia, and nearby oasis cities on the Silk Road in Xinjiang, including Tur-
fan (or Turpan in today’s transliteration), Khotan, Hami and Kucha (see Figure 1).
Dunhuang lies east of Xinjiang, in what is today’s Gansu province. This broad area,
including Dunhuang, has long been known as the Western Regions (xzyx) in Chi-
nese history, though it was ruled at various times not only by China, but also by no-
madic states, Tibet, and the Mongols. The Germans referred to their explorations as
the »Turfan expeditions«, named after the site where they made their most signifi-
cant finds. This region is often referred to in today’s literature as Inner Asia, though
the term encompasses areas west of the Pamirs. Inner Asia is distinct from the Near
East (typically including the Ottoman Empire and Persia) and the Far East (China,
Korea and Japan). Situated between the two, this region might have been called the
»Middle East«, had the term not later come to replace the Near East. In this paper I
refer to it as the »Central East« when appropriate.

Likewise, »Inner Asian languages« or »Inner Asian philology« is used as short-
hand. This part of Asia has long served as a crossroads of China, the Near East, and
India, bringing together diverse peoples, religions, and languages, many of which left
written traces in historical ruins excavated by expeditions. These languages, number-
ing around twenty, included extinct and extant Indo-European, Turkic, Sino-Tibetan,
and even Semitic languages. The Indo-European group included medieval Iranian
languages and others, such as Sogdian and two varieties of Tocharian, that do not fit
into established lineages. Around the turn of the twentieth century, a term »Altai lan-
guages« emerged to categorize several of these languages, though Tibetan, Sanskrit,
Arabic, Hebrew, and Chinese did not originate in this region."" For this reason, the
term »Inner Asian languages« is preferred.

11 See the category of Altai peoples or languages in Scherman (fn. 5), pp. 63-77. Modern Altai languages,

32  Aufsitze



This paper traces, in sequence, the scholarly and political contexts for Dunhuang stud-
ies in four European countries (Britain, Germany, France, and Russia) in the 1910s
and "20s. It then examines those contexts for Japan, a country that was both an Ori-
ental and Orientalist. It next analyzes Dunhuang studies in China, with particular at-
tention to the Chinese notion of dongfang xue (literally the study of the East, or Ori-
entology). Sweden is omitted, as Hedin’s expeditions neither produced a collection
comparable with the Dunhuang holdings nor gave rise to a sustained national tra-
dition. This paper shows the different configurations of Dunhuang studies in these
countries, analyzes the complex positions of the East in their Orientology, and expli-
cates the reasons why France and Japan came to be regarded — especially by Chinese
scholars — as the leading centers of Chinese studies.

1. Britain

The leading colonial power, the British empire financed Stein’s travel to Dunhuang
and obtained a great part of its riches. Stein made four trips to Inner Asia — in 1900-
01, 1906-08, 1913-1916, and 1930, and discovered the treasures in Dunhuang on
his second trip. He published travelogues that were well-illustrated with maps, pho-
tos, and drawings shortly after his first two trips. They won him immediate interna-
tional attention, both for himself and for his sponsor country, Britain.'> While he was
young, Stein published philological analyses on manuscripts he found on his trips.13
He continued to publish popular accounts of his heroic travels, but essentially ended
his scholarly work after giving his finds to the British Museum.

Britain’s contribution to Dunhuang studies was slow despite Stein’s early success.
Though solidly trained in Oriental philology (including Sanskrit, for example), Stein
lacked knowledge of Chinese. Unable to assess the quality of the Chinese documents
in Dunhuang, he left behind many of the finest, making them available to Pelliot.
The timing of his return with the Dunhuang finds was not ideal. Britain had just lost
its greatest Sanskrit scholar Max Miiller (1823-1900). Though born German, Miiller
had made his chair in comparative philology at Oxford world famous. The occupants
of the chairs in Sanskrit and comparative philology at Oxford and Cambridge in the
first few decades of the twentieth century, Arthur MacDonell (in office 1899-1926)
and Joseph Wright (in office 1901-1925), knew no Chinese and had little interest in

Inner Asian languages. Professors of Sinology at British universities at the time were

such as Manchu and Mongolian, had not developed written languages before the tenth century and are
thus not preserved in the Dunhuang repository.

12 Marc Aurel Stein, Preliminary Report on a Journey of Archaeological and Topographical Exploration in
Chinese Turkestan, Eyre & Spottiswoode 1901; Marc Aurel Stein, Sand-Buried Ruins of Khotan: Per-
sonal Narrative of a Journey of Archaeological and Geographical Exploration in Chinese Turkestan, Fisher
Unwin 1903.

13 Kalhana’s Rajataranginni, a Chronicle of the Kings of Kasmir. Translated, with an Introduction, Com-
mentary, and Appendices by M. A. Stein, Westminster 1900.

Aufsitze 33



not very active and took no part in the study of the Stein Dunhuang collection.™
Stein turned to Edward Denison Ross (1871-1940) for the study of Turkic materi-
als, while the latter was in India."”® Stein in addition asked French scholars, particu-
larly the sinologist Edouard Chavannes (1865-1918), to study the Chinese materials
on his behalf.'® Thus, the Stein Dunhuang collection generated little engagement be-
tween Sanskrit studies (or Indology), Sinology, and Indo-European comparative phi-
lology within British academia.

Dunhuang studies in Britain, therefore, remained isolated from other established
fields. The study of the Stein collection was mostly left to the curators of the Sinol-
ogy Department at the British Museum, Lionel Giles (1875-1958) and Arthur Wa-
ley (1889-1966). Giles and Waley published their major works as catalogues of the
paintings and Chinese manuscripts in the museum collection in 1931 and 1957."
They did little to integrate Dunhuang materials into broader academic discussions.

The relative lack of investment in Dunhuang studies stemmed from two causes.
First, Britain’s interest was primarily in trade. British scholars’ Sinological work served
little purpose beyond the country’s commercial dealings in China. »If commercial
treaties can be signed and official documents can be deciphered, there is no need for
further study« — this was a comment on the scholarship of the greatest Sinologist of his
generation, Herbert Giles (Lionel’s father, 1845-1935), professor of Chinese at Cam-
bridge for 35 years.18 Second, Britain made an »imperial retreat from China« during
the interwar decades. As the dominant imperial power in China, Britain faced inten-
sifying Chinese nationalism and anti-imperialism, along with the rise of rival powers
in East Asia, particularly Japan and the United States. It gradually shifted its focus to-
wards other parts of its empire and global affairs. At home, the growing influence of
liberal, pacifist and missionary opinion — combined with periods of Labour govern-
ments — contributed to the retreat policy.”

14 T.H. Barrett, Singular Lassitude: Some Historical and Comparative Perspectives on Chinese Studies in
the United Kingdom, in: Chinese Studies: Papers Presented at a Colloquium at the School of Oriental
and African Studies, University of London, 24-26 August, 1987, The British Library 1988, pp. 40-41.

15 Jeannette Mirsky, Sir Aurel Stein: Archaeological Explorer, Univ. of Chicago Press 1998, pp. 342, 353.

16 Hopkirk (fn. 2), pp. 173-75.

17 Lionel Giles, Tun Huang Lu: Notes on the District of Tun-Huang, in: Journal of the Royal Asiatic Soci-
ety of Great Britain and Ireland 1914, pp. 703-28; Lionel Giles, A Census of Tun-Huang, in: T oung Pao
16, 1915, no. 4, pp. 468-88; Arthur Waley, A Chinese Portrait, in: The Burlington Magazine for Con-
noisseurs 31, 1917, no. 175, pp. 130-131; Arthur Waley, Chinese Temple Paintings, in: The Burlington
Magazine for Connoisseurs 41, 1922, no. 236, pp. 228-31; Lionel Giles and Eric D. Grinstead, Descrip-
tive Catalogue of the Chinese Manuscripts from Tunhuang in the British Museum, The British Museum
1957; Arthur Waley, A Catalogue of Paintings Recovered from Tun-Huang by Sir Aurel Stein, The Brit-
ish Museum 1931.

18 Quoted in Barrett (fn. 14), p. 42.

19 Phoebe Chow, Britain’s Imperial Retreat from China, 1900-1931, Routledge 2016.

34  Aufsitze



2. Germany

Germany’s expeditions into inner Asia, led by Albert Griinwedel (1856-1935) and
Albert von le Coq (1860-1930), are known as Turfan expeditions (1902-03, 1904-
05, 1905-07, 1913-14). They represented a continuation of Germany’s archeological
outreach to the East. German archeologists started excavations in Greece and Asia
Minor in the 1870s and moved into Mesopotamia in the 1890s. The excavations in
these regions yielded astonishing finds, and motivated museum staff to find archeo-
logical sites even further in the East. They arrived in Turfan and other cities in Xin-
jiang in 1902, and returned home with extraordinary artifacts.*

Griinwedel and Le Coq were scholars as well as adventurers. They first published
their reports as scholarly monographs and journal articles, following the norms of ar-
cheological work in Germany at the time. Their popular travelogues came much lat-
er.”! As a scholar, Griinwedel was primarily an art historian, while Le Coq was a phi-
lologist as well as an art historian. The former reproduced Buddhist objects in 678
line-drawings in a single volume.” Le Coq published seven volumes (six before his
death) of photographs in »Buddhist Late Antiquity in Central Asia«.” A reader of
Arabic, Persian, Turkish, Sanskrit, Le Coq also published analyses of Manichean man-
uscripts and fragments in several historical Turkic languages.**

What distinguished the German Turfan studies from their counterparts in other
countries were their close ties to Indo-European and Turkic philology — or Orien-
tal philology for short. Griinwedel, Le Coq, and the scholars entrusted with study-
ing the Turfan materials had little interaction with Sinologists or Chinese scholars.
Once the first expedition brought back documents, Friedrich W. K. Miiller (1863-
1930), a curator in the Ethnographical Museum in Berlin, quickly identified a frag-
ment as a Manichean text written in Middle Iranian. Miiller also recognized Mani-
chean literature written in Parthian, Sogdian, Early New Persian, and Old Turkish.”

20 On Germany’s archeological enterprise in the nineteenth and early twentieth century, see Suzanne L.
Marchand, Down from Olympus: Archacology and Philhellenism in Germany, 1750-1970, Princeton
Univ. Press 2003.

21 Examples of the scholarly reports are Albert Griinwedel, Bericht tiber archiologische Arbeiten in Idi-
kutschari und Umgebung im Winter 1902-1903, Koniglich Bayerische Akademie der Wissenschaften
1905; Albert von Le Coq, Reise und Ergebnisse der zweiten deutschen Turfan-Expedition, in: Mittei-
lungen der Geographischen Gesellschaft in Miinchen 5, 1910, pp. 175-88. Popular travelogues include
Albert von Le Coq, Chotscho, Reimer 1913.

22 Albert Griinwedel, Altbuddhistische Kultstitten in Chinesisch-Turkistan: Bericht iiber archiologische
Arbeiten von 1906 bis 1907 bei Kuca, Qarasahr und in der Oase Turfan, de Gruyter 1912.

23 Albertvon Le Cogq, Die buddhistische Spatantike in Mittelasien: Ergebnisse der Kgl. preussischen Tur-
fan-Expeditionen, 7 vols., D. Reimer 1922.

24 B.A. Litvinskil, Excavations IV. in Chinese Turkestan, in: Encyclopaedia Iranica, Online Edition, Janu-
ary 20, 2012, https://iranicaonline.org; Peter Zieme, Albert von le Coq und die manichiischen Studien,
in: Acta Orientalia 63, 2010, no. 1, pp. 1-8.

25 Suzanne L. Marchand, German Orientalism in the Age of Empire: Religion, Race, and Scholarship, Cam-
bridge Univ. Press 2010, p. 420; Desmond Durkin-Meisterernst, Miiller, Friedrich W. K., in: Encyclopae-
dia Iranica, Online Edition, July 20, 2004, http://www.iranicaonline.org/articles/mueller-friedrich-w-k.

Aufsitze 35


https://iranicaonline.org
http://www.iranicaonline.org/articles/mueller-friedrich-w-k

The expeditions even uncovered previously unknown languages. Two (or three) were
quickly deciphered: Sogdian by Miiller and Friedrich Carl Andreas (1846-1930), and
two variants of Tocharian by Emil Sieg (1866-1951) and Wilhelm Siegling (1880-
1946).* Richard Pischel (1849-1908), Berlin’s chair of Ancient Indian Languages,
and his successor Heinrich Liiders (1869-1943) joined the effort to study Buddhist
fragments. These German philologists were most concerned with scholarly recogni-
tion within the community of Oriental philology focused on Indo-European and Tur-
kic languages and literature.

Two additional features of German Turfan studies were its philhellenism and its
interest in religion. Le Coq repeatedly connected the significance of his work to the
Hellenistic discoveries from German excavations in Greece and Asia Minor. Indeed,
his primary motive was to show that Hellenism had spread across West Asia to Inner
Asia.”” This philhellenism was not particular to Le Coq. It had been a strong theme in
German culture since the Neo-Humanism of the early nineteenth century.”® The reli-
gious dimension was reflected in the excitement of German theologians and oriental-
ists over Miiller’s identification of Manichaean scriptures, which confirmed the exist-
ence of the long-lost religion. Buddhism was another central focus. Both Griinwedel
and Le Coq made Buddhism the centerpiece of their accounts of the expeditions.”’
Pischel also supported the Turfan expeditions as he hoped to trace the dissemination
of Buddhism along the Silk Road. Luders worked on Buddhist dramas and sutra frag-
ments found in the Turfan materials.*® Their interest in Buddhism focused on the con-
nection of Inner Asia with Europe, rather than with the Far East.

A related feature of Germany’s Turfan Studies was the relatively marginal role of
Sinologists. Chinese manuscripts did not constitute the majority of the Turfan finds,
and their total was smaller than that of the Dunhuang collection in France or Brit-
ain. Nevertheless, the Turfan discoveries motivated the German government to rees-
tablish the chair of Sinology at Berlin. The chair was awarded to J.J. M. de Groot (in
office 1912-1921), primarily for his work on Buddhism. His book on the stupas in
Chinese Buddhism may be said to be built on the result of Turfan studies, though it

26 Yutaka Yoshida, Sogdian Language I. Description, in: Encyclopaedia Iranica, Online Edition, Novem-
ber 21, 2016, https://www.iranicaonline.org/articles/sogdian-language-01; Michaél Peyrot, Tocharian
Language, in: Encyclopaedia Iranica, Online Edition, July 27, 2015, https://www.iranicaonline.org/ar-
ticles/tocharian-language.

27 Thisis the theme of Albert von Le Cog, Auf Hellas Spuren in Ostturkistan; Berichte und Abenteuer der
11. und I1I. deutschen Turfan-Expedition, J. C. Hinrichs 1926.

28 See, for example, Manfred Landfester, Griechen und Deutsche: Der Mythos einer sWahlverwandtschaft,
in: Mythos und Nation: Studien zur Entwicklung des kollektiven Bewuftseins in der Neuzeit, ed. by Hel-
mut Berding, Suhrkamp 1996, S. 198-291.

29 Griinwedel (fn. 22); Le Coq (fn. 23).

30 Marchand (fn. 25), p. 420; Werner Sundermann, Turfan Expeditions, in: Encyclopaedia Iranica, Online
Edition, July 20, 2004, https://www.iranicaonline.org/articles/ turfan-expeditions-2; Rabault-Feuerhahn
(fn. 6), p. 236; Hans Heinrich Schaeder, Heinrich Liiders. 25. juni 1869-7. Mai 1943, in: Zeitschrift fiir
vergleichende Sprachforschung auf dem Gebiete der indogermanischen Sprachen 68, 1944, no. 3/4, p.
224.

36  Aufsitze


https://www.iranicaonline.org/articles/sogdian-language-01
https://www.iranicaonline.org/articles/tocharian-language
https://www.iranicaonline.org/articles/tocharian-language
https://www.iranicaonline.org/articles/turfan-expeditions-2

did not directly analyze Turfan materials. His other work, on the Huns or Xiongnu in
pre-Christian times, concerned a period prior to the Turfan materials.’ De Groot’s
successor, Otto Franke (in office 1923-1931), contributed even less to the study of
the Turfan materials. His main interests lay first in contemporary China and then the
history of the Chinese heartland. Though Miiller knew some Chinese, his contribu-
tion to the study of Chinese manuscripts from the Turfan collection was minimal, if
not nonexistent.

Moreover, de Groot, Franke and Miiller all had little contact with their Chinese
colleagues. Few Chinese (and Japanese) scholars visited Berlin for the Turfan collec-
tion, especially compared with the frequent visits they made to London and Paris for
the Dunhuang collections. Lacking knowledge of Chinese, the Turfan scholars in Ger-
many seldom travelled to China. Despite his contributions to Turfan studies, Miiller
was known to Chinese scholars only through his student CHEN Yinke (1890-1969),
who helped him gain an appointment as a correspondent research fellow at the Insti-
tute of History and Philology at Academia Sinica — an honor shared by only two em-
inent Sinologists (Pelliot and Bernhard Karlgren).* Miiller, however, remained dis-
tant from other Chinese scholars. This was even more true for his German colleagues.
Germany’s Turfan studies connected Inner Asia with the West (through Hellenism),
but not with the Far East.

3. France

Dunhuang studies thrived together with Sinology in France, for Paris was particu-
larly well-prepared. Sinology was institutionalized early in France, thanks to the tra-
dition of French Jesuits who spent their lives in China. The Royal Library in Paris had
a strong collection of Chinese materials sent back by the Jesuits. This Jesuit heritage
kept alive interest in Chinese and Manchu until the early nineteenth century, when
the Chair of Chinese and Tartar-Mancu Langauges and Literature at the Collége de
France was established for Abel-Rémusat. It was the first chair of Sinology in Europe.

Rémusat himself created a lasting tradition in the study of medieval Chinese monks’
travels to India. He translated the >Fo-kuo Ji< (An account of Buddhist countries, 416
CE) by Faxian (337-422). Rémusat’s immediate successor at the Collége de France,
Stanislas Julien (1797-1873), and a later successor Eduoard Chavannes (1865-1918)

31 Ernst Haenisch, Die Sinologie an der Berliner Friedrich-Wilhelms-Universitit in den Jahren 1889-1945,
in Studium berolinense: Aufsitze und Beitrige zu Problemen der Wissenschaft und zur Geschichte der
Friedrich-Wilhelms-Universitit zu Berlin, ed. by Hans Leussink et al., de Gruyter 1960, p. 554-566; Hart-
mut Walravens, Zur Geschichte der Sinologie im deutschsprachigen Raum (s.d.), https://dmg-web.de/
page/studiengaenge_de/Sinologie.pdf; Hans van Ess, History of Pre-Modern Chinese Studies in Ger-
many, in: Journal of Chinese History 7, 2023, no. 2, pp. 491-524.

32 Ku-ming (Kevin) Chang, Philology yu Shiyusuo: Chen Yinke, Fu Sinian, yu zhongguo de >dongfang
xue< (Philology and the Institute of History and Philology at Academia Sinica: Yinke Chen, Sinian Fu,
and China’s dongfang xue), in: Bulletin of the Institute of History and Philology, Academia Sinica 87,
2016, no. 2, pp. 433-34.

Aufsatze 37


https://dmg-web.de/page/studiengaenge_de
https://dmg-web.de/page/studiengaenge_de

also translated the travel accounts of Xuanzang (602-664) and Yijing (635-713). Inev-
itably translations of these works required the knowledge of the regions these monks
travelled, including Inner Asia. Thus, even before the discovery of Dunhuang, French
Sinologists had prepared themselves in the history, languages and geography of medi-
eval India, Inner Asia and China. Stein had good reason to seck Chavannes’ help for
his Dunhuang collection.

France’s imperial and scholarly interest in Asia intensified from the 1880s onward.
It formally colonized Vietnam, or French Indochina, in 1889, giving France a posi-
tion to compete with Britain, which ruled India. To aid its rule in Indochina, France
established I'Ecole francaise d’Extréme-Orient, the French School of the Far East, in
1900. Among its first pensionnaires was Pelliot.”

A few years later, Pelliot was appointed to lead an expedition to western China,
organized and funded by the French government and French Academy of Sciences.
He attended the School of Political Sciences and Oriental Languages (Ecole libre
des sciences politiques et aux langues orientales), a school that trained diplomats for
the French Empire. He studied Chinese with Chavannes, Sanskrit with the leading
French Indologist Silvain Lévi (1863-1936), and Asian history and geography with
Henri Cordier (1849-1915). His expedition began in 1906. He was already in western
China when Stein discovered the manuscripts in Dunhuang and arrived in the Dun-
huang caves a few months after the India-funded explorer’s departure.™

Thanks to his discovery and introduction of Dunhuang materials, Pelliot was given
the Chair of the Languages, History and Archeology of Central Asia at the College
de France (1911), a position created for him. In his inaugural speech, he summarized
the significance of Dunhuang materials and outlined the future of his research. He
first pointed out the discovery of three extinct Indo-European languages in the mate-
rials. The first was Sogdian, a key medium of medieval Buddhism in Inner Asia. The
second was Tocharian, one of the oldest Indo-European languages, and the most east-
erly of the family. The third, another Eastern Iranian language but unrecognized at the
time of Pelliot’s speech, was later identified as Khotanese. Pelliot then elucidated the
importance of Dunhuang materials for world religions, including Buddhism, Nesto-
rianism, Manicheanism, Zoroastrianism and Islam. He underscored the instrumen-
tal role played by Iranian peoples and languages in spreading Buddhism from India
across Inner Asia to East Asia, and their parallel role in spreading Islam through the
Mongol Eurasian empire. He also indicated Dunhuang’s contribution to art history.”®

Thanks to Pelliot, by the 1920s, Paris had become the center of Chinese studies in
the eyes of many Chinese scholarly elite, even surpassing any Chinese individual or in-

33 Philippe Flandrin, Les sept vies du mandarin frangais: Paul Pelliot, ou, La passion de 'Orient, Rocher
2008, p. 15; Pierre-Etienne Will, French Sinology, in: Journal of Chinese History 7, 2023, no. 2, p. 544.

34 SANG Bing, Guoxue yu hanxue: jindai zhongwai wenxue jiaowang lu (National Learning and Sinology:
Contacts between Chinese and foreign academia in modern times), Zhejiang renmin chubanshe 1999,
p- 119; Flandrin (fn. 33), p. 157-78.

35 Paul Pelliot, Les influences iraniennes en Asie Centrale et en Extréme-Orient, in: Revue d’histoire et de
littérature religieuses, n.s. 3, 1912, pp. 97-119.

38  Aufsitze



stitution.>® It owed a great deal to Pelliot’s prolific output on Dunhuang materials in
the 1910s and 20s. Rigorously speaking, Pelliot did not publish a single work that rev-
olutionized Chinese studies. However, he had published over 240 titles by the end of
1923 and 400 by 1928.%” Some of them were substantial, such as the six-volume photo
series of paintings and sculptures in 186 Dunhuang caves (1914), though these con-
tained little analysis.”® Many others were shorter pieces covering a vast range of top-
ics: >A Manichean Treatise Retrieved in China, Translated and Annotated< (1911),
>Two Buddhist Titles carried by Religious Nestorians< (1911), >The Sexagenary Cy-
cle in Tibetan Chronology< (1913), >The Most Ancient Monuments of Arabic Writ-
ingin China< (1913), >Proper Names in the Chinese Translations of Milindapanha<
(1915), >The Chou King in Ancient Characters< and the >Chang chou che wen< [a
text on the Confucian Book of Documents]> (1915), >The Sutra of Causes and Ef-
fects of Good and Evil, Edited and Translated according to Sogdian, Chinese and Ti-
betan Texts< (1920).” The number of his publications and the great variety of these
examples demonstrate the breadth of Pelliot’s linguistic, historical and geographical
knowledge.

Pelliot’s mastery of spoken and classical Chinese gave him a significant advantage.
His knowledge of classical Chinese enabled him to identify and acquire the most val-
uable Chinese manuscripts at Dunhuang. His spoken Chinese impressed East Asian
colleagues. He displayed remarkable bibliographical knowledge of historical sources
and of the latest Chinese, Japanese, European, and American scholarship, either in his
conversations with East Asian scholars, or in his prolific book reviews, mainly pub-
lished in >T’oung Pao«, a journal he co-edited.

Thanks to his extraordinary linguistic talent, Pelliot incorporated Sinology, In-
ner Asian philology, and even Sanskrit studies in his work. He quickly acquired pro-
ficiency in a considerable number of Inner Asian languages. For example, in 1920 he
published two volumes of a Buddhist sutra written in Sogdian. This linguistic knowl-
edge empowered him to work directly on many non-Chinese Dunhuang materials.
He also taught himself Mongolian and Arabic, applying them to his study of the cor-
respondence between the Mongols and the Papacy, and to his analysis of Marco Po-
lo’s travels.” His work was almost universally praised by his peers in Oriental philol-
ogy and Sinology.

Pelliot also distinguished himself by cultivating personal relationships with East
Asian scholars, a practice uncommon among his German and British counterparts.
After ensuring that the bulk of his Dunhuang finds had been safely transported out

36 Sang(fn.34), p. 139.

37 Hartmut Walravens (ed.), Paul Pelliot (1878-1945): His Life and Works. A Bibliography, Indiana Univ.,
Research Institute for Inner Asian Studies 2001, pp. 47, 66.

38 Paul Pelliot, Les grottes de Touen-Houang: peintures et sculptures bouddhiques des époques des Wei,
des T’ang et des Song, 6 vols., Mission Pelliot en Asie centrale, Librairie Paul Geuthner 1914.

39 See Walravens (fn. 37).

40 Samuel Lieu, Pelliot, Paul, in: Encyclopaedia Iranica, Online Edition, July 20, 2022, hetps://www.irani-
caonline.org/articles/pelliot-paul.

Aufsitze 39


https://www.iranicaonline.org/articles/pelliot-paul
https://www.iranicaonline.org/articles/pelliot-paul

Figure 2. The Chinese »business cards« that Pelliot collected.
Courtesy of Musée Guimet, Paris

of China, Pelliot brought a few select documents with him during his 1909 visit to
leading literati in Beijing. He collected »business cards«, so to speak, from those he
visited (or who visited him) (Figure 2). He generously shared the documents with
his hosts and even organized a public exhibition. Although the meetings were cor-
dial, they prompted the Qing court to relocate all remaining Dunhuang texts to Bei-
jing (though some were secretly kept by defiant locals). Pelliot allowed Chinese lite-
rati to copy or photograph the manuscripts. One of them, LUO Zhenyu (1866-1940),
quickly published facsimiles.* Back in Paris, Pelliot received waves of visiting Japa-
nese scholars. Together with his Japanese colleagues, he catalogued Dunhuang man-
uscripts, resulting in such works as >Tonko isho< (Manuscripts of Dunhuang 1926),
a two-volume publication in Tokyo by HANEDA Toru (1882-1955).* Though Chi-
nese scholars were slower to visit Paris, Pelliot corresponded with prominent figures.
When HU Shi or Hu Shih (1891-1962), a major Chinese intellectual, visited in 1926,
Pelliot graciously supported his research. He regularly reviewed Chinese and Japanese
publications in Chinese and Inner Asian studies, including every issue of leading aca-

41 Kanda (fn.7), pp. 4-9.
42 LIU Zheng, Jingdu xuepai hanxue shigao (A draft history of the Sinology of the Kyoto School), Xueyuan
Chubanshe 2011, pp. 144, 313-14.

40 Aufsétze



demic journals from both countries.* He publicly praised Chinese scholars for their
contributions, which contrasted with his reputation in Western academia as a ruthless
reviewer of submissions to the >T’oung Pao<.* Pelliot nominated Academia Sinica’s
Institute of History and Philology to the L'Académie des Inscriptions et Belles-Let-
tres for the Prix Stanislas Julien, a prize sometimes compared to a Nobel in Chinese
studies. When the prize was indeed awarded to the institute, Chinese academics were
deeply grateful for this international recognition that came at a time when the coun-
try suffered low morale from the loss of Manchuria. Pelliot stood in stark contrast to
Aurel Stein, who once claimed that there was no scholarship in China. When Pelliot
returned to China in late 1932, he was warmly welcomed and celebrated as the fore-
most Sinologist and Orientalist.* Unlike German Turfan scholars and Stein, Pelliot
was highly regarded by Chinese and Japanese scholars, as well as by Western Sinol-
ogists, even though his chair at the College de France was in Central Asian studies.

Pelliot did not work alone. His mentor, Chavannes, also made important contri-
butions, collaborating with Pelliot on the Chinese Manichean text, for example. Cha-
vannes worked with Lévi on Buddhist documents written in Chinese and South Asian
languages.* Their colleagues Paul Gauthiot (1876-1916) and Emile Benveniste (1902-
1976) reconstructed Sogdian grammar from Dunhuang materials.” Cordier published
>The Book of Ser Marco Polo<, based on Henry Yule’s edition, in 1903, followed by an
annotated edition in 1920. Marco Polo’s >Travels<, of course, was rich in Inner Asian
languages, cultures and geography.* Pelliot’s contemporaries Henri Maspero (1883-
1945), Marcel Granet (1884-1940), and Paul Demiéville (1894-1979) were also em-
inent Sinologists.” Yet none engaged their East Asian colleagues as closely with East
Asian scholars, or were as well known in East Asia, as Pelliot.

Paris became the global center of Chinese studies in the 1920s and 30s. Its strength
consisted of bridging Sinology (the study of the Far East) and Inner Asian studies (the
study of the »Middle East«), and of connecting European scholars in the West and
their peers in the East.

43 Walravens (fn. 37).

44 Edward Schafer spoke of an »anti-Pelliot dogma« in European and American academia, upheld by vic-
tims of Pelliot’s harsh criticisms. Schafer (fn. 10), p. 34; SANG Bing, Boxihe yu jindai Zhongguo xueshu
jie (Pelliot and modern Chinese academia), in: Lishi yanjiu 5, 1997, p. 127.

45 Schafer (fn. 10), p. 25; Sang (fn. 34), p. 135; Sang (fn. 44), p. 125.

46 Edouard Chavannes and Sylvain Lévi, Cinq cents contes et apologues extraits du Tripitaka chinois, 3 vols.,
E. Leroux 1910.

47 Lieu (fn. 40).

48 Paul Pelliot, Henri Cordier (1849-1925), in: T’oung Pao 24, 1925, no. 1, p. 7.

49 Will (fn. 33), pp. 548-53.

Aufsatze 11



4. Russia

Russia has long had an ambivalent identity. It was a formidable imperial power, seck-
ing to take up territories in East Europe, the Near East, and Inner Asia. Located east
of major European powers, it experienced movements from the seventeenth to the
nineteenth century that sought to Westernize the country. West Europeans at times
regarded Russia as part of the Orient. Russians, however, rejected being seen as Ori-
entals. They were firm in asserting that Russia belonged to Europe, albeit Eastern Eu-
rope. The development of Indo-European philology in the nineteenth century fur-
ther confirmed that Russian was indeed an Indo-European language, and consequently
that Russians were genuinely Europeans.™

The investigation of Turkestan, Eastern and Western, was Russia’s ongoing study
of »its own Orient«.”" St. Petersburg, hosting a university, the Russian Academy of
Sciences, and the Russian Geographical Society, was the center of Orientology in Rus-
sia, though the study of the Orient began at the University of Kazan, the easternmost
university in the Russian Empire in the first half of the nineteenth century.”* Led by
its dean Viktor Romanovich Rosen (1849-1908), St. Petersburg’s faculty of Oriental
philology taught languages associated with traditional Orientalists in Europe: Hebrew,
Arabic, Turkish, and Persian. It also studied Caucasian languages (such as Armenian
and Georgian), spoken by ethnic minorities in Russia’s East. The curriculum was ex-
panded to include Syriac, Sanskrit, and eventually further to Chinese, Manchu, Japa-
nese, Mongolian.”” The goal of Russia’s Orientology was to study cultural and polit-
ical interactions between peoples of different ethnic origin, languages, and religious
beliefs, to integrate the peoples to the east of Urals into the European core of the em-
pire. The breadth of St. Petersburg’s teaching in Oriental philology might well have
been the broadest in Europe, thanks to the vast expanse of the empire and the large
number of linguistic and ethnic communities it had annexed.”

Though a relative latecomer in Oriental philology, Russia had a particular strength
in the study of languages in western and northern China. Franz Anton Schiefner
(1817-1879) specialized in Tibetan, Mongolian, as well as languages of Russia’s eth-

50 Igor V. Podberezsky, Between Europe and Asia: The Search for Russia’s Civilisational Identity, in: Rus-
sia and Asia: The Emerging Security Agenda, ed. by Gennadij Illarionovi¢ Chufrin, SIPRI 1999, p. 34;
David Schimmelpenninck van der Oye, The Curious Fate of Edward Said in Russia, in: Etudes de Let-
tres 2014, nos. 2-3 (September), pp. 81-94.

51 Vera Tolz, Russia's Own Orient: The Politics of Identity and Oriental Studies in the Late Imperial and
Early Soviet Periods, Oxford Univ. Press 2011, p. 13-14.

52 Richard N. Frye, Oriental Studies in Russia, in: Russia and Asia: Essays on the Influence of Russia on the
Asian Peoples, ed. by Wayne S. Vucinich, Hoover Institution Press 1972, p. 39.

53 Irina F. Popova, Russian Explorations in Central Asia at the Turn of the 20th Century, in: Russian Expe-
ditions to Central Asia at the Turn of the 20th Century, ed. by Irina F. Popova, Slavia 2008, p. 180.

54 Mikhail Dmitrievich Bukharin and Irina Fedorovna Popova, A History of Oriental Studies in Russia,
Based on the Correspondence of V. V. Bartol'd and N.F. Petrovskii Between 1893 and 1908, from Ar-
chival Collections in the Russian Academy of Sciences (in Russian), in: Journal of Modern Russian His-
tory and Historiography 10,2017, no. 1, pp. 127-28, 180.

42  Aufsitze



nic minorities.”” Wilhelm Grube (1855-1908) successfully deciphered Jurchen, a his-
torical language from the Jin Dynasty (1115-1234), which ruled over North China.>
They resulted from, and further prepared for, Russia’s imperialist interest in extend-
ing its research eastward into western China.”’

Russia was the first European country to gain access to western China, which was
made easier by its geopolitical position. It had acquired Siberia in the late seventeenth
century, thus sharing a long border with China. Russia’s conquest of Western Turke-
stan in the mid-nineteenth century brought its force eastward to Eastern Turkestan,
then ruled as Xinjiang by China (Figure 3). In 1881, Russia signed a treaty with China
that confirmed its right to open consulates in cities across Xinjiang.” It thus gained of-
ficial access to Eastern Turkestan, which shared common peoples, languages and reli-
gions with Western Turkestan, then governed by Russia. While the explorers of other
European countries had to cross the hazardous Pamirs from the West to enter China,
Russia could access it from the northwest and the north.

From the mid-nineteenth century onward, Russia dispatched several expeditions
to Xinjiang and Mongolia. These expeditions systematically carried out topographic
and cartographic surveys, and mapped the ruins of ancient temples and fortresses.”
Russian consuls and staff members in Xinjiang also sent antiquities, manuscripts, eth-
nographic and folkloric materials to St. Petersburg.*

Russian exploration of western China came into international attention in the late
nineteenth century. Two members of the Russian Academy of Sciences presented find-
ings of ancient Uighur and runic monuments by a Russian expedition to Turfan in the
International Congress of Orientalists in Rome in 1899. This led to the Congress’s reso-
lution to establish the International Association for the Historical, Archeological, Lin-
guistic, and Ethnographical Exploration of Central Asia and the Far East (I'Extréme
Orient). This association was formally established after the charter was approved in the
next Congress in 1902 in Hamburg. In this context German explorers heard of the ar-
cheological riches in Xinjiang and dispatched their first expedition to Turfan. The fol-
lowing year, Russia organized its own Committee for the Exploration of Central Asia
and the Far East, coordinating resources in the empire. This committee oversaw sev-
eral expeditions to western China in the first two decades of the twentieth century.*

From its expeditions to western China, Russia made contributions to the study of
Tangut, a historical language in western China, and to Dunhuang studies. The 1908-
09 expedition, led by Pyotr. K. Kozlov (1863-1935), found a deserted fortress of the
Western Xia Kingdom (1038-1227) in Khara-Khoto (see figure 1). It uncarthed a

55 Hartmut Walravens, Franz Anton Schiefner, in: Neue deutsche Biographie, ed. by Otto Stolberg-Werni-
gerode, vol. 22, Duncker & Humblot 2005.

56 Edouard Chavannes, Nécrologie: Le Professeur Wilhelm Grube, in: T’oung Pao 9, 1890, no. 4, pp. 593-95.

57 Bukharin and Popova (fn. 54), pp. 127-28, 180.

58 Bukharin and Popova (fn. 54), pp. 129-30.

59 Bukharin and Popova (fn. 54), pp. 129-30; Popova (fn. 53), pp. 18-19.

60 Popova (fn. 53), p. 25.

61 Popova (fn. 53), pp. 29-30.

Aufsitze 43



great number of Buddhist documents written in Tangut. The language was deciphered
by Aleksei Ivanonich Ivanov (1878-1937), who later became a leading authority on
this Ianguage.62

Once Hedin and Stein made their treasure hunts in Chinese Turkestan famous, Rus-
sian explorers also arrived in Dunhuang. Led by Sergey F. Oldenburg (1863-1934) in
1914, the Russians surveyed all caves at the site, and produced 3-D depictions. They
also photographed or sketched its sculptures, paintings, and frescoes.’

Russia’s Orientology on western China was characterized by several traits. First, Rus-
sian scholars sought to catch up with their Western European counterparts by making
their work » scientific«. Many Russian academics received advanced training in Eu-
rope, especially in Germany. Even as late as the 1910s, they looked to West Europe as
a model of scientific research. They argued to their government and the public that
»without scholarship there can be no powerful Russian state«, linking scientific in-
vestment to national strength. Aware of the East-West divide, some Russian Oriental-
ists thought of themselves as bridging the two parts of the world.®* Second, Russian
scholars were critical of their European colleagues’ sense of superiority and blindness
to the »great and exciting culture of the East«. They accused Western archeologists
of damaging precious monuments in the East to enrich their museums at home. After
World War I, the anti-colonial Soviet Union positioned itself in opposition to impe-
rialistic European powers and supported the peoples of its borderlands.®® Third, par-
adoxically, Russian Orientalists also pursued imperial interests, much like their West-
ern peers. They viewed expeditions to the East as a legitimate form of competition
with other imperial powers.*® Though Oldenburg prided himself on being more sci-
entific, and more committed to preservation than other expeditions, he too removed
frescoes and took them back to St. Petersburg.”’

Fourth, Russian scholarship was not very well-known to Chinese scholars. Old-
enburg, who led the Russian expedition to Dunhuang, was professor of Sanskrit at
the Russian Academy of Science and served as its permanent secretary from 1903 to
1929. Kozlov, who led the expedition to Khara-Khoto, was a military officer unaffil-
iated with academic institutions.*® Neither of them knew Chinese. Ivanov was an ex-
ception — a Tangut scholar trained in Manchu and Chinese studies. He spent several
years on a study mission in China, later taught Manchu and Chinese at St. Petersburg

62 Imre Galambos, Translating Chinese Tradition and Teaching Tangut Culture: Manuscripts and Printed
Books from Khara-Khoto, de Gruyter 2015, pp. 17-29, 63-67.

63 Liuand Meng (fn. 7), pp. 93-96.

64 Bukharin and Popova (fn. 54), pp. 127-28; Tolz (fn. 51), pp. 11, 13-14, 17, 59, 73, 92-93; Galambos (fn.
62), pp. 64, 66-67. Quote from Tolz, p. 73.

65 Tolz (fn. 51), pp. 32, 41, 54-55, 97, 110.

66 Tolz (fn. 51), pp. 73.

67 Liuand Meng (fn. 7), pp. 93-96.

68 Alexander I. Andreev and Tatiana I. Yusupova, Pyotr Kuz'mich Kozlov, 1863-1935, in: Geographers:
Biobibliographical Studies 34, 2015, pp. 138-41; David Schimmelpenninck van der Oye, Russian Orien-
talism: Asia in the Russian Mind from Peter the Great to the Emigration, Yale Univ. Press 2010, p. 193.

44  Aufsitze



Mongolia

Xinjiang ,
[CJupto1697 [ 1740s B 18005 I 18505
[ 1697 - 1700s [ 17505 B 18105 Il 18705
[ 17105 = 17705 B 18205 I 18805
= 17208 = 1780s B 18405 I 18905
3 17308 [ 17905 I 18505

Figure 3. Xinjiang, Mongolia, and Outward Expansions of
Russia, adapted from Stephen Broadberry and Elena Korchmina,
Catching-Up and Falling Behind: Russian Economic Growth, 1690s-1880s,
in: The Journal of Economic History 84, 2024, no. 4, p. 1002.

University, and returned to China as an interpreter at the Soviet Embassy in Beijing
in the 1920s. He thus spoke Chinese and engaged personally with Chinese scholars.
Unfortunately, he was executed during Stalin’s purge in 1937. His death prevented
the publication of his Tangut dictionary, and limited Russia’s impact on Dunhuang
studies.”” Another significant figure was Alexander Staél-Holstein (1877-1937). He
studied Sanskrit at Halle (Germany), taught at St. Petersburg, and became a mem-
ber of Russia’s Committee for the Exploration of Central Asia and the Far East. As a
member of a noble family, he was stranded on an academic visit to China when the
Bolshevik Revolution took place, and remained there as a refugee until his death.
Though maintaining close ties with some Chinese colleagues, he no longer officially
represented Russia.”

69 Alexey Ivanovich Ivanov, Professor, Doctor of Philological Sciences (3. 28. 1878-10. 8. 1937) [In Rus-
sian], in: IVR RAS (Saint Petersburg) Personalia 2024, https://www.orientalstudies.ru/rus/index.php?
option= com_personalities&Itemid=74&person=21. p. 47; Sergey Dmitriev, Tangut (Xi Xia) Studies
in the Soviet Union: Quinta Essentia of Russian Oriental Studies, in: Mongolian Journal of International
Affairs 19,2015, pp. 178-96.

70 On Staél-Holstein, see Qilong WANG and Xiaoyong DENG, The Academic Knight Between East &
West: A Biography of Alexander von Staél-Holstein, Cengage Learning Asia 2014.

Aufsitze 45


https://www.orientalstudies.ru/rus/index.php?option= com_personalities&Itemid=74&person=21

Thus, Russia’s study of western China was a study of its own Orient in the context
of its catchup with its European counterpart. Its Orientology was driven by its na-
tional or imperial interest in the study of the growing number of Asian peoples, cul-
tures and languages within its expanding borders. In competition with Britain for in-
fluence and resources across Central Asia, Russia’s Orientology extended beyond its
borders into Mongolia and Manchuria. Though a latecomer to Orientology, Russia
launched expeditions to western China before its European rivals. Playing catchup,
Russian scholars were far more eager to gain recognition from their European col-
leagues than to engage with their East Asian colleagues. Though they studied their
Orient, they looked to the West.

S. Japan

Since its forced opening to Western powers in the mid-nineteenth century, Japan had
been reconsidering its own identity. Japanese intellectuals were certain that they be-
longed to the East, or 7oyo (literally »Eastern Ocean«), in contrast to the West, or seiyo
(»Western Ocean«). They spoke of zoyo Culture, zoyo philosophy, zoyo thought, or
toyo ethics, when they were actually discussing Japanese culture, philosophy, thought,
or ethics. They clearly saw themselves as Orientals — or, rather, they self-orientalized.”

A central theme in the discussion of the Oriental was Japan’s relationship with
China. For Japanese intellectuals, it was clear that they inherited an Oriental cul-
ture composed of Chinese Confucianism, Indian Buddhism, and Japanese Shinto-
ism. They, however, had to redefine Japan’s relationship with China following Japan’s
Westernization and subsequence rise as a great power, especially after its victories over
China (1894-1895) and Russia (1904-1905). While Japan had long relied on Confu-
cianism for moral and scholarly teachings, Japanese intellectuals began working hard
to highlight Japan’s difference. FUKUZAWA Yukichi (1835-1901) emphasized the
half-civilized status or stagnation of Chinese civilization. Some, like TAKAKUSU Jun-
jiro (1866-1945), viewed Buddhism as the spiritual backbone of the Japanese nation
in a new global order. Others, such as SHIRATORI Kurakichi (1865-1942), the influ-
ential #oyo historian at Tokyo University, looked past China into Inner Asian for the
ethnic roots of the Japanese nation.”” These perspectives motivated the study of Bud-
dhism at its source in ancient and medieval India, and the study of Inner Asia as the
birthplace of the Japanese people and the route of Buddhism’s transmission to Japan.

71 CHEN Wrkifen, Ziwo de ketihua yu pupian hua: Jindai Riben de >Dongyang< lunji yinmi gizhong de
>Xiyang< yu »>Zhina< (The objectivization and universalization of the self: A critical look at the Japa-
nese Touyou discourse and the ideas of Seiyou and China Implied Therein), in: Zhongguo wenzhe yan-
jiu gikan (Journal for the Study of Chinese Literature and Philosophy) 8, 2001, pp. 367-419.

72 Stefan Tanaka, Japan’s Orient: Rendering Pasts into History, Univ. of California Press 1993, pp. 77-79,
130, 180; Orion Klautau, Nationalizing the Dharma: Takakusu Junjiré and the Politics of Buddhist Schol-
arship in Early Twentieth-Century Japan, in: Japanese Religions 39, 2014, p. 55.

46  Aufsitze



Three Japanese expeditions reached Xinjiangin 1902-1904, 1908-1909, and 1910-
1914.” Rather than being sponsored by the state or universities, these expeditions
were privately organized and funded by Count OTANI Kozui (1876-1948), the ab-
bot of a wealthy Buddhist monastery in Kyoto that had more than ten million follow-
ers. Since Meiji Japan’s opening to the world, successive abbots of the monastery had
taken an active interest in Buddhist studies abroad. Impressed by Western Orientalists’
approach to Buddhist texts by accessing its original Sanskrit and Pali, they supported
monks in pursuing Buddhist studies in Britain and France. Otani was studying in Eu-
rope when he heard about the discoveries of Hedin and Stein in Chinese Turkestan.
He made efforts to meet Stein in Europe and tried to visit Hedin. As a leader of Jap-
anese Buddhism, Otani felt it was his duty to study the Buddhist ruins along the Silk
Road, the route by which his faith had entered Japan. Upon returning to Japan, Otani
organized and led the first expedition to Chinese Turkestan. The Russo-Japanese war
of 1904 and 1905 might have further motivated him to explore Russia’s backdoor.”
The second and third expeditions overlapped or followed those of Stein and Pelliot
to Dunhuang, which had caused an international sensation. In 1911, the Japanese ex-
pedition first arrived in Dunhuang,

The Japanese explorers were not professional scholars. Otani studied in Europe not
to be an academic, but to ponder on the future of his monastery. The monks he hired
to lead the expedition, such as TACHIBANA Zuichd (1890-1968), were even less ed-
ucated. Lacking archeological training, they failed to measure or photograph the sites
of their excavation and frequently damaged them in a rush to retrieve manuscripts and
artifacts. They also lacked the ability to analyze their findings.”

Otani, however, worked closely with Japanese and Chinese scholars. He invited
leading Sinologists at Kyoto, including NAITO Konan (1866-1934) and KANO Na-
oki (1868-1947), to study the antiquities brought back by his team. These two schol-
ars received rigorous training in Japan’s longstanding tradition of Chinese studies, and
later pursued further study in China. As a result, they had strong command of classi-
cal and spoken Chinese. Otani also invited eminent Chinese scholars LUO Zhenyu,
discussed above, and WANG Guowei (1877-1927), who relocated to Kyoto following
China’s 1911 revolution. These scholars had been profoundly interested in Dunhuang
materials ever since Pelliot showed them to Chinese literati in Beijing in 1909. Luo
sent photographs of these materials to his Japanese colleagues. The next year, Japanese
scholars organized a delegation to view the manuscripts transported to Beijing by the
Chinese government. In 1911, 1912, and 1914 Otani displayed the expedition’s arti-
facts in Kyoto, while Japanese scholars published intensively on his collection. Otani

73 Imre Galambos and Kitsudd Kéichi, Japanese Exploration of Central Asia: The Otani Expeditions and
Their British Connections, in: Bulletin of the School of Oriental and African Studies 75,2012, pp. 190-
91.

74 Liu and Meng (fn. 7), pp. 68-70, 72-73; Galambos and Koichi (fn. 73), pp. 114-15.

75 Liuand Meng (fn. 7), pp. 69-71.

Aufsatze 47



was forced to resign from his abbacy in 1914 due to a financial scandal. His collection
was subsequently dispersed and became unavailable for scholarly study.”

The scholars in Kyoto quickly made groundbreaking contributions to Dunhuang
studies. Kano, for instance, published an analysis in 1915 of a manuscript copy of a
Tang-dynasty glossary of the >Book of Documents<, a key Confucian classic. This
manuscript revealed errors in the edition that later became standard. The following
year, Kano published an article that significantly revised the chronology of Chinese
popular literature. Drawing on evidence from Dunhuang materials, he demonstrated
that novels (xizoshuo) and dramas (qu) were already available in the tenth century,
three to four centuries earlier than previously believed.”” Kyoto scholars like Kano
thus outpaced French and Chinese scholars in showing that manuscripts preserved
in China’s western frontier held the keys to the core of Chinese scholarly and liter-
ary history. Rather than being peripheral, Dunhuang materials could be central to
Chinese history.

Japanese scholars maintained close ties with their Chinese and European counter-
parts. Their close communication with Luo and Wang has already been noted. They
went to China in 1910 for Dunhuang materials. Starting in 1912, professors of To-
kyo and Kyoto visited London and Paris to study their Dunhuang collections. They
actively published catalogues and analyses of Dunhuang materials stored in London,
Paris, Kyoto, and Beijing.78 Even in the 1920s and 30s Japanese scholars continued
to follow Chinese and European publications on Dunhuang (and in fact, all fields of
Chinese studies) with great attention.

Around 1890 Japanese academia began institutionalizing zoyo studies (Orientol-
ogy). As noted above, Japanese intellectuals had spoken of z0yo culture, philosophy,
or ethics as encompassing Japan. However, Japanese academia divided world history
into three parts: Western history, zoyo (Oriental) history, and national history. Ja-
pan’s history was carved out as national history, separate from #0yo history, which
centered on China. The division was first established in a history textbook for sec-
ondary schools authored by NAK A Michiyo (1851-1908).” Though this framework
was not legally binding, it was widely adopted across Japanese academia. It provided
a convenient way to separate Japan from China, thereby resolving the ambiguity in
toyo discourses. Though #0yo in other contexts referred to East Asia broadly, zoyo his-

76 Galambos and Kaichi (fn. 73), p. 114.

77 RONG Xinjiang, KANO Naoki yu WANG Guowei: Zaogi Dunhuangxue shang de yiduan jiahua (KANO
Naoki and WANG Guowei: A nice story in the carly history of Dunhuang studies), in: Dhunhuang Xue
Jikan 44 (203 AD), p. 125.

78 Jinbao LI1U, The General Theory of Dunhuang studies, trans. by Ming CHEN and Meng WANG, Singa-
pore: Springer 2022, pp. xix-xii, 240, 299; XIU Bin and CHEN Linlin, Dagu Guangrui yu Riben Dun-
huangxue (Otani Kozui and Japan’s Dunhuang Studies), in: Xinsilu xuekan 2018, no. 3, p. 110.

79 TANAKA Asami, Nake Tongshi (NAKA Michiyo), in: Jindai Riben hanxuejia: Dongyangxue de xipu
(Modern Japanese sinologists: The genealogy of toyo studies), ed. by EGAMI Namio, trans. by LIN Ching-
chang, Wanjuanlou 2015, pp. 2-3.

48  Aufsitze



tory mainly came to mean Chinese history, a restriction that extended to general zoyo
studies (royogaku).

10yo or Oriental history in Japan soon included Inner Asian studies alongside Chi-
nese history. Shiratori, professor of z0y0 history at Tokyo, expanded the category to in-
clude Korea, Mongolia, Eastern Turkestan, and Tibet with his research in the 1890s
and 1900s, partly to support his hypothesis on Japan’s ancestral roots.*® Kyoto Uni-
versity established three chairs in zoyo history, all of which studied both Chinese and
Inner Asian history, not least because their establishment coincided with the arrival
of manuscripts from Eastern Turkestan in Kyoto.*!

From early on, Japan was able to train specialists in key languages and emerging sub-
jects. Japan had a long tradition of Chinese learning. Kazji, Chinese characters adopted
into the Japanese writing system, form a core component of written Japanese. These
factors gave Japanese scholars of Chinese studies significant advantages. By the late
1880s, two Japanese, NANJO Bunyu (1849-1927) and the aforementioned Takakusu,
had studied Sanskrit under Max Miiller at Oxford. Takakusu later earned a doctor-
ate at the University of Leipzig, became chair of philology at Tokyo, and eventually
held the first chair of Sanskrit there.*> SAKAKI Ryozaburo (b. 1872) studied San-
skrit at Tokyo, and then pursued further education in Europe for three years and was
appointed as professor of Sanskrit at Kyoto in 1910.*’ The aforementioned Haneda,
mentored by Shiratori at Tokyo, aspired to study the languages and history of north-
ern and western China. After graduation he joined Kyoto University, where he be-
came Japan’s leading authority on Inner Asian languages.** Two other scholars, TAKI
Seiichi (1873-1945) and HAMADA Kosaku (1881-1938), studied Dunhuang mate-
rials in London and Paris on government scholarships and were later appointed as the
first professors of art history ( Tokyo) and archeology (Kyoto). The study of Inner Asia
played a major role in shaping Japan’s Sinology and related disciplines.

Japan’s scholars of Inner Asia had at least two non-academic motives. The first was
nationalistic. They were aimed to demonstrate Japan’s genealogical difference from
China and to surpass Chinese scholars in mastering Western scholarship. They also
strove to be the equals of European scholars in the study of Inner and East Asia. This
aspiration was explicitly articulated by Shiratori at Tokyo and shared by his colleagues
at Kyoto.” Japanese academia worked diligently to stay abreast of European and Chi-
nese scholarship, acquire books and manuscripts, and organize the publication or re-

80 Tanaka (fn.72), pp. 77-79, 92-93.

81 Chang (fn. 32), pp. 395-97.

82 Klautau (fn 72), pp. 57-58.

83 SATO Yoshiyuki, Shoki no hakugengaku-ka sotsugydsei: Meiji Taisho no gengo-gaku sono 3 (The early
graduates of the department of philology: Meiji and Tasho linguistics, Part I11), in: Gakuen: Sogo kyoiku
senta tokusha 775, 2005, pp. 37-38.

84 SUGIYAMA Masaaki and SHOGAITO Masahiro, Toy6 shigaku: Haneda Toru (Toyo history: Haneda
toru), in: Kyodai t6y5-gaku no momotose, ed. by TONAMI Mamoru and FUJII Joji, Kydto Daigaku ga-
kujutsu shuppan-kai 2002, pp. 141-45, 164-65.

85 MATSUMURA Jun, Bainiao Kuji (SHIRATORI Kurakichi), in: Jindai Riben hanxuejia: Dongyangxue

Aufsitze 49



publication of key materials. The second motivation was imperialistic. In the 1920s,
when Japan’s interest in Manchuria and Mongolia intensified, Japanese scholars col-
laborated with Chinese scholars close to deposed Qing emperor to form Dongfang
Xueshe (Society of Orientology). Though framed as a scholarly endeavor, it is often
seen as facilitating Japan’s imperialist ambitions.* Thus, well ahead of their Chinese
counterparts, Japanese scholars, senior and junior, were sent abroad for advanced study,
closely followed international scholarship, and extended their research to regions and
languages beyond China’s borders.

It is important to note that z0yo (Oriental) history in Japan effectively became the
study of its Near West. When Japan was removed from #0yo history, what remained
were China, and secondarily Korea, Manchuria, Tibet, and Inner Asia, that is, regions
located to Japan’s west. Thus, ironically, Japan’s Orientology came to focus on the his-
tory of its Western neighbors.

Also important to note is that z0yo studies became Japan’s version of Orientalism.
Like European Orientalists, zoyo scholars did not study their own society. Instead,
they investigated Japan’s significant Other, China, a civilization, though with a glori-
ous history, that had lost its former luster. Though Japanese scholars might not sur-
pass their Chinese peers in the broader field of Chinese history, their contributions to
Dunhuang studies were far ahead. They engaged in international Dunhuang research
earlier than their Chinese counterparts and produced works that rivaled those of Eu-
ropean Orientalists in both quantity and quality. The Orient of foyo studies, however,
was located to Japan’s west.

6. China

When coming to contact with Western powers, China accepted its status as part of
the East or the Orient. Like the Japanese, the Chinese also self-orientalized. Yet China
differed from Japan in two important respects. First, in the Chinese self-image of the
Orient, Buddhism played little role, whereas it was integral to Japan’s Oriental iden-
tity. Second, China had its long and proud scholarly tradition and had viewed itself as
superior to any other civilizations. As a result, Chinese discussions of the Orient con-
sistently placed China and Confucianism at the center, rarely acknowledging the rele-
vance of its eastern neighbor, Japan, or its Southwestern neighbor, India. This changed
only after China’s defeat by Japan in 1895.

Awakened by defeats at the hands of Western powers and Japan, an increasing num-
ber of intellectuals called for the reform of traditional scholarship. They advocated, for
example, a revolution in historical writing — what they called »New History«. This
New History was to remedy the shortcomings of classical historiography, which, in

de xipu (Modern Japanese sinologists: the genealogy of toyo studies), ed. by EGAMI Namio, trans. by
LIN Ching-chang, Wanjuanlou 2015.

86 Chang (Fn. 32), pp. 401-403; GE Zhaoguang, Hewei Zhongguo: Jiangyu, minzu, wenhua yu lishi (What
is China: Territories, ethnicities, culture and history), Oxford Univ. Press 2014, pp. 88-89.

50 Aufsitze



the eyes of reformers, was overly focused on emperors, biographies, antiquated values,
and the accumulation of dry facts. For them, traditional history had ignored the na-
tion, society, new ethical values, and interpretive approaches.87 In secking to produce
modern histories, they looked primarily to Japan. Their eastern neighbor had emerged
as a successful model of modernization and had, in fact, produced the first modern
history of China, NAKA Machiyo’s >Shina tstshi< (General History of China). New
histories written by Chinese authors often followed Naka’s framework, if not incor-
porating large portions of his narrative directly.*®

The Chinese scholarly elite in Beijing first became aware of the significance of
Dunhuang when Pelliot displayed his finds in Beijing (as seen above). Luo Zhengyu
and Wang Guowei quickly registered and transcribed these documents (all written in
Chinese), and published them in the subsequent years. Though the Qing court trans-
ported the remaining manuscripts in the Dunhuang repository to Beijing, China was
soon engulfed by the Revolution of 1911 and the resulting political and military tur-
moil. Over a decade later, Peking University launched the >National Learning Quar-
terly< (Guoxue jikan) as a part of a broader effort to study China’s past using modern
methods. The journal’s opening issue featured a translation of Pelliot’s inaugural speech
at the College de France - translated by none other than Wang himself.””

Though traditionally the Chinese intellectual elite cared little about the country’s
peripheries, the case of Dunhuangappalled, outraged, and humiliated them in at least
three ways. First, they were made aware that their country failed to protect astonish-
ing treasures in a region to which they had regrettably paid little attention. Second,
aside from the documents written in Chinese — though there were many — the other
historical languages found in Dunhuang were unintelligible to the country’s scholars.
They had to rely on their European and Japanese colleagues to point out their impor-
tance. The historian CHEN Yinke, receiving rigorous training in Oriental philology
at Berlin then, lamented finding numerous errors in the Chinese translation of a well-
known Buddhist sutra. He figured that no Chinese since the Tang dynasty (618-907
CE), had been able to correct them.” Indeed, since the Song dynasty (960-1279) Chi-

87 The most influential early reformer was LIANG Qichao (1873-1929). See his Xin Shixue (New History)
[1902], in: Yinbingshi heji, Zhonghua shuju 1936, vol. 4, pp. 3-5. See also Wang Q. Edward, Zhongguo
jindai >Xinshixue< de Riben beijing: Qingmo de >Shixue geming< han Riben de Wenming shixue (Mod-
ern Chinese Historiography and Its Japanese Connection: The >Historiographical Revolution< of the
Late Qing and the >Civilizational History< in Modern Japan), in: Taida lishi xuebao 2003, no. 32, pp.
191-236.

88 LU Yang, Shiyu zhi ronghe: Chen Yinke Tangshi yanjiu tedian yu gongxian de zaikaocha (The fusion of
horizons: A reappraisal of Chen Yinke’s contributions to the study of Tang history), in: Beijing Daxue
xuebao (Zhexue shehuikexue ban) 57, 2020, no. 4, p. 81.

89 Paul Pelliot, Jinri dongfang guyuwenxue ji shixueshang zhi fangming jiqi jielun (translation of Les influ-
ences iraniennes en Asie Centrale et en Extréme-Orient [1912]), trans. by Wang Guowei, in: Guoxue ji-
kan 1, 1923, no. 1, pp. 146-59.

90 CHEN Yinke, Yu mei shu (Letter to Sister, 1923), in: Chen Yinke xiansheng quanji (Complete Works of
Chen Yinke), Liren shuju 1979. For Chen’s training and research in Oriental philology, see Chang (fn.
9), pp- 13-16.

Aufsétze 51



nese intellectual elite had been selected through the Civil Service Examinations, which
tested only the Chinese language. They had no incentive to study foreign languages.
Even when China was ruled by »barbarian« conquers such as Mongols (1278-1368)
and Manchus (1644-1911), Chinese intellectuals still believed that they only needed
Chinese to access the truth in the Confucian classics.

Third, since the discovery of Dunhuang, the Chinese had been slow to study the
materials. Chen wrote a preface to the catalogue of the remaining Dunhuang manu-
scripts removed to Beijing. This catalogue had a significant title, >Dunhuang jie yu
lu<. The character jie meant pillage, disaster, or, with a strong Buddhist connotation,
apocalypse (as jie stood as the translation of ka/pa, the cyclic apocalypse of the world).
Chen indicated that Dunhuang studies had become a prominent scholarly field world-
wide. Sadly, for him, very few Chinese were able to take part.” Luo and Wang were
the most accomplished, and the only two who could match the achievements of Euro-
pean and Japanese scholars, though their working language was Chinese alone. Chen
himself, at the beginning of his academic career, was the only Chinese who was able
to access Dunhuang materials written in Inner Asian languages in the 1920s. He was
joined by Staél-Holstein, the Russian refugee scholar, in Beijing. Staél-Holstein, how-
ever, did not represent Chinese scholarship.

It was in this context of humiliation that FU Ssu-nien (or FU Sinian, 1896-1950)
proposed to reestablish the center of dongfang xue (literally Orientology) in China
by founding a new research institute in China. Fu was painfully aware that European
and Japanese scholars had produced works in Chinese studies that were both admira-
ble and humiliating to the Chinese. Upon the foundation of his institute at Academia
Sinica, Fu declared in the inaugural statement for his institute: »We want zhengtong
of scientific dongfang xue in China.«”*

The term zhengtong is noteworthy. It is composed of two characters: zheng, mean-
ing correct, upright, righteous, legitimate, and zo7g, meaning system, succession, tra-
dition, or unity. The term thus refers to a righteous hold of, or succession to, power.
This term has traditionally appeared in the discussion of dynastic successions, espe-
cially in times of competing claims to the throne, or when China was divided between
rival regimes. These discussions emphasized not only bloodline and power, but also
the moral legitimacy of the claimant, typically judged through Confucian ethics. In
official Chinese historiography, several non-Han dynasties were excluded from the
orthodox dynastic succession because of their »barbarian« ethnic origins, and rul-
ers who seized power unlawfully were omitted. Conversely, a ruler who was consid-
ered to possess zhengtong gained legitimacy or orthodoxy. The concept of zhengtong
was later extended beyond politics to fields such as philosophy or religion. Across all

91 CHEN Yinke, Dunhuang jie yu lu xu (Preface, After the disaster of Dunhuang), in: CHEN Yinke xian-
sheng quanji (Complete Works of CHEN Yinke), Liren shuju 1979, p. 1377.

92 FU Sinian, Lishi yuyan yanjiusuo gongzuo zhi zhiqu (Objectives of the work at the Institute of History
and Philology), in: Fu Ssu-nien yizha (The Letters of Ssu-nien Fu), ed. by Fan-sen WANG et al., Zhong-
yang yanjiuyuan lishi yuyan yanjiusuo 2011, vol. 1, p. 258.

52  Aufsitze



such discourses, four themes are central, namely, possession of power, lineage, legiti-
macy, and often ethnicity.” By invoking the political term zhengtong, Fu implied the
illegitimacy of Paris’s leadership in sinology. For Fu, Chinese Studies was legitimate
only if China was its leading power.

Curiously, Fu used dongfang xue to refer to Chinese studies at his inaugural state-
ment. [ have identified three layers of meaning in the term dongfang xue before.” The
first and the narrowest referred to Western scholarship that dealt with China’s periph-
eries.” The second layer added the study of the Chinese heartland by foreign scholars
to the first. This sense of dongfang xue is reflected in several reference books published
in Republican China.” These two senses were the most common then in China. Ori-
entology was Western scholars’ work on the Orient. Thus, the Chinese already had a
sense of Orientalism. The third layer of dongfang xue was even broader. It retained the
previous two senses, while adding all works on China by the Chinese. This was what
Fu meant by making his institute as the center of dongfang xue.

Four further points must be added to understand Fu’s reference to dongfang xue.
First, the use of the term to refer to Chinese studies was uncommon. Chinese aca-
demia typically preferred terms such as »national learning« or » national studies«
(guoxue). For example, in 1922, Peking University, China’s flagship institution, estab-
lished a Department of National Learning as its first research department, and in the
following year launched the aforementioned >National Learning Quarterly<.”” One of
the few other references to dongfang xue came from the director of that department,
SHEN Jianshi (1887-1947), who said: » Oriental culture has centered in China since
antiquity. It is thus an indispensable task of the Chinese to contribute to the world by
organizing dongfang xue.«<’* In the same year, Luo, who had worked very closely with
Japanese scholars, established the Society for Orientology, funded by money diverted
from China’s Boxer indemnity payment to Japan. Luo wrote the society’s bylaws, stat-
ing that »This society aims to study Oriental culture in the past three thousand years,
focusing on philosophy, history, literature, and art.«”” Fu’s 1928 statement came after
these two references. Though rare, these examples show that the term dongfang xue
held some appeal to Chinese scholars at the time.

93 Endymion Wilkinson, Chinese History: A New Manual, Harvard Univ. Asia Center 2013, pp. 8-9; RAO
Zongyi, Zhongguo lishi shang de zhengtong lun (The Discourses on orthodoxy in Chinese history), Yu-
andong chubanshe 1996.

94 Chang (fn.9), pp. 19-20.

95 Fu (fn. 92), p. 250.

96 See for example Chang (fn. 32), p. 404, n. 128.

97 CHEN Yi-ai, Zhongguo xiandai xueshu yanjiu jigou de xingqi: Yi Beida yanjiusuo guoxuemen weizhongxin
de tantao (The rise of the modern Chinese institutions for academic research: a study of the » national learn-
ing« program of the graduate school of Peking University), Jiangxi jiaoyu chuban she 2002, pp. 99-102.

98 JIANG Meng, >Ba hanxue zhongxin duohui Zhongguo<: 20 shiji 20 niandai zhongguo xiandai wen-
shizhixue de xingcheng licheng (>Taking the Center of Sinology Back to China<: The Making of Mod-
ern Chinese History and Literature Study in the 1920s), in: Shicue yuckan 10,2017, p. 125.

99 Quoted in Chang (fn. 32), p. 401.

Aufsitze 53



Second, the dongfang xue that Shen, Luo, and Fu meant, however, was, in practice,
nothing more than Chinese studies. It was not Orientology in its entirety. It is not im-
mediately clear if Luo’s Orientology only applied to China, for he was collaborating
with Japanese scholars. Yet since his Japanese peers reserved #oyo studies for the study
of China and its peripheries (see above), it is reasonable to infer that Shen also meant
Chinese studies. Fu’s interpretation was more inclusive and broader than the other
two. He wanted to study Inner Asia, first because European Orientalists had demon-
strated its importance, but also because Chinese had historically been active in this
region. He also wished to investigate Southeast Asia (zanyang), presumably due to
the settlements of overseas Chinese there.'® After all, the dongfang xue that Fu envi-
sioned primarily traced the historical footsteps of the Chinese. Fu, having studied in
Germany, was well aware of the richness and heterogeneity of Oriental philology. Yet
what he meant by dongfang xue did not include the studies of, for example, Arabic,
Hebrew, Egyptian and Babylonian literature.

Third, this created a significant difference between China and Japan. Excavating in
Inner Asia, studying Sanskrit, and traveling to China and Europe for manuscripts, Jap-
anese academia was outward-looking. This approach was motivated by Japan’s search
for its own cultural roots, its enduring interest in Buddhism, and the wealth that came
from its industrialization. It coincided with Japan’s colonization of Korea and Man-
churia. Chinese academia, in contrast, was inward-looking. China’s dongfang xue was
defensive, seeking to protect things that the Chinese considered their own. It showed
little interest in, and lacked the resources for, studying regions beyond its borders.

This leads to the fourth point. Fu's dongfang xue inverted the West’s study of the
Other, but in an ironic sense. Orientology began as Western project that studied the
Orient as its Other. When the Chinese claimed to make China the center of Orien-
tology, the field was ironically transformed into the study of China’s self.

So Fu’s assertion was more symbolic than practical: if the Orientalists in Paris were
seen as champions of Chinese studies, then the Chinese wished to make themselves the
rightful leaders of Orientology. But it was obviously an overreach to claim that China
should lead Orientology in its entirety, when few Chinese scholars had the linguistic
expertise on Inner and South Asian languages (let alone Arabic, Turkish, or Egyptian).

It was not just European Orientalism, but also Japan’s advanced position in its » Ori-
entology«, that made Chinese scholars uncomfortable. Chen, speaking to students of
Tsinghua, a leading Chinese university, remarked that »our neighbor country to the
east [namely Japan] has made rapid scholarly progress in the past thirty years, and their
works on the history of our country advanced so far that our countrymen could not
catch up.« Chen then noted that the »independence of Chinese scholarship« was a
» matter of life and death « for the nation.'” Fu also made a similar point in his inau-

100 Fu (fn.92), p.256.

101 CHEN Yinke, Wuguo xueshu zhi xianzhuang ji Tsing Hua zhi zhize (the condition of our country’s
scholarship and the task for Tsinghua), in: Chen Yinke xiansheng quanji (the Complete Works of Chen
Yinke), Liren, 1979, pp. 1489-90.

54  Aufsitze



gural statement.'” The inaugural manifesto of >National Learning Quarterly< echoed
this concern: »Western scholars’ methods of studying the past have long influenced
Japanese academia. We [Chinese] are still walking blindfolded. «**

Japan’s advances in Sinology were so significant that Chinese scholars began to dis-
cuss whether the center of Sinology was in Kyoto or Paris. It was first asked by CHEN
Yuan (1880-1971), an eminent scholar known for his studies of Chinese sources on
the peoples and religions of western China.'® He later repeated this question to Hu
Shi in 1931. Fu also regarded Paris and Kyoto as two centers of Sinology in a letter
to Pelliot in 1931.'” Implicit in their anxiety was an awareness that Japanese schol-
ars had joined European peers to become superior Orientalists in the study of China.

Chinese scholars responded by building new infrastructure, methods, and visions
for Chinese studies. Peking University’s Department of National Learning and its jour-
nal were efforts to support modern scholarship. Fu’s new institute at Academia Sinica
was another. Fu acknowledged that the strength of Western Sinologists lay in their
»Barbarian Studies« (Juxue), that is, their studies on the non-Han peoples and cul-
tures in China’s peripheries. They mastered Inner Asian languages, and explored new
materials to study new subjects, such as religions, rituals, ballads, folklore, and deco-
rative patterns. By »Barbarian Studies« Fu implicitly referred to Dunhuang studies.
He wanted his institute to catch up with these developments. In addition, he wanted
it to promote ethnological, linguistic and archeological studies across China — not just
in the west of the country. These studies no longer just focused on the Han, as tradi-
tional scholarship did, but included ethnic minorities.'™

This multi-ethnic inclusion was crucial not just intellectually but also politically.
Intellectually, Chinese scholars had come to recognize the importance of studying the
many peoples and languages of China. Politically, although Republican China lacked
the power to protect its multi-linguistic, multi-ethnic treasures in Dunhuang, its elite
still sought to defend the territorial and cultural integrity of the lands inherited from
the Qing dynasty. They felt obligated to compete with European and Japanese Orien-
talists in the studies of non-Han languages and peoples in Chinese history.'”’

Though often driven by nationalism, Chinese scholars like Fu and Chen also ex-
hibited a strong sense of scholarly cosmopolitanism. Fu rejected the concept of »na-
tional learning«. For him, good scholarship in Chinese studies meant applying mod-
ern disciplines such as history and philology to Chinese sources. Such applications

102 Mark C. Elliott, Abel-Rémusat, la langue mandchoue et la sinologie, in: Comptes-rendus des séances de
'année Académie des inscriptions et belles-lettres (Paris, France), Académie des Inscriptions et Belles-
Lettres 2014, p. 981.

103 HU Shi, Fakan xuyan (Inaugural statement), in: Guoxue jikan (National learning quarterly) 1, 1923,
no. 1, p. 16.

104 JIANG Meng, Chen Yuan »Ba hanxue zhongxin duohui Zhongguo« kao (A Study on CHEN Yuan’s
wish to take the center of Sinology back to China), Dongyue luncong, 3, 2014, p. 182.

105 Sang (fn. 34), pp. 139, 181; Jiang (fn. 98), p. 131.

106 Fu (fn. 92), pp. 250, 256-57.

107 Chang (fn.9), p. 20.

Aufsatze 55



did not make Chinese history (or philology) a uniquely Chinese discipline. His in-
stitute was therefore dedicated to history and philology (though it expanded to in-
clude ethnology), not to national learning.108 European Dunhuang scholars such as
Pelliot showed Chinese scholars that China was never a self-contained, isolated Mid-
dle Kingdom. Instead, it had taken shape in the broader context of Asia. This vision,
never popular in Chinese history, was shared by Chen Yinke. In his history of the Tang
dynasty, Chen argued that China’s rise and decline were closely tied to the strengths
of the nomadic states to its west.'”” Fu once wrote: »We must take Europe’s history as
our history, Europe’s heritage as our heritage. ... Europe has a civilization that we can

110
take over as our own.«

Conclusion

Philology figured prominently in Dunhuang studies. German scholars deciphered
Sogdian and two variants of Tocharian from their Turfan finds, astonishing the com-
munity of Indo-European philology. In his inaugural address, Pelliot regarded philo-
logical discovery as the greatest contribution of his expedition. The manuscripts found
in Dunhuang and neighboring regions were entrusted to philologists for analysis. In
some cases, the explorers themselves were skilled philologists. Stein had solid philo-
logical training. Pelliot was an extraordinary philologist, proficient in numerous his-
torical and modern languages. Le Coq was also an accomplished philologist, fluent in
Arabic, Persian, Turkish and Sanskrit. Other philologists, such as Chavannes, Friedrich
K. M. Miiller, and Ivanov, won (or elevated) their fame by their work on Dunhuang,
Turfan, and Khara-Khoto manuscripts. Japanese and Chinese Dunhuang scholars —
including Kano, Haneda, Luo, Wang, and Chen - distinguished themselves through
philological studies on Dunhuang manuscripts written in Chinese. Haneda and Chen
even studied Oriental philology abroad and applied it to Inner Asian languages.

This is not to suggest that Dunhuang studies was limited to philology. The field
was also enriched by contributions from geography, archeology, and art history, for
example. The explorers, Hedin, Stein, Pelliot, and Kozler, were either trained in ge-
ography or travelled with a surveyor, since they had to navigate the desert and sur-
vey lands unknown to their sponsor countries. They contributed to archeology with
their excavations of artifacts, monuments, or fortresses. They made contributions to
art history with their presentation and analyses of the discovered murals, reliefs, and
sculpture. They were almost always equipped with a camera, a tool not easily availa-
ble to researchers a generation earlier.

Britain was slow to develop its Dunhuang studies, even though it supported Stein’s
expedition that discovered the manuscript repository in the desert city. Its Sinology
was lackluster in the early twentieth century, and its Sanskrit scholars and Inner Asian

108 Fu (fn.92), p.254.
109 Chang (fn. 32), p. 418.
110 FU Sinian, Manuscript, loose leaf, Institute of History and Philology Library, n.d., FU Sinian Papers.

56 Aufsitze



philologists did not cooperate with their colleagues in Sinology. Stein first had to rely
on French scholars to study his collection. Most of Britain’s Dunhuang studies con-
sisted of cataloguing, which progressed slowly within the British Museum.

Among the three great Orientalist powers, France was the leader in Dunhuang stud-
ies. Paris had a long tradition of research on traffic between India and China, laying
the groundwork for Inner Asian studies. Sinologists, Indologists and Inner Asian phi-
lologists worked closely, in part because Pelliot himself was able to work in all three
fields. Pelliot’s command of Chinese allowed him to engage his colleagues in China
and Japan much more closely than any of his European peers. France’s success relied
on its ability to connect the »Central East« with the Far East, and connect Western
academia with its counterpart in East Asia through Dunhuang studies.

Germany stood as a contrast to France. Though productive with important discov-
eries, German scholars worked largely within the field of Indo-European and Turkic
philology, in which Germany had held a commanding position since the nineteenth
century. Its Turfan scholars showed little interest in connecting the »Central East«
with the Far East (Fernost in German). Instead of looking eastward, German Turfan
scholars looked west, linking Buddhism in the Central East to Greek art in the West.
They connected Inner Asia with Europe, thus making little impact in the Far East.

Russia, a Eurasian empire, had conflicting feelings about its place in the world. West
Europeans often saw Russia as part of the Orient. Russians, however, saw themselves
as Europeans, and looked for the Orient in the territories they had recently acquired
or hoped to acquire. Dunhuang studies, combining Russia’s young Sinology with its
Inner Asian research, extended the empire’s investigation of »its Own Orient«, even
as its Orientalists constantly looked to the West for recognition.

Japan was both an Oriental and Orientalist country. Paradoxically, though Japan
regarded itself as Orient, it carved Japanese history out of its z0yo, or Oriental, his-
tory. Its study of the Orient focused on China, and secondarily Korea, Mongolia, and
Inner Asia — regions all lying to Japan’s west. Japan’s Dunhuang scholars, occupying
chairs in oyo history, primarily at Kyoto, earned both respect and apprehension (es-
pecially from Chinese) by surpassing Chinese and even European efforts in the study
of Dunhuang materials, while also adeptly connecting with European and Chinese
peers. By the 1920s, Chinese scholars already saw Kyoto as a world leader of Chinese
studies, thanks to their research that demonstrated the importance of the » Central
East« for the intellectual and literary history of the Middle Kingdom, a country that
was Japan’s »Near West«.

Common amongall these countries above was the outward gaze of their Orientol-
ogy. Dunhuang and Turfan scholars in these countries explored places beyond their
borders, driven in no small part by their imperialist interests. Indeed, all these coun-
tries had acquired colonies or leascholds in China’s port cities. Other motives, reli-
gious for example, also played a part. They were Orientalists who studied the Other
in the Orient, though for Japan, its Orient lay physically to its West.

China differed by looking inward. Repeated defeats by Western powers and Japan
and the consequent indemnities impoverished the country. The political turmoil that

Aufsatze 57



preceded and outlasted the 1911 revolution further paralyzed the state. The para-
mount concern of the Chinese political and intellectual elite was the survival of their
country. For China’s elite, the loss of Dunhuang materials simply continued the pil-
laging of the country’s cultural wealth by foreign powers. Rather than reaching out-
ward, Chinese scholars prioritzed defending what remained at home, while reform-
ing Chinese scholarship to assert the country’s sovereignty over its historical West, for
which Dunhuang held a symbolic role.

China’s dongfang xue inverted what Orientology meant in Europe. Scholars of Re-
publican China usually saw their work as national learning or national studies, though
they regularly saw themselves as Orientals. In a few dramatic cases, Chinese scholars
proposed doing Orientology within China. In doing so, they orientalized not only the
Chinese people, but also Chinese studies. This was not to suggest that they wanted to
study the Near East or India. Rather, it was a symbolic move. If Orientalists in Paris
were seen as the champions of Chinese studies, then Chinese scholars wanted to make
China the center of Orientology. Thus, while European (and Japanese) Orientology
studied the Other, China’s Orientology studied its Self.

In the eyes of Chinese scholars, France and Japan were the leaders of Dunhuang
studies in the 1920s. The scholarly communities in Paris and Kyoto were so produc-
tive and influential in Dunhuangstudies in specific and Chinese studies more broadly
that some Chinese wondered whether the center of Sinology was in Kyoto or Paris.
Their motivation, however, was to take the center of Sinology, or dongfang xue, in
Fu’s emphatic term, back to China. For them, only China had the moral legitimacy,
or zhengtong, to lead Sinology.

(Prof. Dr. Kevin Chang, Institute of History and Philology, Academia Sinica, Academia
Road, Section 2, No. 130 Taipei City, 11529 Taiwan; E-Mail: kchang@sinica.edu.tw)

58 Aufsitze


mailto:kchang@sinica.edu.tw

Um den folgenden Aufsatz wurde Ralf Klausnitzer fiir das Lexikon >Philological Practi-
ces: A Comparative Historical Lexicon<, hg. von Martin Kern und Glenn Most, Prince-
ton University Press (erscheint 2027) von mir fiir die Abteilung »Modern philology in
the West<« gebeten, zusammen mit einem weiteren Aufsatz tiber die Zensur. Ralf hatte
mit seiner iiblichen Generositat zu beiden Anfragen positiv geantwortet und dichte, pro-
blematisierende und zusammenhingende Aufsitze geschrieben. Dass nur der zweite von
den Haupteditoren des Bandes aufgenommen wurde, hingt vor allem an der grofsen All-
gemeinheit der Klassik- und der Kanon-Frage, die nicht spezifisch genug von der »west-
lichen, modernen« Philologie zeugte; es lag also an der Bestellung selbst, nicht an irgend-
einem Mangel des Aufsatzes. Die >Geschichte der Philologien< freut sich, den Aufsatz
Jjetzt in der Originalfassung zu drucken. (dt)

Ralf Klausnitzer
Klassiker / Kanon

1. Etymologie

Die Zahl von Autoren und Werken ist tendenziell uniibersehbar beziechungsweise un-
endlich; die Anzahl von »Klassikern« und »kanonischen Werken « ist begrenzt. Das
wissen bereits die Philologen in der Bibliothek von Alexandria, die an der Sammlung
und Kommentierung der Uberlieferung arbeiten und angesichts der hier zusammen-
getragenen Fiille von Schriften qualitative Selektionen vornehmen. Schon die Biblio-
theksvorsteher Aristophanes von Byzanz (257 v. Chr.-180 v. Chr.) und Aristarchos
von Samothrake (220 v. Chr.-143 v. Chr.) erstellen Listen ausgewihlter Autoren, die
als musterbildend gelten und bis in die romische Kaiserzeit diskutiert werden. Diese
Listen — Griechisch mivaxeg; Lateinisch indexes; Englisch repertories — umfassen bei-
spielsweise die neun Lyriker (Alkaios, Alkman, Anakreon, Bakchylides, Ibykos, Pin-
dar, Sappho, Simonides von Keos, Stesichoros; bezeugt in der >Anthologia Palatina<),
die drei Tragiker (Aischylos, Sophokles, Euripides; bezeugt in Aristophanes’ Komédie
>Die Frosche< und Herakleides Pontikos’ Traktat >Uber die drei Tragodiendichter<),
die zehn attischen Redner (Aischines, Andokides, Antiphon, Deinarchos, Demosthe-
nes, Hypereides, Isaios, Isokrates, Lykurgos, Lysias; bezeugt u. a. von Pseudo-Plutarch:
>Blot tév d¢xa pyrpwv<, Lateinisch »>Vitae decem oratorum«<); die drei lambographen
(Archilochos, Semonides, Hipponax; bezeugt in der Schrift >mepi inpfBooiwv< des fri-
hen Alexandriners Lysanias von Kyrene); daneben gab es Listen von epischen und ko-
mischen Dichtern sowie von Historikern."

Die Listen von beispielhaften und nachahmenswerten Autoren folgen der in Quin-
tilians wirkungsmichtigem Rhetorik-Lehrbuch festgeschriebenen Formel »in ordinem
redigere «:* »in die Reihe, in den Kanon der klassischen Schriftsteller aufnehmen, fiir

1 Quintilian, Institutio oratoria 10,1,53 ff.
2 Ebd. 1,4,3; 10,1,54.

Aufsitze 59

© 2026 Ralf Klausnitzer, Publikation: Wallstein Verlag
DOT hteps://doi.org/10.46500/83535895-003 | CC BY-NC-ND 4.0


https://doi.org/10.46500/83535895-003

mustergiiltig bzw. klassisch erkliren« (Griechisch eyxptverv; die Opposition numero
eximere, Griechisch exxplvew). Musterhafte Geltung, Zugehérigkeit zum Kanon und
Klassizitit sind also Attribute, die zugeschrieben bezichungsweise zugewiesen werden:
und zwar in kulturell immens wichtigen Praktiken des Sortierens und Vergleichens
angesichts der Herausforderungen einer stetig wachsenden Textproduktion bei be-
grenzten Kapazititen der Verarbeitung. Zugleich reagieren die von Philologen initiali-
sierten und von gesellschaftlichen Systemen iibernommenen Prozesse der »Klassiker-«
und »Kanon-Bildung« auf Imperative aus dem Bildungs- und Erziechungssystem, die
ihrerseits essentielle Aufgaben der kulturellen Identitits- und Traditionssicherung rea-
lisieren: Wenn Texte und die in ihnen enthaltenen Werte und Normen (vom richtigen
Schreiben und Reden bis zu weltanschaulicher Orientierung) an nachwachsende Ge-
nerationen zu vermitteln sind, bedarf es gruppen- und nationalspezifischer Auswahl-
prozesse und Legitimationsstrategien ebenso wie didaktischer Prozeduren und Ver-
fahren. Dieses Wissen um die Limitation von Klassikern und die Pflichten zu ihrer
fortwihrenden Interpretation ist bis in die Gegenwart prasent: Als Harold Bloom
1994 >The Western Canon< prisentiert, stellt er insgesamt 26 Autoren (22 Minner
und vier Frauen) vor, die das Riickgrat der westlichen Kultur bilden.

2. Verwendung

Die philologisch grundlegenden Verfahren der Formierung von »Klassikern« und ka-
nonischen Textkorpora sind seit ihren Anfingen in der antiken Philologie verbunden
mit dem mehrfach dimensionierten Problem der quantitativen und qualitativen Uber-
tulle einer kompetitiven und also wettbewerbsformig organisierten Literatur. Wenn
sich Hesiod zu den Werken seines Vorgangers Homer positioniert oder Aristophanes
in seiner Komdédie >Die Frosche< den Streit um den Rang des besten Tragikers poe-
tisch inszeniert, demonstrieren sie Praktiken des Vergleichens und Sortierens, die in
der antiken Kultur des agonalen Wettkampfs nachhaltig bedeutsam werden. Ebenso
frithzeitig setzt die Suche nach Normen ein, die auf Bediirfnissen der didaktischen
und philologischen Praxis im Zeichen regelpoetischer Imperative antworten: Die Ver-
mittlung von Dichtungund Redekunst und die Produktion neuer Texte im Unterricht
benotigt Vorbilder, die nachgeahmt werden konnen. Deshalb erstellen Grammati-
ker und Rhetoriker bereits im antiken Griechenland Auswahlausgaben der vorziig-
lichsten Werke mit ausgewihlten Mustern (Griech. éykpiBévtec/enkrithéntes oder
mpatTépevol/ prattomenot, lat. classici), die als kulturell verbindliche Sammlungen mit
Begriffen wie Kanon, Ordo und Numerus verdichtet werden. — Der Terminus Kanon
(Griech. xavav, kandn) stammt wahrscheinlich von xavve. (kinna; Binsenrohr, Binsen-
rute) und also einem semitischen Lehnwort und meint urspriinglich » gerades Rohr,
Stange, Stab«. Die daraus hervorgehenden technischen Bedeutungen differieren:
Kanon bezeichnet die Richtlatte bzw. das Winkelmafd des Zimmermanns oder Mau-
rers, eine chronologische oder astrologische Tafel, in der musikalischen Terminologie
ein Monochord. Grundlegend bleiben die Bedeutungsdimensionen von »Maf§« und
»Messen «, woraus metaphorische und abstrakte Begriffsverwendungen wie »Regel,

60 Aufsdtze



Paradigma, Modell« hervorgehen und sich auf metrische Schemata und asthetische
Normen ebenso bezichen kénnen wie auf beispielhafte Vorbilder auf kiinstlerischem
oder literarischem Gebiet. So ist >Kanon< auch der Titel einer kunstgeschichtlichen
Abhandlung, in welcher der Bildhauer Polykleitos die theoretischen Prinzipien sei-
ner Kunst und die Lehre von den Proportionen darlegte. In der Rhetorik erscheint er
zur Bezeichnung des beispielhaften und nachahmenswerten Musters: Dionysios von
Halikarnassos will den Schiilern des guten Schreibens und Sprechens giiltige Vor-
bilder (kovéveg, kanénes) nennen’® und definiert den Redner Lysias als kandn des rei-
nen attischen Stils.* Die Ubersetzung des griechischen Begriffs cazon in das Lateini-
sche ist regula, norma; von kanonisieren: inserere,” in numerum (ordinem) redigere;
das Gegenteil ist numero eximere. Wichtig und zu beachten: Verzeichneten die anti-
ken Listen / repertories / mivaxeg / indexes die als vorbildlich geltenden Schriftsteller
mit ihren Werken, so umfasst der Kanon in religiosen Zusammenhingen die als echt
anerkannten Biicher einer Kirche, insbesondere die Biicher der Bibel im Unterschied
zu den Apokryphen als den nichtkanonisierten Bestandteilen der religiésen Uber-
lieferung.

3. Etablierung

Die Verfahren der Auswahl, der Sortierung und der Klassifikation sind also bereits
etymologisch in die Termini » Classics« / »Klassiker« und »Canon« / »Kanon«
eingetragen, auch wenn ihre begriffliche Fixierung erst spater erfolgt. Angewandt auf
Schriftsteller ersten Ranges (» classicus adsiduusque aliquis scriptor«) findet sich die
Bezeichnung »classici« fiir Autoren in der Antike nur bei Aulus Gellius” im zwei-
ten Jahrhundert n. Chr., der damit die Bezeichnung fiir den Angehérigen einer hohe-
ren bezichungsweise der ersten Steuerklasse » civis classicus« auf das Literatursystem
tibertrigt; zuvor hatte schon Cicero® das Wort metaphorisch gebraucht. Historisch
langfristige Textumgangsformen zur Normierung und Bewertung werden damit fest-
geschrieben. Nur ein »vorbildlicher und anerkannter Schriftsteller« (> classicus ad-
siduusque scriptor«) aus der »ilteren Schar« (»cohors antiquior«) der Redner
und Dichter kann nach Fronto (bei Gellius 19,8,15) die Korrektheit des sprachlichen
Ausdrucks garantieren. Die Apostrophierung als »Klassiker« steht nun neben den
sonst gelaufigen Bezeichungen » scriptores antiqui« oder »veteres« fir Autoren,
die als mustergtiltig, hervorragend oder fiir den Schulunterricht besonders geeignet
in cinem »ordo« oder »numerus« (Kanon) aufgefiihrt sind. In dieser urspriing-
lichen Bedeutung findet sich der Begrift des » Classischen« 1548 bei Thomas Sebil-

let (»bons et classiques poetes frangois comme sont entre les vieux Alain Chartier et

Dionysios von Halikarnassos, Thuk. 1.
Dionysios von Halikarnassos, Lys. 2.
Hor. Carm. 1,1,35.

Quintilian (Anm. 1) 1,4,3; 10,1,54.
Aulus Gellius, Noctes Atticae 19,8,15.
Cicero, Academica 2,73.

0 N1 O\ N W

Aufsétze 61



Jean de Meun«) oder 1737 bei Alexander Pope in >Imitations of Horace< (»who lasts
a century can have no flaw, / I hold that Wit a Classic, good in law«). Die normative
Funktion des Klassiker-Begriffs zeigt sich bei dem Vertreter der deutschen Aufklirung
Christian Fiirchtegott Gellert deutlich: »Lies die classischen Schriftsteller unsrer Na-
tion, die ich Dich habe kennen lehren.«” In dieser Zeit beginnt auch die moderne
Begriffsverwendung des Terminus »Kanon«: Im Anschluss an den deutsch-nieder-
lindischen Grizisten David Ruhnken und seine >Historia critica oratorum Graeco-
rumc< spricht man vom Kanon der neun Lyriker, Kanon der zehn Redner bzw. von
neun kanonischen Lyrikern oder drei kanonischen Tragikern."’

Es ist wohl kein Zufall, dass die Ermahnung zur Lektiire der » classischen Schrift-
steller« und die noch heute giiltige Prigung des Begrifts »Kanon« im 18. Jahrhundert
erfolgen. Denn in dieser Zeit vollzicht sich mit einer exponentiell wachsenden Buch-
Produktion und einer staatlich geférderten Alphabetisierung breiter Bevolkerungs-
schichten jene Lese-Revolution, die gravierende Folgen fiir den Umgang mit Literatur
haben wird und vor allem auch die Philologie betrifft."" Eine erste und wichtige Kon-
sequenz der kulturellen Innovationsverdichtung in der zweiten Halfte des 18. Jahr-
hunderts bei gleichzeitig begrenzter Rezeptionskapazititen besteht in der Erth6hung
der Selektionsrate: Da man die Angebote an neuen Werken — und seien es auch nur die
interessanten und wichtigen Neuerscheinungen — kaum mehr tiberschauen kann, miis-
sen Rezipienten auswihlen. Die nun publizierten Biicher sind jedoch nicht nur eine
quantitative Herausforderung. Sie demonstrieren in ihrer Fille und ihrer Disparatheit
ebenfalls die Beliebigkeit des nun produzierten Kulturguts. Der Anteil der Biicher,
die nicht mehr bedeutsam und mit gleichsam kanonischer Autoritit ausgestattet sind,
wichst, und damit vollzieht sich in der Aufklirung die » Zertriimmerung der Autori-
tit des Buches« (so Ernst Robert Curtius). — Der dramatische Anstieg der Buch-
produktion und die zunchmende Beliebigkeit von gedruckten Werken fithren sowohl
zu intensivierten Selektionsprozessen als auch zu kultureller Differenzierung; die In-
homogenitit in der kulturellen Prigung des Publikums nimmt zu. Die anlaufende
kulturelle Massenproduktion setzt also keineswegs kulturelle Vermassungsvorginge
frei, sondern im Gegenteil verschiedene Prozesse der Differenzierung und Pluralisie-
rung. Souverine Beobachter konnen es sich leisten, die Menge gleichgiiltiger Werke

9 Christian Fiirchtegott Gellert, Lehren eines Vaters an seinen Sohn, den er auf die Akademie schicke, in:
Sammlung der besten deutschen prosaischen Schriftsteller und Dichter, Bd. 7, Carlsruhe: Christian Gott-
lob Schmieder 1774, S.232-262, hier S. 252.

10 David Ruhnken, Historia critica oratorum Graecorum, in: P. Rutilii Lupi, De Figuris Sententiarum et
Elocutionis Duo Libri, Lyons: Samuel & Joannes Luchtmans 1768, S. xxxiii-c, hier S. xcv; dazu auch Ru-
dolph Pfeiffer, History of Classical Scholarship, Bd. 1, Oxford 1968, S.207.

11 Zum dramatischen Anstieg von Publikationen bis 1790 siche David A. Kronick, History of Scientific
and Technical Periodicals: The Origins and Development of the Scientific and Technological Press 1665-
1790, New York: The Scarecrow Press 1962; zu den mentalititshistorischen Konsequenzen siche Erich
Schén, Der Verlust der Sinnlichkeit oder Die Verwandlungen des Lesers: Mentalititswandel um 1800,
Stuttgart: Klett-Cotta 1987; zum Begriff Leserevolution siche Reinhard Wittmann, Gibt es eine Leser-
evolution am Ende des 18. Jahrhunderts?, in: Die Welt des Lesens. Von der Schriftrolle zum Bildschirm,
hg. von Roger Chartier und Guglielmo Cavallo, Frankfurt am Main: Campus 1999, S. 419-454.

62 Aufsdtze



zu ignorieren; Arthur Schopenhauer erklart angesichts der Flut bedruckten Papiers
in den Jahrzehnten nach 1800, man solle iiberhaupt nie lesen, »was zu jeder Zeit so-
eben das grossere Publikum beschiftigt«.'” — Unter den Bedingungen fortgesetzter
und beschleunigter Innovationen (mit den Folgen kultureller Beliebigkeit und Diffe-
renzierung) wichst schlieflich die Bedeutsamkeit >klassischer< Bestinde: Im Gegen-
satz zur wechselnden Fiille des Neuen versprechen sie zeitiiberdauernde Geltungs-
konstanz. In diesem Sinne erklirt Friedrich Schiller 1788 seinem Freund Christian
Gottfried Korner, er werde in den nichsten Jahren iiberhaupt »keine modernen
Schriftsteller mehr« lesen, nur noch Homer und andere Klassiker hohen Ranges.13
Anders gesagt: Eine spezifisch moderne Auffassung von »Klassikern« / » Classics«
formiert sich im Spannungsfeld von zunehmender Innovationsdichte und einer davon
gespeisten Menge kultureller Moglichkeiten einerseits und notwendigem Selektions-
druck bei schwindender kultureller Verbindlichkeit andererseits. »Klassisch « ist dem-
entsprechend das, was alt und trotzdem wirkungsgeschichtlich wirksam ist und also
trotz seines Alters nicht veraltet ist. »Klassiker« sind jene Autoren und Werke, die
in einer Kultur mit hoher Geschwindigkeit der Veranderung und des Alterns eine ho-
here temporale Konstanz an Geltung versprechen.

In eben dieser Weise gewinnen die Begriffe »Classics« / »Klassiker« und
»Canon« / »Kanones« ihre Bedeutsamkeit in der philologischen Praxis des 19.
und 20. Jahrhunderts: Sie sortieren und klassifizieren isthetische Artefakte mit be-
sonderer kultureller Signifikanz und Geltungskonstanz. Ihre Konstruktion vollzicht
sich in kulturellen Praktiken und philologischen Verfahren sowie in Prozessen ge-
sellschaftlicher Wertbildung, bei denen Zeit und Aufmerksamkeit eine ausschlag-
gebende Rolle spielen:

(a) Experten aus dem Bereich der kulturellen Kommunikation sowie aus dem Bil-
dungs- und Wissenschaftssystem (Autoren und Verleger, Kritiker und Philologen,
Archivare und Bibliothekare) investieren Zeit und Aufmerksamkeit in mehrfache
und historisch versetzte Rezeptionsprozesse: Nach dem Akt der Erstrezeption und der
Feststellung von besonders wertvollen Eigenschaften miissen Akte der Sekundir- und
Tertidrrezeption etc. erfolgen, bei denen die so selektierten Werke und ihre Autoren
in der materialen Form von Editionen, Interpretationen, Kommentaren und Adaptio-
nen in anderen Medien tiber den Zeitraum von Entstehung und Primérrezeption hin-
weg tradiert werden. Die Bildung von » Classics« / »Klassikern« und »Canons« /
»Kanones« ist also ein historisch langfristiger und generationentibergreifender Pro-
zess, der im Verbund mit anderen gesellschaftlichen Institutionen (Politik, Religion,
Wirtschaft) erfolgt und die kulturelle Kontinuitit von Gesellschaften sichert.

12 Arthur Schopenhauer, Simmtliche Werke in finf Bianden, Bd. 5: Parerga und Paralipomena, Leipzig:
Insel Verlag 1908, S. 607.

13 Friedrich Schiller an Christian Gottfried Korner. Brief vom 20. August 1788, in: Briefwechsel zwischen
Schiller und Kérner von 1784 bis zum Tode Schillers, hg. von Ludwig Geiger, Bd. 1, Stuttgart: Cotta
1892, S.246-250, hier S. 249.

Aufsitze 63



(b) Die Formierung von » Classics« / »Klassikern« und »Canons« / »Kano-
nes« erfolgt aufgrund der Limitation von Zeit und Aufmerksamkeit bei quantita-
tivem Wachstum und qualitativer Diversifizierung der kultureller Produktion: Aus
einer Vielzahl von Texten — die in je spezifischen Kultur- und Sprachgemeinschaften
oder Nationen entstechen — miissen Texte und Textgruppen (bezichungsweise deren
Autoren) ausgewihlt werden, um normative Vorbilder fiir nachfolgende Produktio-
nen sowie Muster fiir Lernprozesse im Schul- und Bildungssystem bereitzustellen.
Entscheidend bleiben die komplexen Verfahren zur Formierung von »Klassikern«,
die als essentielle Bestandteile und Resultate von Praktiken untrennbar mit kulturell
grundlegenden Prozessen der Kanonisierung (» processes of canonization«) und der
Herstellung von Bedeutsamkeit fiir kollektive Identititen (insbesondere Nationen)
verbunden sind. Als essentielle Kriterien des Kanons und also wesentliche Impuls-
geber von Kanonbildungsprozeduren gelten Exemplarizitit, Innovativitat, Singulari-
tat, Klassizitat, literarhistorische Relevanz und universelle Anschlussfahigkeit. Zu
den Praktiken der Klassiker-Bildung gehoren (a) rekursive Lektiiren, (b) Prozedu-
ren der Auswahl und also der Inklusion und Exklusion von Texten und (c) Akte
fortgesetzter Rezeption, die tiber Primir- und Sekundirlektiiren hinausgehen und
sich zu dauerhafter Rezeption von ausgewihlten Texten verdichten. — In einem ers-
ten »Innovationsakt« werden dabei bestimmte Texte zusammengefasst, die eine be-
stimmte »Primirrezeption« erfahren haben. Den kommunikativen Konsens tiber
Berechtigung und Anerkennung einer so kompilierten Textgruppe gewihrleistet ein
zugrundegelegtes Werte- und Sinnsystem. Entscheidender Schritt sind » Sekundir-«
und »Tertidrrezeption « durch Literaturkritik und Literaturwissenschaft, die in histo-
rischer Distanz das Textkorpus akzeptieren und als Kanon etablieren. Dabei entstehen
historisch-kritische Editionen (die ihrerseits zu Ausgangspunkten neuer exegetischer
Bemithungen werden), Auswahlausgaben und Textsammlungen sowie kultur- und
literaturhistorische Modellbildungen, die im Genre der Literaturgeschichte mit je
spezifischen Leit- und Normvorstellungen und Narrativen (»Anfinge« und »Auf-
stieg«, » Bliitezeit«, »Verfall« 0. A.) dargestellt werden.

4. Konsequenzen

»Klassiker « und »Kanones« sind also Resultate einer kondensierten Aufmerksam-
keit. Zugleich fokussieren und verdichten sie die Aufmerksamkeit, so dass exklusive
und zum Teil stark eingeschrinkte Vorstellungen von »wertvoller« und also dauer-
haft zu rezipierender Literatur entstechen. Gegen diese in kulturellen Regelkreisen
und gesellschaftlichen Subsystemen erzeugten Selektionen haben sich in den letzten
Jahrzehnten entsprechende kritische Reflexionen und kulturelle Gegenbewegungen
formiert.

Klassiker- und Kanonbildungen bleiben historische Prozesse, die viel tiber ihre
Produzenten und die kulturellen Normvorstellungen ihrer Zeit sagen. Denn Kanon-
bildung als Konstitution eines anerkannten Korpus von >wertvollen< und norma-
tiv giiltigen Texten vollzieht sich in mehrstufigen Prozessen der Homogenisierung

64  Aufsdtze



und Abgrenzung. Um Texte zu einem Kanon zusammenzufassen und sie von vor-
hergehenden Entwicklungen (also ilteren Traditionen) und der nachfolgenden Li-
teratur unterscheiden zu konnen, sind Differenzen zwischen einzelnen Texten zu ni-
vellieren. Problemaspekte miissen in Normverhalten transformiert und isthetische
Einzelheiten auf iibergreifende Prinzipien von Form und Technik reduziert werden.
SchlieSlich wird ein so gewonnenes Textkorpus durch Griinderfiguren historisch le-
gitimiert. Thren Abschluss finden Kanonisierungsprozesse in einem kommunikativen
Konsens, der weitere Auswahlprozesse erlaubt und Anschliisse gestattet.

Jeder Umgang mit einem Kanon und kanonischen Texten wird deshalb fragen miis-
sen, auf welchen Prinzipien der (stets ausgrenzenden) Auswahl und Homogenisierung
diese Zusammenfassung beruht. Denn Kanon und Kanonisierungen als zumeist retro-
spektive Konstrukte verraten nur wenig tiber zusammengefasste Texte, dafiir jedoch
eine Menge tiber die Wert- und Normvorstellungen ihrer Konstrukteure. Und die-
ses Wissen kann fiir eine Rekonstruktion literarischer Kommunikationsverhiltnisse
durchaus hilfreich werden.

S. Bibliographie

Aleida Assmann, Jan Assmann (Hg.), Kanon und Zensur. Beitrige zur Archiologie der literari-
schen Kommunikation, Miinchen: Fink 1987.

Harold Bloom, The Western Canon. The Books and School of the Ages, New York: Harcourt
Brace 1994.

Wolfgang Brandt, Das Wort »Klassiker «. Eine lexikologische und lexikographische Untersuchung,
Wiesbaden: Franz Steiner 1976.

Ernst Robert Curtius, Europiische Literatur und lateinisches Mittelalter, Tiibingen, Basel: Fran-
cke 1948; Englisch: European Literature and the Latin Middle Ages, ibers. von Willard R. Trask,
1953.

Allen Edward Douglas, Cicero, Quintilian and the Canon of Ten Attic Orators, in: Mnemosyne
9, 1956, S. 30-40.

Manfred Fuhrmann, Der neue Kanon lateinischer Autoren, in: Klassik im Vergleich. Normativi-
tit und Historizitit europiischer Klassiken, hg. von Wilhelm Vokamp, Stuttgart: Metzler 1993,
S.389-402.

Christian Fiirchtegott Gellert, Lehren eines Vaters an seinen Sohn, den er auf die Akademie schicke,
in: Sammlung der besten deutschen prosaischen Schriftsteller und Dichter, Bd. 7, Carlsruhe: Chris-
tian Gottlob Schmieder 1774, S. 232-262.

Jan Gorak, The Making of the Modern Canon. Genesis and Crisis of a Literary Idea, London:
Bloomsbury Academic 1991.

Walter Haug, Mittelhochdeutsche Klassik, in: Literarische Klassik, hg. von Hans-Joachim Simm,
Frankfurt am Main: Suhrkamp 1988, S. 230-247.

Renate von Heydebrand (Hg.), Kanon macht Kultur. Theoretische, historische und soziale As-
pekee dsthetischer Kanonbildungen, Stuttgart, Weimar: Metzler 1998.

David A. Kronick, History of Scientific and Technical Periodicals: The Origins and Develop-
ment of the Scientific and Technological Press 1665-1790, New York: The Scarecrow Press
1962.

Glenn W. Most, Canon Fathers: Literary, Mortality, Power, in: Arion 3, 1990, S. 35-60.

David Ruhnken, Historia critica oratorum Graecorum, in: P. Rutilii Lupi, De Figuris Sententia-
rum et Elocutionis Duo Libri, Lyons: Samuel & Joannes Luchtmans 1768, S. xxxiii-c.

Aufsitze 65



Friedrich Schiller an Christian Gottfried Korner. Brief vom 20. August 1788, in: Briefwechsel zwi-
schen Schiller und Korner von 1784 bis zum Tode Schillers, hg. von Ludwig Geiger, Bd. 1, Stutt-
gart 1892, S.246-250.

Erich Schon, Der Verlust der Sinnlichkeit oder Die Verwandlungen des Lesers: Mentalititswandel
um 1800, Stuttgart: Klett-Cotta 1987.

Arthur Schopenhauer, Simmtliche Werke in fnf Binden, Bd. 5: Parerga und Paralipomena, Leip-
zig: Insel Verlag 1908.

Reinhard Wittmann, Gibt es eine Leserevolution am Ende des 18. Jahrhunderts?, in: Die Welt
des Lesens. Von der Schriftrolle zum Bildschirm, hg. von Roger Chartier und Guglielmo Cavallo,
Frankfurt am Main: Campus 1999, S. 419-454.

66 Aufsditze



Kirk Wetters

yNachahmung und lllusion<: Functions and Dysfunctions of the Protocol
as a Medium of Humanities Research Based on the Example of Adorno’s
Seminars and >Poetik und Hermeneutik I«

1. Academic Ephemera, Academic Protocols

Publication as a professional necessity and the main currency of academic systems has
tended to structure scholarly discourse into a teleology in which books and articles
are often taken as a self-evident end in themselves." This can lead to the overestima-
tion or misunderstanding of the function of publications. Given the tight relation of
academic publication to credentialling and professional advancement, the writings of
scholars can also be thought of as mere requirements and byproducts of the larger and
relatively unstructured systems of reading, writing, teaching, learning, talking, think-
ing — and countless other activities.” The >domestic life<, so to speak, of academic pub-
lications takes place in the traffic of quotes and footnotes, but this life is for the most
part much less vibrant — less detailed, less accurate, less critical, less creative — than their
>outdoor life< in seminars, colloquia, exchanges of letters and emails, as well as col-
legial debates. This can be understood as inherent to the relation between ephemera
and the official written record, but it also poses the question, not infrequently asked
in the context of archive-based research on Wissenschafisgeschichte:* How can such
ephemera be manifested in and as scholarly work? What are the effects of doing so?

To begin to answer such questions, the recent collection, >Das Protokoll<, edited by
Peter Plener, Niels Werber, and Burkhardt Wolf, provides essential orientation with
respect to the complex history of the protocol (both as a concept and a practice).” In

1 This brief discussion of teleology-effect summarizes findings presented in: Kirk Wetters, Afterlives of the
Academic Conference: Paratexts and Parabases of the First >Soziologentag< (Frankfurt am Main, 1910),
in: Paratexte der Theorie, ed. by Michael Gamper and Wolfgang Hottner, Berlin 2025, pp. 29-58. On aca-
demic publishing see: Caspar Hirschi, Carlos Spoerhase, Die Gefihrdung des geisteswissenschaftlichen
Buches. Die USA, Deutschland und Frankreich im Vergleich, in: Merkur 69, 2015, no. 788, pp. 5-18.

2 Steffen Martus, Carlos Spoerhase, Geistesarbeit. Eine Praxeologie der Geisteswissenschaften, Frankfurt
am Main 2022.

3 Cf. Andrea Albrecht et al., Vorder- und Hinterbithnen der Germanistik. Das Verhilenis von 6ffentlicher
und privater Kommunikation aus fachgeschichtlicher Perspektive, in: Scientia Poetica 25,2021, no. 1, pp.
225-236; Andrea Albrecht et al., Vorder- und Hinterbithnen der Germanistik (Fortsetzung). Das Verhalt-
nis von offentlicher und privater Kommunikation aus fachgeschichtlicher Perspektive, in: Scientia Poe-
tica 26, 2022, no. 1, pp. 361-368. This is only the most recent layer of transgenerational legacies associa-
ted with the role of archival research in the context of disciplinary histories. See, for example, Eberhard
Limmert’s >Marbacher Impulse fiir die Geschichte der Germanistik<, which is the introduction to the first
publication of the symposia of the Marbacher Arbeitskreis fiir Geschichte der Germanistik. Cf. Christoph
Kénig, Eberhard Limmert (eds.), Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 1910 bis 1925, Frankfurt
am Main 1993.

4 Peter Plener, Niels Werber, Burkhardt Wolf (eds.), Das Protokoll, Stuttgart 2023. In addition to its excel-

Aufsatze 67

© 2026 Kirk Wetters, Publikation: Wallstein Verlag
DOI hteps://doi.org/10.46500/83535895-004 | CC BY-NC-ND 4.0


https://doi.org/10.46500/83535895-004

widespread everyday use in a range of contexts, a protocol is a transcript or written
record — but also a rule, a norm, an instruction or established practice, which is to be
followed (in the sense of >obeyed< or >imitated<). Whereas the law or Rechtsnorm
is intentionally posited and requires enforcement through punitive sanctions, proto-
cols are intentionally followed and thus tend, even in their emphasis on writing and re-
cording, to sink into the unmarked space of the unwritten, traditional and habitual.®
A breach of protocol, for example, is a transgression that produces effects, but they
may remain within the protocollary system itself without requiring the intervention
of another instance.

On the other hand, following protocols — whether in diplomatic, ceremonial, legal
or computational contexts — frequently produces a written record, a confirmation or
re-inscription, which codifies the pre-existing protocollary norm as a norm and at
the same time subtly transforms it. Following protocols produces protocols — in ei-
ther or both senses. Such a recursive, prescriptive and self-reproducing protocol is not
a mere transcript, Mitschrift or notes. A protocol in the administrative-bureaucratic
sense must be authorized as belonging to a particular series of official records. Proto-
cols of this kind are neither mechanical means of translating spoken words into text,
nor are they a genre of text. The protocol is, strictly speaking, a medium, an adminis-
trative form for the self-reproduction of institutions over time. Protocol requires pro-
cess (Verfabren), and process requires protocols, with decision-making as the context
and telos.® Thus the scholarship speaks of the difference between a Verlaufsprotokoll,
a detailed chronological record of deliberations (as in the >minutes< of a meeting),
and an Ergebnis- or Beschlussprotokoll, a record of the results or decisions themselves.
Both kinds of protocols need not be verbatim transcripts but are selective and ideally
rather concise accounts which are meant to serve as a basis for subsequent actions or
as a precedent for future decisions.

The volume >Das Protokoll< does not specifically address the role of protocols in pres-
ent-day or historical academia. It goes without saying that protocollary forms are used
in university administration and decision-making. Such protocols do not require spe-
cial consideration because they do not substantially differ from those of non-academic
bureaucracy. The process-form of academic publications, on the other hand, would
seemingly only count as a protocol in an overextended, figural or metaphorical sense.
But let us test this hypothesis in more detail: Scholarly writings follow a protocol
whenever they treat already-published works as a system of precedents or authorities;
academic publications, like protocols, proceed chronologically and serially; they are

lent coverage of its main topic, this Sammelband is highly recommended for its bibliography, which in-
cludes many canonical texts of media theory. The volume’s detailed and varied contributions are the main
basis for my own synthetic characterization of the form (or medium) of the protocol.

5 Comparing and contrasting legal vs. literary hermeneutics, see Christoph K6nig, Dieter Grimm (eds.),
Lekeiire und Geltung: Zur Verstehenspraxis in der Rechtswissenschaft und in der Literaturwissenschaft,
Gottingen 2020.

6 On the importance of decision, see Niklas Luhmann, Legitimation durch Verfahren, Frankfurt am Main

1969.

68 Aufsdtze



governed by systems of authorization, such as peer review, which transform them into
authoritative permanent records. On the other hand, the temporality and temporal
horizon of academic writings overextend the analogy. Especially the aspect of deci-
sion, Beschluss or Ergebnis is difficult to localize: Even though a scholarly conjecture
may eventually be proven beyond doubt,” such validations would be external and dif-
fuse in relation to the protocol itself (e. g., as collective judgments of the scientific com-
munity). The >protocol<, one might say, only registers possible proofs, lends them a
virtual existence, whereas the discovery process writ large depends on countless exter-
nalities. The >scientific< protocol in this sense does not recursively and self-referen-
tially create its own reality out of whatever data it is given to record. Instead, it seeks
to realize a reality that resists it. In such a highly controlled discursive environment,
errors are not mere glitches but steps on the path toward truth.

Protocollary and procedural elements are crucial to such a conception of scientific pro-
gress, but nonetheless it remains implausible to think of the totality of academic pub-
lications as comprising a comprehensive protocol, whether in the conventional sense
of a transcript or in the strictly administrative-procedural sense. Part of the difficulty
lies in the fact that the terms themselves — protocol in its common vs. strict senses, the
differentiation of Verlaufs-, Beschluss-, and Ergebnisprotokoll — are not clearly defined
and in individual cases ambiguously overlap. A protocol, for instance, just as it is not
a law, also is not merely a cybernetic system — though cybernetic systems could be a
kind of protocol, assuming they involve transcriptions. A protocol is closer to a >pro-
gram< — but not in all senses of the term. Protocols often (but perhaps not always)
require or elicit the compliance of human actors. (Here one could think of computer
programs, which mix automation with human interaction and oversight.) Also, the re-
lation of the Verlauf - as a narrowly structured temporal proceeding — to the Beschluss
or Ergebnis can only be thought of as variable according to exactly what is transpiring
in relation to its possible forms of closure, stoppage, referral or deferral. This loosen-
ing of the strict definitions of the protocol makes it possible to see how academic sys-
tems’ reliance on protocollary forms may be complex, sporadic, possibly merely su-
perficial, but that this makes them very much like other kinds of protocols. In the
following short excurses, I will attempt to show this in some exceptional cases when
scholarly communication did attempt to cleave more strictly to protocollary forms.

2. Adorno’s Frankfurt Seminars

The four-volume 2021 edition of Adorno’s Frankfurt seminars, edited by Dirk Braun-
stein,” represents a wholesale transfer of the archival documentation of an essentially
oral and ephemeral format — the seminar - into the context of an existing published

7  Cf. Kirk Wetters, Illegitimacy as Norm: On the Temporality of Science and Theory, in: Reframing Crit-
ical, Literary and Cultural Theories, ed. by Nicoletta Pireddu, London 2018, pp. 63-90.

8 Dirk Braunstein (ed.), Die Frankfurter Seminare Theodor W. Adornos. Gesammelte Sitzungsprotokolle
1949-1969, Berlin and Boston 2021.

Aufsitze 69



oeuvre. The long-term effects of this remain to be seen. The possibility, however,
that the seminars can be a game-changer, was already registered in 1999 when Alex
Demirovi¢ argued for their distinctiveness as a record of Adorno’s theoretical practice.”

The intended function and scope of this record-keeping is not entirely clear. The
summaries of the individual sessions are not protocols in the sense of word-for-word
transcripts. The authors (or rather: protocolists) were evidently familiar with this kind
of writing, which back then was commonly assigned to the junior members of the ac-
ademic community. The seminar protocols were nothing extraordinary but part of an
established routine; this can be inferred from the fact that they span Adorno’s entire
career in Frankfurt (1949-1969). Insofar as the use of the format was more reflexive
than reflected, it is difficult to speak confidently about a clearly defined purpose. Cer-
tainly these records would have been multi-functional: The preceding protocol was
read aloud at the start of the next session, which suggests that they primarily served as
memory aids for the internal use of the participants, contributing to the overall con-
tinuity of the group’s deliberations (e. g., for those who were absent). They were thus
written for a very small initial readership but were also preserved and used later in var-
ied contexts (as described in Braunstein’s introduction).

The importance of the seminar documentation, following Demirovi¢ and Braun-
stein, is its depiction of critical theory as an >open source< rather than a simply pro-
prietary project. The seminar setting requires that theories and topics do not repre-
sent inalterable, authorially copyrighted theoretical knowledge but must be taken as
starting points for future research and possible revisions. Theory in the seminar con-
text — like any subject matter — must be up for discussion and open to impromptu re-
actions. Demirovi¢ shows how Adorno successfully meets this expectation, arguing
that his pedagogical practice of theory was distinct from the fixed canon and dictums
which were characteristic of many of the published writings, and primarily established
his reputation as a theorist and the co-founder of a theoretical school. By approach-
ing Adorno through his institutional and pedagogical practice, Demirovi¢’s reading
of the published >classical < Gesamtwerk thus does not seek to make it philosophically
consistent but rather highlights its internal differentiation, context-dependency, and
ability to elicit various kinds of participatory, even passionate engagement from differ-
ent readers. Based on this example, it seems like there is much to be learned from the
ephemera, but that they may also fundamentally change what is meant by » theory.«
The preservation and publication of past ephemera like Adorno’s seminars are more
than just fetishism or nostalgia but represent the promise — to committed readers — of
aviable intellectual nexus that is fundamentally different from that of the published
corpus. That such a text survives and maintains its coherence and interest for read-

9  Alex Demirovi¢, Die Lehrpraxis der Frankfurter Schule, in: Der nonkonformistische Intellektuelle, Ber-
lin and Wien 2023 (originally Suhrkamp 1999), pp. 345-384. Additional details on the protocollary prac-
tice, the constitution and function of these texts — of which Adorno is not the author — can be found in
Dirk Braunstein, Einleitung des Herausgebers and Editorische Richtlinien, in: Braunstein (fn. 8), vol. 1,

pp- 1-16.

70  Aufsitze



ers who lack the context of the seminar itself is far from self-evident. What does sur-
vive, however — with a kind of immediacy that is often lacking in academic publica-
tions — is a strong sense of what was discussed (7/hema) and who said what (Beitrag).
The seminar protocols are not verbatim transcripts, but the form of the protocol re-
quires that stylization and aestheticization are kept to a minimum. Internal records
of this kind have been edited for accuracy (up to and including their published edi-
tion) and thus conceivably underwent multiple approval processes. This means that
they are authorized works — and that they are protocols — but that they do not have
an author in the sense typically implied by the word » authorship.«

Despite this surprising epistemic robustness, deficiencies or one-sidedness are also
evident. To discern the real import of the discussions, their exact back-and-forth flow,
their speed and intensity, their tone and emotional tenor, their bottom line (Ergeb-
nisse), would require an audio recording or the — possibly unreliable - testimony of
someone who was there. The records of Adorno’s seminars thus blend the forms of
the Verlaufs- and Ergebnisprotokoll while providing neither extensive documentation
of the former nor the intensive closure of the latter. The relation of the sequence of
what was said to the flow of time (the passing of the >minutes<) is lacking, and, al-
though many individual statements represent a kind of preliminary result (Ergebnis),
these protocols, based as they are on the open-ended discussion-based format of the
seminar, do not reach any kind of definitive finding, decision or conclusion.

3. Poetik und Hermeneutik

Viewed as protocols or even just as books, the publications of disciplinary societies
(Fachgesellschaften), traditionally referred to as cither Verhandlungen (proceedings
or transactions) or Kongressberichte (»reports« on the congress), may provoke many
questions and irritations. In the decades after World War II, it was typical (and remains
a common practice) that disciplinary societies did not attempt to publish a full tran-
script of the entire congress — but they did publish the discussions of the papers. Such
»reports« can appear to be scripts or transcripts, but in fact are more or less loose sum-
maries that provide a limited, incomplete — or possibly completely inaccurate — record
of what was said. Given this tenuousness of the protocollary structuration, the bureau-
cratic language of officialdom (»Verhandlungen« etc.) is primarily metaphorical here
and seemingly serves to compensate for the deficiencies of the documentary record it-
self. Such language adds to the feeling of importance, the event-ness of the event, and
indirectly contributes to the logic and justification of the congresses and their publica-
tions. Potentially unintentionally misleading, however, is the published volumes’ im-
plication that they are not only an official record (which they also are) but that they
can be mistaken for a transcript of (the entirety) of what took place. This impression
is furthered by the fact that such volumes rarely offer details about how they were re-
corded, produced, and edited. At one pole is transcription technology (e. g., audio re-
cording and stenography) and at the other are the editorial possibilities of rewriting
and retrospective reconstruction. It must also be kept in mind that many conference

Aufsatze 71



texts, including responses, are scripted in advance. Even at the former end of the spec-
trum (which is partly a question of technology and partly of individual disciplinary
practices),10 the scholarship on protocols warns against assuming that an » official re-
cord« is ever identical with a word-for-word or verbatim transcript."

This matters in the case of academic Kongressberichte, which stand in place of what
happened and what was said and thus might be mistaken for verbatim records. This
posited identity of the event and its publication enhances the credibility of the vol-
umes, both as academic and historical sources. Whatever they may omit or distort,
they purport to be the true record of the event and are often handled as such. Thus,
as I have shown more extensively elsewhere,'* published volumes of conference pa-
pers and discussions might be best characterized as a textual reenactment of the pub-
lic-facing side of the event; they surface aspects of the event that the organizers and
editors want to be remembered.

I would hypothesize that the seemingly contradictory elements of the genre of the
Kongressbericht are the result of its need to simultaneously fulfill heterogeneous aca-
demic functions, as well as administrative and representational demands: (1) The doc-
umentary preservation of the in-person academic communication at the congress (Ver-
laufsprotokoll); (2) the production of a book-length academic publication, which (3)
is coherent, citable, and (4) at the same time increasingly also addressed to a non-dis-
ciplinary readership and (5) has a chance of selling more than a few copies; and, fi-
nally, (6) serves as a comprehensive representation of the congress in its entirety (Be-
schlussprotokoll). Because of the contradictions and multifunctionality, few if any of
these goals can actually be met, since what is published may diverge radically from the
form of the protocol and certainly is not a verbatim transcript — but still might be mis-
taken for one. Perhaps the most problematic point is (6), the volume’s ability to sub-
stitute for the congress as a whole by standing for its » conclusions« (Beschliisse) or

10 As if aware of these problems, the publications of the DFG symposia of the 1970s begin to much more
systematically thematize their own form and » Spielregeln« — noticeably distancing themselves both
from the form of the protocol and the claim to re-enact the in-person event. See especially the intro-
ductions to: Albrecht Schone (ed.), Stadt—Schule—Universitit—Buchwesen und die deutsche Literatur
im 17. Jahrhundert: Vorlagen und Diskussionen eines Barock-Symposions der Deutschen Forschungs-
gemeinschaft 1974 in Wolfenbiittel, Miinchen 1976 (>Spielregeln<, p. XXI) and Richard Brinkmann
(ed.), Romantik in Deutschland: Ein interdisziplires Symposion, Stuttgart 1978.

11 Anna Weichselbaum, Wort fiir Wort: Bedingungen der Analyse diplomatischer Wortprotokolle als histo-
rische Quellen, in: Das Protokoll, ed. by Peter Plener, Niels Werber and Burkharde Wolf, Stuttgart 2023,
pp- 31-45. In calling attention to a »verbatim ideology« that informs the memory of organizations and
institutions, Weichselbaum follows findings from the fields of ethnography and linguistics, especially:
Miyako Inoue, Word for Word: Verbatim as Political Technologies, in: Annual Review of Anthropology
47,2018, pp. 217-232 [https://doi.org/10.1146/annurev-anthro-102116-041654] and Mary Buchholtz,
The Politics of Transcription, in: Journal of Pragmatics 32, 2000, pp. 1439-1465. Inoue uses the word
»entextualization« as a technical term, which is uncommon in English but corresponds to the German
Verschriftlichung. (1 will use the term in this sense in the discussions that follow.)

12 Cf. Kirk Wetters, Prehistory of the Edited Collection, in: Theory as Event, ed. by Matt Erlin and André
Fischer, Evanston: Northwestern Univ. (forthcoming).

72  Aufsitze


https://doi.org/10.1146/annurev-anthro-102116-041654

»results« (Ergebnisse). Even if not intentionally deceptive, the effect can be highly
misleading. By usurping the intrinsic authority of the form of the protocol without
strictly adhering to its most salient features, a fictive identity is created between the
event of the congress or conference and the book that comes out of it.

This vacant space, a vast room for improvement, became occupied by >Poetik and
Hermeneutik<, which not only took inspiration from the interdisciplinary content of
other Kongressberichte,"”” but also from their form. Published in 1964 based on a June
1963 colloquium in Giessen, the strikingly well-designed but text-heavy cover evokes
multiple aspects of the form of the protocol, thereby setting up frameworks of form
and content for the potential reader.

The designation of the chapters as Vorlagen suggests that the included publications
are unrevised conference papers, indeed the same ones that were pre-circulated to the
participants. Whether this is in fact the case cannot be verified by the reader of the
volume, but the illusion is furthered by the fact that post-conference emendations are
marked with an asterisk (*). Making later additions visible in this way produces a form
of cyclical and serial rereading that strongly resembles the procedural work of the pro-
tocol and gives the impression that the rest of the text — the parts without the * - is
an unedited original document. Protocol theory, however, suggests that whatever is
taken to be the official record is official only because it has been approved as such —
and not because it is word for word, raw, unedited, or verbatim. Condensation and
improvement of phrasing and formulation, for example, tend to be a requirement, of-
ten tacit, of entexualization (Verschriftlichung), which converts spoken language into
a transcript or Aufzeichnung, upon which the final product is based.

The Vorlagen are organized into chapters, i.e. a reccommended narrative, thematic
or logical sequence. The Verhandlungen, on the other hand, refer to the discussions
that are published at the end of the volume, which do not follow the sequence of the
chapters but of the conference itself. The reader is thus invited to recreate the 4b- and
Verlauf of the conference, starting with a review of the >files< (Akzer) and then by re-
tracing the deliberations.

The only thing that is missing is the conclusion, the Beschluss or decision, which
is left in the hands of the reader who engages with this demanding recursive process
of intellectual labor. The book, the volume which contains the >Arbeitsergebnisse
einer Forschungsgruppes, is thus itself the performative final act, the closure, the re-
sult, the initiator of further actions and communications — and the beginning of a
new series. Thus, similarly to the Adorno seminars but much more radically and in-
tentionally, the documentary basis of the Vorlagen, the Verlauf of the Verhandlun-
gen, the Ergebnisse and the Beschluss, are pushed to the point of total identity. This
ambitious presentation is excessive in the demands that it places on the reader (who

13 According to Hans Robert Jaufi: »Vielleicht ist es kein Zufall, dass die Griindung und der Erfolg unserer
Forschungsgruppe im Zeichen des gleichen interdiszipliniren Prinzips stand, das auf dem Miinsteraner
Kongress so eindrucksvoll hervortrat.« Quoted from Julia Amslinger, Eine neue Form von Akademie:
Poetik und Hermeneutik — die Anfinge, Paderborn 2017, p. 330.

Aufsatze 73



is likely to ignore or misconstrue these complex paratextual frames). It is, I want to
claim, a deliberate and motivated attempt to improve the existing procedures of hu-
manities research and at the same time a literary experiment with the medium of the
protocol.’* This >bureaucratization< of humanistic research may explain why read-
ers did not always respond positively to the >Poetik and Hermeneutik< volumes,"
while others have idealized them as setting an unsurpassably high bar.'® In >Nachah-
mung und Illusion<, the written text of the academic contribution (Beitrag) is staged
as an official record embedded in a procedural framework which retains the ambi-
ence of oral communication and at the same time prefigures the thoughts and ques-
tions of future readers whose participation is thereby elicited. By imitating the form
of the protocol, the volume includes its own reception, performatively producing
and steering its own future.

The laborious editing that this conception requires is emphasized by Hans Rob-
ert Jauf, Herausgeber of the first volume of >Poetik und Hermeneutik<. He describes
his work as »einen ganz besonderen Spaf, den ich mir auch ein ganzes Freisemester
kosten lief, das kontingente Gesprich zu redigieren, Korrekturen, Erginzungen und
Repliken einzufordern und das Ganze mit Resiimees der jeweiligen Vorsitzenden zu
iiberbauen. «'” A letter from Wolfgang Iser to Siegfried Kracauer on March 23, 1965 —
now working on volume two — paints an even more drastic picture of the complete re-
vision of the content of the raw >protocols<:

Ich habe zwar noch keine Gelegenheit gefunden, mir Thre Korrekturen anzusehen,
so dass ich im Augenblick Thnen noch nichts dazu schreiben kann. Ich werde
dies jedoch bald nachholen. Sie werden in den nichsten Tagen die restlichen vier
Protokolle zugeschickt erhalten, und ich darf Sie in diesem Zusammenhang bit-
ten, recht weitgehend von der Moglichkeit Gebrauch zu machen, zusitzliche
Stellungnahmen in die Protokolle einzufiigen. Manche Diskussionen benétigen
ein wenig >Substanzzufuhr<, und nach einer Riicksprache mit Herrn Jauf und
Herrn Blumenberg sind wir zu der Uberzeugung gekommen, dass die Teilnehmer
noch entsprechende Erweiterungen in die Protokolle einftigen sollten. Ich wire
Ihnen daher dankbar, wenn Sie bei den noch ausstehenden Protokollen davon
ausgiebig Gebrauch machen wiirden."®

14 Cf. Amslinger (fn. 12), esp. pp. 11-12, 85, 155-57, 370. Amslinger traces the >Poetik und Hermeneutik<
workflow during the first years of its existence. I am only focusing on the aspects that seem most theoret-
ically relevant to the functionality or dysfunctionality of protocols of academic events.

15 Cf. Carlos Spoerhase, Rezeption und Resonanz: Zur Faszinationsgeschichte der Forschungsgruppe Po-
etik und Hermeneutik, in: Internationales Archiv fiir Sozialgeschichte der deutschen Literatur 35, 2010,
no. 1, pp. 122-142 [DOI 10.1515/ias1.2010.008].

16 Anselm Haverkamp, Nothing Fails Like Success: Poetics and Hermeneutics — A Postwar Initiative by
Hans Blumenberg, in: Modern Language Notes 130, 2015, no. 5 (December), pp. 1221-1241 [hetps://
doi.org/10.1353/mln.2015.0083].

17 Quoted from Amslinger (fn. 12), p. 147.

18 Quoted from Amslinger (fn. 12), p. 275.

74  Aufsitze


https://doi.org/10.1353/mln.2015.0083
https://doi.org/10.1353/mln.2015.0083

POETIK UND
HERMENEUTIK

Arbeitsergebnisse einer Forschun gsgruppe
HANS BLUMENBER
P [“rUr" "”\!C‘; E*:S..L:::‘;US

WOLFGANG ISER
HANS ROBERT JAUSS

NACHAHMUNG
= UND
ILLUSION

Kolloguinm Giessen Juni1963 - Vorlagen und Verbandlungen

The term »Protokoll« in this passage (and in general in the context of >Poetik und
Hermeneutik<) refers to the transcripts that were circulated among the participants.”
Only after 1966 were such » protocols« produced on the basis on of transcribed au-
dio recordings.”® Either way, what was said at the conference is only raw material. Thus
Jauf writes (in a different letter) of the »Puzzle-Spiel der Redaktion.«*!

Knowing how and that such an editorial process took place, functions as a caveat lec-
tor with respect to the representational limitations of any kind of protocol. Academic

19 This imprecise usage illustrates the divergence between the common usage and the burcaucratic-techni-
cal sense of the term (a difference which the >Poetik und Hermeneutik< editors were certainly aware of ).

20 Quoted from Amslinger (fn. 12), p. 156-57. The audio tapes were not preserved.

21 Quoted from Amslinger (fn. 12), p. 283.

Aufsitze 75



publications — including Verbandlungen, Tagungs- and Kongressbinde — are only in a
very narrow sense representations of what happened at the conference. They are not
literal reenactments, Re-Prisentationen, but proxies, Vertretungen, Reprisentationen.
As such, they represent an idealization of a relevant sequence of ideas, a reconstructed
Verlauf'in relation to a pre-given topic or Thema. The coherence of such a text de-
pends on a time- and labor-intensive organizational, editorial and bureaucratic pro-
duction process. This calls into question the ability of editors (in the sense of Redak-
tion) to produce a coherent and substantial text — despite the huge time investments,
which Jauf, for example, emphasizes. One may also ask whether the compensatory
coherence of such extensive post-production is always desirable. It may appear dubi-
ous insofar as tightly edited publications will misrepresent the event and at the same
time overtax readers, who will never be able to match the Jauflian super-editor in in-
ternalizing the complex moving parts of a multi-layered and multi-authored text. The
awareness of this situation turns the tables once again, however, by encouraging the
reader or writer of academic texts not to see them simply as disaggregated and het-
erogencous >findings< but as a vast, overarching system whose apparent coherences
and incoherences, blank spaces and capillary networks are where the mental labor of
>research< takes place.

In this sense one might say that >Poetik und Hermeneutik< presents itself, espe-
cially now, more than sixty years after its first publication, as a school of reading.
The behind-the-scenes view made possible by the archival traces (published by Ju-
lia Amslinger) retrospectively highlights the difference between what was published
and what was actually said, thereby directing attention to the production process, the
>cutting-room floor, and the unresolvable difference between in-person spoken in-
teractions and the processes of entexualization that flow into and out of them. The
most essential medium of scholarly work, which the protocol brings to the fore, is the
minds and memories of the participants. These minds, which need to work in coordi-
nation, require }orlagen and mnemonic tools, which produce a system of constraints.
The >minds< are never completely or individually responsible for the Verlauf'or the
Ergebnisse, but they do have some shared control of the processes of entextualization.
The >final products< (Endergebnisse) of an academic publication can thus never be
detached from the complex interplay of mental and literal inscriptions and are always
re-entering this larger para-textual system.

This conception implies neither a >black box< nor a heroic ideal of authorship. It
is instead the editor and the conference organizer who emerge as the most important
figures. With respect to the problem of the black box, procedural and protocollary
forms produce a Schattenspiel, a grey or shadowy box which contains both visible doc-
umentary traces and invisible undocumented, undocumentable substrates. Experiences
of >shadow boxing< in this sense are common to colloquia, seminars, Q&As, exams,
defenses, etc. Participants in such events may feel that something is >happening< (or
not), but this >something< by definition goes beyond what was said, beyond any of-
ficial result or outcome, whose substantive existence relies entirely on mnemonics and
reconstruction. Conscious and unconscious processing (as well as the official valida-

76  Aufsitze



tions) always take place after the fact, even when the events themselves are forgotten.
Thus the example of >Poetik und Hermeneutik< and everyday institutional experi-
ence both suggest that the archaic level of the >happening< of academic events always
latently subtends and complements the reality of the event as an event. In order to be-
come a discrete object, a result, this shadowy material must be actively and selectively
(re)produced and remembered through the lens of its official and unofficial records.

This corresponds to the finding of protocol theory that in-person oral communica-
tion is rarely if ever druckreif. It may appear that way in skillful oral presentations, but
retrospectively it proves difficult or even impossible to distinguish ad lib formulations
and pre-scripted formulae.”” And spontaneous talk, which may seem to make sense at
the time, often needs retroactive >substantialization< (in Iser’s sense). Such consider-
ations highlight the fundamental asynchrony and Nachzriglichkeit of the generation
of ideas, which rarely if ever arise in the present — are never fully present in any form
of presentation. It only occurs to one later what one should have said at the time. Such
belatedly substantialized ideas (not the transcript of spoken words) are what seem the
most elusive — the object of >research« itself — and in need of recording, writing, pass-
ing on and handing down. At the same time, the imperfections and intensities of oral
interaction are the occasion for more fully honed formulations and remain indispen-
sable as relay-points in the processing of thought and writing.

4. Conclusions: Freud’s Protocols

The fundamental challenges of the entextualization of academic discourse explains
why its literal language, which is supposed to be clear and reliable and rational, has
such a notoriously shady quality. The situation bears a strong resemblance to that of
the psychoanalyst as described in Sigmund Freud’s >Ratschlage fiir den Arzt bei der
psychoanalytischen Behandlung<. Here it is a question of how much to write down
and when. Freud’s answer, in a nutshell, is: much less and much later. One certainly
should not take extensive notes during the analysis itself; nor is it advisable to attempt
to write down everything the patient is saying. The reasoning behind this advice is
that, by concentrating on the act of writing (Aufschreiben), the analyst is distracting
themself, is focusing on the wrong thing, and ultimately is blocking the filter of mere
listening, thinking, remembering, interpreting.

Freud’s depiction of the scene of in-person analysis also applies to educational and
academic settings: »Man darf nicht vergessen, daff man ja zumeist Dinge zu héren
bekommt, deren Bedeutung erst nachtriglich erkannt wird. «** Regarding large-
scale notetaking and session protocols, Freud asserts: »Man trifft notgedrungen eine
schadliche Auswahl aus dem Stoffe, wihrend man nachschreibt oder stenographiert,

22 On the relation on written scripts and » fresh talk, « see Erving Goffman, The Lecture, in: Forms of Talk,
Philadelphia 1983, pp. 160-196.

23 Sigmund Freud, Ratschlage fiir den Arzt bei der psychoanalytischen Behandlung, in: Gesammelte Werke,
vol. 8, London 1945 (reprinted 1955), p. 377.

Aufsatze 77



und man bindet ein Stiick seiner eigenen Geistestatigkeit, das in der Deutung des An-
gehorten eine bessere Verwendung finden sollte. « ** Freud continues, indicating that
one may make some exceptions to this general rule (e. g., writing summaries from mem-
ory at the end of the day is reccommended). But the overriding premise of delayed en-
textualization is held constant. Likewise in the academic context: Summaries written
with the advantage of hindsight may prove more useful because they are able to inter-
pretively synthesize multidimensional interactions about complex subjects. Such syn-
theses are in any case functionally completely different from a raw transcript or sten-
ographic recording.

Freud further questions the usefulness of session protocols (in the sense of verba-
tim entextualizations). His experience is that » genaue Protokolle in einer analytischen
Krankengeschichte weniger leisten, als man von ihnen erwarten sollte.« Freud writes
here of Scheinexaktheit, and his next remark equally applies to protocols in the aca-
demic context: » Sie [Protokolle] sind in der Regel ermiidend fiir den Leser und brin-
gen es doch nicht dazu, ihm die Anwesenheit bei der Analyse zu ersetzen.«> [ take
this as saying that protocols as mere transcripts are unable to replace the in-person ex-
perience;*® they may function as memory aids for the people who were there in per-
son, but as documentary representations or official records they would be too unse-
lective (or falsely selective).

Freud also urges the analyst not to write too much down or publish findings while
the case is still ongoing. He expresses concern that the goal of »wissenschaftliche Ver-
wertung« will unduly influence and prematurely conclude the process of analysis. His
advice on this topic is quite radical in its opposition to the traditional association of
science with method (as in: >scientific method<). The analyst should proceed »wie
absichtlos,« »unbefangen und voraussetzungslos.«*” He again recommends delaying
the synthetic work until after the analysis is completed. The unsystematic approach,
he explains, is a result of the present state of knowledge of »die Psychologie des Un-
bewuflten« and »die Strukeur der Neurosen,« which is in its infancy.*® This means

24 Quoted from Freud (fn. 22), p. 379.

25 Ibid.

26 Theawareness of such a limitation is clearly noted by Richard Brinkmann in his editorial >Vorbemerkun-
gen< to the second DFG-Symposium, >Romantik in Deutschland< (fn. 9): »Der Erfahrene weif}, wie
schwer sie [die Diskussionen] - so paradox das klingen mag — auch dann wiederzugeben sind, wenn sie
Wort fiir Wort, These fiir These, Replik fiir Replik reproduziert werden. In eigentiimlicher Weise ist aus
dem konservierten Wort der gesprochenen, aufgenommenen, erwiderten Rede das Leben entwichen;
nicht nur die Gegenwart der Personen, selbst wenn man sie kennt oder sogar Augen- und Ohrenzeuge, ja
Teilnechmer der Debatte war, ist dahin und papieren geworden, vielmehr hat selbst der intellektuelle Ge-
halt hiufig Dimensionen eingebiifit, die in der Aura der dialektisch-dialogischen Situation ihrer Triger
durchaus gegenwirtig waren, und dies keineswegs nur als >irrationale< Zutat« (pp. IX-X). Part of the
innovation of Poetik und Hermeneutik, one might surmise, already by the late 1970s — before the publi-
cation of the ephemera — was a heightened awareness of what is possible and impossible in the academic
space of >Nachahmung und Illusionc.

27 Quoted from Freud (fn. 22), p. 380.

28 Ibid.

78  Aufsitze



that with respect to the science of the mind, at present psychoanalysis must be thought
of as an open-ended discovery process and not simply as the application of a pre-es-
tablished method. The emphasis is on receptivity over authority, or, more precisely,
on the slow process of generating authority through receptivity.

Freud poses far-reaching questions of practical epistemology and the role of >grey
boxes< — memory and the unconscious - in relation to conscious processes of selec-
tion and retention through entextualization. He posits the fundamental unknowa-
bility, temporal extension, and un-reconstructability of the interactions and interfer-
ences of variously co-present epistemic filters. The idea is not that one should never
write anything down or take notes, but rather that the decision about whether and
when to write something down has unforesecable consequences. Decisions about the
process of entextualization — Verschriftlichung, Aufschreiben, Aufzeichnen — will lead
to different protocols and different results.

S. Postscript: Today

Arguably we need to look to the past to find an intellectual nexus like those of Ador-
no’s seminars or the protocols of >Poetik und Hermeneutik<. These are issues of scale
and technology, of how unimaginably laborious it would be to systematically pro-
duce and publish protocols and transcripts of present-day academic events. Of course,
the technological situation is in some sense easier, and there are records — for exam-
ple zoom session recordings — to say nothing of online lectures, podcasts and similar
content. But such sources are highly discontinuous (both in terms of form and con-
tent), not part of an integrated process and thus not in sustained dialogue with each
other. Google and word-search functions may help in some regards, but they also am-
plify the tendency to disregard procedural and serial unities (the book, the journal,
the discipline) and view everything on a single plane. The seminar, moreover, seems
to represent a kind of lacuna, insofar as present-day academia preserves seminars as a
space of privacy and face-to-face spontaneity. The seminar today is most often con-
ceived as a >safe< educational environment for the participating students, and its role
as an incubator of academic innovation is correspondingly deemphasized. At the same
time, the form of the seminar may be conservative and have a long institutional half-
life precisely because seminars are mostly just remembered and retrospectively inter-
nalized rather than systematically recorded. Notetaking in present-day seminars is in
any case a sporadic and individual practice, while Mizschriften are for numerous obvi-
ous reasons no longer a factor.

None of the older practices of transcription play a meaningful role in digital en-
vironments. The oft-noted unlikelihood that the present-day ephemera will be pre-
served for a specifically academic posterity suggests that academia today leads a much
more protocol-free existence than at any point in the past. But perhaps this is only a
half-truth - considering, for example, that MS Word files can preserve detailed ed-
itorial histories. The ephemera, one might say, are potentially still quite robust, but
the lack of transcripts, records and protocols in specific contexts (such as the semi-

Aufsatze 79



nar) might make a significant difference. Do such >un-protocolled existences< reflect
a major deficiency — something that might help us to better understand what we are
doing, or to improve the accessibility of contemporary scholarship for future read-
ers? Does the lack of a certain kind of written record in certain areas of present-day
academia enhance our sense of privacy to the detriment of the idea that the >ephem-
era< might have a public and collective future that is not exhausted in their own pres-
ent? Might it indicate that in the past 50 years, without even realizing it, international
academia lost crucial dimensions of its institutional memory and continuity with it-
self? For example insofar as the lack of protocols reduces overall robustness and re-
dundancy of the transmission of knowledge, thereby exposing it to manifold contin-
gencies at the level of publication processes, individual style and formulations; in the
case of Adorno, multiple >channels< were preserved — published work, lectures, sem-
inars, as well as public-facing work and radio speeches. On the other hand (following
Freud), one might imagine that the younger academic generations have an advantage
by virtue of not being burdened by the historical overhang of arcane modes of entex-
tualization? In cither case, the temporal scale and complexity are massively increased
in comparison to Freud’s scenario of face-to-face analysis, which confronts histori-
cally aware scholarship with a kind of monstrousness which certainly cannot be com-
pletely resolved by digital and computational approaches — especially, for example, if
the data is lost and we are forced to >hallucinate< the epistemic situation of past his-
torical moments.

For us, in short, these are questions of technical mediation, up to and including
dictation software, digital and audiovisual sources, as well as generative AI. With re-
spect to the history of protocollary media within academia (and perhaps elsewhere),
these recent radical shifts underscore the importance of retaining proficiency with
the older cultural techniques while maintaining an experimental attitude with re-
spect to the manual, oral and social side of the work. This entails not only zolerance of
uncertainty and unpredictability, but their cultivation as essential to a discovery pro-
cess whose medial basis rests upon the interplay of human brains, spoken language
and textual records.

(Prof. Dr. Kirk Wetters, Department of Germanic Languages and Literatures, Yale Uni-
versity, 320 York Street, New Haven, CT 06511, USA; E-Mail: kirk.wetters@yale.edn)

80 Aufsdtze


mailto:kirk.wetters@yale.edu

Martin Strauss
The Improbable: Jean Bollack, Pierre Bourdieu and Peter Szondi
Between Positivism and Hermeneutics

1. Introduction: Understanding an unlikely alliance

Around the middle of the 1960s, three young rising scholars in different disciplines
of the social and human sciences and with diverse social, cultural and national back-
grounds befriended each other and engaged in a series of intellectual collaborations.’
How can we understand this unlikely alliance between French Greek scholar Jean
Bollack (1923-2012), Hungarian-German literary scholar Peter Szondi (1929-1971)
and French sociologist Pierre Bourdieu (1930-2002)? How did it emerge and evolve?
Which shared experiences as well as social, political, academic and intellectual affinities
made it possible? The present article analyses unpublished materials from the archives
of the three protagonists involved. It seeks to understand both their social trajecto-
ries and their intellectual positions and relate them to each other in a systematic way.

First, I establish the chronology of the most important cooperations between the
three agents. I retrace a sequence of exchanges by which they supported each other’s
projects. L highlight especially Bollack’s role as an intermediary between Bourdieu and
Szondi and as a facilitator of two translations which are still the most tangible result
of the trio’s collaboration. Second, I provide a sociological interpretation of the simi-
larities that united Bollack, Bourdieu and Szondi and made their exchanges possible.
Beyond obvious biographical differences, all three had particularly >improbable< so-
cial trajectories leading from the margins to the centre. In response, they developed
uniquely reflexive dispositions and strategies which made them take critical stances on
academic institutions in general and on the state of their respective disciplines in par-
ticular. Lastly, I connect these social characteristics with Bollack, Bourdieu and Szon-
di’s intellectual positions. All three of them opposed the methodological opposition
between >positivism< and >hermeneutics< that structured their fields at the time.

1 This text is based on my contribution to the symposium >Jean Bollack. Lectures d'un lecteur — Kritik des
Verstehens< in December 2021 in Bern and Fribourg (see Stéphanie Cudré-Mauroux, Christoph Kénig,
Martin Steinriick (eds.), Lire Jean Bollack - Jean Bollack lesen, Basel 2023). I am grateful to several right-
holders for having authorized me to access and cite from archival documents: Jérdme Bourdieu for the
Fonds Pierre Bourdieu (Humathéque, Campus Condorcet, Paris-Aubervilliers, henceforth FPB), Chris-
toph Kénig for the Nachlass Peter Szondi (Deutsches Literaturarchiv Marbach, henceforth NPS), Sabine
Collé Bollack for the Fonds Jean Bollack (Archives littéraires suisses, Bern, henceforth FJB) as well as to
Wolfgang Fietkau for materials from the aforementioned archives. Many people have contributed to this
work in various ways. Thanks to Wolfgang Fictkau, Jean-Pierre Faguer, Heinz Wismann and André Laks
for interviews; to Solange Lucas and Victor Collard for leads concerning the correspondence between
Bollack, Szondi and Bourdicu; to Stéphanie Cudré-Mauroux, Ruth Doersing and and Clarisse Sabbagh
for help in the archives; and to Denis Thouard, Christoph Kénig, Tangi Audinet, Matthias Fringant and
Aube Richebourg for comments on drafts of this text.

Aufsétze 81

© 2026 Martin Strauss, Publikation: Wallstein Verlag
DOT hteps://doi.org/10.46500/83535895-005 | CC BY-NC-ND 4.0


https://doi.org/10.46500/83535895-005

They shared the ambition to go beyond this dichotomy and formulate an original
position regarding the then much-debated transversal movement of > structuralism«<.
Through their exchanges, Bollack, Bourdieu and Szondi formed for some time a sort
of >invisible college< of >heretics<, seeking to establish, against the reigning orthodox-
ies, new standards of scientificity in classics, literary studies and sociology. Eventually,
all three should become genuine >heresiarchs«, i. e. respected innovators in their fields.

Methodologically speaking, the analysis uses the sociology of fields of cultural pro-
duction as developed by one of the agents involved, Pierre Bourdieu, to explore the
both social and intellectual >homologies< that enabled the cooperation between Bol-
lack, Bourdieu and Szondi.” It draws, moreover, on conceptual tools from functional-
ist sociology of science to understand how they formed an informal interdisciplinary
community through scientific gift exchange.’ The systematic comparison of Bollack,
Szondi and Bourdieu on the intellectual as well as the social level can contribute to a
better understanding of the position of each one of them.*

2. A triangle of elementary recognition through academic gift exchange

The ties which formed the triangle between Bollack, Szondi and Bourdieu were mul-
ti-faceted. They were at once, and to varying degrees, amicable, emotional, academic,
political, editorial and intellectual. The two solid angles of the triangle were formed
by two close friendships starting from Bollack: Bollack and Szondi had become friends
in the spring of 1959 through their mutual friend, Swiss literary scholar Bernhard
Boschenstein (1931-2019). They were also soon connected through their friendship
with Romanian poet Paul Celan (1920-1970). Bollack and Bourdieu, on the other
hand, had met in 1961 at the Faculté des lettres et sciences humaines in Lille, where
Bourdieu had begun as a maitre de conférences in sociology (1961-1964) while Bol-

2 Pierre Bourdieu, Microcosmes. Théorie des champs, Paris 2022. For the reflexive application of Bour-
dieu’s sociology, see Johan Heilbron, Practical Foundations of Theorizing in Sociology. The Case of Pierre
Bourdieu, in: Social Knowledge in the Making, ed. by Charles Camic, Neil Gross, and Mich¢le Lamont,
Chicago/London 2011, pp. 181-205; Julien Duval, Johan Heilbron, Pernelle Issenhuth (eds.), Pierre Bour-
dieu et l'art de l'invention scientifique. Enquéter au Centre de sociologie européenne (1959-1969), Paris
2022; Victor Collard, Pierre Bourdieu. Genese d’'un sociologue, Paris 2024.

3 Warren Hagstrom, The Scientific Community, New York/London 1965; Warren Hagstrom, Gift Giving
as an Organizing Principle in Science, in: Science in Context, ed. by Barry Barnes and David Edge, Mil-
ton Keynes 1982, pp. 21-34; Diana Crane, Invisible Colleges. Diffusion of Knowledge in Scientific Com-
munities, Chicago/London 1972.

4 Several publications have recently discussed the relationship between Bollack, Szondi and Bourdieu: So-
lange Lucas, Um der franzosischen Kritik willen. Pierre Bourdieu liest Peter Szondis Aufsatz >Uber philo-
logische Erkenntnis< (1962), in: Geschichte der Philologien 57/58, 2020, pp. 114-123; Victor Collard,
Bollack et Bourdieu: une amitié scientifique productive, in: Cudré-Mauroux, Kénig and Steinriick (fn.
1), pp. 103-117; André Laks, Sur la signification d'une publication francaise différée: remarques sur Pierre
Bourdieu et le >traité< >Sur la connaissance philologiques, in: Eurostudia 15, 2024, no. 1-2, pp. 25-39;
Denis Thouard, >Une contribution capitale<: pourquoi Bourdieu lit Panofsky, in: Critique 942, 2025,
pp- 912-924. My analysis both builds on these works and differs from them.

82  Aufsdtze



lack had been teaching Greek studies since 1958. In 1966, Bollack brought his two
friends together at Szondi’s Semzinar in Berlin. From that moment on, Bourdieu and
Szondi developed a relatively independent relationship, including some correspond-
ence, several meetings in Paris and various collaborations. Yet, Bollack kept his po-
sition as the hinge of the triangle and continued to function as an intermediary be-
tween Szondi and Bourdieu.

As the correspondences show, these three friendships quickly combined strong emo-
tional and intellectual ties.” They generated a specific form of >elementary scientific
recognition< that operated relatively independently of, and even in opposition to of-
ficial recognition by academic institutions and immediate peers in their disciplines.®
It was based on a complex symbolic economy of exchanges between Bollack, Bourdieu
and Szondi - gifts of time, attention, energy, affection, information, critical feedback,
encouragement, invitations, academic, editorial and institutional contacts and advice,
publication opportunities, etc. The exchanges concerned at least four distinct levels:
(1) the publication of books in specific publishing houses and book series (especially
Suhrkamp’s >Theorie< and Editions de Minuit’s >Le Sens commun<); (2) the publica-
tion of articles in specific journals (Newe Rundschan, Der Monat or Critique), (3) the
work of assistants (involving especially Wolfgang Fietkau and Jean-Pierre Faguer), and
(4) editorial, academic and financial contacts (for example, with the Deutscher Akad-
emischer Austauschdienst). The two translated volumes resulting from these various
interactions best illustrate the mechanisms, stakes and obstacles of their collaboration.

The first of these translations was Bourdieu’s earliest book in German: >Zur Sozio-
logie der symbolischen Formen< (henceforth ZSSF), published in 1970 in Suhrkamp’s
recently launched >Theorie< series.” This publication was the direct result of the con-
tact Bollack established between Bourdieu and Szondi. The starting point was a con-
ference by Bourdieu in Berlin in July 1966. At the end of 1965, Szondi had founded
his Seminar fiir Allgemeine und Vergleichende Literaturwissenschaft at the Freie Uni-
versitit Berlin (FU) - the first institute in comparative literature in Germany.® There,
Szondi organized a lecture series, inviting many illustrious international guests over
the years.” On Szondi’s invitation, Bollack stayed in Berlin as a Gastprofessor between

5 The most important correspondences are located at NPS, 88. 9. 507 and 88. 9. 50 (Bourdicu-Szondi), 88.
9.1121 and 88. 9. 1114 (Bollack-Szondi); FJB, A-3-a-BOP-CORR/1 and FPB, IARCH20-4 and follo-
wing boxes (Bollack-Bourdieu).

6 Hagstrom (fn. 3), pp. 9-68, distinguished between >institutional recognition<, awarded by official bodies
through official channels of communication, and >elementary recognition< produced by informal gift ex-
change between scholars.

7 Pierre Bourdieu, Zur Soziologie der symbolischen Formen, transl. Wolfgang Fietkau, Frankfurt am Main
1970.

8 Irene Albers (ed.), Nach Szondi. Allgemeine und Vergleichende Literaturwissenschaft an der Freien Uni-
versitit Berlin 1965-2015, Berlin 2015, pp. 454-456.

9 On these lectures, see Christoph Konig, Engfithrungen. Peter Szondi und die Literatur, Marbach am Ne-
ckar 2004, pp. 73-80; Hans-Christian Riechers, Peter Szondi. Eine intellekeuelle Biographie, Frankfurt
am Main/New York 2020, pp. 162-163.

Aufsitze 83



April and July 1966."° One of the first things Bollack did in agreement with Szondi
after his arrival in Berlin was to invite Bourdieu to give a lecture in the framework of
the series."’ This conference took place on 11 July 1966. Bourdieu presented a tenta-
tive version of what should become his very first article on the concept of >field<, a
paper entitled >Projet créateur et champ intellectuel<.'” It was published a few months
later in Jean-Paul Sartre’s (1905-1980) journal Les Temps modernes.”

On the occasion of the conference in Berlin the plan for a publication of Bourdieu
in Suhrkamp’s new >Theorie< series (1966-1986) took shape. The article on the intel-
lectual field served as a starting point. Gradually, further articles — some already pub-
lished, others in writing or still to be written — were added. Suhrkamp’s >Theorie< se-
ries was part of the Berlin network to which Bollack introduced Bourdieu. On the one
hand, Szondi had been involved with Suhrkamp since the success of his >Theorie des
modernen Dramas< (1956). He apparently used these contacts to support Bourdieu’s
publication. On the other hand, Austrian-Swiss philosopher and sociologist of re-
ligion Jacob Taubes (1923-1987) had also attended Bourdieu’s lecture. Taubes was
both Szondi’s colleague at the FU as a professor of Jewish studies and hermeneutics
and in a complex relationship with Bollack since their student days in Switzerland."*
Moreover, Taubes was one of the editors of >Theorie< — in fact, its key player at the
time."> He spoke highly of Bourdieu’s lecture to philosopher Hans Blumenberg (1920-
1996), another of the series’ editors, together with Jiirgen Habermas (1929-) and Di-
eter Henrich (1927-2022), and clearly supported the project of publishing Bourdieu.'

As for the translation of Bourdieu’s articles from French to German, the solution
came again through the Bollack-Szondi connection. It was Szondi who suggested
Wolfgang Fietkau (1941-), who at the time was studying at Szondi’s institute.'” The
work on the translation began as early as summer 1966, immediately after Bourdieu’s
visit to Berlin. It was Bollack who took charge of organizing and supervising Fiet-
kau’s work. Bollack and Fietkau already knew each other from Bollack’s earlier stay
in Berlin. Because of his bilingualism Bollack became Fietkau’s privileged interlocu-
tor on questions of translation. Fietkau could write to Bollack in German and discuss
technical questions concerning the translation of certain French terms (for example,

10 SeeNPS, 88.9.1114/22,88.9.1111/4,88.9.1118/8.

11 Bollack to Bourdieu, n.d. (probably April 1966), FJB, A-3-a-BOP-CORR/1.

12 For the announcement of Bourdieu’s lecture at Szondi’s Seminar, see Albers (fn. 8), p. 457.

13 Pierre Bourdieu, Champ intellectuel et projet créateur, Les Temps Modernes 246, 1966, pp. 865-906.

14 Jerry Z. Muller, Professor of Apocalypse. The Many Lives of Jacob Taubes, Princeton/Oxford 2022, pp.
48,265, 285, 470.

15 On the history of >Theorie<, see Morten Paul, Suhrkamp Theorie. Eine Buchreihe im philosophischen
Nachkrieg, Leipzig 2022.

16 »Hervorragend ist auch Pierre Bourdieu. Ein jiingerer Soziologe in Paris, der wohl der Nachfolger von
Aron werden wird. Er war vor kurzem in Berlin und hat uns alle schr becindruckt. « (Hans Blumenberg
and Jacob Taubes, Briefwechsel 1961-1981 und weitere Materialien, Berlin 2013, p. 101) Taubes was
one of the first German intellectuals to remark Bourdieu (Unseld to Lindon, 8.12.1964, DLA Marbach,
SUA: Suhrkamp/03 Lektorate; Taubes to Bourdieu, 22. 9. 1966, FPB, 1ARCH20-2).

17 Szondi to Bourdieu, 4. 11. 1966, NPS, 88. 9. 50/1; see also Fietkau in Albers (fn. 8), p. 323.

84  Aufsdtze



the term >projet< in the title of Bourdieu’s lecture) or the adjustment of Bourdieu’s
articles. He also partly communicated with Bourdieu through Bollack, for example
about a pre-publication of the Berlin lecture or about requests from Suhrkamp, rep-
resented at the time by Karl Markus Michel (1929-2000), the executive Redakteur of
the >Theorie< series.'®

An important case illustrating the information circuits concerns the title of
Bourdieu’s book. The originally planned title for the volume was >Strukturalismus
und Soziologie< or >Soziologie und Strukeuralismus<.”” However, in August 1968
Fietkau informed Bollack of Michels request to change the title. At the time, the first
wave of imports of >structuralism< was hitting Germany.* In this situation, Michel
feared that the >Theorie< series could become >completely structuralized < (véllig ver-
strukturalisiert). Fietkau reported that he had spoken to Szondi, who had proposed
>Zur Kritik der soziologischen Vernunft< as an alternative title — an obvious allusion
both to German philosopher Immanuel Kant (1724-1804) and to German philoso-
pher and historian Wilhelm Dilthey’s (1833-1911) project for a >critique of historical
reason<.”' After a personal discussion with Bourdieu,*” Bollack sent Szondi Bourdieu’s
proposal for a new title: >Soziologie der symbolischen Formen<.** Szondj, in turn,
discussed the title with Fietkau — who agreed — and with Taubes — who found the ti-
tle >immodest< given German neo-Kantian philosopher Ernst Cassirer’s (1874-1945)
imposing three-volume >Philosophie der symbolischen Formen< (1923-1929). Szondi
proposed — by way of compromise — the addition of >zur< (like in his proposition
>Zur Kritik der soziologischen Vernunft<), to limit the pretention of the title. In pass-
ing he remarked also that the notion of >symbolic forms< »n’est pas tre¢s dans le vent
suhrkampomarxiste «.** Bourdieu then communicated the final title to Fietkau.”” >Zur
Soziologie der symbolischen Formen< was retained. The title was a compromise, as it
were, between the two perils of >Verstrukturalisierung< and >suhrkampomarxismex,
with Szondi’s >Zur Kritik der soziologischen Vernunft< acting as a third influence.

Bourdieu’s collection of articles was eventually published in the first half of 1970.
The book was the product of a genuine German-French exchange. Thanks to the
heuristic function of translation, Bourdieu found in >sociology of symbolic forms< a
highly distinctive, multifunctional label that enabled him to demarcate his position

18 The relevant correspondences are located at FJB, B-2-FIE (Fietkau-Bollack) and FPB, IARCH20-2 and
20-4 (Fietkau-Bourdieu).

19 Szondi to Bourdieu, 4. 11. 1966, NPS, 88. 9. 50/1; Bourdieu to Szondi, n.d., probably February 1967,
NPS, 88.9.507/7 and 6. 8. 1967, 88.9. 507 /3.

20 Hans-Harald Miiller, Marcel Lepper and Andreas Gardt (eds.), Strukturalismus in Deutschland. Litera-
tur- und Sprachwissenschaft 1910-1975, Géttingen 2010.

21 Fietkau to Bollack, 16. 8. 1968, FJB, B-2-FIE.

22 Bollack to Szondji, 14. 10. 1968, NPS, 88.9.1119/16.

23 This was the first time the term appeared in Bourdieu’s work. Shortly after the publication of ZSSF,
Bourdieu would introduce it in French in Pierre Bourdieu, Genése et structure du champ religicux, in:
Revue frangaise de sociologie 12, 1971, no. 3, p. 296.

24 Szondi to Bollack, 3. 11. 1968, NPS, 88.9. 1112/18.

25 Fietkau to Bollack, 26. 10. 1968, FJB, B-2-FIE.

Aufsitze 85



at once from several dominant currents in French and German-speaking intellectual
fields at the time: >intellectualist< academic philosophy, Marxism, hermeneutics, pos-
itivism and structuralism. Indeed, he should use the term until the end of his life as a
characterization of his intellectual project.”®

But the exchange ran also in the opposite direction. Bollack built not only on his
friendship with Szondi to encourage the first publication in German of Bourdieu.
He simultaneously used his contact with Bourdieu to facilitate Szondi’s first book in
French, >Poésie et poétique de I'idéalisme allemand< (henceforth PPL4), published
posthumously in 1975.” The plan for this publication even predated Bourdieu’s Ger-
man-language collection. It took shape at a meeting between Bollack and Szondi in
Basel towards the end of 1965. At the beginning of 1966, Szondi already sent Bollack
a list of texts for Bourdieu.*® At the time, Bourdieu had just launched his new book
series >Le Sens commun«< (1965-1991) in the publishing house Editions de Minuit.””
Szondi’s book was intended for this collection, the initially planned title being >Essais
philologiques et philosophiques<.*

The project took shape after Bourdieu’s visit to Berlin in July 1966. However, it
was soon impeded by various problems that combined in complex ways and effectively
blocked the publication for several years. The difficulties involved (1) the translation
and the issue of finding and paying competent and reliable translators; (2) the publish-
inghouse, Editions de Minuit, and the reluctance of its director Jéréme Lindon (1925-
2001); and (3) the adaptation of Szondi’s opening essay >Uber philologische Erkennt-
nis<’! (henceforth UPHE) to the French context demanded by Bourdieu and Bollack.

Initially charged with the task of finding a translator, Bourdieu soon called on Bol-
lack for help.?” At the end of 1966, Bollack and Szondi recruited Antoine-Marie Bu-
guet, a young teacher of German whom he had met during his stay in Berlin and whom
Celan had also recommended.*® While there was agreement on the quality of Buguet’s
translations, progress soon stalled — probably due to the fact that the work could not
be paid for as long as there was no contract with Minuit. When the contract was fi-
nally signed in May 1970 - for a book, however, whose modified outline excluded
texts that had already been translated™ — Buguet abandoned. Worse, he was no longer

26 E.g. Pierre Bourdieu, Méditations pascaliennes, Paris 1997, p. 32.

27 Peter Szondi, Poésie et poétique de I'idéalisme allemand, transl. Jean Bollack, Barbara Cassin, Isabelle
Michot, Jacques Michot and Helen Stierlin, Paris 1975.

28 Szondi to Bollack, 1. 1. 1966, NPS, 88.9.1111/13; Bollack to Szondj, 4. 1. 1966, NPS, 88.9.11118/19.

29 On >Le Sens communs, see Gisele Sapiro, >Sens commun (Le) < (Collection), in: Dictionnaire interna-
tional Bourdieu, Paris 2020, pp. 782-785; Duval and Noél in Duval, Heilbron and Issenhuth (fn. 2), pp.
363-401; Etienne Anheim and Paul Pasquali, Bourdieu et Panofsky. Essai d'archéologie intellectuelle.
Suivi de leur correspondance inédite, Paris 2025, pp. 52-56.

30 Jean Bollack, Avertissement, in: Szondi (fn. 27).

31 DPeter Szondi, Uber philologische Erkenntnis, in: Hélderlin-Studien, Frankfurt am Main 1962, pp. 9-34.

32 Bourdieu to Szondi, 26. 7. 1966 and 17. 12. 1966, NPS, 88.9.507/1 and 88.9.507/2.

33 Szondi to Bollack, 20. 9. 1966 and 6. 11. 1966, NPS, 88.9. 1111/17; Bollack to Szondji, 13. 11. 1967,
NPS, 88.9.1119/8.

34 Szondi to Bollack, 12.5. 1970, NPS, 88.9.1113/8.

86  Aufsdtze



able to find some of the completed translations, including the translation of UPHE.”
In autumn 1970, Bollack recruited Isabelle Michot, an assistant in German at the Fac-
ulté de lettres in Lille, and her husband, Jacques Michot, an assistant in comparative
literature, as new translators.” In early 1971, first drafts of the translation arrived and
the Michots were urged to continue. After a meeting of Szondi with the new transla-
tors and with Bourdieu in March 1971, things seemed settled and Szondi promised
Lindon the final translation for 1 October 1971.>” After Szondi’s suicide in October
1971, however, problems resurfaced. They especially concerned the question of who
was to pay for translators’ work. In 1973, Bollack further included classics scholar and
philosopher Barbara Cassin (1947-) and Helen Stietlin into the group of translators.
With their help, the volume finally appeared in 1975.

The problems of translation intertwined with the reluctance of Lindon to sign a
contract for Szondi’s book. Lindon, who apparently doubted the financial interest
of publishing a largely unknown scholar of German literature in French, wanted a
translation of UPHE to get an idea of Szondi’s work before providing »la confirma-
tion officielle de la publication d’ensemble«.*® Yet, once Buguet had delivered this
translation in autumn 1967, Bourdieu and Bollack’s demands to modify the text and
Szondi’s inability to rework it delayed the signature of the contract.”’ When Szondi
approached them again in May 1968, Minuit refused to sign, now citing »l'encom-
brement actuel de notre programme d’¢dition «.* A meeting with Bourdieu in Paris
in June 1968 failed to resolve the issue and the contract was not taken up again until
June 1969. In this situation, Bourdieu proposed a new plan of the book to Lindon."
Szondi, in turn, gave Bourdieu and Bollack the final outline and the new title >Poé-
tique et poésie de I'idéalisme allemand<.”” At the end of September 1969, Szondi fi-
nally received a contract from Lindon.* But this was only the beginning of new ar-
duous negotiations involving questions of copyright and translation fees.* In January
1970, Szondi’s frustration with Lindon became such that he considered leaving >Le
Sens communc< to change publishers.”” A meeting with Bourdieu in Paris in March
helped to reach an agreement. Four years after the start of the project, Lindon finally
signed the contract in May 1970.* But now the problems with Buguet kicked in and

35 Buguet to Szondi, 24. 6. 1970, NPS, 88. 9. 521/2.

36 Bollack to Szondi, 14. 10. 1970, NPS, 88.9. 1120/12.

37 Szondi to Lindon, 30. 3. 1971, NPS, 88.9.97/3.

38 Bourdieu to Szondi, n.d., probably February 1967, NPS, 88.9.507/7.

39 Szondi to Bourdieu, 14. 11. 1967, NPS, 88. 9. 50/6; Szondi to Bollack, 19. 12. 1967 and 26. 12. 1967,
NPS,88.9.1112/11and 88.9.1112/13.

40 Szondi to Bollack, 5. 5. 1968, NPS, 88.9.1112/17.

41 Bourdieu to Bollack, 11. 6. 1969, NPS, 88. 9. 1393. For a facsimile of the plan, see Kénig (n. 9), p. 82.

42 Szondi to Bourdieu and Bollack, 1.7.1969, NPS, 88.9.50/7.

43 Lindon to Szondi, 26. 9. 1969, NPS, 88.9.578/1.

44 See the correspondence between Szondi, Lindon, Minuit and Insel in autumn 1969, NPS, 88.9.578/1-
3,88.9.97/1-2,88.9.1011/10.

45 Szondi to Bollack, 26. 1. 1970, NPS, 88.9. 1113/3.

46 Szondi to Bollack, 12. 5. 1970, NPS, 88. 9. 1113/8; Szondi to Buguet, 6. 4. 1970, NPS, 88.9. 56/2.

Aufsatze 87



the translation was not ready when Lindon urged Szondi in early 1971 to submit the
definitive French manuscript.*” Only the meeting with Bourdieu and the translators
in March 1971 settled things.*

Finally, the issue of adapting Szondi’s work to the French context interlocked with
these two previous issues. Solange Lucas has recently studied a long letter of comments
on UPHE which Bourdieu and Bollack sent to Szondi in autumn 1967.* In this letter,
Bourdieu and Bollack stressed the need to adjust the article to the situation of literary
studies and ongoing methodological-epistemological discussions in France. The initi-
ative for this adaptation probably came from Bourdieu who had his own specific inter-
ests as director of >Le Sens commun<. But Bollack, apparently interested in the success
of Szondi’s work in France, also insisted on the need for modifications.>® Yet, Szondi
did not have the time to rework his text. In late 1967, he was preparing his stay in Israel
starting in 1968.>' When the question of adapting UPHE arose again in 1969, Szondi -
despite Bourdieu’s repeated insistence on the importance of this text as an introduc-
tion to the volume — removed the article from the outline.” Finally, Bollack respected
Szondi’s decision in the volume published in 1975.% In any case, the exchange between
Bourdieu, Bollack and Szondi on UPHE remains a major document for understanding
the intellectual convergences and divergences underpinning their temporary alliance.

The various obstacles hindering the publication of PPL4 were all linked, it seems, to
a structural asymmetry between French and German publishing markets at the time.
While there was a strong demand for French import products in Germany (in par-
ticular, concerning debates on >structuralism<), the demand for German products in
France was relatively low — especially when they came from relatively obscure erudite
disciplines such as literary studies or classics. Szondi needed to adapt his work to the
French context while Bourdieu could allow himself to refuse to do so for the German
context.” Beyond speculations about agents’ psychology and strategies, this reflected,
as it were, Germany’s foreign trade deficit regarding French intellectual production,55
In this situation, Bollack played a crucial role in surmounting the barriers for the pub-

47 Bourdieu to Szondi, 25. 1. 1971, NPS, 88. 9. 507/5; Lindon to Szondi, 11. 3. 1971, NPS, 88.9.578/3.

48 After Szondi’s death difficulties with Lindon resumed, leading to a major conflict between Bourdieu and
Lindon. It reached a point where Bourdieu, who was at the time at the Institute of Advanced Studies in
Princeton, authorized his close collaborator Luc Boltanski (1940-) to abandon >Le Sens communc< in
a meeting with Lindon (Bourdieu to Bollack, 20. 1. 1973, FJB, A-3-a-BOP-CORR/1). Things calmed
down in Spring 1973 with Bourdieu’s return and direct negotiations with Lindon.

49 Lucas (fn. 4); NPS, 88.9.507/10 and 88. 9. 1336.

50 Bollack to Szondi, 13. 11. 1967, NPS, 88.9.1119/8.

51 Riechers (fn. 9), pp. 204-211.

52 Bourdicu to Bollack, 11. 6. 1969, NPS 88.9. 1393; Szondi to Bourdieu and Bollack, 1.7. 1969, 88.9.50/7.

53 Szondi’s article was not published in French until 1982: Peter Szondi, Essai sur la connaissance
philologique, transl. André Laks, in: Poésies et poétiques de la modernité, ed. by Mayotte Bollack, Lille
1982, pp. 11-29; see also Laks (fn. 4).

54 Bourdieu to Fietkau, 10. 3. 1969, FPB, IARCH20-4.

55 Rafael Y. Schogler, Die Politik der Buchiibersetzung. Entwicklungslinien in den Geistes- und Sozialwis-
senschaften nach 1945, Frankfurt am Main/New York 2023.

88  Aufsdtze



lication of PPIA4. He worked as an intermediary between Bourdieu and Szondi and,
more generally, between the French and the German-speaking context. Among the
benefits he obtained through this position were the publication of his three-volume
thesis on Empedocles and a series of other writings in Bourdieu’s >Le Sens commun«<.*®
Through Szondi, on the other hand, there was the prospect of publishing a German
translation of his >Empédocle< with Suhrkamp - a project which finally failed.”’
Bourdieu, on his part, delegated much of the work regarding Szondi’s volume to Bol-
lack, but remained committed, beyond Szondi’s death, to publishing PP14, putting
even the existence of >Le Sens commun< on the line in his negotiations with Lindon.

Having retraced some of the exchanges between Bourdieu, Bollack and Szondi, an-
other question emerges. Which social and intellectual affinities underpinned the mu-
tual support of these three scholars working in disciplines as different as sociology,
modern literature and classics?

3. Three improbable trajectories
In a letter to Bollack in late summer 1968, Bourdieu wrote:

Je crois que pour nous la rentrée va étre dure et que les médiocres prudents et ha-
biles de droite et de gauche, vous voyez ce que je veux dire, se concerteront pour
nous déclarer >impossibles<. Je pense en fait que nous sommes si peu probables
(au sens statistique du terme) qu'ils ont bien raison de nous trouver >impossibles«<.
Autre fagon de dire ce que vous dites souvent: nous sommes tres peu.”®

Here Bourdieu expressed not only a sense of intellectual identity and >brother-
hood-in-arms< he shared with Bollack.”” He also sketched a sociological analysis of
their similarities. He and Bollack were >improbable< in the statistical sense of the
term. Given their starting points, they had little chance of getting where they were.
This made them intellectually almost >impossible< in the academic world. By link-
ing their social improbability to their intellectual positioning Bourdieu expressed in
passing an important theorem of his sociology of intellectual production: the idea of
a structural >homology< between social positions and intellectual stances, mediated
by incorporated dispositions or habitus.” This offers indeed a fruitful hypothesis for
understanding in a sociological perspective the similarities that united Bourdieu, Bol-

lack and Szondi.

56 Jean Bollack, Empédocle, 3 vols., Paris 1965-1969.

57 Szondi to Bollack, 6.7.1969 (Paul Celan and Peter Szondi, Briefwechsel, ed. by Christoph Kénig, Frank-
furt am Main 2005, p. 274).

58 Bourdieu to Bollack, 19. 8. 1968, F]B, A-3-a-BOP-CORR/1.

59 Stéphanie Cudré-Mauroux, >Auf in den Kampf'!<, Der Bund, 24. August 2018, p. 32.

60 Homologies are not simple relations of similarity between two or more terms (a : b : ¢), but >similari-
ties of differences<, as Lévi-Strauss put it (Claude Lévi-Strauss, Le Totémisme aujourd’hui, Paris 2017
(1962), p. 97), i e. second-order similarity relations between relations of difference (a: b::c:d e f).
See Pierre Bourdieu, Le Sens pratique, Paris 1980, p. 448.

Aufsitze 89



Bourdieu, to start with, was born in 1930 into a peasant, petit-bourgeois back-
ground in a geographically remote rural area of South-West France, at about maxi-
mal distance from Paris. This world contrasted with the boarding schools in which
he grew up from the age of eleven (first in Pau, then the Lycée Louis-le-Grand and
the Ecole normale supérieure in Paris)." Bourdieu embarked upon a French cursus
honorum, including the competitive entrance exam for the ENS at rue d’Ulm, stud-
ies in philosophy leading to the agrégation in 1954, and the project for a thesis under
the supervision of the eminent philosopher of science Georges Canguilhem (1904-
1995). The mobilisation in the Algerian War marked a turning point. Bourdieu per-
formed a conversion from philosophy to anthropology, ethnology and then sociol-
ogy. Back in France in 1961, he became the protégé of eminent sociologist Raymond
Aron (1905-1983) and de facto the director of the Centre de sociologie européenne.
In 1961, he was appointed maitre de conférence in Lille and in 1965 directeur détudes
in the 6% section of the Ecole pratique des hautes études. In the aftermath of May 68,
Bourdieu broke with Aron and pursued his own path. He was elected professor at the
College de France in 1981, won as the first sociologist the CNRS gold medal in 1993
and is today among the most cited social scientists in the world. Despite this record
of excellence, Bourdieu retained what he called a » habitus clivé «. Even at the peak of
consecration, he retained »le sentiment d’é¢tre parfaitement indigne, de n’avoir rien a
dire qui mérite d’étre dit«, a kind of » schizophrénie «.% This also expressed itself in
his insistence on a reflexive approach in sociology which would strive to explain soci-
ologically the things that are left unsaid in sociological research.®

In comparison, Bollack had been born in 1923 in Strasbourg into an Alsatian and
practicing Jewish family. From the age of two, he grew up in Basel, in German-speak-
ing Switzerland, where he went to school.** Through his family (his father was speak-
ing Alsatian, his mother French) as well as his school education, he was bilingual and
acquired a dual culture. He received his first academic training in Basel under philol-
ogist Peter Von der Miihll (1885-1970) in the specific German tradition of classical
philology. Having spent the Second World War in relative safety in Switzerland, he
returned to France late in his academic education, in 1945. He passed the agrégation
in grammar, but also took courses in philosophy, for example with Alexandre Koyré
(1892-1964), Etienne Gilson (1884-1978) or Emile Benveniste (1902-1976). Visits
to the FU Berlin in 1955-1958 foreshadowed the frequent back-and-forth between
the German-speaking and French-speaking world throughout his career. In 1958, he
started teaching Greek literature at the University of Lille. He defended his doctoral
thesis under the supervision of Pierre Chantraine (1899-1974) on Empedocles in
1964. After informal beginnings since 1967, Bollack founded the Centre de recherche

61 Heilbron (fn. 2).

62 Pierre Bourdieu, Esquisse pour une auto-analyse, Paris 2004, pp. 127-128, 137, 139.

63 Pierre Bourdieu, Retour sur la réflexivité, ed. by Jérome Bourdieu and Johan Heilbron, Paris 2022.

64 Jean Bollack, Dans une famille juive en Alsace. Un témoignage de Jean Bollack, in: Revue des sciences so-
ciales 40, 2008, pp. 212-215.

90 Aufsdtze



philologique in 1971, later known as the >Ecole de Lille<. While he taught at the ENS
from 1968 on (with the help of Bourdieu and Derrida), Bollack eventually preferred
to stay in Lille to found his own >Harvard du bassin minier<. From this trajectory be-
tween France, Switzerland and Germany, Bollack kept a persistent >experience of mar-
ginality< and alterity.*’ This, and the improbable combination of a French classicist
with a formation in the German tradition of classical philology, nourished conflicts
with the established conception of classical studies in France — expressed most spec-
tacularly in the public conflict with Pierre Boyancé (1900-1976) in Bollack’s Leztre 4
un président, published in Bourdieu’s >Le Sens commun <.*®

Szondi, finally, was perhaps the most improbable of the three men, in a particu-
larly grim sense. Born into an assimilated Jewish family in Budapest in 1929, he was 15
years old in 1944, when Hungarian Jews were deported as part of the Nazi extermina-
tion campaign. Szondi’s objective chances of survival were slim. The ratio between the
around 476,000 Hungarian Jews murdered by the Nazis and the 1,685 who were able
to escape on the train organized by Rudolf Kasztner (1906-1957), on which Szondi
was exfiltrated thanks to the status of his father, eminent psychiatrist Leopold Szondi
(1893-1986), is indicative.” Szondi survived the Bergen-Belsen concentration camp,
where he spent six months,” and went with his family to Switzerland. Although his
first language was Hungarian, he completed his school education there in German and
studied philosophy, Romanistik and Germanistik in Zurich. His thesis >Theorie des
modernen Dramas< (1956) - inspired by then marginal figures of the German tra-
dition such as Georg Lukdcs (1885-1971), Walter Benjamin (1892-1940) and The-
odor W. Adorno (1903-1969) — was an early success. Szondi continued his career in
Germany, where he finally obtained a chair at the FU Berlin in 1965. This professor-
ship enabled him to promote a new programme for >allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft< at his Sezinar , with the intention of internationalizing Ger-
manistik. But although Szondi quickly reached the top of the academic hierarchy in
Germany, he retained a persistent sense of marginality and even astonishment at his
own trajectory.” Also, it is difficult not to infer a connection between this improba-
ble and marginal trajectory and his suicide in 1971.

At the time Bourdieu, Bollack and Szondi collaborated, all three of them were still
relatively marginal, but with a strong drive towards the centre. They were >brilliant
outsiders< (brilliante Auflenseiter), as Fietkau put it.”” Although they reached the peak
of academic institutions in the course of their careers, they maintained an inner dis-

65 Bollack spoke of »meine nun schon alte, auf Basel zuriickgehende Erfahrung der Marginalitit« (Chris-
toph Kénig, Nekrolog fiir Jean Bollack, 2012, p. 3).

66 Jean Bollack, Lettre & un président sur le découragement des études grecques en France, Paris 1972; see
also Cudré-Mauroux (fn. 59).

67 Paul Bogdanor, Kasztner’s Crime, London/New York 2017.

68 Lili Szondi-Radvanyi, Ein Tagin Bergen-Belsen, in: Leopold Szondi. Zum 100. Geburtstag, Ziirich 1993,
pp- 43-60.

69 Jean Bollack, Opening Remarks, in: Boundary 2 11, 1983, no. 3, p. 8.

70 Fietkau in Albers (fn. 8), p. 323.

Aufsétze 91



tance from these institutions and founded their own research environments. Their ex-
periences of marginality undoubtedly fostered shared critical and reflexive dispositions
towards tradition, and more specifically towards the scholarly tradition and the aca-
demic establishment (recurring themes in their correspondence).” Also, they devel-
oped comparable strategies for dealing with the centre and their own marginality. Bol-
lack, Bourdieu and Szondi all employed intellectual strategies that might be described
as >critical outperforming<. This consisted in going beyond the scholarly tradition by
weaponizing it against itself: being more erudite than the erudites, more positive than
the positivists, more critical than the most critical hermeneuticists.”* All three tended
to reject the established rules of the academic game, which they perceived as arbitrary.
They refused some of the fundamental alternatives that structured the disciplinary
fields in which they evolved. But they appropriated and embraced their own margin-
ality by means that were scientifically acceptable and acknowledged.

4. Three heretics against the hermeneutics-positivism opposition

This sociological interpretation can explain some basic affinities between Bollack,
Szondi and Bourdieu. But how did their social trajectories, dispositions and strategies
express themselves in their intellectual stances? This level of analysis is crucial as the
three agents engaged in specifically intellectual cooperations. Their critical and reflex-
ive dispositions can be exemplified in their respective positions regarding the opposi-
tion between >positivism< and >hermeneutics<.” This dichotomy structured in one
form or the other their respective disciplines at the time. Given that Bollack, Bourdieu
and Szondi were working in different fields, their intellectual alliance was based on
more general methodological issues cutting through all three domains.

Bourdieu and Bollack’s criticism of Szondi’s UPHE offers a starting point for ana-
lysing their intellectual convergences and differences. In her thorough contextualiza-
tion of the episode Lucas has emphasized the conflict that emerged here regarding the
hermeneutical tradition.”* In their comments Bourdieu and Bollack criticized Szondi’s
positive reference to Dilthey and the latter’s distinction between Geisteswissenschaften

71 Bollack, Szondi and Bourdieu also reacted in similar ways to the student protests in 1968. See Collec-
tif, Appel & l'organisation d*états généraux de l'enseignement et de la recherche, in: Interventions, 1961-
2001. Science sociale et action politique, ed. by Franck Poupeau and Thierry Discepolo, Marseille 2022
(1968), pp. 75-82; Peter Szondi, Uber eine >Freie (d. h. freie) Universitit«. Stellungnahmen eines Philo-
logen, ed. by Jean Bollack, Frankfurt am Main 1973.

72 For these and similar mottos, see e.g. Pierre Judet de La Combe, >L’Ecole de Lille<: une concentration
diasporique, in: La philologie au présent. Pour Jean Bollack, ed. by Christoph Kénigand Denis Thouard,
Villeneuve d’Ascq 2010, pp. 363-374; Heinz Wismann, Penser entre les langues, Paris 2012, p. 53; Pierre
Bourdieu, Science de la science et réflexivité, Paris 2001, pp. 173-174.

73 Both notions are problematic. >Positivism< has been used since the 19% century as a slur; >hermeneu-
tics< has remained ambiguous. For the history of the terms and concepts, see the respective entries in Joa-
chim Ritter, Karlfried Griinder and Gottfried Gabriel (eds.), Historisches Worterbuch der Philosophie,
13 vols., Basel 1971-2008.

74 Lucas (fn. 4).

92  Aufsdtze



and Naturwissenschaften.” Against this dualism, they invoked the French tradition
of epistemology, epitomized by Koyré, Gaston Bachelard (1884-1962) and Canguil-
hem, as well as the methodological lessons of the work of art historian Erwin Panof-
sky (1892-1968), whose work Bourdieu had just published and commented in >Le
Sens commun<.” Lucas’s conclusion was that Bourdieu delayed with his criticism of
UPHE the importation and reception of Szondi in France.”’

Yet, if we want to fully understand the intellectual similarities and differences be-
tween Bourdieu, Szondi and Bollack, we must consider not only hermeneutics. We
must include also what was taken at the time to be contrary to hermeneutics, namely
>positivism<. In fact, the opposition between positivism and hermeneutics functioned
at the time as what Bourdieu called with Bachelard an >epistemological couple< or
>obstacle<.” Arguably, all three men tried to move beyond this obstacle.

Szondi, to begin with, attempted to define his >literary< or >material hermeneu-
tics< in opposition to both philological positivism — represented in 19% century Ger-
man philology for example by Wilhelm Scherer (1841-1886) — and to philosophical
hermeneutics in the style of Martin Heidegger (1889-1976) and Hans-Georg Gad-
amer (1900-2002).”” Against positivism Szondi insisted on the need to reflect on
the historical starting point of the interpreter and the historicity of interpretations.*
Against philosophical hermeneutics and its negative effects in the field of Germanis-
tik, represented to some extent by his Dokzorvater Emil Staiger (1908-1987), Szondi
revived the heritage of hermeneutics as a technique or art of interpreting texts — a tra-
dition represented by Friedrich Schleiermacher (1768-1834) and carlier figures such
as Johann Martin Chladenius (1710-1759) or Georg Friedrich Meier (1718-1777).*!
Szondi’s material hermeneutics had also a certain proximity with sociology. For exam-
ple, Szondi himself would sometimes speak of a >sociological reading< (lecture soci-
ologique).sz Yet, he was secking to avoid a simplistic Marxist theory of reflection that

75 Wilhelm Dilthey, Einleitung in die Geisteswissenschaften. Versuch einer Grundlegung fiir das Studium
der Gesellschaft und der Geschichte, Stuttgart/Géttingen 1990 (1883).

76 Erwin Panofsky, Architecture gothique et pensée scolastique, transl. Pierre Bourdieu, Paris 1967. On
Bourdieu and Panofsky, see recently Anheim and Pasquali (fn. 29); Thouard (fn. 4).

77 Lucas (fn. 4), p. 122. Lucas’s account has recently been used as proof for Bourdieu’s >refus< of Szondji’s
article and, more generally, of the hermeneutic tradition, see Thouard (fn. 4), pp. 913-15. This interpre-
tation, however, does not seem coherent with the observable exchanges on UPHE and PPIA, involving
Bourdieu’s repeated attempts to convince Szondi to include a revised version of UPHE, the problems
with Lindon, with translators, etc.

78 Bourdieu to Szondi, n.d., before 14. 11. 1967, NPS, 88.9.507/10; see also Pierre Bourdieu, Jean-Claude
Chamboredon, Jean-Claude Passeron, Le métier de sociologue. Préalables épistémologiques, Berlin/New
York 2005 (1968), pp. 27-49.

79 Peter Szondi, Einfithrung in die literarische Hermeneutik, Frankfurt am Main 1975, pp. 12-13.

80 UPHE, pp. 14-15.

81 Szondi (fn.79), pp. 12-13.

82 Wolfgang Fietkau, Moli¢re in der Perspektive einer lecture sociologique — Versuche einer Rekonstruk-
tion, in: Peter Szondi, Die Theorie des biirgerlichen Trauerspiels im 18. Jahrhundert, Frankfurt am Main
1973, p. 200,

Aufsitze 93



he observed to some extent in Lukdcs. Rather, he wanted to explore the mediations
between the literary work and the social context.** This hermeneutic project was not
dissimilar to the sociology of literature proposed by Bourdieu in his Berlin lecture.
Bollack was close to Szondi’s methodological point of view.** While he did not for-
mulate an explicit theory of hermeneutics, Bollack called his own practice occasion-
ally a >philological < or >critical hermeneutics<.*> This orientation involved again the
double rejection of positivism and philosophical or naive hermeneutics. For example,
against a positivistic attitude focusing on isolated facts Bollack insisted in his account
of Empedocles on reading the available fragments in their mutual relationships and
identifying their structure, i. e. the whole into which they fit. Work on the detail and
on the whole were supposed to inform each other. Against a naive hermeneutics, on
the other hand, Bollack insisted on the critique of interpretations in their historicity.
For example, he started his study of Empedocles with a study of Aristotle’s interpre-
tation of Empedocles and used this reconstruction against >modern interpretations<
that raised a >false problem<.86 For Bollack, this critique of >false interpretations< —
a philological, historical and partly sociological task — was an essential part of ena-
bling the right ones. Similar to Szondi, Bollack also criticized a hasty philosophical
hermeneutics, represented by Heidegger, Gadamer and their followers in classics. For
example, he identified at the very heart of Heidegger’s philosophical-hermeneutical
appropriation of pre-Socratic texts a naively positivistic conception of philology.*’
Bourdieu, finally, subscribed to Bollack’s historical and partially sociological crit-
icism of interpretations.*® But how did this fit with Bourdieu’s apparent criticism of
hermeneutics in the long letter written together with Bollack? This criticism needs to
be specified. Firstly, it was directed not against the operation of >understanding< as
such (or >construction<, as Bourdieu preferred), but against the particular conception
of it in Dilthey’s Einleitung, which drew on >inner experience< and intuition.®” Sec-
ondly, the critique concerned an alleged consequence of this form of understanding,
namely a dualism between the sciences of nature and the social and human sciences,
the Geisteswissenschaften.”® Against Dilthey’s notion of understanding, Bourdieu fol-
lowed Panofsky and the latter’s disciple philosopher and art historian Edgar Wind
(1900-1971) in emphasizing the >methodical circle< between theory and observa-

83 Szondi (fn. 79), pp. 18-20.

84 Denis Thouard, Herméneutique critique. Bollack, Szondi, Celan, Villeneuve d’Ascq 2012.

85 Jean Bollack, Sens contre sens. Comment lit-on? Entretiens avec Patrick Llored, ed. by Christian Berner
and Denis Thouard, Villeneuve d’Ascq 2018 (2000), p. 25.

86 Bollack (fn. 56), pp. 7, 11, 95-124.

87 Jean Bollack, Heinz Wismann, Heidegger 'incontournable, in: Actes de la recherche en sciences sociales
1,1975, no. 5, pp. 157-161.

88 ZSSF,p.12,fn. 3.

89 E.g. Dilthey (fn.75), p. 92. Szondi was also critical of this conception of understanding, see Szondi (fn.
79), p. 406.

90 Bourdieu, Chamboredon and Passeron (fn. 78), p. 18.

94  Aufsdtze



tion, between the general and the particular.” Bourdieu thus proposed a notion of
understanding in terms of structural analysis where the interpretation of an element
informed the interpretation of the whole, and vice versa.”” Against Diltheyian dual-
ism, Bourdieu argued that we encountered this same circle in the natural sciences (the
circle between theory or instruments and observation) and in the human and social
sciences (the >hermeneutic circle< between understanding a whole and understand-
ing a detail). Bourdieu’s anti-dualism was not about > naturalizing«< the social and hu-
man sciences, i. e. conceiving them according to a naive picture of the natural sciences.
If anything, Bourdieu >hermeneuticized< the natural sciences by emphasizing the in-
dispensable role of >constructions< (hypotheses, theories) and their continuous cri-
tique.” As Bollack and Szondi, Bourdieu thus sought to surmount the positivism-her-
meneutics dichotomy.

Finally, Bourdieu added to the critique of hermeneutics a properly sociological di-
mension. He integrated and radicalized Panofsky’s suggestion that it was >mental hab-
its< (or habitus) inculcated by education and school which provided the concrete link
between different symbolic systems (for example, between architects and scholastic phi-
losophers in the Middle Ages). Bourdieu thus historicized and sociologized >symbolic
forms< and systems. They relied on bodily dispositions acquired through exposition
to the structures and dynamics of the social world. In other words, Bourdieu sought
to identify the social or >socio-transcendental conditions < which made understand-
ing possible in the first place, both on the part of the agents involved and of interpret-
ers and observers. >Sociology of symbolic forms< lended itself as a label for Bourdieu’s
position, distinguishing it from Szondi’s and Bollack’s versions of hermeneutics.

Bollack, Bourdieu and Szondi, each in their own way, thus tried to go beyond the
>epistemological couple< of positivism and hermeneutics that defined the rules of the
game in their respective disciplines. Using the reinterpretation of Max Weber’s (1864-
1920) sociology of religion proposed by Bourdieu in the early 1970s, they took the
position of >heretics< or >prophets< against the church and its priests, the position
of those who subvert the established symbolic order in order to invent a new one.”

91 Edgar Wind, Das Experiment und die Metaphysik. Zur Auflosung der kosmologischen Antinomien,
Frankfurt am Main 2000 (1929); Edgar Wind, Some Points of Contact between History and Natural
Science, in: In Philosophy and History. Essays Presented to Cassirer, ed. by Raymond Klibansky and H.J.-
Paton, Oxford 1936, pp. 255-264, also in Bourdicu, Chamboredon, Passeron (fn. 78), pp. 281-283; Er-
win Panofsky, Iconography and Iconology: An Introduction to the Study of Renaissance Art, in: Mean-
ing in the Visual Arts, Garden City 1955 (1939), p. 6.

92 Bourdicu in Panofsky (fn. 76), p. 143.

93 »Il nous semble qu'il faille manier avec plus de prudence l'opposition entre méthode philologique et mé-
thode mathématique et physique. [Paragraph] le [sic] cercle herméneutique est-il si différent de la preuve
mathématique? L'interdémonstration des propositions mathématiques comme des propositions hermé-
neutiques exclut la preuve par I'intervention d’'un donné traité comme expérience cruciale.« (Bourdieu
and Bollack to Szondi, 11.1967, NPS, 88.9. 1336, p. 8.).

94 Bourdicu (fn. 72), p. 158.

95 Pierre Bourdieu, Une interprétation de la théorie de la religion selon Max Weber, in: Archives européennes
de sociologie 12, 1971, no. 1, p. 321.

Aufsitze 95



In this sense, Bollack, Bourdieu, Szondi can be conceived as three heretics defying the
structural opposition between hermeneutics and positivism. The >elementary scien-
tific recognition< produced by their exchanges for some time created an interdiscipli-
nary community. At a time when all three were establishing themselves in their fields
this >invisible college< served as a resource and a lever for going beyond academic in-
stitutions and the specific recognition they could grant.”® Building on their 1960s
status as heretics, Bollack, Szondi and Bourdieu would finally become genuine >her-
esiarchs<, i.e. leaders of relatively coherent dissident groups within their disciplines.

S. Conclusion: Allies, >mais la divergence reste<

Bollack, Bourdieu and Szondi emerged from this analysis as allies united by their
shared >improbability<, both in social and intellectual terms. On the methodologi-
cal level, each of them pursued unlikely strategies to surmount the commanding op-
position between hermeneutics and positivism. In this way, they arrived at original
positions regarding some of the most important forces in the intellectual field of their
time, including structuralism and Marxism. Supporting each other’s endeavours in the
late 1960s and early 1970s through various sorts of gift exchange, they became both
acknowledged and controversial innovators who redefined the standards of scienti-
ficity in their respective fields.

The present emphasis on convergences should not downplay, however, the real differ-
ences that separated Bollack, Bourdieu and Szondi. The latter are obvious in the ten-
sions in Bourdieu and Szondi’s correspondence or in some of Bollack’s later remarks
on Bourdieu.”” These divergences — undoubtedly based on particularities of their po-
sition and trajectory and on the specific histories of the national and disciplinary fields
in which they evolved — would deserve further exploration. One might compare, for
example, their respective practices of reading, say, the way Bourdieu read Flaubert,
Bollack read Empedocles, Szondi read Hélderlin or all three of them read Heidegger.
Given everything that separated Bollack, Bourdieu and Szondi, divergences were to
be expected. The task pursued here was less obvious: to understand how this unlikely
alliance became possible in the first place.

(Martin Strauss, Centre Maurice Halbwachs, 48 boulevard Jourdan, 75014 Paris; mrtn.
strauss@gmail.com)

96 For this sort of interdisciplinary >creative marginality<, see also Mattei Dogan, Robert Pahre, L'innova-
tion dans les sciences sociales. La marginalité créatrice, Paris 1991.
97 Jean Bollack, Au jour le jour, Paris 2013, pp. 692, 702.

96 Aufsdtze


mailto:mrtn.strauss@gmail.com
mailto:mrtn.strauss@gmail.com

Denis Thouard
Bourdieu, die Kunstgeschichte und die Philologie

Indem sie die Namen ecines bedeutenden Soziologen und eines berithmten Kunst-
historikers nebeneinanderstellen, laden die Autoren von >Bourdieu et Panofsky. Essai
d’archéologie intellectuelle< zu einer Reflexion tiber die Schnittstellen zwischen die-
sen Disziplinen und tiber die gemeinsamen Elemente ein, die eine solche Schnittstelle
rechtfertigen.! Das Werk enthilt die Korrespondenz zwischen Pierre Bourdieu und
Erwin Panofsky aus den Jahren 1966-1967 (Panofsky starb am 14. Mirz 1968).> Zuvor
gibt es einen mit Archivmaterial untermauerten Bericht iiber die Geschichte der Uber-
setzung von >Gothic Architecture and Scholasticism< aus dem Jahr 1951 durch Bour-
dieu, wobei nichts tiber den Kontext und die Rezeption ausgelassen wird. Inwiefern
war die Veroffentlichung von >Architecture gothique et pensée scolastique précédé
de 'abbé Suger de Saint-Denis<’ ein Ereignis, das den im Untertitel versprochenen
»Versuch einer intellektuellen Archiologie « rechtfertigt?

Das Buch bricht mit der »idealistischen Logik der reinen Theorie und der Exe-
gese kanonischer Texte, die sich auf einige wenige grofle Namen konzentriert«, um
eine »materielle Geschichte der intellektuellen Arbeit«? zu bieten. Diese muss von
ihrer Materialitit her und sogar als Material verstanden werden. Ideen treten somit
hinter wissenschaftliche Praktiken zurtick. Nur diese lassen sich »objektivieren«.
Das Bestreben, die Entwicklung von »Ideen« wieder in konkrete Praktiken und
Machtverhiltnisse einzubetten, ist sicher lobenswert, da es von der vorherrschenden
Geschichtsschreibung, die sich allein der intellektuellen Logik verschrieben hat, allzu
oft vernachlissigt wird. Allerdings birgt es auch Risiken, insbesondere wenn das Wis-
sen selbst in den Hintergrund gedringt wird.

Das Buch besteht aus sechs Kapiteln, denen eine Einleitung und ein Korrespondenz-
verzeichnis vorangestellt sind. Das erste Kapitel zeichnet nach, wie durch einen Bericht
von Louis Grodecki in der Zeitschrift >Critique< Bourdieu das Werk von Panofsky
entdeckte. Es erliutert auch, warum Bourdieu eher zu ihm als zu Pierre Francastel
(der fiir eine Kultursoziologie mehr Vorteile zu bieten scheint) tendierte und erinnert
daran, dass Maurice Merleau-Ponty bereits 1951 Panofsky erwihnt hatte.” Das zweite
Kapitel analysiert die editoriale Dimension von Bourdieus Projekt und die Aufgabe,

1 Etienne Anheim, Paul Pasquali, Bourdicu et Panofsky. Essai d'archéologie intellectuelle, suivi de leur cor-
respondance inédite, Paris: Editions de Minuit 2025 (Le sens commun). Einige Aspekte wurden bereits
vorgestellt in: Paul Pasquali, Quand Bourdicu découvrait Panofsky. La fabrique éditoriale d’Architecture
gothique et pensée scolastique (Paris-Princeton, 1966-1967), in: Annales HSS 78,2023, S. 699-732 (teil-
weise im Buch wiedergegeben).

2 Der Briefwechsel umfasst 13 Briefe aus der Zeit zwischen Ende 1966 und dem 1. Juni 1967 (S.241-272).

3 Erwin Panofsky, Architecture gothique et pensée scolastique précédé de I'abbé Suger de Saint-Denis, Uber-
setzung und Nachwort von Pierre Bourdieu, Paris: Editions de Minuit 1967 (Le sens commun).
Anheim/Pasquali (Anm. 1), S. 232, dann S. 19.

5 Die Lektiire und die Vorlesungen von Merleau-Ponty waren fiir den jungen Bourdieu sicherlich von Be-
deutung fiir seine Entdeckung Panofskys, vgl. ebd., S. 34-39.

Aufsatze 97

© 2026 Denis Thouard, Publikation: Wallstein Verlag
DOT hteps://doi.org/10.46500/83535895-006 | CC BY-NC-ND 4.0


https://doi.org/10.46500/83535895-006

die er der von ihm bei Editions de Minuit gegriindeten Reihe >Le sens commun«<
zugewiesen hatte, um ein »kollektives Kapital an intellektuellen Ressourcen« zu-
sammenzutragen. Wir erfahren von den realisierten Projekten und den aufgegebenen
Ideen (aber wenn ein Band mit Texten von Hans Robert Jauss ebenso wie ein Pro-
jekt tiber Dilthey tatsichlich aufgegeben wurden, so erschien der Band mit Texten
von Szondi doch, wenn auch verspitet!®). Das dritte Kapitel beschreibt ausfiihrlich
die Ubersetzung von Panofsky durch Bourdieu und beleuchtet es durch den Brief-
wechsel. Das vierte Kapitel ist der chrsetzung selbst gewidmet und stellt fest, dass
»Bourdieu eine philosophischere und soziologischere Sprache wieder einfiihrt« ) bis
hin zur »Naturalisierung« Panofskys als » Soziologe «.*

Das fiinfte Kapitel befasst sich mit dem berithmten Nachwort Bourdieus. Endlich,
konnte man sagen, denn gerade dieser Text ist fiir das Verstindnis von Bourdieus Werk
wichtig. In ihm eignet er sich den Begriff des Habitus an, der in seinem Denken eine
zentrale Rolle spielen wird. Der mit der Frage etwas vertraute Leser wird nichts Spek-
takulires erfahren. Bourdieu macht Panofsky zum Sprachrohr seiner Ideen tiber die
Schule und entwickelt mit dem Habitus eine Form des kulturellen Unbewussten. Es
wird kaum iiberraschen, dass er daraus eine » bachelardianische Neuinterpretation «”
macht. Das zentrale Konzept des Habitus wird auf wenigen Seiten abgehandelt, die vor
allem an die Kontroversen um seine Rezeption erinnern (Konflikt mit Lucien Gold-
mann, Artikel von Francois Héran, dann Loic Wacquant). Ein Abschnitt trigt den
Titel >Den Habitus neu erfinden, die Philosophie beenden<," in dem das harte Pro-
gramm einer Abschaffung der Philosophie durch ihre Verwirklichung in der Soziologie
bekriftigt wird. Es handelt sich dabei um ein » neues epistemologisches Programm«,
das mit der Philosophie und ihren »vagen Personlichkeitskonzepten« bricht. Weg
mit dieser Unschirfe, die »an die Sozialwissenschaften gekoppelte Soziologie « wird
nun »die soziale Welt wissenschaftlich denken « kénnen." Ein solches Programm er-
scheint jedoch redundant.

Zu den Errungenschaften dieses Buches zihlen vor allem erginzende Informatio-
nen. Neben der Einfithrung von Verweisen auf Etienne Gilson hat Bourdieu in seinen
Ubersetzernotizen auf ein Werk von Robert Marichal'? verwiesen, in dem die Ana-
logie zwischen der gotischen Architektur und dem Bruch der lateinischen Schrift sei-
ner Meinung nach die Intuitionen von Panofsky'’ bestitigte. Der Hinweis auf die Ver-
mittlung ist einer der Ertrige des Buches. Ein letztes Kapitel analysiert die Rezeption

6 Ebd.,S.63.

7 Ebd., S.132.
8 Ebd, S.133.
9 Ebd., S.140.

10 Ebd., S.160-166.

11 Ebd.,S.145f.

12 Ohne ihn korreke zu zitieren. Marichal nahm ihm dies jedoch nicht iibel (siche seinen Vermerk vom
15. Dezember 1967, in dem er dennoch um die Zusendung eines Exemplars des Buches bat!), siche ebd.,
S.159.

13 Ebd, S.153-159.

98 Aufsdtze



der Ubersetzung unter Beriicksichtigung der Machtverhiltnisse im akademischen Be-
reich und enthilt wenige Uberraschungen.

Was Bourdieus theoretischen Anspruch angeht, so wird dieser kaum themati-
siert, obwohl er sich an den berithmten Kunsthistoriker wandte und dessen »ent-
scheidenden Beitrag zur allgemeinen Theorie der Humanwissenschaften « lobte (Brief
vom 22. Dezember 1966). Die Studie konzentriert sich auf die Wiederaufnahme des
Begriffs »Habitus« und suggeriert dabei, dass dieser von Bourdieu in Panofskys Tex-
ten, in denen er keine herausragende Rolle spielt, quasi eingefiihrt wurde, als hitte
Bourdieu sich damit begniigt, bei Panofsky nach einer Legitimierung zu suchen. Aus
einer Lektiire, die sich auf die Praktiken in ihrer Materialitit konzentriert und als litera-
listisch bezeichnet werden konnte, ergibt sich ein Paradoxon. Nimmt das Buch in sei-
ner Aufmerksamkeit fiir die gewohnlichen Bedingungen der Ideenerzeugung nicht
selbst an diesem verspotteten »Positivismus« teil, der als »empiristische Verblendung
angesichts einer unendlichen Anhiufung kleiner wahrer Tatsachen «** definiert wird
und von Bourdieu gew6hnlich verunglimpft wird? Nimmt die Inszenierung des kri-
tischen und emanzipierten Soziologen nicht oft die Ziige einer Hagiographie an, die
uns kein Detail erspart? Nichts, was das Leben des Heiligen betrifft, scheint zu un-
wichtig zu sein. Daher mangelt es an narrativer Anzichungskraft und allzu oft an Span-
nung in den zahlreichen Seiten tiber die Umstinde der Veroffentlichung, deren Be-
deutung und Relevanz nicht immer ganz klar aus der Darstellung hervorgehen. Die
Frage nach der Perspektive einer Erneuerung der » allgemeinen Theorie der Human-
wissenschaften « wird nicht angesprochen, obwohl sie laut Bourdieu selbst Gegen-
stand des Austauschs war. Der Nachweis der Fruchtbarkeit einer solchen materiellen
Methode durch die Autoren tiberzeugt nur halb, da ein Teil der Diskussion im Dun-
keln bleibt. Das Werk ist aufgrund seines Gegenstands interessant, aber die gewahlte
»Perspektive« erlaubt es nicht, seinen ganzen Reichtum zu erschlieflen.

(Prof. Dr. Denis Thouard, Centre Georg Simmel, 54 Bd. Raspail, 75006 Paris, Frank-
reich; E-Mail: dthouard@ehess.fr)

14 Ebd., S.137, unter Bezugnahme auf das Nachwort von Bourdieu in Panofsky (Anm. 3), S. 144.

Aufsitze 99


mailto:dthouard@ehess.fr

Michael Woll

Die Konigin historisiert sich selbst.

Zum Verhaltnis von Interpretation und Wissenschaftsgeschichte bei der
Lektiire von Klassikern am Beispiel von Schillers >Maria Stuart

Wann setzt in Schillers >Maria Stuart< die Charakterveranderung der Titelfigur ein,
in deren Folge aus der lebenszugewandten Konigin die >gelduterte< Person wird, die
entsagend auf die Vollstreckung des Todesurteils wartet? Handelt es sich bei ihrer
Gegenspielerin Elisabeth um eine skrupellose Machtpolitikerin, die fir ihre Regent-
schaft tiber Leichen geht — oder ist ihre vermeintliche Charakterschwiche Ausdruck
historisch-gesellschaftlicher Umstinde, die einer Frau das Regieren doppelt schwer
machen? Und welche abstrakte Idee verbirgt sich hinter der erfundenen Figur des
Mortimer — ein schwirmerisch-verblendeter Katholizismus, eine iiberkommene le-
gitimistische Staatsauffassung oder doch die Frithromantik? Wie jeder Klassiker
hat Schillers Drama wiederkehrende Interpretationskonflikte hervorgebracht. Be-
giinstigend wirkte, dass >Maria Stuart< bis heute vielerorts Schullektiire ist, sodass
die kanonischen Fragen, vermittelt tiber Materialien und Lektiirehilfen, bereits im
Unterricht tradiert werden — begleitet von Regeln und Begriffen, nach denen schul-
miflig zu interpretieren ist, durch die Analyse von Personenkonstellationen oder die
Charakterisierung von Figuren.

Jede Neulektiire hat es daher mit einer groflen Zahl an Konventionen zu tun,
die — im Sinn einer kritischen Wissenschaftsgeschichte, die nach Jean Bollack immer
schon Teil der Deutung ist” — im Medium der eigenen Lektiire zu priifen sind. Be-
reits vorab lassen sich in der Analyse der Forschung Konflikte identifizieren, auf die
die Interpretation reagieren muss. Karl S. Guthke benennt im >Schiller-Handbuch«<
zwei zentrale Debatten. Erstens den Status des Historischen: Ist die Handlung starker
von individuellen Figuren bestimmt oder von historischen Zusammenhingen? Ist das
Historische blofies Sujet oder Handlungstriger — historisches Drama oder >Seelen-
drama<? Zweitens die >Wandlung< Marias: Handelt es sich um eine sukzessive Ver-
anderung oder um einen plétzlichen Charakterbruch? Und an welcher Stelle im Stiick
lieRe der sich festmachen?® Wenn die Wissenschaftsgeschichte als Methode mehr
leisten will als ein Forschungsbericht, sind diese Fragen reflexiv als Interpretations-
probleme zuzuspitzen:

1 Dieser Text ist dic erweiterte Fassung meines Habilitationsvortrags (Universitit Osnabriick, 31. Januar
2025).

2 Vgl. Jean Bollack, Die kritische Potenz der Wissenschaftsgeschichte, in: Literaturwissenschaft und Geistes-
geschichte 1910 bis 1925, hg. von Christoph Konig und Eberhard Limmert, Frankfurt am Main 1993,
S.111-120.

3 Vgl zusammenfassend zu beiden Fragen Karl S. Guthke, Maria Stuart, in: Schiller-Handbuch, in Zu-
sammenarbeit mit der Deutschen Schillergesellschaft Marbach hg. von Helmut Koopmann, 2., durchges.
und aktual. Aufl., Stuttgart 2013, S. 438-466.

100 Aufsitze

© 2026 Michael Woll, Publikation: Wallstein Verlag
DOI hetps://doi.org/10.46500/83535895-007 | CC BY-NC-ND 4.0


https://doi.org/10.46500/83535895-007

a) Figuren als Funktionen. Die klassische Dramenanalyse begreift Personen als »Ver-
korperungen von Funktionen [...], die im Rahmen des Handlungsablaufs zu besetzen
sind«, es sei denn, sie seien » historisch oder literarisch als fest umrissene Gestalten«*
gegeben. Wenn indes die Frage nach der Bedeutung des Historischen selbst umstritten
ist, lasst sich dieses Analysekriterium nicht sinnvoll anwenden.

b) Marias >Wandlung<. Lange wurde die Figurenentwicklung aus der Uberzeugung
heraus beschrieben, dass Schiller affirmativ die Entstechung einer >schénen Seele< oder
eine >Lauterung< zur Heiligkeit habe darstellen wollen. Auch wenn diese Lesart, die
nicht selten den Moralvorstellungen der Interpretinnen und Interpreten folgte, in-
zwischen tiberholt ist, hat sich die Suche nach Marias >Wandlung< als Grundfrage
ctabliert. Dass sie falsch gestellt sein konnte, kommt gar nicht erst als Moglichkeit
in Betracht.

Im Folgenden lese ich den Text noch einmal, indem ich ihn, durchaus experimen-
tell, in forcierter Weise beim Wort zu nehmen versuche.” Wie in diesem Prozess Lek-
tire und Wissenschaftsgeschichte einander gegenseitig zum Korrektiv werden, lasst
sich freilich angesichts der weitverzweigten Schiller-Forschung nur an Beispielen skiz-
zieren; allein, um die Forschungspositionen in ihrer Breite zu erfassen, wire eine weit-
aus umfassendere Studie nétig. Angedeutet werden kann aber ein Potential, wie man
im Durchgang durch die Wissenschaftsgeschichte auch viel interpretierten Texten
noch Neues abgewinnen kann.

1. Die Irritation eines fehlenden >noch<

Im ersten Akt versucht die eingekerkerte Protagonistin, den weiteren Verlauf des Ge-
schehens in ihrem Sinn zu ordnen. Angesichts des drohenden Todesurteils, mit dem sie
hier schon rechnet — »Meine Tage sind / Gezihle, befiircht ich, und ich achte mich /
Gleich einer Sterbenden« (V. 193-195)° -, verlangt sie nach einem katholischen Pries-
ter, um die Sakramente zu empfangen. Zugleich scheint sie einen letzten Versuch zu
ihrer Rettung unternchmen zu wollen, denn sie bittet ihren Wachter Paulet, Elisabeth
einen Brief zu tibergeben:

Ihr sollt den Inhalt wissen, Sir. Ich bitte

In diesem Brief um eine grofle Gunst —

- Um eine Unterredung mit ihr selbst,

Die ich mit Augen nie geschn — Man hat mich

4 Bernhard Asmuth, Einfithrung in die Dramenanalyse, Stuttgart ©2004, S. 99.

5 Dabei wird der Text in stirkerer Weise als iiblich >lyrisch< gelesen, auch in Reaktion auf die bei Schiller
stets virulente Debatte um den Rang des lyrischen Werks (vgl. u.a. Dieter Lamping, Huldigungen unter
Vorbehalt: Moderne Lyriker und Schiller, in: Friedrich Schiller und der Wegin die Moderne, hg. von Wal-
ter Hinderer, Wiirzburg 2006, S. 511-524).

6 >Maria Stuart< wird zitiert mit Versangabe nach: Friedrich Schiller, Klassische Dramen. Maria Stuart, Die
Jungfrau von Orleans, Die Braut von Messina, Wilhelm Tell, hg. von Matthias Luserke-Jaqui, Frankfurt
am Main 1996 (Werke und Briefe in zw6lf Binden 5).

Aufsdtze 101



Vor ein Gericht von Mannern vorgefordert,

Die ich als meines Gleichen nicht erkennen,

Zu denen ich kein Herz mir fassen kann.

Elisabeth ist meines Stammes, meines

Geschlechts und Ranges — Thr allein, der Schwester,

Der Konigin, der Frau kann ich mich 6ffnen. (V. 167-176)

Der Konflikt um Marias >Wandlung< entsteht nicht zuletzt aus Marias kontra-
diktorischen Absichten und aus dem Umstand, dass beide im selben Moment ge-
aul8ert werden. An der Textstelle selbst fallen aber noch zwei andere Aspekte auf. Ers-
tens geht es bei der Motivation der Begegnung der Koniginnen nicht einfach um einen
Handlungsstrang, den Schiller benatigt, sondern sie wird damit begriindet, dass Maria
sich sonst nicht »6ffnen« kann. Nicht nur ist die Titelheldin damit von Beginn an
mit ihrer Komplementirfigur verkniipft,” sondern Schiller hilt es offenbar fiir unmog-
lich, tiber »Maria Stuart« zu dichten, ohne den Dialog mit Elisabeth zu supplieren,
weil sonst die Figurenzeichnung unvollstindig bliebe.

Zweitens besitzt die Formulierung »Die ich mit Augen nie geschn« einen zu-
mindest ungewdhnlichen Akzent auf den >Augen<. Wire es nur darum gegangen,
dass sich beide zu diesem Zeitpunkt noch nicht getroffen haben, wire es méglich ge-
wesen, unter Anpassung des Rhythmus, ein >noch«< einzuftigen. Das bedeutet: Schiller
betont eigens das Medium des Sehens. Und: Er verzichtet bewusst darauf, das Sehen
als etwas zu benennen, das >noch< nicht stattgefunden hat. »Die ich mit Augen nie
geschn« ist indes eine faktisch korrekte historische Aussage: Die reale Maria hat die
reale Elisabeth nie gesehen. Indem der Vers so in offensichtlicher Weise auf das tat-
sichliche Geschehen rekurriert, gibt sich das Stiick offensiv als Kommentar zur Ge-
schichte zu erkennen. Es handelt sich also #ich? um ein Stiick alternativer Geschichts-
schreibung, sondern das historische Geschehen bleibt 772 Stiick als Material vorhanden,
auf das sich die Figuren reflektierend beziehen kénnen. Daraus ergibt sich eine Kon-
sequenz fur den Status der Figur. Nicht die historische Person Maria Stuart ist es, die
hier zu Lebzeiten spricht — sondern eine sich selbst historisierende Maria, die in tota-
lisierender Weise auf ihr abgeschlossenes Leben zuriickblicke.

Diesen riickblickenden Charakter betont bereits die Aussage, sie achte sich »gleich
einer Sterbenden« (V. 195). Das totalisierende Moment wiederum findet eine Ent-
sprechung darin, wie Maria auf Elisabeth blickt, nimlich ebenfalls in der Gesamtheit
ihrer verschiedenen Dimensionen, als >Schwester<, >K6nigin< und >Frau<. Auch er-
klaren sich durch diese Art, Figuren als Ganzheit ihrer historischen Potentialititen
zu betrachten, vermeintliche Anachronismen — etwa, wenn Elisabeth iiber den » Ver-
tilgungskrieg« klagt, den ihr »der Spanier auf den Meeren« (V. 3219) bereite, ob-
wohl doch der Angriff der Armada tatsichlich erst nach Maria Stuarts Tod erfolgt ist.
Fiir ein Drama aber, das seine Figuren als vollendete historische Gestalten konzipiert,

7 Vgl. Barbara Neymeyr, Macht, Recht und Schuld. Konflikedramaturgie und Absolutismuskritik in Schil-
lers Trauerspiel >Maria Stuart, in: Schiller. Werkinterpretationen, hg. von Giinter Sasse, Heidelberg 2005,
S$.105-136, v.a. S.107-109.

102 Aufsatze



ist diese Unterscheidung gar nicht linger relevant, denn es denkt grundsitzlich auch
das duflere Geschehen bereits kumulativ-resiimierend.

2. Interpretation und Wissenschaftsgeschichte

Wahrend das Problem der Historie, das auch eine Frage nationaler Traditionen ge-
wesen ist — wo die deutschen Interpreten die >Individualitit< betonten, mafl man in
der englischen Rezeptionslinie der >Geschichte< groflere Bedeutung bei —, auf einen
Kompromiss hinsteuert, scheint mit Blick auf das Verstindnis von Marias >Wandlung<
keinerlei Einigung in Sicht.® Daraus folgt ein grundsitzliches Problem. Ein Klassiker
wie >Maria Stuart< ist in einer uniiberschaubaren Zahl von Interpretationen analysiert
und auf unterschiedlichste Aspekte hin untersucht worden. Die Entwicklung nach
1945 folgte allgemeinen Tendenzen der Germanistik: Auf Studien zum Bauprinzip
des analytischen Dramas folgten politisch-gesellschaftliche Analysen, die verstarke
nach Aspekten wie dem Streit zweier Kéniginnen in einer mannlich dominierten Ge-
sellschaft’ fragten, sowie Arbeiten zur Psychologie der Hauptfiguren.' Seit etwa zwei
Jahrzehnten tut sich eine Doppelperspektive auf: Zum einen vollzieht auch die Schil-
ler-Forschung die Hinwendung zu dsthetischen und poetologischen Deutungen nach,
reflektiert Fragen von >Theatralitit< und >Performanz<."* Zum anderen werden die
Themen des Stiicks starker in einzelne Perspektiven der historischen Fachwissenschaft
eingeriickt: Wie steht Schiller zur Frage von Marias Legitimitit?'* Inwiefern kommen-
tiert er zeitgendssische Ereignisse wie den Pariser Prozess gegen Ludwig X VI.2"* Oder:
Wie ist der Prozess gegen Maria juristisch zu sehen?'* Alle Interpretationen stehen je-
doch unter einem Vorbehalt: Wie will man das Verhalten einer Figur im historischen,
politisch-sozialen, geschlechterspezifischen oder einem anderen Kontext bewerten,
wenn nicht einmal tiber Grundziige der Figurenentwicklung ein Konsens besteht?

8 Vgl. fiir eine Ubersicht Guthke (Anm. 3), S.458.

9 Vgl. hier v.a. den zentralen Aufsatz von Gert Sautermeister, >Maria Stuart<. Asthetik, Seelenkunde,
historisch-gesellschaftlicher Ort, in: Schillers Dramen. Interpretationen, hg. von Walter Hinderer, Stutt-
gart 1992, S.280-335, hier v.a. S.292-303. Im Mittelpunke der politischen Debatten standen aber an-
dere Werke (>Wallenstein<, >Die Jungfrau von Orleans<).

10 Vgl fiir einen Uberblick die Darstellungen zu den einzelnen Epochen bei Helmut Koopmann, Forschungs-
geschichte, in: ders. (Anm. 3), S. 864-1076, hier v.a. S. 889, 924, 969.

11 Vgl. Dirk Niefanger, Geschichte als Metadrama. Theatralitit in Friedrich Schillers Maria Stuart und sei-
ner Bearbeitung von Goethes Egmont, in: Hinderer (Anm. 5), S. 305-323; Max Rochl, Metatragodie und
Politik. Zur Handlung und Topographie in Schillers >Maria Stuart<, in: Weimarer Beitrige 69, 2023,
H. 3, S.346-359.

12 Zusammenfassend Nikolas Immer, Der inszenierte Held. Schillers dramenpoetische Anthropologie,
Heidelberg 2008, S. 365-368.

13 Vgl. Maria Carolina Foi, Recht, Macht und Legitimation in Schillers Dramen. Am Beispiel von >Maria
Stuart«, in: Hinderer (Anm. 5), S. 227-242.

14 Vgl. Yvonne Nilges, Schiller und das Reche, Gottingen 2012, S. 291-316; Gesa Dane, Historischer Rechts-
fall und dramatischer Konflikt: Maria Stuart und Elisabeth I. in Trauerspielen von August Wolf von Haug-
witz und Friedrich Schiller, in: The Queen’s Two Bodies. Maria Stuart und Elisabeth I. von Schiller bis
Jelinek, hg. von ders., Elena Agazzi und Gaby Pailer, Bern u.a. 2021, S. 13-30.

Aufsitze 103



Dass Fragen tiber lange Zeit hinweg offenbleiben, liegt auch an einer Art >Klassi-
ker-Effeke<: Insbesondere bei kanonischen Werken verfestigt sich oft noch in der Ne-
gation das urspriingliche Argument. Einander entgegengesetzte Hypothesen werden
zu Leitplanken, die die weitere Forschung bestimmen; allzu pointierte Thesen wer-
den nivelliert, weil sie gewissermafSen zu nah an eine der Leitplanken geraten. Gerade
das Vorhandensein einer grofien Zahl an Interpretationen fithrt so tendenziell dazu,
die Bandbreite einzuschrinken. Im Fall Schillers kommt als kontinuititsstiftendes
Moment hinzu, dass es sich seit dem 19. Jahrhundert um den Autor des Bildungs-
biirgertums mit entsprechendem Deutungskanon handelt. Seine Stilisierung zum
emblematischen Nationaldichter duflert sich in feierlichen 6ffentlichen Akten wie in
Denkmilern, wobei gleichzeitig eine breite jiidische Rezeption charakteristisch ist fiir
die umfassende Prisenz dieses Autors in der Gelehrsamkeit dieser Zeit."”” Diese Ge-
lehrsamkeit brachte nicht sogleich, dann aber in schneller Folge Institutionen her-
vor: Auf die erste Edition durch Karl Goedeke (1867 ff.) folgten u. a. die Erweiterung
des Weimarer Goethe-Archivs zum Goethe-und-Schiller-Archiv 1889 und die Griin-
dung des Marbacher Schillermuseums 1903. Man kannte >seinen< Schiller auswendig,
einzelne Zeilen aus den Balladen wurden schnell zu gefliigelten Worten. Die National-
sozialisten sorgten auch deshalb fiir eine Wiederbelebung der >Schiller-Feiern<, weil
sie sich damit einem bildungsbiirgerlichen Publikum andienen konnten."®

Insbesondere im Missbrauch der Dichtung erweist sich die Notwendigkeit wissen-
schaftsgeschichtlicher Reflexion — das ist der historische Ort von Bollacks Methode,
die den Begriff des Klassikers selbst nur mehr vor dem Hintergrund seiner Infrage-
stellung verstehen kann.'” Thr Potential entfaltet sie aber weit dariiber hinaus. Nach
1945 ist es zunichst die >konservative Germanistik<, die im Sinn eines — freilich oft
nur vermeintlichen, teils auch in der alten Ideologie verharrenden — Riickzugs ins
Ideale an Schiller ankniipfte: Emil Staiger entwickelt anhand von Schiller seine Idee
von der >Giiltigkeit< grofler Literatur.® In der Gegenbewegung um >1968< wiede-
rum bilden Wertesystem und Moral des Biirgertums auf andere Weise einen wichti-

15 Vgl. Andreas B. Kilcher, Geteilte Freude. Schiller-Rezeption in der jiidischen Moderne, Miinchen 2007.

16 Vgl. Andreas Engelhart, Einfithrung in das Werk Friedrich Schillers, Darmstadt 2010, S. 127.

17 Derideologickritische Impuls hat sich anhand der Gedichte Paul Celans herausgebildet (vgl. Jean Bollack,
Poetik der Fremdheit. Aus dem Franz. von Werner Wogerbauer, Wien 2000): Das Befreien der Werke
von Fehllektiiren ist dort kein abstrakter Anspruch, sondern existentielle Notwendigkeit fiir einen Autor,
fir den jede Bezugnahme auf die Literaturtraditionen prekir ist. In seiner Weiterentwicklung des An-
satzes hin zu einer Interpretationspraxis, die sich in der Geschichte der Lekeiiren bewihre, tragt Chris-
toph Kénig diesem individuellen Kern der Methode nicht zuletzt dadurch Rechnung, dass er Celan als
Rilke-Philologen ins Profil setzt und ihn mit anderen Lekeiirehaltungen, etwa von Giinter Eich, kontras-
tiert (vgl. Christoph Kénig, » O komm und geh« Skeptische Lektiiren der >Sonette an Orpheus< von
Rilke, Géttingen 2014, S. 224-234).

18 Vgl. Emil Staiger, Friedrich Schiller, Ziirich 1967. Zur wissenschaftshistorischen Einordnung Staigers,
insbesondere mit Blick auf seinen in der NS-Zeit publizierten Aufsatz >Dichtung und Nation. Eine Be-
sinnung auf Schiller< (1933), vgl. Werner Wégerbauer, Emil Staiger (1908-1987), in: Wissenschafts-
geschichte der Germanistik in Portrits, hg. von Christoph Kénig, Hans-Harald Miiller und Werner
Récke, Berlin, New York 2000, S.239-249.

104 Aufsitze



gen Maf3stab®” der Beurteilung des Dichters: Selbst dort, wo der >rebellische< Schil-
ler gegen den >Fiirsten< Goethe ausgespielt wurde, geschah dies mit Bezug auf den
humanistischen Autor.

Bis heute spielt sich die Schiller-Forschung zu einem vergleichsweise grofien Teil
in Publikationen zu Gedenkjahren und in Biographien ab. Fiir die Autorenforschung
erwichst daraus ein Vorzug: Breitenwirksame Studien wie die von Peter-André Ale
oder Norbert Oellers® sorgen dafiir, dass die Schiller-Philologie sich nicht in sich
selbst zurtickzieht, sondern immer wieder nach ihrer gesellschaftlichen Relevanz
fragt. Vorausgesetzt ist freilich eine biirgerliche Bildungswelt, die sich in den Wer-
ken der Klassiker selbst zu erkennen versucht.” Auffillig ist indes, dass gegen Schil-
lers Popularitit immer schon ein intellektueller Verdacht mitschwingt. So brauchte
es nicht erst den Feuilletonstreit aus den 1960er-Jahren um Hans Magnus Enzens-
bergers Nichtaufnahme der >Glocke< in eine Anthologie, um eine Debatte tiber
diese Ballade auszuldsen — schon Caroline Schlegel formulierte 1799 bekannter-
maflen fiir den Kreis der Jenaer Romantiker, man sei » fast vom Stuhl gefallen vor La-
chen«.” Hans Mayers Essay anlisslich des Schiller-Jubiliums 1959 wiederum rich-
tet seine >Rettung< der Dramen ausdriicklich als Appell an die »Gebildeten unter
ihren Verichtern«.”

Schiller ist also ein Klassiker, dessen Rang in der Wissenschaft insgesamt stets um-
stritten war. Bei der Interpretation einzelner Werke dagegen werden bestimmte Fragen
zwar immer wieder gestellt, doch das Ausbleiben eines Konsenses wird irgendwann
nicht mehr als Problem betrachtet, sondern als Vorzug einer abwigenden Wissen-
schaft. Das zeigt sich auch in einer Wortwahl, die abschwichend ist, wo ein schein-
bares Extrem ins Spiel kommt. Problematisch wird dies, wenn der Text kritisiert wird,
wo er sich nicht der Deutung fiigt: Dann ist die Rede von einer » vielleicht a//zu kal-
kulierten Parallelisierung«** oder von der »allzusehr in Kants und Schillers dsthe-
tisch-moralischen Schriften versierte[n] Amme Kennedy«* (Herv. iiberall v. mir).
Die offenen Fragen der Forschung werden so zu Schwichen der Werke umgedeutet.

19 Die Bedeutung der Moral fiir die Schiller-Interpretationen betont bereits Claude Haas, »Jetzt nicht«.
Griindungszeit und Dramenzeit in >Maria Stuart<, in: Schillers Zeitbegriffe, hg. von Helmut Hithn, Dirk
Oschmann und Peter Schnyder, Hannover 2018, S. 91-117, hier S. 108.

20 Peter-André Alg, Schiller. Leben — Werk — Zeit, 2 Bde., Miinchen 2000; Norbert Oellers, Schiller. Elend
der Geschichte, Glanz der Kunst, Stuttgart 2005.

21 Einen Sonderfall bildet Riidiger Safranski, bei dem Schiller zum Nukleus eines ganzen Bildungs- (und
Schreib-)Programms wird: Seiner Biographie (Schiller oder Die Erfindung des Deutschen Idealismus,
Miinchen 2004) folgen Arbeiten zur Romantik, zu Goethe und inzwischen sogar zu Kafka.

22 Zu Zitat und Einordnung des Ausspruchs von Caroline Schlegel siche den Kommentar in: Friedrich
Schiller, Gedichte, hg. von Georg Kurscheidt, Frankfurt am Main 1992 (Werke und Briefe in zwlf Bin-
den 1), S. 878-884; zu Enzensberger vgl. Lamping (Anm. 5), S. 517 £.

23 Hans Mayer, Schillers Dramen - fiir die Gebildeten unter ihren Verichtern, in: Schillers Werke, Bd. 2:
Dramen II, hg. von Herbert Kraft, Frankfurt am Main 1966, S. 481-495, hier S. 481.

24 Guthke (Anm. 3), S. 444.

25 Ebd, S.456.

Aufsitze 105



3. Marias >Wandlung< als repetitiver Zustand

Der zuletzt formulierte Gedanke lisst sich an der Diskussion um die Bedeutung der
Historie fiir das Drama festmachen. Bei der Arbeit an >Maria Stuart< spricht Schil-
ler explizit von dem Wunsch, sich von den Zwingen des Stoffs zu befreien. Solche
Selbstaussagen werden zwar breit diskutiert, denn die Frage ist fiir eine Forschung,
die sich an ein gebildetes Publikum richtet, zentral. Doch die Motivation des von
Schiller geduflerten Freiheitsgedankens ist eigentlich noch nicht hinreichend ana-
lysiert. Manchmal wurde er je nach Standpunkt zugunsten oder zulasten des jewei-
ligen Stiicks ausgelegt: Wahrend Hans Mayer aus ideologiekritischem Blickwinkel
sagt, die Ungenauigkeiten der >Jungfrau von Orleans< seien »einem wissenschafts-
gliubigen zwanzigsten Jahrhundert«* nicht mehr vermittelbar, betont Maria Caro-
lina Foi, dass Schillers Modernitit gerade darin bestanden habe, den historischen Stoff
etwa des >Don Karlos< in die damalige Gegenwart zu transponieren.”” Oft bleibt aber
auch einfach wie im >Schiller-Handbuch< der Widerspruch stehen: Das » bereits im
Titel als historisch ausgewiesene Stiick « sei » paradoxerweise aus Schillers Suche nach
>cinem frei phantasierten, nicht historischen<, nimlich >blof leidenschaftlichen und
menschlichen Stoff< hervorgegangen «.** Das >Paradox< wird nicht aufgeldst, son-
dern tendiert selbst dazu, zu einer der >Leitplanken< zu werden.

3.1. Freibeit von der Geschichte

Schillers Interesse am Maria-Stuart-Stoff ist bereits 1783 belegt, noch vor der Urauf-
fiihrung von >Kabale und Liebe< (1784) oder >Don Karlos< (1787), doch erst 1799
beginnt die eigentliche Arbeit am Drama.” Schillers zentrale Frage ist, wie Freiheit
im Geschichtlichen zu gewinnen sei. Uber den ersten Akt schreibt er an Goethe, dass
er »den poetischen Kampf mit dem historischen Stoff darinn bestehen mufite und
Miihe brauchte, der Phantasie eine Freiheit iiber die Geschichte zu verschaffen, in-
dem ich zugleich von allem was diese brauchbares hat, Besitz zu nehmen suchte. « 30
Gegeniiber Korner duf8ert er, er sei der historischen Gegenstinde » tiberdriissig, weil
sie der Phantasie gar zu sehr die Freiheit nehmen «.* Die fiir die Herausbildung des
modernen Dramas zentrale Entwicklung der Form-Inhalt-Dialektik®® nimmt so die
Form eines >Kampfs< an: Der Dichter muss sich gegen den Stoff durchsetzen, der nur
noch die Substanz fiir den poetischen Versuch bildet.

26 Mayer (Anm.23), S. 485.

27 Vgl. Foi (Anm. 13), S.227.

28 Guthke (Anm. 3), S. 440. Das Sowohl-als-auch exemplarisch auch bei Lothar Pikulik, Der Dramatiker als
Psychologe. Figur und Zuschauer in Schillers Dramen und Dramentheorie, Paderborn 2004, S.231-236.

29 Vgl. den Kommentar in: Schiller (Anm. 6), S. 536f.

30 Schillers Werke. Nationalausgabe, Bd. 30: Briefwechsel, Schillers Briefe 1. 11. 1798-31. 12. 1800, hg. von
Liselotte Blumenthal, Weimar 1961, S.73.

31 Ebd,S.98.

32 Peter Szondi, Theorie des modernen Dramas, in: ders., Schriften, 2 Bde., hg. von Jean Bollack mit Hen-
riette Beese u. a., mit einem Nachwort von Christoph Kénig, Berlin 22011, Bd. 1, S.9-153, v.a. S. 11-15.

106 Aufsitze



Doch die Substanz will gut gewihlt sein: Schiller braucht einen Stoff, der die An-
lage dazu hat, die Figuren von der Historie zu befreien. Wichtig ist dabei, dass die
Maria-Stuart-Handlung schon lange vor Schiller die Basis fir mehrere Dutzend in
verschiedenen Sprachen verfasste Dramen geworden war.”® Insofern all diese Stiicke —
u.a. Joost van den Vondels >Maria Stuart of gemartelde Majesteit< (1646), >The Island
Queens< von John Banks (1684) oder >Maria Stuart< von Christian Heinrich Spief§
(1784) — selbst die Deutung der historischen Figuren beeinflussen, lisst sich >Ge-
schichte< als Ergebnis eines Rezeptionsprozesses verstehen. Schiller, dessen Werk am
Anfangdes Historismus steht,** eroffnet diese Perspektive neue Moglichkeiten fiir den
Umgang mit seinen Stoffen. Hier setzt die jiingere Forschung zum >Metadrama< an.
Zu Recht bezicht Dirk Niefanger die Pluralitit der Stimmen auf eine selbstreflexive
Ebene im Stiick: Indem Schiller das historische Wissen um die schottische Konigin
als »literarisierte Geschichte«*® betrachte, werde das Stiick zu einer Reflexion iiber
das Konzept von >perspektivischer Geschichtsschreibung<.*® Schillers Erkenntnis lau-
tet dann: Das Verstindnis der Geschichte Maria Stuarts hiingt davon ab, welche die-
ser Perspektiven der Historiker einnimmt. Das lisst sich wissenschaftsgeschichtlich
erweitern: Nicht nur die Maria-Stuart-Dramen, sondern auch Interpretationen (z.B.
zur Frage der Legitimitit von Marias Thronanspruch) bezeugen diese Perspektivitit,
indem sie eine der im Drama prisenten Deutungen ausfithren. Dieser Effekt wird in-
direke im Text bereits reflektiert. Als Maria etwa damit konfrontiert wird, dass ihr Fall
von den angeschensten Mannern Englands verhandelt werde, antwortet sie: »Mylord,
ganz andre Rollen, seh’ ich sie / In den Geschichten dieses Landes spielen.« (V. 771 £.)
So wird die Deutung historischer Wirklichkeit mit der dramatischen Ro//e verbunden
und zugleich die Mdglichkeit verschiedener poetisch-historischer Deutungen (>Ge-
schichten<) eréffnet.

Die Bildlichkeit der Rollen, die im ersten Auftritt bereits praludiert wird und sich
komplementir zur totalisicrenden Betrachtung der Figuren verhilt (Hanna Kennedys
Beschreibung Marias als »eine Konigin « erwidert Paulet mit: »Sie kam ins Land als
eine Morderin«, V. 97f.), tritt im Dialog der Koniginnen in den Vordergrund. Ent-
scheidend ist, a/s wer oder was jemand gerade auftritt. Das gilt fiir Elisabeth (»Ich
vergesse / Die Konigin, die schwer beleidigte, / Die fromme Pflicht der Schwester zu
erfiillen«, V. 2280-2282) ebenso wie fiir Maria (»Und ihr habt als Gefangne mich
gehalten, / Ich kam zu euch als eine Bittende«, V. 2297 f.). Wichtig ist auch, was die
eine Figur >in< der anderen hat und wozu sie sie gegebenenfalls >erklart<:

33 Zuden Bearbeitungen des Stoffs vgl. den Kommentar in: Schiller (Anm. 6), S. 540.

34 Vgl. Ernst Osterkamp tiber >Pompeji und Herkulanum < als vielleicht » das erste archiologische Gedicht
in deutscher Sprache«(Die Gétter — die Menschen. Friedrich Schillers lyrische Antike, in: Schiller und
die Antike, hg. von Paolo Chiarini und Walter Hinderer, Wiirzburg 2008, S.239-255, hier S.249).

35 Niefanger (Anm. 11), S.311.

36 Vgl.ebd. (Anm. 11),S. 314f. Zur Reflexion der Historiographie vgl. auch Alexander Honold, Das »Han-
deln« des Verriters als dramaturgische Problemstellung. Schillers >Wallenstein<, in: Hans Richard Britt-
nacher (Hg.), Verriter, Miinchen 2015, S. 110-136.

Aufsdtze 107



Ihr habt mich stets als eine Feindin nur
Und Fremdlingin betrachtet. Hattet ihr
Zu eurer Erbin mich erklirt, wie mir
Gebiihrt, so hitten Dankbarkeit und Liebe
Euch eine treue Freundin und Verwandte

In mir erhalten. (V. 2364-2368)

Von der Interpretation und von den damit verbundenen Auslegungstraditionen hingt
also alles ab. Maria spricht das aus, wenn sie sagt: »Es kann der Brite gegen den Schot-
ten nicht / Gerecht sein, ist ein uralt Worr« (V. 804 £, Herv. von mir). Mit dem Gegen-
satz von Briten und Schotten ist eine weitere Eigenschaft des Stoffs benannt, der ihn
fiir das Vorhaben, der »Phantasie eine Freiheit iiber die Geschichte « zu verschaffen,
geeignet sein lasst: Er bringt eine Vielzahl an Polarititen und Spiegelfiguren mit, die
alle der Deutung zuginglich sind, sich mithin als Interpretationskonflikte im histori-
schen Raum verstehen lassen. Das betrifft zunichst die beiden Koniginnen und ihren
jeweiligen Anspruch auf Legitimitit. Historisches Geschehen erscheint mitunter wie
arbitrires Spiel, was auch gestisch vorgefiihrt wird. So sagt Elisabeth zu Maria: »Und
dankend preis’ ich meines Gottes Gnade, / Der nicht gewollt, daf$ ich zu euren Fuflen /
So liegen sollte, wie ihr jetzt zu meinen.« (V. 2258-2260) Das Reziproke betrifft aber
auch Geschlechterrollen (Maria kann minnliche Richter » als meines Gleichen nicht
erkennen, V. 172), Machtanspriiche der Nationen (England gegen Schottland, Frank-
reich gegen England), konfessionelle Logik (Katholizismus gegen Protestantismus)
und charakterliche Oppositionen (Strenge gegen Sinnlichkeit). Freiheit bedeutet fiir
Schiller, diese Polarititen in konflikthafter Weise zu konfrontieren. Der tatsichliche
Lauf der Geschichte erscheint dann konsequenterweise fast zufillig, als etwas, woriiber
der Dialog geradezu hinweggeht, zum Beispiel in Elisabeths erster Anrede an Maria:

Was habt ihr mir zu sagen, Lady Stuart?

Thr habt mich sprechen wollen. Ich vergesse

Die Kénigin, die schwer beleidigte,

Die fromme Pflicht der Schwester zu erfiillen,

Und meines Anblicks Trost gewahr ich euch.

Dem Trieb der Groffmut folg’ ich, setze mich

Gerechtem Tadel aus, dafi ich so weit

Herunter steige — denn ihr wif3t,

Daf ihr mich habt ermorden lassen wollen. (V. 2284-2287)

Wir befinden uns am Beginn des Dialogs, auf den das ganze Drama zulautft, es geht um
die letzte Moglichkeit einer Begnadigung fiir Maria, die sich gegen den Vorwurf eines
Mordkomplotts verteidigen muss — und ihre Kontrahentin wirft diese Anschuldigung
auf eine Weise ein, als miisste sie daran erinnern.”” Man kann das als Sarkasmus von

37 Immer (Anm. 12), S.364, vermisst dic Einheit der Figur; hier wire ggf. cine Erklirung zu suchen. Zur
zentralen Stellung der Szene vgl. Juliane Vogel, Die Furie & das Gesetz. Zur Dramaturgie der »grofien
Szene« in der Tragddie des 19. Jahrhunderts, Freiburg i. Br. 2002, S.211-235.

108 Aufsitze



Seiten Elisabeths lesen, oder einfach als komisches Moment. Aber der Umstand, dass
auch Maria nicht betroffen reagiert und wihrend des ganzen Gesprachs kaum Um-
stinde macht, auf den Vorwurf einzugehen, legt nahe, dass iiber die Abfolge der Er-
eignisse nur mehr sehr distanziert verhandelt wird, im Sinne eines emotionslosen Wis-
sens.”® Auch syntakeisch driickt sich das aus: »Daf8 ihr mich habt ermorden lassen
wollen « ist analog gebaut zu »Ihr habt mich sprechen wollen«.

Letztlich scheint das Stiick neben der und gegen die chronologische Abfolge der
Ereignisse geradezu eine zweite Logik zu etablieren, eine Art dramatischer Mecha-
nik, die die Potentiale des Stoffs freilegt, indem sie kombinatorisch seine Deutungs-
moglichkeiten aufzeigt. Um sie durchzuspielen, wird mit der Konstruktion einer sich
selbst historisierenden Titelfigur die Chronologie in einem eng umgrenzten Rahmen
aufSer Kraft gesetzt. Auf diese Weise setzt Schiller das Poetische in der historischen Welt
durch. Begiinstigend wirkt dabei, dass das Sehen mit eigenen Augen (»Die ich mit
Augen niemals sah «) im elisabethanischen England eine juristische Konsequenz hatte:
Wenn die Kénigin einen Verurteilten ansah, galt diese Person als b«:gmldigt.39 Das dich-
terische Experiment hat damit Folgen in der historischen Welt. Auffillig ist aber die
Umkehrung gegeniiber dem historischen Gnadenrecht: Wihrend fiir den Gnaden-
akt der Blick der Kénigin entscheidend ist (dieser Umstand wird spiter im Drama dis-
kutiert), geht die poetische Versuchsanordnung von Marias Augen aus: Indem sie Eli-
sabeth >mit Augen sicht<, setzt sie einen Prozess in Bewegung, an deren Ende sie selbst
geschen wird. Das Sehen wird damit zu einer Bewegung, die eine Gestaltungskraft be-
sitzt, einer neuen Form von Titigkeit in dieser spezifischen dramatischen Welt. Das
Reziproke (Maria sicht Elisabeth, Elisabeth sicht Maria) ist daher auch kein singulires
Moment, sondern — im Sinn der erwihnten Spiegelfiguren — konstitutiv.

3.2. Wie oft >wandelt< sich Maria?

Wenn es zutrifft, dass in der Figur »Maria Stuart« bereits alle Eigenschaften retro-
spektiv historisiert sind, muss diese Hypothese Konsequenzen fiir die Frage danach
haben, wann Marias >Wandlung< einsetzt. Die Debatte entziindet sich an wider-
spriichlich erscheinenden Momenten im Stiick. Schon im ersten Akt bezeichnet sich
Hanna Kennedy gegeniiber Maria als »Zeuge eurer Besserung« (V. 371), doch zu-
gleich scheint sie noch die >alte< Maria vor sich zu haben: »Wart ihr doch sonst so
froh, ihr pflegtet mich zu trésten, / Und eher mufSt ich euren Flattersinn / Als eure
Schwermut schelten. « (V. 269-271) Sie wirkt von dieser Verinderung tiberrascht, die
also keine lange Vorgeschichte haben kann.* Kurz vor ihrer letzten Beichte trigt Maria

38 Dass es um den Mordvorwurf gar nicht mehr geht, findet einen indirekten Reflex darin, dass die Suche
nach dem Sinn des Dialogs anhilt; Uta Degner (Maria Stuarts » hate speech «: Zum Kalkiil verletzender
Rede auf der Bithne der Politik, in: Schillers Theaterpraxis, hg. von Peter-André Alt und Stefanie Hun-
dehege unter Mitarb. von Magdalena Schanz, Berlin, Boston 2020, S. 138-160) bringt den Gedanken ins
Spiel, dass einzig die gegenseitige rhetorische Vernichtung im Zentrum steht.

39 Vgl. Nilges (Anm. 14), S. 304.

40 Vgl. dazu Guthke (Anm. 3), S. 452.

Aufsatze 109



ein Kruzifix — wie schon zu Beginn des Stiicks, wo wiederum auch der Wunsch nach
der Kommunion bereits artikuliert wird. Gleich mehrfach wird Marias Besitzlosig-
keit festgestellt: am Beginn durch Hanna Kennedy: »Du hast nun / Nichts Kénig-
liches mehr, bist ganz beraubt.« (V. 152 £.) Spiter durch Maria selbst im Anschluss an
ihre letzte Heilige Kommunion: »Nun hab’ ich nichts mehr / Auf dieser Welt —« (V.
3816t.). Das ist unmittelbar vor dem Zusammentreffen mit Leicester, doch dann ist es
gerade diese letzte Begegnung, die sie zu dem Schluss fiihrt: »Lebt wohl! — Jetzt hab’
ich nichts mehr auf der Erden!« (V. 3838) Zwar lieSe sich einwenden, dass ein Aus-
riumen des letzten Zweifels vorliegt. Dennoch bemerkt Guthke zu Recht, dass jeder
Versuch, eine >Wandlung< festzumachen, daran scheitert, dass sich viele Momente
gleichermaflen anbieten. Als Ausweg bleibt die These einer instabilen Titelheldin,
deren bestindige >Riickfille< psychologisch oder poetologisch gedeutet werden, etwa
in dem Sinn, dass das Tragische die Vollkommenheit immer wieder verfehlen miisse."
Doch wie geht man um mit einem Stiick, in dem sich die vermeintlich entscheidenden
Momente der Figurenentwicklung immer wieder vollziehen? Einen Hinweis gibt das

Konzept des analytischen Dramas, wie es Schiller selbst an sein Stiick herangetragen
hat. Uber den Maria-Stuart-Stoff schreibt er an Goethe:

Besonders scheint er sich zu der Euripidischen Methode, welche in der voll-
standigsten Darstellung des Zustandes besteht, zu qualifizieren, denn ich sehe eine
Moglichkeit, den ganzen Gerichtsgang zugleich mit allem politischen auf die Seite
zu bringen, und die Tragddie mit der Verurtheilung anzufangen.42

Der Begrift des >Zustandes< ist zu betonen. Nimmt man ihn ernst, so bedeutet er
nicht weniger als die Abwesenheit von Entwicklung. Tatsichlich wird die Frage nach
der »Fixierung des Zeitpunkts «* nicht nur dadurch eingegrenze, dass die ganze
Handlung zwischen Verurteilung und Vollstreckung des Urteils angesiedelt wird, son-
dern das Drama schafft geradezu einen statischen Raum, in dem sich die Dialoge ab-
spielen. Alles, was passiert, lisst sich dann auf das Gelten eines >Zustandes< zuriick-
fithren, den Zustand der lebenden Maria. Thr Leben ist dem Drama nicht etwas, das
sich weiterentwickelt, sondern eine Bedingung. So dufert Mortimer bereits zu Beginn
im Sinn einer Art Fernwirkung auf die gekoppelte Figur: »So lang ihr lebt, / Lebt auch
die Furcht der Kénigin von England.« (V. 596 f.) Die vermeintlichen Widerspriiche
in Marias Entwicklung erweisen sich als unterschiedliche Deutungen desselben Zu-
stands. Die Entwicklung einer Figur ist gar nicht vorgesehen, denn die >tote< und
die >lebende< Maria sind in Schillers Stiick zwei in sich geschlossene, totalisierende
Deutungssysteme. Nichts mehr >auf Erden< zu haben, markiert den Ubergang von
einem Zustand in den anderen. Die Hinrichtungist der Umschlagpunkt und die ein-
zige tatsichlich wirksame Handlung im Stiick. Innerhalb der statischen Welt wiede-
rum werden die Figuren in unterschiedlichen Konstellationen immer wieder dhn-

41 Vgl., mit Bezug v.a. auf die Analyse von Bernhard Greiner, Guthke (Anm. 3), S. 464.
42 Schillers Briefe (Anm. 30), S. 45.
43 Guthke (Anm. 3), S.452.

10 Aufsitze



lichen Situationen ausgesetzt. Eigentlich beschreibt Guthke das selbst, wenn er tiber
Maria sagt: »OD sie [...] noch dieselbe sei wie in ihrer beriichtigten Vergangenheit,
wird gleich im Auftake als Thema angeschlagen, das dann mehrfach variiert wird. « A
Keine lineare Abfolge findet im Drama statt, sondern Thema und Variation.

Die Wirkmichtigkeit der Frage nach Marias >Wandlung< verhindert indes oft, dass
dies in den Blick kommt. So formuliert Guthke einschrinkend, dass von einer Voll-
kommenheit Marias »zur an der Schwelle des Todes «* (Herv. v. mir) die Rede sein
konne — doch im Rahmen von Schillers Konstruktion, die a//es von dieser Schwelle
aus in den Blick nimmt, ist dies gar keine Beschrinkung. Franz-Josef Deiters wiede-
rum hebt in seiner wichtigen Interpretation zu Recht hervor, dass am Ende des Dra-
mas eine Maria steht, die als Figur Goethes Egmont vergleichbar sei, der erst dort zu
seinem Sinn finde, wo er »als Handlungstriger aus der Welt ausgeschieden ist«.*
Doch deutet er es nicht als Prinzip des ganzen Stiicks, sondern als Endpunkt einer Ent-
wicklung, deren Beschreibung zu einer lastigen Pflicht der Forschung geworden ist:
»Dabei spielt es keine grofie Rolle, ob dieser Wandel sich als Bruch oder Entwicklung
vollzieht«,¥ restimiert Deiters.

4. Das Drama als Elisabeths Furie

Im vierten Akt hat sich an der Grundkonstellation nichts geindert, wie die Rede
Schrewsburys gegeniiber Elisabeth bezeugt: »Du zitterst jetzt / Vor dieser lebenden
Maria. Nicht / Die Lebende hast du zu fiirchten. Zittre vor / Der Toten, der Ent-
haupteten. « (V. 3114-3117) Von Marias Leben in dieser Weise als einem Zustand aus-
zugehen, der alles determiniert, bestimmt auch den Monolog, mit dem Elisabeth das
Todesurteil begriindet:

— Sie ist die Furie meines Lebens! Mir

Ein Plagegeist vom Schicksal angeheftet.

Wo ich mir eine Freude, eine Hoffnung
Gepflanzt, da liegt die Hollenschlange mir
Im Wege. Sie entreifit mir den Geliebten,
Den Braut'gam raubt sie mir! Maria Stuart,
Heift jedes Ungliick, das mich niederschligt!
Ist sie aus den Lebendigen vertilgt,

Frei bin ich, wie die Luft auf den Gebirgen.
Stillschweigen.

Mit welchem Hohn sie auf mich nieder sah,
Als sollte mich der Blick zu Boden blitzen!

44 Ebd.,S.453.

45 Ebd.

46 Franz-Josef Deiters, Die Entweltlichung der Bithne. Zur Mediologie des Theaters der klassischen Epis-
teme, Berlin 2015, S. 139-171, hier S. 170.

47 Deiters (Anm. 46), S. 167.

Aufsatze 1



Ohnmichtige! Ich fiihre befire Waffen,

Sie treffen tédlich und du bist nicht mehr!

Mit raschem Schritt nach dem Tische gehend und die Feder ergreifend.

Ein Bastard bin ich dir? — Ungliickliche!

Ich bin es nur, so lang du lebst und atmest.

Der Zweifel meiner fiirstlichen Geburt

Er ist getilgt, sobald ich d i ¢ h vertilge.

Sobald dem Briten keine Wahl mehr bleibt,

Bin ich im echten Ehebett’ geboren!

Sie unterschreibt mit einem raschen, festen Federzug, lifst dann die Feder fallen,
und tritt mit einem Ausdruck des Schreckens zuriick. Nach einer Pause klingelt sie.

(V. 3230-3248)

Das Stilmittel der Wiederholung erfihrt eine entscheidende Transformation, denn
das sich Wiederholende wird nun neu gedeutet als permanenter repetitiver Zustand.
Die Formulierung » Sie entreifSt mir den Geliebten, / Den Braut’gam raubt sie mir!«
weist tendenziell tiber den einmaligen Akt hinaus, hin zu einer Figuration, die, so-
lange Maria lebt, eine dauerhafte Prisenz besitzt. Immer wieder geschieht das Ent-
reiflen. In psychologischer Sicht deutet sich, begrifflich avant I'heure, eine Art trau-
matischer Zustand an.

Interessant ist aber zu sehen, wie das Stiick tiber das >Seelendrama< hinausgeht,
indem es nicht bei einer individualpsychologischen Deutung stehenbleibt, sondern
sogleich eine Reflexion der Bedingungen des Dramas ableitet. Die aneinander ge-
kniipfren Figuren erhalten eine Funktion fiir die Gesamtkomposition, indem das
»Schicksal«, das Elisabeth anspricht, buchstiblich zu einem Namen kondensiert:
»Maria Stuart, / HeifSt jedes Ungliick«, und die Hervorhebung lisst es
geradezu als identisch mit dem Titel des Dramas lesen, im Sinn eines das ganze Stiick
bestimmenden Zustands. Die Figur Elisabeth reflektiert tiber die Moglichkeit ihrer
eigenen Freiheit und kommt zu dem Ergebnis, dass diese nur tiber die Herbeifiihrung
eines anderen Zustands zu haben ist. Hier steht das Seiz der Figur auf dem Spiel, was
zusitzlich betont wird durch die statischen Begriffe und den Rhythmusakzent auf
>bin<: »Ist sie aus den Lebendigen vertilgt, / Frei bin ich«. Die folgende Regiean-
weisung » Stillschweigen« ist mehr als eine Anweisung, es ist — nicht ausschliefSlich
an Elisabeth gerichtet und eigentlich gar nicht spielbar — eine Form der Totalisierung.
In dem Umschlagmoment kommt geradezu der poetische Atem des Stiicks zum Still-
stand, begrifflich abstrahiert als »Luft auf den Gebirgen «, die Elisabeth als Bild ihrer
Freiheit wihlt. Erst danach kommt wieder eine Zeitlichkeit ins Spiel, angezeigt durch
das Priteritum: »Mit welchem Hohn sie auf mich nieder sah.« Das Machtverhilt-
nis wird von Elisabeth als Bewegung wahrgenommen, die sich verindern lisst. Dar-
auf folgt die entscheidende Handlung, der Gang zum Schreibtisch, der — ebenfalls in
einer Regieanweisung — als Prozess erzihlt wird. Das Todesurteil ist gleichbedeutend
mit dem Aushauchen des (poetischen) Atems der Kontrahentin. In Elisabeths Rin-
gen um die eigene Freiheit findet Schillers poetologisches Problem — Wie lisst sich

12 Aufsitze



Freiheit tiber den Stoff gewinnen? — einen Widerhall: »Wann soll ich frei auf diesem
Throne stehn!« (V. 3193) Méglich erscheint es nur, wenn das poetische Experiment
der Deutungsperspektiven beendet wird:

Ein Bastard bin ich dir? — Ungliickliche!
Ich bin es nur, so lang du lebst und atmest.
Der Zweifel meiner fiirstlichen Geburt

Er ist getilgt, sobald ich d i c h vertilge.
Sobald dem Briten keine Wahl mehr bleibt,
Bin ich im echten Ehebett’ geboren!

Es geht nicht darum, ob Elisabeth illegitim geboren ist, sondern darum, wie Illegitimi-
tit eine Frage des Blickwinkels (und damit ein Element des Dramatischen) ist. Die
Deutung ist an die deutende Person gekniipft (»bin ich dir«). Wenn »dem Briten
keine Wahl mehr bleibt«, endet auch die Option, aus dem historischen Material ver-
schiedene Deutungsmaglichkeiten zu schopfen. Der Hinweis auf die »Wahl«, die
den Briten nun fehle, hat cine eminent politische Implikation: Das Drama erscheint
als die der Demokratie adiquate Form, weil es innerhalb eines historischen Rahmens
die verschiedenen Optionen der Wahl auffichert und die Moglichkeit aktiven Han-
delns im geschichtlichen Kontinuum diskutiert.*® Zwischen zwei Schreibakten — dem
Brief, der das Treffen herbeifithren soll, und der Signatur des Urteils® — wird die Aus-
weglosigkeit von Marias Situation gepriift durch den Versuch, eine neue Freiheit fir
die Figuren zu konstruieren, in der sie poetisch autonom handeln konnen. Das Urteil
gegen Maria Stuart markiert das Ende der poetischen Freiheit, die Schiller in ihrem
Namen erzeugt hat.

Das bedeutet auch: Der statische Zustand miisste sich anschlieend auflosen, zu-
gunsten einer nun wieder faktisch-chronologischen Abfolge. Und tatsichlich: Marias
Zustand bleibt zwar festgeschrieben (als Verurteilte hat sie Grund, sich » gleich einer
Sterbenden « zu achten), doch was um sie herum geschichg, ist in weiten Teilen dem
Zufall iiberlassen. Die an den Monolog anschlieSende Weigerung Elisabeths, dem
bemitleidenswerten Davison Auskunft zu geben, wann das Urteil zu vollstrecken
sei, wird in der Regel als Ausdruck ihrer Charakterschwiche gedeutet oder, im Zuge
starker poetologisch orientierter Interpretationen, in der Konkurrenz von Rede und
Schrift als kalkulierter Umgang der Konigin mit einer »Diabolik der Medien «*° ge-
lesen. Im Rahmen der Gesamtkonstruktion erscheint nun eine andere Funktion als
entscheidend: Jetzt, da der statische Ausnahmezustand beendet ist, bekommt die

48 Es wire zu viel der Analogiebildung, wollte man den Gedanken in dem Sinn weiterfiihren, dass diese
Pluralitit ausgerechnet durch einen Monolog beendet wird — dagegen spricht schon die implizite Dia-
logizitit des Monologs, wie sie Schlegel entwickelt hat; vgl. dazu bereits Inmer (Anm. 12), S.373. Vgl.
zur Freiheit als Handeln in der Geschichte auch Neymeyr (Anm. 7), S. 136.

49 Zur Struktur der zwei Schreibakte vgl. Deiters (Anm. 46), S. 141.

50 Torsten Hahn, Die Diabolik der Medien als Intriganz von Schreibern und Sekretiren. Die >romanti-
sche< Beobachtung der Kommunikation bei Schiller und Novalis, in: Die Lesbarkeit der Romantik, hg.
von Erich Kleinschmidt, Berlin 2009, S.213-234.

Aufsatze 113



Zeitlichkeit der faktischen Ablaufe wieder eine Bedeutung, doch es gibt keine Ins-
tanz, die die Chronologie ordnen konnte: das ist Davisons Lage. Alles, was folgt, ist
aus der Perspektive des Stiicks mehr oder weniger arbitrir, klassisches Historien- und
Kulissendrama.’® Das gilt insbesondere fiir die viel diskutierte Abendmahlszene. Es
wurde darauf hingewiesen, dass die Ereignisse nur in einer religiosen Logik plausibel
erscheinen;*® dass der sich plétzlich als Priester offenbarende Melvil eigentlich kein
adiquater Tragddiengehalt, sondern »Komddienstoff«*’ sei. Zwar gilt fiir jede grofle
Tragodie, dass sie die Komaodie enthilt, und umgekehrt ebenso. Und es ist auch keines-
falls so, dass Komik nur am Schluss von >Maria Stuart< zu finden ist — man denke nur
an den religids-erotisch verblendeten Mortimer, der sich Maria in geradezu kalauern-
der Reimsprache empfiehlt: »Und miifit” ich auch die K6nigin durchbohren, / Ich
hab’ es auf die Hostie geschworen.« (V. 2525f.) Doch wo dort die Komik die kon-
krete Funktion besitzt, die Beschrianktheit einer Figur zu zeigen, hat man es hier mit
einer Situationskomik zu tun, die nahelegt, dass nun buchstablich alles passieren kann.
Auch die totalisierende Ganzheit der Figuren wird in ihre Bestandteile zerlegt, wenn
Schrewsbury gegeniiber Elisabeth bitter restimiert: »Ich habe deinen edlern Teil /
Nicht retten konnen.« (V. 4027 f.)

5. Mortimer als tragikomischer Historiker

Eine Herausforderung fur die Figurencharakeeristik bildet Mortimer, dessen jugend-
licher Enthusiasmus fiir Maria und ihre Rettung ihn zunichst als idealistische Figur
erscheinen lisst, der sich aber »im Ausdruck des stillen Wahnsinns« (Regieanweisung
vor V. 2536) in gewalttitige Besitzfantasien steigert und erst durch das Herbeieilen
Hanna Kennedys von einer Vergewaltigung Marias abgehalten wird; als die Befreiung
scheitert, totet er sich selbst. Wie bei Elisabeth gibt es aber auch hier jenseits der
Psychologie eine auf den Bau des Dramas bezogene Ebene, die in der Analyse der
Interpretationen hervortritt. Als fiktive Figur lasst sich Mortimer — wenngleich die
Suche nach méglichen Vorbildern anhilt® - nicht direke historisch deuten, weshalb
er in der Regel mit Blick auf abstrakte Ideen und Konzepte gelesen wird, die in sei-
nem Scheitern als Irrweg markiert werden. So wird er beispielsweise als spater Vertreter

51 Dassan dieser Stelle auch eine gewisse Absurditit Einzug hilt, verdeutlicht Samuel Heidepriem, wenn er
sagt, dass das Stiick ab dem vierten Akt »the drama of this document« wird (Strategic Indecision: Gen-
der and Bureaucracy in Schiller’s >Maria Stuart<, in: Goethe Yearbook 26,2019, S. 123-140, hier S. 131).

52 Vgl. Albrecht Juergens, Metamorphosen des Liturgischen: Friedrich Schillers » dsthetischer Katholizismus «
(am Beispiel der >Maria Stuart<), in: Liturgie und Literatur. Historische Fallstudien, hg. von Cornelia Her-
berichs, Norbert Késsinger und Stephanie Seidl, Berlin, Boston 2015, S. 355-363, hier S. 357 f. Zur Abend-
mahlszene vgl. auch Wolfgang Braungart, Schillers >Maria Stuart< und die Kommunion. Religion, Religiosi-
tit und Literatur am Ende des Jahrhunderts der Aufklirung, in: Studi Germanici 20, 2021, S.77-101.

53 Dane (Anm. 14), S. 30.

54 Vgl.z.B. Jennifer Driscoli Colosimo, Mortimers »gothic« Vorginger. Eine potenticlle Quelle fiir Schil-
lers >Maria Stuart< in der englischen Schauerliteratur, in: Zeitschrift fiir deutsche Philologie 129, 2010,
H.2, S.161-171, die in Sophia Lees >The Recess< (1783-85) ein Vorbild fiir die Mortimer-Figur aus-
macht.

14 Aufsitze



von Schillers Sturm-und-Drang-Figuren verstanden, mit denen in >Maria Stuart< eine
»regelrechte Abrechnung«*” stattfinde. Damit verbunden werden ideengeschicht-
liche Momente, die man in Mortimer wiedererkennen kann. Die Ansitze reichen
von einem schwirmerischen Katholizismus iiber die Jenaer Frithromantik®® und das
(nicht abgelehnte, aber doch ambivalent gesehene) sinnlich-kiinstlerische Italien® bis
zu einem legitimistischen Staatsverstindnis;™® bereits frither wurde Mortimers Rom-
Erlebnis als religise und erotische Uberwiltigung nach dem Vorbild von Wackenro-
der/Tieck beschrieben.’” All diese Ideen interpretieren das Irrationale der Figur, deren
Konversion zum Katholizismus als bildgewaltiges Ereignis geschildert wird. Franz-Jo-
sef Deiters, der Mortimers Legitimismus aus einem »Prisenzdenken «* ableitet, ver-
weist zu Recht auf den Ausruf: »Ich sah euch, Konigin — Euch selbst! / Nicht euer
Bild!« (V. 549f.). Wenig Beachtung fand allerdings, dass Mortimer nicht allein auf
Bilder oder Urteil des Kardinals von Guise vertraut, sondern sich zur Bestitigung von
Marias Thronanspruch selbst ins Archiv begeben und Quellenrecherche betrieben hat:

Ich holte Rat bei allen Rechtsgelehrten,

Viel alte Wappenbiicher schlug ich nach,

Und alle Kundige, die ich befragte,

Bestitigten mir eures Anspruchs Kraft. (V. 526-529)

Mit der Vollstreckung des Urteils gegen Maria setzt sich daher auch politische Macht
gegeniiber Zweifeln durch, die sich auf Dokumente stiitzen, die Mortimer in Rom
und Reims eingesehen hatte. In dem Moment, in dem dessen Befreiungsaktion schei-
tert, scheitert auch ein Prozess historisch-philologischer Wahrheitssuche. Man kénnte
sagen: Als derjenige, der Wappenbiicher wilzt und historische Quellen befragt, ist
Mortimer Spiegelfigur und Karikatur eines forschenden Dichters, der seinen Stoff ak-
ribisch analysiert, dann aber beim Quellenstudium stehenbleibt. Das ist nicht ohne
Selbstironie®! aus der Sicht Schillers, der sich, bevor er daran gehen konnte, sich »eine
Freiheit iiber die Geschichte zu verschaffen «, als Historiker bewusst werden musste,

55 So, mit Bezug auf die von Peter-André Alt formulierte Sturm-und-Drang-These, Paolo Panizzo, Die he-
roische Moral des Nihilismus: Schiller und Alfieri, Berlin, Boston 2019 (Hallesche Beitrige zur Europii-
schen Aufklirung 62), S. 303-330, hier S. 319. Eine Analyse der Gewalt, die Mortimer gegeniiber Maria
ausiibt, ebd., S. 317-320.

56 Vgl. Panizzo (Anm. 55), S.325-330.

57 Vgl. Francesco Rossi, Italiener, ein »Kiinstlervolk«. Zur Charakeerisierung Italiens bei Friedrich Schil-
ler, in: Schillers Europa, hg. von Peter-André Alt und Marcel Lepper unter Mitarb. von Catherine Mar-
ten, Berlin, Boston 2017, S.260-274, hier S. 268 f.

58 Vgl. Deiters (Anm. 46), S. 146f.

59 Vgl. Pikulik (Anm. 28), S.247-249.

60 Deiters (Anm. 46), S. 146.

61 Dassdie >Abrechnung< dadurch abgemildert wird, dass Schiller Mortimer, auch durch die Kontrastierung
mit Leicester, einigermaf8en wiirdevoll von der Bithne gehen lisst, fithrt Panizzo (Anm. 55) auf die klassi-
sche Grundidee zuriick, dass alle » moralischen Hohen und Tiefen am Ende einen entsprechenden Aus-
gleich finden« (S. 320). Vor dem Hintergrund, dass in der Figur cigene frithere poetische Arbeitsweisen
wiederkehren, wird nun verstindlich, warum Mortimer auch uniibersehbar parodistische Ziige trigt;

Aufsitze 115



dass das Urteil iiber die historische Maria Stuart eminent von der jeweils heran-
gezogenen Quelle abhiingt.62 So betrachtet, wird der Frage nach der Legitimitit der
Konigin Maria eine Rolle im Stiick zugewiesen: Mortimer steht fiir den im Sinn von
Schillers Poetik unentbehrlichen Prozess des Quellenstudiums, der aber notwendiger-
weise an sein Ende kommen muss, wenn der dichterische Prozess einsetzt.

Das Potential dieser etwas spekulativen These besteht darin, dass eine solche refle-
xive Figur erkliren kann, wie Schiller inmitten der selbst konstruierten Statik ein dy-
namisches Element einfiihren kann, das die Handlung vorantreibt. Wenn niamlich die
Figuren historische Totalititen bilden, ist es die sekundire Reflexion, die diese Totali-
titen miteinander vermittelt, im dialogischen Gesprich der historisierten Positionen.
Auf dieser Basis lasst sich abschliefend die europiische Dimension von Schillers Werk,
die in den letzten Jahren stirkere Beachtung findet,* in den Blick nehmen. Die Dra-
men lassen sich beschreiben als zyklisches Projeke, in dem versc hiedene Nationen
>ihre< Tragddie erhalten (>Don Karlos< fiir Spanien, >Die Jungfrau von Orleans<
fir Frankreich, ...).* Es verwundert daher nicht, wenn nationale Deutungstraditionen
eine wichtige Rolle spielen. Schon Schiller befasste sich mit ihnen als Historiker, gab
1795 etwa den Bericht Pierre de Brantdmes heraus, der die schottische Konigin person-
lich kannte.”® Dass eine umfassende Forschung neben der englischen auch die fran-
zosische Rezeption besonders in den Blick zu nehmen hitte, ist aber auch in Schil-
lers Handhabung der nationalen Riume 772 Stiick vorgeprigt.®® Mortimer scheitert
mit seiner Auslegung auch deshalb, weil ihr Inhalt, gewonnen im franzésisch-italie-
nischen Kontext, im elisabethanischen England keinen Resonanzraum findet. Der
Kulturtransfer, der in Schillers Stiick cine Rolle spielt, ist immer schon ein sekundirer
Transfer, der mit nationalen Perspektiven auf die Traditionen anderer Linder rechnet.
Wenn man so will, handelt es sich um eine Art sentimentalischen Kulturtransfer, der
das Zeitalter der Nationalphilologien als Ahnung aufscheinen lasst.

(PD Dr. habil. Michael Woll, Martin-Luther-Universitit Halle-Wittenberg, Germa-
nistisches Institut, LuisenstrafSe 2, 06108 Halle (Saale); E-Mail: michael.woll@germa-
nistik.uni-halle.de)

zu letzteren vgl. (in anderem Kontext) Thomas Boyken, »So will ich dir ein minnlich Beispiel geben«.
Mannlichkeitsimaginationen im dramatischen Werk Friedrich Schillers, Wiirzburg 2014, S.275-288.

62 Schiller verwendet beispielsweise die Arbeiten von William Camden und George Buchanan, die Maria
ganz unterschiedlich bewerten (vgl. den Kommentar in: Schillers Werke. Nationalausgabe, Bd. 9, Neue
Ausgabe Teil I: Maria Stuart, hg. von Nikolas Inmer, Weimar 2010, S. 197).

63 Vgl. neben Alt/Lepper (Anm. 57) auch Alice Staskové (Hg.), Friedrich Schiller und Europa. Asthetik,
Politik, Geschichte, Heidelberg 2007.

64 Vgl. Ridiger Gorner, Dichten aus dem Geist der Historie. Das Europaische in Schillers Lyrik, in: Alt/Lep-
per (Anm. 57), S.44-57, hier S. 54.

65 Vgl. den Kommentar in: Maria Stuart (Anm. 62), S. 196.

66 Hier entwickle ich experimentell einen Hinweis Michel Espagnes weiter, dass die nationalen Forschungs-
und Rezeptionsgeschichten auf die im Stiick verhandelten Riume reagieren; zum Konzept des >Kultur-
transfers< vgl. Michel Espagne, Les transferts culturels Franco-Allemands, Paris 1999.

16 Aufsitze


mailto:michael.woll@germanistik.uni-halle.de
mailto:michael.woll@germanistik.uni-halle.de

Christoph Konig
Arbeit am Sinn. Rilke und die Philosophen

Kein Philosoph hat die Rilke-Forschung und das allgemeine Bild von Rilke beeinflusst
wie Martin Heidegger mit seinem Aufsatz >Wozu Dichter?< aus dem Jahr 1946;" be-
einflusst im Maf$ der Aufmerksamkeit und in der Art und Weise, Rilkes Werke zu lesen.
Mit Recht bezichen sich Heidegger und die Philosophen nach ihm (wie Otto Fried-
rich Bollnow, Hans-Georg Gadamer, Paul de Man) auf Rilke, der wie kaum ein anderer
Dichter philosophisch spekuliert. Die intellektuelle Sphire, in der Rilke arbeitet, war
von Ideen geprigt, die gerade Heidegger nahe schienen: der Tod als Voraussetzung,
die Existenz zu erfahren; eine gegen die Konvention gerichtete »cigentliche< Einsam-
keit; Angst, Sorge und Not als Grundbefindlichkeiten des Menschen; Temporalitit
und Spatialitit; das Sprachdenken tiberhaupt. Heidegger weitet seinen Einfluss auf das
allgemeine Bild von Rilkes Gedichten aus, indem er auf diese Weise Traditionen der
Moderne, die meinen, in Rilkes Gedichten spreche ein Mythos seine Wahrheit aus,
eine scheinbar philosophische Grundlage gibt.

1. Dreierlei Philosophie

Indem ich mich Heideggers Auslegung widme, kommt philosophisches Denken
auf dreierlei Weise ins Spiel. Erstens im philosophischen Anspruch, in Rilkes Ge-
dichten und mit deren Hilfe eine Wahrheit zu fassen (das >verum< Giambattista
Vicos); zweitens in den Gedichten Rilkes in deren poetischen Denkformen (die auch
die Philosophie gebrauchen, als Material, und kommentieren); und drittens in der
philologischen Reflexion, die den Richtigkeitsanspruch (nach Maflgabe von Vicos
>certum<) der eigenen Lektiirepraxis der Werke Rilkes priift, also einer Praxis, die
einer progressiven Praxis gedanklich unterworfen wird (im Sinn von Friedrich Schle-
gels >Philologie der Philologic<). Alle drei Formen philosophischen Denkens méchte
ich in diesem Vortrag voneinander unterscheiden, jeweils in ihrem eigenen Recht be-
trachten, um so deren Anspriiche zu identifizieren und deren Reichweite auszumessen.
Dabei treten die drei philosophischen Formen kraft ihrer jeweiligen historischen Ge-
staltung in ein bestimmtes antagonistisches Verhaltnis zueinander. Heidegger, den ich als
Exemplar nehme, fordert die Dichtung heraus (die Dichtung Holderlins, und in zweiter
Reihe erst Rilkes), dem Denker (der er als Philosoph sein méchte) vorauszugehen, und
zwar in — wie er sagt — seinsgeschichtlicher Hinsicht; er provoziert dabei Philologie und
Literaturwissenschaft als Wissenschaften seit >Sein und Zeit< (§32),” denn sie reich-
ten an sein Denken und Sprechen nicht heran. So konzipiert Heidegger jene Dreiheit.

In der Sicht, die ich gegenliufig hier entfalte, ebenfalls in jenem Dreieck, wird
die Philologie in der Lage sein, die Lektiirepraxis Heideggers gegen den darin er-

1 Martin Heidegger, Wozu Dichter?, in: ders., Holzwege, Frankfurt am Main 1950, S. 248-295.
2 Martin Heidegger, Sein und Zeit, Halle 1927.

Aufsatze 117

© 2026 Christoph Ko6nig, Publikation: Wallstein Verlag
DOT hteps://doi.org/10.46500/83535895-008 | CC BY-NC-ND 4.0


https://doi.org/10.46500/83535895-008

hobenen, programmatischen Anspruch zu stellen, im Namen einer Philologie der
Philosophie, und im Namen der poetischen Werke. Meine Praxis ist kritisch herme-
neutisch und analysiert die Problematik von Heideggers philosophisch hermeneuti-
scher Konstruktion, indem sie sekundir, rekonstruierend den Gedichten folgt. Tat-
sichlich wird die Philosophie in Rilkes Gedichten zum Gegenstand des poetischen
Kommentars. Schon die Titelfrage des Aufsatzes >Wozu Dichter?< gibt einen Finger-
zeig auf die Problematik, die ich meine, denn die Frage nach dem Nutzwert von Dich-
tern (>Wozu?<) schrinkt unwillkiirlich die Freiheit der Dichter ein, auf die sich diese
Philosophie stiitzt, insofern sie von deren Unverfugbarkeit ausgeht — ist diese Unver-
fugbarkeit in der philosophischen Lektiire Heideggers gewahrt? Vor die Polemik tritt
die Priifung der inneren Kohirenz.

Drei Lektiiren rhythmisieren meinen Vortrag, und gemif8 dem Prinzip einer Philo-
logie der Philologie rekonstruiere ich jeweils in Betrachtungen ex post einige Akzente
meiner Lektiirepraxis.

Meine erste Lektiire gilt der ersten Strophe der >Neunten Elegie< aus Rilkes Zyk-
lus >Duineser Elegien< (1923).” Sichtbar wird Rilkes Gebrauch von Philosophen (vor
allem mit Nietzsche sind er und Lou Andreas-Salomé vertraut) und warum Philo-
sophen den Eindruck gewonnen haben, er sei auch einer der ihren. Ich frage: Wie ver-
andert sich eine philosophische Frage in poetischem Gebrauch?

Daran schlieflen sich, als erstes reflexives Zwischenspiel, einige Betrachtungen zur
Autoritit von Texten fiir die Lektiire in Gestalt der Notwendigkeit in den Texten an.
Spater wird diese Strophe noch wichtig fiir den Vergleich mit dem Gedicht, das Hei-
degger in >Wozu Dichter?< wihlt.

Die zweite Lektiire gilt dem Gedicht >Wie die Natur die Wesen iiberliflt< (1924),"
das Heidegger nicht nur in den Mittelpunke seines Aufsatzes stellt, sondern dessen
Fortgang Heidegger in seinem eigenen Gedankengang folgt.

Ein zweiter reflexiver Einschub sucht eine Antwort auf die Frage zu geben: Wie
bescheidet sich die Philologie im Verfolgen der poetischen Arbeit am Sinn (dem >cer-
tumc<), also im Verzicht darauf, den Sinn (also die Wahrheit des jeweiligen Werks) aus-
zudriicken? Nicht nur unterscheide ich die >Wahrheit< vom >Sinn< (im Streit zwi-
schen Philosophie und Literaturwissenschaft), sondern ich grenze auch die >Arbeit
am Sinn< gegen den >Sinn< (im Streit zwischen Literaturwissenschaft und Philologie)
ab. Die >Natur< bzw. die Kreativitit des Werks erweisen sich als die genuinen Gegen-
stande philologischer Reflexion.

Und drittens studiere ich die Verwendung, die Heidegger von dem Gedicht >Wie
die Natur die Wesen iiberliflt< und anderen Gedichten Rilkes in seinem Aufsatz
>Wozu Dichter?< macht. Das méchte ich vor dem Hintergrund der Abhandlung

3 Im Folgenden zitiert aus: Rainer Maria Rilke, Duineser Elegien und zugehérige Gedichte. 1912-1922,
hg. von Christoph Kénig, Gottingen 2023 (Rainer Maria Rilke. Werke. Historisch-kritische Ausgabe, W
DE).

4 Im Folgenden zitiert aus: Rainer Maria Rilke, Gedichte. Zweiter Teil, hg. vom Rilke-Archiv in Verbindung
mit Ruth Sieber-Rilke, besorgt durch Ernst Zinn, Wiesbaden 1956 (Rainer Maria Rilke. Simtliche Werke,
SWII).

18 Aufsitze



>Der Ursprung des Kunstwerks<*> (1935/6) und Heideggers Rilke-Aufzeichnungen
aus den Jahre 1938/9 in den >Schwarzen Heften<® tun. Meine Hypothese lautet, dass
Heidegger in >Wozu Dichter?< programmatisch eine reflexive Lesart vorschlige (das
Kunstwerk setzt einen Streit ins Werk), praktisch aber eine radikale Lesart durchfiihrt
(das Kunstwerk stiftet eine Wahrheit). Die Philologic wire dann in der Lage, diesen
Unterschied zu erkennen. Eine Wortphilosophie vertrete Heidegger, weniger ohne
Form als vielmehr ohne Grammatik bzw. Aufmerksamkeit fir die Syntax der Werke.

2. Philosophie in der Gedanklichkeit eines Gedichts

Die erste Strophe in Rilkes >Neunter Elegie< markiert in der midandernden Gedank-
lichkeit des ganzen Gedichts einen ersten Schritt. Es geht in der Elegie zuerst um die
Moglichkeit, Mensch zu sein gerade in der radikalen Hinfilligkeit; die weiteren (hier
nicht erorterten) Strophen fithren weiter zur Frage nach der richtigen Sprachpraxis
(das »>Sagen«<), die in der Bildlosigkeit besteht (sprachliches »Tun ohne Bild«, V. 45);
weiterhin klirt das Gedicht in der dritten Strophe die Transzendenzfrage (mit dem
Hinweis, dass die Engel von den richtig sprechenden Menschen lernen konnen) und
fuhrt am Ende die Frage der anzustrebenden >Unsiglichkeit<, also der Verschwiegen-
heit zur Unsichtbarkeit in der letzten Strophe.

Die erste Strophe lautet:

Warum, wenn es angeht, also die Frist des Daseins
hinzubringen, als Lorbeer, ein wenig dunkler als alles
andere Griin, mit kleinen Wellen an jedem
Blattrand (wie eines Windes Licheln) — : warum dann
5  Menschliches miissen — und, Schicksal vermeidend,
sich sehnen nach Schicksal? ...
O, nicht, weil Glickist,
dieser voreilige Vorteil eines nahen Verlusts.
Nicht aus Neugier, oder zur Ubung des Herzens,
dasauch im Lorbeerwire .....
10 Aber weil Hiersein viel ist, und weil uns scheinbar
alles das Hiesige braucht, dieses Schwindende, das
seltsam uns angeht. Uns, die Schwindendsten. E i n mal
jedes, nur e i n mal. E i n mal und nicht mehr. Und wir auch
e i n mal. Nie wieder. Aber dieses
15 e in mal gewesen zu sein, wenn auch nur e i n mal:
irdisch gewesen zu sein, scheint nicht widerrufbar.”

5 Martin Heidegger, Der Ursprung des Kunstwerks, in: ders. (Anm. 1), S. 7-68.

6 Martin Heidegger, Uberlegungen VII-XI (Schwarze Hefte 1938/39), hg. von Peter Trawny, Frankfurt
am Main 2014 (Martin Heidegger. Gesamtausgabe, Abt. IV, Hinweise und Aufzeichnungen, Bd. 95 des
Gesamtwerkes).

7 Rilke (Anm. 3), S. 36.

Aufsatze 119



In meiner kursorischen Erlauterung kommt es mir darauf an, dem notwendigen Fort-
gang in der Strophe zu folgen. Der Notwendigkeit als Autoritit der Lektiire wird
meine daran anschlieSende Betrachtung gelten. Zur Notwendigkeit hier gehéren die
Bestitigung der vierteiligen Komposition in der Syntax und Sprachgestalt der Teile,
die Schritt fiir Schritt die neue Bedeutung der Worter (das » E i n mal«, das >Schwin-
denste<) erméglicht; dazu gehoren die Prinzipien der Wortbildung (das >Mal<), die
Wiederholung, die die Bedeutung verandert.

Die Elegie beginnt mit einer scheinbar philosophischen Frage. Sie fragt »Warum«
(V. 1), wie andere Elegien mit »Wer« (DE 1, DE 5) oder »Wann« (DE 4) bzw. » seit
wie lange« (DE 6) einsetzen. Das gehort zum zyklischen Inventar. In der >Neunten
Elegie< legen die mit der Frage verbundenen Worter das Philosophische nahe. Es
lasst sich geradezu eine These herausschilen, die die Form der Frage hat. Man konnte
in diesem Sinn in den Bildern (>Lorbeer<) und den Abstraktes nahelegenden Wor-
tern (>Dasein<, >Schicksal<, >Menschliches<, >miissen<) den Zwang als Gegenstand
jener Frage bestimmen; sie lautete: Warum sucht man den Zwang, wihrend man ihn
vermeidet? So lauten die ersten Zeilen: »Warum [...] / Menschliches miissen — und,
Schicksal vermeidend, / sich schnen nach Schicksal? ...« (V. 1-6) Doch gleich stellt
sich heraus, dass alles Begriffliche, das auf den Zwang hindeutet, nur ecine einzige,
allem gemeinsame Bedeutung hat, nimlich die Bedeutung des einmaligen Moments.
Der Zwang, lautet die >Antwort<, die die erste Strophe ab V. 10 gibt, ist die Giiltig-
keit des Moments: Die Wichtigkeit, einmal irdisch gewesen zu sein, lasse sich nicht
bestreiten. Die Antwort auf die Frage nach dem Zwang nennt also nicht den Grund
fir die Sehnsucht nach dem Zwang, sondern bestimmt die Moglichkeitsbedingung
eines bestimmten Zwangs; die Antwort lautet: »Aber dieses / e i n mal gewesen zu
sein, wenn auch nur e i n mal: / irdisch gewesen zu sein, scheint nicht widerrufbar. «
(V. 14-16) Die Steigerung ist kraft des Moments moglich und daher gerade dem >Wir<
zuginglich. Im Wort >e i n mal< ist der Moment benannt. Das Tempo, das den Aus-
druck des gedanklichen Zentrums der Strophe prigt, steigert sich weiter im mit pri-
sentischer Hochstimmung sechsmal wiederholten >e i n mal<. Gegen alle Erwartungen
gilt die mit dem Moment gegebene Hinfilligkeit als das eigentlich Irdische. So versicht
das Gedicht jede vorgebrachte Vorstellung mit dem Index einer radikal gesteigerten
Prisenz. Die Frage nach dem Warum des Zwangs ist kraft der Antwort selbst davon
erfasst; die Antwort 16st wie alles Begriffliche auch die Frage auf. Die Antwort lau-
tet: Der Zwang als das Unwiderrufbare ist bestimmt als die Méglichkeit, im Moment
Mensch zu sein — die Moglichkeit hat Geltung. Darauf wire die richtige Frage diese
gewesen: »Welcher Zwang ist dem sikularisierten Menschen zweifelsfrei moglich? «
Aus diesem Grund sage ich eingangs, dass die Frage nur scheinbar philosophisch ist —
auch sie ist schon von der poetisch-praktischen Arbeit erfasst. Es geht nicht um das
herkémmliche >Schicksal<.

Insofern die Schwindensten (grammatisch im Superlativ) die Remedur darstellen,
erwichst die Gegenwehr in der grammatischen Steigerung des schwindenden >Hier-
seins<. Am Ende ist es von grofler Bedeutung, dass selbst diese letzte Spekulation
in epistemologisch-asthetischer Skepsis formuliert ist, mit dem Verb >scheinen< in

120 Aufsitze



der doppelten Bedeutung von scheinbar und schén: »scheint nicht widerrufbar. «

(V. 16)

3. Autoritit und Notwendigkeit in philologischer Praxis

Innerhalb des Wissenschaftsimperativs der deutschen Universitit (wie sie Wilhelm von
Humboldt 1809 konzipierte) haben sich zwei methodische Traditionen im Umgang
mit literarischen Werken herausgebildet: eine philologische und eine im engeren Sinn
literaturwissenschaftliche. Wahrend die Literaturwissenschaft auf die Einbettung des
Werks in allgemeine (verstindliche) Regeln zielt, will die Philologie von der eigenen
Praxis ausgehen und in der Reflexion der Praxis das Partikulare verstehen. Die Unter-
scheidung Immanuel Kants zwischen Regeln und der Anwendung von Regeln, fiir die
es keine Regeln gibt, liegt zugrunde: Die Literaturwissenschaft orientiert sich an Re-
geln, also auf den Begriff gestiitzte Theorien und Methoden, wihrend die Philologie
zu verstehen sucht, was den interpretierenden Philologen in der Anwendung der Re-
geln leitet, einer Anwendung, die das Ziel hat, dem individuellen Gegenstand gerecht
zu werden, ohne von einer Regel auszugehen. Oft greifen Philosophen, die ihre Inter-
pretationen fachwissenschaftlich begriinden wollen, auf die Literaturwissenschaft zu
(etwa in der Nietzsche-Forschung).

In den zwei Betrachtungsweisen tritt der literarische Gegenstand unterschied-
lich hervor. Der Unterschied liegt in den Funktionen, die man dem Text bzw. dem
Werk gibt. In der Literaturwissenschaft wird der Text als zugehérig zu allgemeinen,
begrifflich fassbaren Kriften oder Strukturen betrachtet. Der Text erhilt eine dia-
gnostische Funktion fiir das Allgemeine, dem er angehére; je nach literaturwissen-
schaftlicher Methode variiert dieses Allgemeine (die psychoanalytische Literatur-
wissenschaft nimmt den Text als Ausdruck des psychischen Apparats des Autors; die
Diskurstheorie als Medium tibergeordneter sprachlicher Prozesse). Dagegen tritt in
der Philologie die Dynamik des Werks in den Vordergrund, in der die Partikulari-
tit des Werks entsteht.

So lasst sich die Autoritit des Gegenstands fuir die Analyse respektive die Lektiire
bestimmen. Im einen Fall ergibt sie sich aus der Ubereinstimmung mit Begriffen, im
anderen Fall aus der Subjektivitit (im Sinn eines starken Subjekts), die das Werk vor-
stellt. Der Ruf der Literaturwissenschaft, eine grofe Beliebigkeit in der Analyse von
Texten zu vertreten, ergibt sich daraus, dass die Rivalitit methodischer Zuginge nicht
in der Lektiire, sondern in der theoretischen Debatte entschieden werden soll.

Dagegen steht der philologische Zugang einer Anerkennung der Autoritit einer
juristischen Rechtsnorm niher, da er von einer Verbindlichkeit ausgeht, die der Text
selbst schafft und formuliert; die klassische Formel lautet: textus sui ipsius interpres. An-
ders als in der Rechtswissenschaft ist die Autoritat, die der Text als Subjekt beanspruchte
(er mochte in seiner Individualitit respektiert werden), nicht mit einem rechtlichen
Geltungsanspruch (und méglichen Sanktionen) bewehrt, sondern setzt die (ethische)
Entscheidung des Interpreten voraus, diese Autoritit zu achten. Der franzésische Gri-
zist und Philosoph Jean Bollack spricht in diesem Sinn von einer >Zwangsphilologie<.

Aufsatze 121



Ist die Autoritit freilich anerkannt, lasst sich die Strenge, der die Interpretation unter-
liegt, der Strenge in der Auslegung von Rechtsnormen vergleichen.

Die philologische Methodenlehre, die den Namen Hermeneutik trigt, zielt dar-
auf, in der Lektiire selbst die erforderliche Verbindlichkeit und Notwendigkeit her-
zustellen. Grundlegend ist eine Unterscheidung, die Friedrich Schleiermacher schon
1805/6 in den Notizen zu seiner ersten Hermeneutik-Vorlesung in Halle getroffen
hat; Schleiermacher hilt fest: »Zwei entgegengesetzte Maximen beim Verstehen 1.)
Ich verstehe alles bis ich auf einen Widerspruch oder Nonsens stof8e 2.) ich verstehe
nichts was ich nicht als nothwendig einsche und construiren kann. Das Verstehn nach
der lezten Maxime ist eine unendliche Aufgabe.«® Die erste Maxime, die Schleier-
macher vorstellt, geht von einer Voraussetzung aus (sei es die der Analyse oder der Ex-
egese), um mit ihr moglichst weit zu kommen — darin bestehe hier das Verstehen. Die
zweite Maxime geht von einer Fremdheit aus (oder stellt sie erst, gegen die erste Ma-
xime, her), um sie aufzulésen, indem die Elemente des Texts notwendig aufeinander
bezogen werden. Dieser Akt der Konstruktion beansprucht, dem Text gerecht zu wer-
den, indem sie deren Gedanken wiederholt; er nimmt als Grundlage eine Notwendig-
keit, die sich im Gegenstand ausbreiten lasse. Nicht eine (philosophisch-isthetisch be-
griindete) Schonheit ist das Telos der Lektiire, sondern die Notwendigkeit. In solch
fremder Notwendigkeit liegt die Autoritit, der die Auslegung zu folgen habe. Ist die
Autoritit nachgewiesen, kommt auch die Interpretation an ihr Ziel.

4. Rilkes Gedicht >Wie die Natur die Wesen iiberlifst< in philologischer Lektiire

Martin Heidegger stellt in die Mitte seines Aufsatzes >Wozu Dichter?< Rilkes Ge-
dicht >Wie die Natur die Wesen tiberlifit< aus dem Jahr 1924. Heidegger stellt das
Gedicht nicht nur in den Mittelpunke, sondern er folgt im Aufbau seiner eigenen
philosophischen Argumentation dem Gang des Gedichts. Damit behauptet er eine
Identitit des poetischen und des philosophischen Denkens, eine Wahrheit des Ge-
dichts, die er freilege. Dieser Anspruch und die Konstruktion der Dynamik gilt es zu
priifen. Das Gedicht lautet:

Wie die Natur die Wesen iiberlifit
dem Wagnis ihrer dumpfen Lust und keins
besonders schiitzt in Scholle und Geist:
so sind auch wir dem Urgrund unseres Seins
S nicht weiter lieb; er wagt uns. Nur daf$ wir,
mehr noch als Pflanze oder Tier,
mit diesem Wagnis gehn; es wollen; manchmal auch
wagender sind (und nicht aus Eigennutz)
als selbst das Leben ist —, um einen Hauch

8 Friedrich Schleiermacher, Vorlesungen zur Hermeneutik und Kritik, hg. von Wolfgang Virmond, Berlin,
Boston 2012 (Friedrich Schleiermacher. Kritische Gesamtausgabe, Abt. 11, Vorlesungen, Bd. 4), S. 6.

122 Aufsatze



10 wagender . ... Dies schafft uns, aufferhalb von Schutz,
ein Sichersein, dort wo die Schwerkraft wirkt
der reinen Krifte; was uns schliefSlich birgt
ist unser Schutzlossein und daf$ wir’s so
in’s Offne wandten, da wir’s drohen sahen,
15 um es, im weitsten Umbkreis, irgendwo,
wo das Gesetz uns anriihrt, zu bejahen.’

Das Gedicht ist in seiner Komposition wie ein Argument aufgebaut. Schon in der
Komposition erhebt es den Anspruch philosophisch zu sein. Das ist uns vertraut aus
der Lektiire der >Neunten Elegie<. Man kann die einzelnen Etappen des Arguments
unterscheiden, insofern sie syntaktische Einheiten bilden. Die Syntax bestimmt in-
des nicht nur die jeweilige Reichweite eines Gedankens bzw. die Etappen des ganzen
Arguments im Gedicht, sondern auch die jeweilige Entfaltung des Gedankens. Ge-
rade insofern die Syntax jeweils einen ungewohnlichen Weg geht, regiert ihre Sorg-
falt und entscheidet den Gedanken.

Den Anfang (V. 1-5) macht ein Vergleich (»Wie die Natur [...] «, V. 1); verglichen
wird ein Verhiltnis von Kraft und méglicher Kontrolle der Kraft — das Verhilenis fin-
det sich einerseits bei den »Wesen« (V. 1) und andererseits bei dem Wir, fiir das das
lyrische Subjeke spricht. Die Kraft ist einmal die »dumpfe[] Lust« (V. 2) (bei den
Wesen) und dann (im Ziel des Vergleichs, dem Wir) ein »Urgrund « (V. 4). Beide Mal
wird eine Oberfliche ins Spiel gebracht (» Scholle und Geist«, V. 3, bzw. » Sein«, V.
4), die das Wesen bzw. das Wir vor der eigenen Kraft schiitzen konnte. Einmal wird
der Schutz direkt und ohne weitere Erlduterung ausgedriicke (»schiitzt«, V. 3), das
andere Mal wird mit der Formulierung » nicht weiter lieb« (V. 5) die menschliche
Liebe als Bestimmung des moglichen, aber eben nicht gesuchten Schutzes — der Lust
entgegengesetzt — genannt. Durch die Verdoppelung des Vergleichs von Kraft und
schiitzender Oberfliche ist das Wort »Urgrund « nicht in der Genetivmetapher eine
ontologische Erlduterung des » Seins «, sondern das » Sein« ist — durch das Possessiv-
pronomen »unseres« — dem Urgrund genau entgegengesetzt, parallel zur Erde und
zu den Asten des Baums. Die syntagmatische Verbindung von » Scholle und Geist«
(V. 3) verhindert, dass die Scholle mehr ist als Erde, den spiter genannten Pflanzen
und Tieren zugeordnet, keinesfalls etwas Geistiges im ideologischen Sinn.

Das Gedicht konstatiert, dass das Konkrete keinen Schutz mehr gegen die abstrak-
tere Kraft gibt; wie Erde und Aste ist auch das Sein in der Formulierung >Urgrund
unseres Seins< konkret und irdisch und fithrt dazu, dass das Wagnis als Entfesselung
der abstrakteren Kraft ungehindert bleibt. Das »Wagnis ihrer dumpfen Lust« (V. 2)
gilt analog zur Wendung »er [d.i. der Urgrund] wagr uns« (V. 5).

Die »Natur« (V. 1) gibt damit fiir die Pflanzen, Tiere und das Wir gleichermafien
das Gesetz, innerhalb dessen das zweifache Wagnis sich vollzieht; die Natur ist nicht
den Pflanzen und Tieren allein zu eigen.

9 Rilke (Anm.4), S.261.

Aufsatze 123



Der zweite Gedanke (V. 5-10) gilt dem Unterschied des Verglichenen (»Nur dafl
wir [...], V. 5); der Unterschied ist schon mehrfach angedeutet worden (im Verhilt-
nis von Lust und >lieb sein<, und in der Gegeniiberstellung von >Wesen< qua Pflan-
zen und Tiere und >Wir<). Der Unterschied liegt also nicht im Wagnis, dem beide
ausgesetzt sind, sondern in der Reflexion, und noch mehr in der bejahenden Refle-
xion des Wagnisses (»es wollen«, V. 7). Damit ist freilich dieser Gedanke noch nicht
an ein Ende gekommen. Ist die Natur die stoische Form (bzw. deren Gelassenheit die
Bedingung) des Wagnisses, das von der Lust und dem Urgrund ausgeht, dann kann
sic mit dem nun eingefithrten »Leben« (V. 9), dessen Merkmal das Wagen seiner
selbst ist (insofern die Kraft und die Vernachlissigung des Schutzes innerhalb des Sub-
jekts verortet sind), nicht identisch sein. Nicht die Natur wird tiberboten, sondern
das wagende Leben, das der Natur angehért. Womoglich exploriert das Gedicht die
Moglichkeiten der >Natur, die schliefSlich poetisch wire (darauf komme ich noch
zu sprechen). Wie also ist zu verstehen, dass ein sich selbst aufs Spiel setzendes Wir
(dem Leben verbunden) sich aufs Spiel setze? Womdglich endet der Anspruch des
syllogistischen Verstehens hier, wobei das Neue grammatisch in der Form vorerst des
Komparativs gefasst ist (mit zweimal »wagender«, V. 8 und 10), die die poetische
Form der Zuspitzung vorbereitet.

In der Apposition (die das Adjektiv nétig wiederholt: »wagender«, V. 10) ist die
neue komparative Form eingefiihrt, die den Unterschied schafft. Das geschicht in der
Verwendung einer alltagssprachlichen Wendung nach dem Muster >er ist um einen
Hauch schneller<. Das Alltagssprachliche wird indes in seinem Wortmaterial ernst ge-
nommen: Der »Hauch« (V.9), als >Atem< zur dichtersprachlichen Idiomatik Rilkes
gehorend, hat die Qualitit der Verse aus der >Ersten Elegie<: »Wirf aus den Armen
die Leere / zu den Riumen hinzu, die wir atmen«'® (DE 1, V. 23f.). Dort ist die »er-
weiterte Luft« (V. 25) das Ergebnis des transitiv gebrauchten, schaffenden Atmens:
»vielleicht dafl die Végel / die erweiterte Luft fithlen mit innigerm Flug.« (V. 24f.)
Der Hauch wire diese »erweiterte Luft«. Rilke stellt sich immer wieder bewusst in
die pneumatologische Tradition dichterischen Selbstverstindnisses, radikal formu-
liert im ersten Vers des Sonetts >Atmen, du unsichtbares Gedicht!<'* (SaO I1.1, V. 1)
Das Atmen ist hier geradezu definiert als Gedicht.

Das Leben, die dem Menschen eigene, ihn aufs Spiel setzende Natur-Kraft, ist vom
Menschen bewusst sich zu eigen gemacht worden. Diese Uberbietung wird benannt
als solche (>wagen< wird in der syntaktischen Entfaltung paronomastisch zu »wa-
gender«, V. 8) und dann in der Benennung (das Wort »wagender, V. 10, wird zu die-
sem Zweck wiederholt und vertieft) erklirt: Indem das >wir< das Leben iiberbietet,
schafft das >wir< das, was es nun unterscheidet, namentlich die poetische, pneumato-
logische Kraft. Wie der Sinn als Komparativ des »wagender« im Insistieren auf dem

10 Rilke (Anm.3),S.11.

11 Rainer Maria Rilke, Die Sonette an Orpheus, Aus dem Nachlass des Grafen C. W. und Gedichte 1919-
1922, hg. von Christoph Kénig, Géttingen 2025 (Rainer Maria Rilke. Werke. Historisch-kritische Aus-
gabe, W Sa0), S. 39.

124 Aufsitze



Wort sich als Leere erweist, ist auch das neue » Sichersein« (V. 11) paradox in dessen
Fehlen neu bestimmt. Dass das nicht stets geschicht in der Natur des Wir (»manch-
mal«, V.7), deutet auf einen bald explorierten Unterschied zwischen den Menschen
und den Dichtern (die allein das >Manchmal< besetzen).

Die grof8e Zisur der vier Punkte nach diesem Vorgang markiert eine neue gedank-
liche Haltung — d. h. die im Vergleich mit Pflanzen und Tieren entwickelte, den Men-
schen einschliefende Natur-A4nalyse wird buchstiblich deplatziert und zu einer Spe-
kulation iiber einen Ort, der abseits ist (»auflerhalb«, V. 10; »dort wo«, V. 11). Es ist
der im (poetischen) Hauch mégliche Ort, der Ort der » reinen Krifte« (V. 12), der
das » Sichersein« (V. 11) begriindet. Der neue Ort und das dort Mégliche verbinden
sich im dritten Gedanken (V. 10-12), der vorerst als Resultat des pneumatologischen
Vorgangs vor der Zasur gilt.

Das Spekulative hier besteht in einer paradoxen Gleichsetzung, die dort moglich
sei, der Gleichsetzung von » Sichersein« (V. 11, nicht eine begrifflich unabhingige
Sicherheit!) und » Schutzlossein« (V. 13). Die Gleichsetzung tritt auf wie eine
Hypothese, der im nichsten, vierten, langen, bis zum Ende fihrenden Gedanken-
schritt zusitzliche Bedingungen beigegeben werden, damit die Hypothese giiltig
sein kann.

Eine merkwiirdige Verbindung der beiden Formen von Skepsis findet statt, die
Rilke einerseits in den >Duineser Elegien< und andererseits in den >Sonetten an Or-
pheus< zwei Jahre zuvor ausgeprigt hat. Die Elegien gehen vom Leben aus und er-
proben gedankliche Zuginge zur Transzendenz (den Engeln, dem Tod, der neuen
Sprache), die in der Natur der die Elegien prigenden Wiegebewegung von Zauberei
und Realititssinn verlasslich als unredlich abgewiesen werden. Dagegen imaginieren
die Sonette, ohne daran zu zweifeln, eine kinstlichere, poetische, von Orpheus seiner-
zeit begriindete reine Atemwelt, die den Protagonisten in dieser Welt (es sind heutige
Dichter) die Frage vorhilt, wie sie denn von Orpheus wissen konnen. Im ersten So-
nett ist mit dem Anruf »O reine Ubersteigung«'* (SaO, L1, V. 1) die Poesie in der
Tradition Orpheus’ gemeint.

Der zweiten Option gehért das hier vorliegende Gedicht schliefilich an; darin wird
die poetische Spekulation einer (sicheren) Welt der reinen Krifte als transzendenter
Traum, nach der Zisur, vom Leben ausgehend, gezeigt, um dann weiterhin die poeti-
sche, orphische Realitit zu begriinden, in der man deren Bedingungen vorfiihrt, ohne
sie in Frage zu stellen. Von zentraler Bedeutung ist die paradoxe Spekulation, dass mehr
aus weniger entsteht, Schwerkraft aus dem Reinen: Das ist schon mit dem Kretikus
im eben erwihnten Sonett I1.1 »Raumgewinn« (V. 8) gemeint, dem kiirzesten Vers
des Doppelzyklus, der in seiner Kiirze vorfiihrt, dass nur so, in der Konzentration, der
also umgedeutete, reine >Raum«< erweiterbar ist. In der Manier der orphischen Skepsis
wird in der neu gedeuteten Ortlosigkeit als Ort des nun moglichen Geschehens der
gedankliche Ursprung der Bedingungsverhiltnisse identifiziert: »irgendwo« (V. 15)
im Sinn ecines nicht identifizierbaren Ortes (ein positives >Nirgendwo<), im Super-

12 Rilke (Anm. 11),S.11.

Aufsitze 125



lativ der ins Leere gefithrten Ausdehnung (»im weitsten Umkreis«, V. 15). Der aus
den Elegien vertraute Komparativ (»wagender«) wird iiberboten.

Das hier erreichte Absolutum ist das Resultat einer Gedanklichkeit, die auf Glei-
chungen aus ist — in der Gleichung verliert sich das zweckhafte Argument und weicht
der poetischen, von Nietzsches >Dionysos-Dithyramben< her vertrauten Steigerung.

Das »Gesetz« (V. 16) am Ende ermdglich in einem spekulativen, als poetischer
realisierten Raum die gesteigerte >Natur< des Wir, das von den Menschen und deren
>Lebenc< sich unterscheidet — und tatsichlich von Anfangan sich unterschieden hat,
wenn das auch nicht sogleich erkennbar war. Der bestimmte Artikel (es heifft: »das
Gesetz«, V. 16) zeigt an, dass das Wort nicht als Begriff gebraucht wird, sondern wie
ein Wort, das wie alle Worter des Gedichts seinen urspriinglichen Sinn verloren und
in der Verhaltnisbildung, die hier die absolute Steigerung bzw. Zuspitzung ist, neu er-
halten hat. Das Gesetz im letzten Vers ist somit die gesteigerte »Natur« (V. 1) im ers-
ten Vers des Gedichts. Die Begriffe (Natur, Leben, Offne, Kraft, Gesetz etc.) sind der
konkreten Bedeutung am Ende fast véllig entleert.

S. Theoretische Betrachtung der (bisherigen) philologischen Praxis

Zur Praxis der Interpretation gehort die authebbare Formulierung allgemeiner Prin-
zipien in der Arbeit am Sinn. Die Formulierung ist notig, um iiber das Gedicht spre-
chen zu kénnen; authebbar sollen die Begriffe sein, mit deren Hilfe formuliert wird,
um der stets individualisierenden Arbeit am Sinn gerecht zu werden. Im Gang des Ge-
dichts verlieren diese Begriffe das Begriffliche, wenn es darum geht, die Notwendig-
keit im Fortgang von Wort zu Wort zu verstehen.

Die Rede von der Skepsis, dem Wort, mit dem ich die Lektiire der ersten Strophe
der >Neunten Elegie< schloss, und die Rede von der Zuspitzung soeben sind freilich
von einer hoheren Abstraktionskraft, denn sie benennen Prinzipien der Kreativitit,
die dem Zyklus >Duineser Elegien< wie auch dem einzelnen Gedicht die Moglich-
keitsbedingung ist. Die Bedeutung dieser Prinzipien zeigt sich schon daran, dass der
Dichter mit deren Hilfe Gedichte, die den Elegien fremd sind, zu identifizieren und
zu vermeiden vermag; das fiihrt die neue Historisch-kritische Ausgabe der Werke
Rilkes vor. Ein hervorragendes Beispiel ist die gezeigte Rivalitit des Elegien-Zyk-
lus mit dem gleichzeitig im Februar 1922 entstechenden Zyklus >Die Sonette an Or-
pheus«<. Sind die Sonette dem Rithmen, das eine imaginire, artistische Welt schaflt,
verpflichtet, driicke sich in den Elegien der stets zuriickgenommene Traum von Trans-
zendenz in Gestalt von Tod, Engel, Tierbewusstsein aus. In meinen Beispielen waren
es die Wiegebewegung von >Schwindenstem< (das schon an die Leere rithrt) und der
Einschrinkung » scheint«: Diese Wiegebewegung, eben von Zauberei und Realitits-
sinn, gehort zu den Elegien, so wie die artistische Imagination einer Leere mehr den
Sonetten angehort. Beides sind Formen der Skepsis, die auf verschiedene Weisen zur
Natur von Rilkes Werk gehort.

Wenn ich von der >Natur< eines Werkes spreche, tue ich das im Sinn einer Er-
kenntniskritik der poetischen Arbeit. Galt meine erste Zwischenbemerkung der Frage

126 Aufsitze



der Notwendigkeit, so lautet die leitende Frage hier: Welches sind die Bedingungen
der Moglichkeit der Notwendigkeit, von der Schleiermacher in der von mir schon
zitierten Aufzeichnungaus dem Jahr 1805/6 spricht? Sie kann in der poetischen Skep-
sis liegen (als Natur der Elegien eben), aber auch an anderen >Naturen< (eben der
>Zuspitzung< als Natur eines Gedichts). In meinem Buch >Kreativitit<"* iiber Ril-
kes >Duineser Elegien< meine ich mit >Kreativitit< diese Natur, die die poetischen
Handlungen in ihrer Notwendigkeit erzeugt. Gemeint ist also eine Totalisierung aller
kreativen Akte, die poetisch am Werk sind, die das Werk vollzieht, und die der Lektiire
ihre philosophische Berechtigung gibt. Die Totalisierung in ihren Handlungen ist die
poetische Vernuntft, die Autoreflexion des Werks, der die Lektiire folgt bzw. die deren
Gegenstand ist. Somit wird zentral ein Handlungsbegriff fir die Poesie.

Ich komme nun zu Heideggers philosophischer Hermeneutik. Es wird sich zeigen,
dass nicht der Sinn und noch weniger die Arbeit am Sinn Ziel seiner philosophischen
Auslegung sind. Ich mochte dabei Heidegger von innen her, von seiner Absicht her
konstruieren und kritisch-philologisch lesen.

6. Paralipomenon: Heideggers Notate iiber Rilke in den >Schwarzen Heften<

Eine der >Uberlegungen < Heideggers in seinen >Schwarzen Heften<, notiert 1938/39
(Nr. 88),* gilt Rilke; Heidegger beginnt mit dem Trennenden, das nach 1945, als er
Rilke in die Nihe Hoélderlins riickt in dem Aufsatz >Wozu Dichter?<, tiberwunden
werden soll und ihn insofern orientiert; die mangelnde qualitative Unterscheidung von
Tier und Mensch gehort zum einen dazu, und zum anderen das zu personliche Leiden
und - wo Rilke das Leiden auf sich nehme — das >geschichtlich < ungeklarte individu-
elle heroische Schicksal. Denis Thouard umreifit das Besondere des philosophischen
Projekts der >Schwarzen Hefte<, das als Projekt >Sein und Zeit< ablésen sollte, zwei-
fach;" die Verbindung von Politik und Philosophie tut sich mit der herausragenden
Rolle, die die Dichtung erhilt, zusammen. Die philosophische Radikalitit findet im
Nationalsozialismus ein Mittel, sich von der Vergangenheit der Metaphysik zu trennen.
Und biete die Dichtung vor 1945 »une nouvelle mythologie du peuple allemand «,*¢
so nach 1945 allein noch Spuren des Seins. Der Antisemitismus geht damit einher;
er ist nicht obsessiv wie bei Carl Schmitt, sondern identisch mit Heideggers Kritik
an der Moderne (Kalkiil, Urbanismus, Okonomie, Intellektualitit, Abstraktion), ver-
treten fir Heidegger durch Marx, Freud und Simmel. Das Artistische, das Heideg-
ger an Rilke (und noch mehr an George) bemingelt, gehért zu dieser Kritik der Mo-
derne. Doch Rilke gibt er die Chance, nicht in diese moderne, jiidische Welt verbannt
zu werden, sondern zur anderen Welt aufzubrechen, in der das Sein ex negativo stets

13 Christoph Kénig, Kreativitit. Lektiiren von Rilkes >Duineser Elegien<, Géttingen 2023, 2. Aufl. 2024.
14 Heidegger (Anm. 6), S. 438-440.

15 Vgl. Denis Thouard, Herméneutiques contemporaines, Paris 2020, S. 313-350.

16 Ebd. S.315.

Aufsatze 127



das andere verborgene Allgemeine ist: die Lebensnot ist die »Not des Seyns«,"” die
Historie ist die Geschichte, der personliche Heroismus ist das Schicksalstragende, der
Krieg die Erstreitung der Lichtung. So werden Rilkes >Einsamkeit< und >Schweigens,
von denen Heidegger spricht, als >Vereinsamung< gedeutet. Man kann insgesamt be-
obachten, wie Heideggers Ahnungsich ihrer selbst bewusst wird; er schreibt eingangs
seiner >Uberlegung< von 1938/39: »die >Elegien< sind mir unzuginglich — wenn
ich auch ihre dichterische Kraft und Einzigkeit inmitten dieser dichtungslosen Jahr-
zehnte ahne und verehre. «** Die metapolitische Radikalitit bleibt auch nach 1945
konstant, sie wird nun depolitisiert. Die Emphase von >Wozu Dichter?<, so Thouard,
ist in einem alten vorausgehenden Radikalismus begriindet, denn schon 1931 ist das
dichtende Subjekt gerade und nur in der Sprache des Seins moglich. Diese Emphase
knépft sich nun Rilke vor, nicht ohne Gewalt. Die Gewalt als philosophisches Prob-
lem in einer Philosophie, die mit der Unzuginglichkeit der Poesie grundsitzlich rech-
net, mochte ich nun entfalten.

7. Heideggers Philosophie in Rilkes Gedicht

Heidegger misst in >Wozu Dichter?< Rilke an Holderlin. Maf$stab ist der Stellenwert
beider in einer >Geschichte des Seins«<, die unabhingig von der Literatur- oder Philo-
sophiegeschichte verlaufe und die in der Gegenwart verborgen sei — in der >Welt-
nacht< einer >dirftigen Zeit, die diirftig sei aufgrund der Abwesenheit der Gotter.
Die Dichter kénnen die Wende bringen, indem sie vom Abgrund ausgehen, wo sich
noch Spuren der Gotter finden. Heidegger argumentiert auf linguistische, von der
Wortbildung ausgehende Weise: Da ein >ab«< ein >an< voraussetze, konne von der
Abwesenheit in der Abwesenheit auf eine Anwesenheit geschlossen werden. So lautet
Heideggers Frage: Ist Rilke »ein Dichter in diirftiger Zeit ?«,” und er bekraftigt Ril-
kes Anspruch, in Erwigung gezogen zu werden, indem er die Definition einer >drfti-
gen Zeit< mit dem Vokabular aus ecinem der >Sonette an Orpheus«< (1.19) formuliert;
Heidegger schreibt: »Diirftig ist die Zeit, weil ihr die Unverborgenheit des Wesens
von Schmerz, Tod und Liebe fehlt.«** Die entsprechenden Zeilen lauten in Rilkes
Gedicht: »Nicht sind die Leiden erkannt, / nicht ist die Liebe gelernt, / und was im
Tod uns entfernt, // ist nicht entschleiert.«*' (1.19, V.9-12) Freilich bleibe Rilke hin-
ter Holderlin »in der seinsgeschichtlichen Bahn nach Rangund Standort«* zuriick.
Heidegger lasst die Fremdheit bis an das Ende seines Texts spiiren. Er kennt die lite-
rarische, von der franzosischen Literatur her von Rilke neu geschaffene >orphische<
Tradition nicht, die von einem absoluten Raum der Kunst ausgeht. Rilke liest zu die-
sem Zweck die Werke von Flaubert und Mallarmé wie die von Valéry, seinem groflen

17 Heidegger (Anm. 6), S.438.
18 Ebd.

19 Heidegger (Anm. 1), S.252.
20 Ebd., S.253.

21 Rilke (Anm. 11),S.29.

22 Heidegger (Anm. 1), S.254.

128 Aufsitze



Ideal. Martin Heidegger spiirt diese franzosische Fremde und missachtet die Artistik
Rilkes. Dass Rilke der zweitrangige Nachfolger des >archaischen Sehers< Friedrich
Holderlin bleibe, beschrinke den Weg des Denkers, tiber Rilke die >seinsgeschicht-
lichen< Grundlagen zu erkunden, also wie der Bereich beschaffen sei, in dem die Dich-
ter von den Gottern sprechen konnen.

Zugleich sieht Heidegger sich selbst noch nicht weit genug in »der Zwiesprache
zwischen dem Dichten und dem Denken «,** um die >Duineser Elegien< und >Die
Sonette an Orpheus, die allein er als >giiltig< gelten lisst, auslegen zu konnen. Umso
aufschlussreicher ist der iberraschende Befund, dass die Elegien und die Sonette
(namentlich 1.19, 11.28, 1.1 und 1.3) an den Hauptstellen der Komposition des Auf-
satzes die Referenz bilden und dass deren Worter in Heideggers linguistisch-rhetori-
sche Argumentation eingehen. Diese Argumentation unterwirft sich rhetorisch den
Gedichten und gibt sich als Kommentar, doch setzt sie — vor allem mit den Mitteln
der Paronomasie, der Apophonie, des Archaismus sowie der Silbenzerlegung, und das
alles in der Parallelsetzung von Wortern aus verschiedenen Gedichten - in den Ge-
dichten den philosophischen Gedanken durch. Die philologische Gattung des Kom-
mentars wird mit Recht aus ihrer hermeneutischen Unschuld gefiihrt und zugleich
aber ihrer erlauternden Funktion entrissen. Nunmehr leitet Heidegger aus dem Kom-
mentar den >Wahrheitsgehalt< eines Gedichts her. Der Aufsatz >Wozu Dichter?«< ist
daher als Vorbereitung einer Auslegung zu verstehen, in der das Vokabular der Elegien
und der Sonette restlos der philosophischen Konstruktion unterworfen sein wiirde.

Heidegger gibt in seinem Vortrag anhand von Rilkes Gedicht >Wie die Natur die
Wesen iiberlifft< (1924) ein Exemplar seiner Denkform. Das Gedicht sei nicht voll-
endet, doch »im Umbkreis der vollendeten Dichtung Rilkes und zeitlich nach ihr«**
entstanden. Heidegger zieht de facto ein Gedicht heran, dessen Worter Rilke weit-
gehend der Referenz entleert — er ist hier freier, und er halt sich zurtick gegentiber
den Elegien, deren Worter eine neue idiomatische Bedeutung gewonnen haben (die
Zuspitzung in der Misere der Kreatur, den Hinfilligsten). Hat er diesen Widerstand
gescheut?

Mit der Analyse des Gedichts beginnt in der Komposition des Aufsatzes erst die
Beschiftigung mit Rilkes Gedichten, nachdem Heidegger die Rangordnung von
Holderlin und Rilke bestimmt und die vorldufige Unzuganglichkeit fir ihn der al-
lein groflen Zyklen (»das giltige Gedicht« B sagt er) erldutert hat. Dazu miisse man
im »Sagen des Seins«® bewanderter sein, als er es sei; und Rilke sei aufgrund sei-
ner seinsgeschichtlichen Sekundaritit gegentiber Holderlin schwerer zu bestimmen
als dieser. So werde er nur iiber einige » Grundworte «*” Rilkes im Kontext der ober-
flichlichen Totalitdt des Seienden, die Rilke nach ihm schaffen konnte, sprechen. Das

23 Ebd.
24 Ebd.
25 Ebd,S.252.
26 Ebd.,S.254.
27 Ebd.

Aufsitze 129



ausgewihlte Gedicht sei dafiir geeignet, weil es als Ettide diese Oberfliche nicht ver-
lasse; Heidegger schreibt: »Wir nehmen das Gedicht als eine Eintibung des dichteri-
schen Sichbesinnens. «*® Innerhalb von Heideggers Absicht ist also entscheidend, zu
erkennen, »wie sich fiir Rilke das Seiende als solches im Ganzen zeigt«.” Wie wer-
den, frage ich nun, die Grundworte entwickelt? Geschicht das bei Heidegger auf die
gleiche Weise wie bei Rilke? Indem ich diese Fragen zu beantworten suche, wird sich
ein unterschiedliches Verstindnis von Grammatik herausstellen, nimlich Heideg-
gers Beschrinkung der Grammatik auf die Lexik unter Ausklammerung der fiir Rilke
entscheidenden Syntax. Das ist auch in der Literaturwissenschaft der Zeit (vgl. Holt-
husen 1937)* iiblich und gibt Heidegger seinen sprachphilosophisch historischen
Ort. Heidegger folgt den Wortern des Gedichts und setzt sie in einen die Worter ar-
gumentativ verbindenden, philosophischen Gedankengang. Er schafft damit ein Mo-
dell der sogenannten poetologischen, kurrenten Lektiiren, die mithilfe der Elemente
eines Werks eine scheinbar individuelle Theorie des Werks konstruieren, deren innere
Bestitigung ist, dass sic aufgeht im ausgewihlten Material.

Heideggers Stationen des gedanklichen Prozesses durch das Gedicht lassen sich je-
weils auf den Begriff bringen. Die Worter Rilkes werden dafiir herangezogen, meist
Worter aus diesem Gedicht, aber auch aus anderen Gedichten; das zeugt von Hei-
deggers Wahrnehmung einer idiomatischen Dichtersprache, doch verfahrt er strike
in der Parallelstellenmethode, also ohne die Worter wie eine Gattung jeweils zu be-
greifen (>Gattung< im Sinn von Stanley Cavell), nach der Praxis, dass jede individu-
elle Verwendung in den Gedichten zur Bedeutung der Worter beitragt und kein Wort
in seiner jeweiligen Verwendung alle Bedeutungen enthilt. Die Identifikation von
Parallelstellen bringt dem entgegengesetzt den Begrift hervor. Heidegger erweitert das
Versammeln von Parallelen auf das etymologische Argument, wobei die Paronomasie
(das Spiel mit den Wortwurzeln) oft frei ist gegeniiber der Sprachgeschichte, kreativ
aufeine Art, die in der Spracharbeit produktive Dichter dazu verfithren, in ihm ihres-
gleichen zu schen (Paul Celan etwa). Doch: Wenn man es anders denken und sagen
kann, wie das bei Heidegger der Fall ist, ist man nicht mehr auf der Seite der Parono-
masie; sie gibt dann nur den Schein des Sprechens eines Denkers, einen Schein, den
es zu durchschauen gilt. Und die Worter selbst verdoppelt Heidegger in gedanklicher
Figuration, um die Bedeutungen, die fiir sich erhalten bleiben, in einen Begriff zu zie-
hen. Die ersten Gedankenschritte gelten den Begriffen >Sein<, >Wagen< und >Mitte<.

In Rilkes Formulierung »Urgrund unseres Seins« (V. 4) achtet Heidegger auf das
Possessivpronomen, das das >Sein< spezifiziert (qua Seiendes), womit das Wir so-
fort dem Sein entgegengesetzt sei. Als dem Seienden und dem Wir entgegengesetztes
>Sein« sei es aus der Philosophiegeschichte vertraut; Heidegger schreibt: »Den Grund
des Seienden nennt man von alters her das Sein.«*' Heidegger liest also Rilkes For-

28 Ebd,, S.255.

29 Ebd, S.254.

30 Hans Egon Holthusen, Rilkes Sonette an Orpheus. Versuch einer Interpretation, Miinchen 1937.
31 Heidegger (Anm. 1), S.257.

130 Aufsatze



mulierung als Genetivus subjectivus und muss dafiir das Possessivpronomen tiber-
schen, das er dann wieder beachtet. Aus der Formulierung wird die Formel >Urgrund
des Seins«<, in der das Sein als allgemeiner, nicht auf das Wir partikular bezogener Ur-
grund bestimmt wird. Beides findet begrifflich zusammen, das Wir (oberflichlich) und
das Sein (abgriindig): »Das Sein lifit das Seiende [qua Wir] in das Wagnis los.«* Das
heifit: Wenn es >unser Sein« ist, sind wir gewagt; wenn es aber >Urgrund des Seins<
ist, ist das Sein dem Wir entgegengesetzt. Beides zusammen heifit dann fiir Heideg-
ger: Das von dem Sein unterschiedene, getrennte Wir wird vom Sein aufs Spiel ge-
setzt und ist insofern wieder mit ihm verbunden. Tatsichlich aber setzt der Urgrund,
der den Menschen eigen ist, diese in ihrer spezifischen Lebensform (das Sein als Seien-
des) aufs Spiel. Heidegger identifiziert beide Bedeutungen in einem Wort qua Be-
griff. Der philosophische Wille zur ontologischen Differenz macht sich sofort in sei-
ner Auslegung bemerkbar.

Zum Willen nach Differenz tritt der ontologische Drang zum Ausgleich. Das
>Wagen< darf nun nicht einseitig sein. So erhilt ein etymologisches Argument sei-
nen Zweck. Das >Wagen< wird auf die >Wage< bezogen; Heidegger schreibt: »Das
Wort Wage in der Bedeutung von Gefahr und als Name des Gerits kommt von wigen,
wegen, einen Weg machen, d.h. gehen, im Gang sein. Be-wigen heift auf den Weg
und so in Gang bringen: wiegen. [...] Wagen heifSt: in den Gang des Spieles bringen,
auf die Wage legen, in die Gefahr loslassen. Damit ist das Gewagte zwar ungeschiitzt,
aber, weil es auf der Wage liegt, ist es vom Wagnis einbehalten. Es ist getragen. « 3

Die etymologische Entzweiung und die dann folgende philosophische Identi-
fikation von Wagnis und Wage, als eine Art von Heidegger unterlegtes Tiefenbewusst-
sein von Rilkes Gedicht vorgefiihrt, hat den Zweck, in der Lektiire das oben von mir
ausgefiihrte Paradox des Sicherseins im Ungeschiitzten zu beruhigen, heimisch zu ma-
chen, nicht die Fremdheit zu erhalten (von der Schleiermacher spricht); im Drang zur
Heimat erkennt Bernhard Béschenstein den >Willen< von Heideggers >Erliuterungen
zu Holderlins Dichtung< (erstmals 1944 verdffentlicht).* So fithre Heidegger als
ausgleichenden Begriff den der >Mitte< ein, den das Gedicht nicht kennt, der indes
zur Idiomatik Rilkes gehort, und zwar bewerkstelligt das Heidegger tiber das Wort
»Schwerkraft« (V. 11) im Gedicht; Heidegger zitiert das andere Gedicht >Schwer-
kraft<*°* mit dem ersten Vers »Mitte, wie du aus allen «, ruft weiterhin das Sonett >O
komm und geh<** (11.28) auf (»die unerhérte Mitte«, V. 11) und kommentiert das
nunmehr Begriff werdende, supplierte Wort >Mitte<: » Sie [die Mitte] ist der Grund
als das >Mit<, das mittelnd das eine zum anderen hilt und alles im Spiel des Wagnis-
ses versammelt. [...] Die reine Schwerkraft, die unerhorte Mitte [das Rilke-Zitat ist

32 Ebd.

33 Ebd., S.259.

34 Martin Heidegger, Erlduterungen zu Holderlins Dichtung, Frankfurt am Main 1944.
35 Rilke (Anm. 4), S.179.

36 Rilke (Anm. 11), S. 66.

Aufsdtze 131



erweitert:] alles Wagens, die ewige Mitspielerin im Spiel des Seins ist das Wagnis.«*’

Maximale, sichere Identifikation tiberwiegt.

Die reine >Mitte< bildet in Heideggers Aufsatz den Ubergang zum nichsten
>Grundwort< in Rilkes Gedicht, dem des >Offenen<. Auch hier entsteht ein Be-
griff, insofern er — im Anschluss an die dltere Abhandlung >Der Ursprung des Kunst-
werks<*® — einen gedoppelten Gedanken einfiihrt; er ist die reine Mitte (als ent-
schrinkte) und zugleich ein Streit, dem Menschen eigen, zwischen Eingelassensein
ins Offene und Ausschluss, so dass im Ausgeschlossensein allein das Offene verborgen
zuginglich sei. Von dieser Position her muss das >Wollen< in V. 7 konstruiert werden.
Es kann nicht die Identitit mit dem Wagnis sein, sondern gerade als bewusster Akt
stellt er sich diesem entgegen, behindert die Offnung. Das ist in Heideggers philo-
sophischem Denken nur méglich, wenn das >Wollen< extern bestimmt wird — als Be-
griff Heideggers. Daher fiigt Heidegger hier seine Technikphilosophie ein. Eine Welt
sich vorstellen, meint darin nicht epistemologisch eine Erkenntnisform, sondern ein
Gebrauchen der Welt. Ein langer Exkurs iiber Wissenschaft und Technik im Zeichen
der atomaren Bedrohung und tiber den totalen Staat ist eingeschoben, im Gefille des
Europiischen zum noch weiter abgewerteten, verstockten Amerikanischen. So meine
das Gedicht nicht, »der Mensch sei noch ungehemmter als jene Wesen [Pflanze und
Tier] ins Offene eingelassen.«*” Sondern es gehe — statt der syntaktisch entwickelten
Steigerung im Gedicht — um eine Zuriicknahme des Abschieds vom reinen Bezug, in-
dem man sich dem aufgrund des Vorstellens notwendigen Wollen hingibt: » sie sind
wollender, insofern sie williger sind.«* Von der >Sorge< (abgeleitet radikaler als ge-
wohnt in einem paronomastischen Ausflug ins Lateinische aus >sicher< — >securus< —
>sine cura< — >Sorge<) — von der Sorge des ungeschiitzten Sichdurchsetzens in der
Technik befreie der Mensch sich durch die Abkehr von der Abkehr vom Offenen, das
durch die Vorstellung im technisch konzipierten Offenen erfolgt ist. Heidegger kann
sich dualistisch nur eine Authebung des durch die Technik festgelegten Schutzlosseins
vorstellen, nicht von dessen Radikalisierung (dem Sinn der Wendung ins Offene, vgl.
V. 131£.); er schreibt: »Das Schutzlossein birgt nur, insofern wir es schon gewendet ha-
ben.«* Das eine muss im anderen enthalten, beheimatet sein.

Es folgen nun freiere Gedanken tiber die Sprache der Dichter, in denen deutlich
wird, dass Heidegger sich in der doppelten Bedeutung des Offenen verstricke. Einer-
seits gelte es, von der Bindung an die Vorstellung auszugehen bzw. sich ihr hinzugeben,
um in ihr das verborgene Offene zu fassen. Andererseits verspreche der »Hauch«
(V. 9) des Gedichts das andere Verhiltnis zum Offenen, das sonst den Tieren und
deren reinem Bezug vorbehalten bleibe; es wire, wie Heidegger schreibt, »ein ande-
res Sagen als sonst das menschliche Sagen ist«.*

37 Heidegger (Anm. 1), S.260.
38 Heidegger (Anm. 5).

39 Heidegger (Anm. 1), S. 265.
40 Ebd., S.274.

41 Ebd., S.276.

42 Ebd., S.293.

132 Aufsitze



Andrea Kern hat im Heidegger-Handbuch einen Interpretationskonflikt im Urteil
der Philosophen tiber >Der Ursprung des Kunstwerks < aufgezeigt, der womaéglich den
Aufsatz >Wozu Dichter?< prigt und in dem die Philologie den performativen Wider-
spruch in Heideggers Aufsatz identifizieren kann.* Kern spricht von einem Konflike
zwischen einer revolutioniren Lesart einerseits (die Rorty und Gadamer verteidigen),
nach der Heidegger den »Prozess des Sich-ins-Werk-Setzens der Wahrheit als den
einer Stiftung der Wahrheit«* auffasse, die einen neuen Mafstab fiir Wahrheit gebe.
Statt dessen (und das ist Kerns Position, die sie mit Christoph Menke etwa teilt), also
statt der Stiftung gehe es Heidegger um die »Schaffung eines neuen Verstindnisses
von Wahrheit«,” das in der Kunst an das bedeutungshaft Seiende (das Beispiel ist das
Leuchten der Farben in einem Bild van Goghs) gebunden sei. Daraus ergebe sich das
Konzept des Streits, von dem ich bereits andeutungsweise gesprochen habe, es ist der
Streit zwischen Verstehen (wir richten uns auf die aufgestellte Welt) und Nicht-Ver-
stehen (des bedeutungshaft Seienden). Oder wie Kern resiimiert: »Beide Bewegungen
jedoch bedingen [im Streit] einander. Denn nur indem wir uns auf das bedeutungs-
haft Seiende beziehen, kann sich uns tiberhaupt eine Welt eroffnen. Das bedeutungs-
haft Seiende ist der tragende Grund unseres Verstehens. Und nur indem wir uns auf
eine Welt bezichen, kann uns das Gegebensein dieses bedeutungshaft Seienden als
etwas erscheinen, das in unser Verstehen dieser Welt nicht einholbar ist.«* Fiir Hei-
degger ist nach dieser reflexiven Lesart die Kunst als Ins-Werk-Setzen der Wahrheit
das Zeigen des Streits.

Welche Option wihlt Heidegger gegeniiber Rilkes Gedicht? Meine Vermutung be-
steht in einer Engfithrung der beiden Optionen in Form eines performativen Selbst-
widerspruchs, der in die konkrete Praxis des Aufsatzes eingelassen ist (ob das riick-
schliefend auch fiir den Ursprungsaufsatz gilt, ist hier nicht mein Gegenstand):
Insofern er sich in Grundworten und Komposition dem Gedicht fugt, scheint er
sich mit der Streit-Dialektik der Vorstellung des Offenen zu begniigen (das wire der
Schein des Streits als Programm) und ihr zu folgen. Doch wo er sein Denken riick-
sichtslos mit Gewalt durchsetzt, ist dessen direkter Zugang ins Offene beansprucht.
Diese performative Engfithrung, die den Schein erzeugt, dem Gedicht zu folgen, ist
die angenommene Zweitrangigkeit des Materialen, und das heif§t nun genauer: der
Grammatik als Syntax. Es macht genau den Unterschied, die Wendung »es wollen«
ohne syntaktische Referenz, ohne »es« zu lesen (und die Spekulation auf das >wol-
len< auszurichten) oder eben mit dem Pronomen - und den Zusammenhang im Satz-
geftige verstehen zu wollen.

43 Vgl. Andrea Kern, >Der Ursprung des Kunstwerks <. Kunst und Wahrheit zwischen Stiftung und Streit,
in: Heidegger-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, hg. von Dieter Thomé, unter Mitarbeit von Flo-
rian Grosser, Katrin Meyer und Hans Bernhard Schmid, 2., iiberarb. und erw. Aufl,, Stuttgart, Weimar
2013, S.133-143.

44 Ebd., S. 140.

45 Ebd.,S.133.

46 Ebd., S. 140.

Aufsatze 133



Wogegen Heidegger sich durchsetzt, rekonstruiert eine kritische, philosophisch re-
flektierte Philologie in ihrer dynamischen Lektiire.”” Die philologische Lektiire — sie
geht ohne eigene Asthetik vor — entdeckt gewissermaflen die >Farben< des Gedichts
genau in der Grammatik und der von ihr ermoglichten Komposition; die Handlungen
unseres Gedichts haben sich als Zuspitzung erwiesen. Gegenstand solcher Lektiire
sind alle poetischen Handlungen in der Arbeit am Sinn, wie sie der Text vollzicht;
und sie bezicht sich dabei skeptisch auf die Kreativitit als deren Totalitit bzw. Natur.
Die Handlungen erlauben dem Werk sinnhaft zu sein, ohne dass es auf einen Sinn re-
duziert wird, als wiirde ein Werk >eigentlich< dies oder das meinen. Gibt die Natur
die Regeln, so die Arbeit am Sinn die Bedeutung.

Wenn diese Lektiiren die Arbeit am Sinn in den Werken vorfiihren, und das tun
im Bewusstsein, dass die Rekonstruktion der Handlungen das Mittel darstellt, Hypo-
thesen zum Sinn tiberpriifbar zu machen, so ist das nétig, da Sinnaussagen ebenso
unvermeidlich sind, wie sie zugleich das Potential der Gedichte einschrinken. Die
Kreativitit ist so die Kontrolle aller und gerade auch der starken Sinnaussagen; sie
sorgt in ihren Handlungen dafiir, dass das vorliegende poetische Gebilde sinnhaft ist,
und zugleich kontrolliert ihre Rekonstruktion in der Lektiire die iibliche Art, vom
Sinn zu sprechen. Eine Sekundaritit ist nétig, eine Bescheidenheit, als deren Anwalt
ich die kritische Philologie verstehe.

(Prof- Dr. Christoph Konig, Lebrstubl fiir Neuere und neueste deutsche Literatur, Uni-
versitit Osnabriick, Newer Graben 40, 49069 Osnabriick; E-Mail: christoph.koenig@
uni-osnabrueck.de)

47 Woméglich ist Heidegger dieser Widerspruch bewusst — und kein Problem, weil fiir ihn das Gediche,
das er wihle, als minderes Gedicht der Vorstellung wenig Widerstand leistet. Zumindest enthebt ihn die-
ses dsthetische Urteil der Sorgfalt. Womdglich hat er auch die poetische Arbeit im Gedicht erkannt und
mochte die dort in der Gleichsetzung sich vollziehende Steigerung und den damit einhergehenden, ar-
tistischen Bedeutungsverlust der Begriffe philosophisch, Gehalt stiftend aufhalten.

134 Aufsitze


mailto:christoph.koenig@uni-osnabrueck.de
mailto:christoph.koenig@uni-osnabrueck.de

Jiirgen Thaler
Max Dessoir: Wissenschaftliches aus Berlin

Allgemeine Schweizer Zeitung, 24. Februar 1889, S. 1

Vielleicht erinnert sich der eine oder der andere von den Lesern dieses Blattes noch,
dafS in einer der letzten Berliner Plaudereien” auf die neugegriindete litterarische
Gesellschaft hingewiesen wurde. Heute sind wir in der Lage, iiber den ersten Vor-
tragsabend dieser Vereinigung zu berichten und thun dies um so lieber, als der da-
mals verhandelte Gegenstand auch fiir das Schweizer Publicum von Interesse sein
diirfte. — Hr. Prof Dr. W ilhelm Dilthey sprach nimlich iiber » Archive fiir
Literatur. « Jedermann weifs, welche Bedeutung die Handschriften hervorragender
Miinner besitzen: nachgelassene Briefe tragen nicht nur zur Kenntnifs der Lebens-
schicksale ihrer Verfasser und zur Einsicht in die herrschende Zeitstimmung bei, son-
dern sie gewdihren zugleich einen werthvollen Einblick in die Pline des Schreibers,
in die Entstehung und Ausgestaltung seiner Werke. Wenn schon der gebildete Laie
mit GenufSsich in den Briefwechsel eines Gothe und Schiller versenkt oder mit Freu-
den nach posthum veroffentlichten Entwiirfen grofSer Denker und Dichter greift, so
sind derartige Nachlasse geradezu unentbebrlich fiir den Historiker, den Psychologen
und den Aesthetiker. Der Geschichtsschreiber der Litteratur- und Culturgeschichte
bedarf dieser unverfilschten Zeugnisse aus der Feder leitender Personlichkeiten, um
ein klares Bild von dem Leben und Treiben vergangener Zeiten zu gewinnen; der
Psycholog studiert an ibnen die innersten Seelenregungen typischer Menschen; aus
ibnen — sofern sie von Kiinstlern stammen — gewinnt die erfahrungsmifSige Aesthe-
tik die Gesetze vom Werden des Kunstwerkes. In Fachkreisen also wie im grofSen Pu-
blicum existirt ein lebendiges Interesse an der Aufbewahrung, Zusammenstellung
und Nutzbarmachung der zablyeichen Manuscripte aus den letzten Jahrbunderten.
Es ist nun das unleugbare Verdienst Diltheys, durch exacte Einzelangaben nach-
gewiesen zu haben, dafs der angenblickliche Stand der Dinge nicht den bescheidensten
Anspriichen geniigt. Da fiir die Literatur im weitesten Sinne des Wortes keine Archive
wie fuir politische Acten vorbanden sind und waren, hat sich erstens nur ein Bruch-
theil des iiberreichen Materials erbalten, und zweitens aber auch der Rest in so viele
Theile zersplittert, dafs selbst den gelebrtesten Kennern ein Ueberblick abhanden gebht.
Wenn es mir gestattet ist, aus eigener Erfabrung ein Beispiel anzufiibren, so darfich
vielleicht erwibnen, dafSich zwecks Quellenstudien fiir das jiingst erschienene Biich-
lein »Karl Philipp Moritz als Aesthetiker« nicht weniger als sechs verschiedene
Bibliotheken bereist habe. Und ihnlich gebt es bei den meisten Arbeiten. Dagegen
hilft nur das e in e Mittel: Sammelpuncte zu schaffen, in die unter Anlehnung an

1 Unter dem Titel >Saisonbeginn in Berlin. Plauderei von M. D.< kann man tiber die bevorstehende Neu-
grindung der Berliner Literaturgesellschaft lesen: Allgemeine Schweizer Zeitung, Beilage zu Nr. 278,
22.11. 1888. Herzlichen Dank an Magnus Wieland, Schweizerisches Literaturarchiv, der sich die Mithe
machte, die beiden Artikel von Max Dessoir aufzuspiiren.

Aufsitze 135

© 2026 Jiirgen Thaler, Publikation: Wallstein Verlag
DOT hteps://doi.org/10.46500/83535895-009 | CC BY-NC-ND 4.0


https://doi.org/10.46500/83535895-009

die augenblicklichen Verhiltnisse alles zusammengetragen wird, was nach gewissen
Jachlichen Gesichtspuncten zusammengehort. In Weimar waire beispielsweise eine
Heimstiitte gefunden fiir Goethe, Schiller, Herder, nebst den kleineren Zeitgenossen,
in Berlin fiir die Schrifisteller der Aufklirungsepoche.

Die Schweiz besitzt ein solches natiirliches Centrum in Ziirich. Die dort befindlichen
Codices Hobingerianus [sic] und Simlerianus [sic] bergen eine Fiille von un-
gesondertem Material; Bodmer, Breitinger und Lavater sind mit werthvollen Ma-
nuscripten vertreten. Konnte man sich entschliefSen, den vorhandenen Grundstock
entsprechend zu vergrofSern, so wiirde sich mindestens ein archivalischer Mittelpunct
fiir die hochwichtige Periode der schweizerischen Vorberrschaft in der deutsch ge-
schriebenen Literatur von selbst ergeben. Das erste Evfordernif§ wire die Anfertigung
sorgfiltiger Regesten. Man miisste die Handschriften der Ziircher Stadtbibliothek ka-
talogisiren und ebenso den sonst in Bibliotheken oder bei Privatlenten rubenden Be-
sitzstand aufnehmen; ich selbst habe in Basel manches Interessante gesehen, anderes
soll in Bern, wieder anderes in Winterthur zu finden sein. Die Recherchen werden
alsdann auf das Ausland ausgedebnt werden. So besitzt die Darmstiidter Bibliothek
ein hiibsches Manuscript von Lavater, der Gleimsche Nachlass in Halberstadt ist
reich an Briefen von Bodmer und Breitinger, wihrend die hiesige konigliche Biblio-
thek iiber ein immer mehr wachsendes Material aus dem angegebenen Zeitabschnitt
verfiigt. Die schwierigste Aufgabe ist schliefSlich, das an allen Ecken und Enden Ver-
streute wirklich zu erobern. In vielen Fillen wird Geld ausveichen, in manchen
Tausch zum Ziel fiihren. Aber besonders Privatleute werden, oft in berechtigter Pie-
tit, sich weigern, Familiennachlasse der allgemeinen Beniitzung preiszugeben, so-
bald ihnen nicht die Personlichkeit des Oberarchivars und die ganze Organisation
der litterarischen Archive die Biirgschaft gegen jeden MifSbrauch gewibrt. Obne wei-
ter an dieser Stelle auf die genannten Schwierigkeiten einzugehen, michte ich nur
hervorheben, dafs durch die Form der Deposition, d. b. der zeitweiligen, widerruf-
lichen Uebergabe mancher Widerspruch beseitigt werden diirfte.

Die Schweizer Regierung wire durch die verbaltnifSmafSige Uebersichtlichkeit der
Verhiltnisse eher als etwa Deutschland in der Lage, die Ausfiibrung der gegebenen
Anregungen in Angriff zu nehmen. In Berlin hat eine Commission der litterarischen
Gesellschaft es iibernommen, sich zu diesem Zweck mit dem Cultusminister in Ver-
bindung zu setzen; ein Bescheid ist bisher unseres Wissens noch nicht erfolgt.

Am AnschlufS hievan seien noch einige Bemerkungen iiber neuerliche Verinderungen
in unserem Bibliothekswesen gestattet. Vor uns liegt das soeben von der koniglichen
Bibliothek herausgegebene Verzeichnif§ der im grofSen Lesesaale aufgestellten Hand-
bibliothek, ein vortreffliches Zeugnifs fiir den durch die Berufung des Gottinger
Professors Dr. Wilmanns hervorgerufenen Umschwung in der Verwaltung. Wih-
rend frisher Lexica w. drgl. nur gegen Ausstellung eines Scheines aus einem ungefihr
200 Biicher enthaltenden kifigartigen Verschlage durch die Vermittlung eines Dieners
besorgt wurden, stehen jetzt beinahe 3000 Binde dem Besucher obne jede Formalitit
zur Verfiigung. Die begehrtesten Handbiicher aus allen Wissenschaftszweigen, En-
zyclopddien, Bibliographien, kurz alle bei Studien dfters nachzuschlagenden Werke

136 Aufsitze



sind sofort zur Hand — eine unschitzbare Erleichterung der Arbeit, die aller Orten
Nachahmung verdient. Da ferner das jabrliche Fixum fiir Neuanschaffungen seit Ja-
nuar auf M. 150,000 erhoht worden ist, so wird sich hoffentlich unter der liberalen
und umsichtigen Leitung des Generaldirectors unsere Bibliothek zu einem Muster-
institut erbeben.

Ein ziemlich empfindlicher Mangel wivd ibr freilich, ihrem ganzen Character nach,
verbleiben. Belletristische Literatur ist nur in geringem Umfange vorhanden und
ausschliefSlich gegen den Nachweif§ wissenschaftlicher Lesezwecke zu erhalten. Um
nun diesem Uebelstande abzubelfen, soll demndichst durch ein hiesiges Consortium
eine neue Bibliothek nach dem Muster der berithmten Lastschen in Wien begriindet
werden. Sie will zu sebhr billigem Preise Unterhaltungslectiire und Journale verleiben,
aufSerdem einen grofSen Lesesaal im Centrum Berlins und in allen andern Stadt-
theilen Filialen errichten. Durch ein solches Institut, das in keiner andern europaii-
schen Weltstadt feblt, wiirde entschieden eine empfindliche Liicke in Berlins litera-
rischem Leben ausgefiillt werden.

Berlin. Dr. Max Dessoir.

Erliunterungen

Die Geschichte der Germanistik — und bei weitem nicht nur ihre — ist auch eine Ge-
schichte von Medien, Bibliotheken und Archiven. So griindet sich zum Beispiel die
Einrichtung von spezifischen Archiven fiir Literatur, wie sie mit der Eroffnung des
Goethe-Archivs in Weimar 1885 begann, auch auf einer methodischen Neuausrichtung
philologischen Arbeitens im Windschatten der allerorts eingefithrten Institute fir
deutsche Philologie und deren Ausdifferenzierung in Alt- und Neugermanistik.” Da-
ritber hinaus lasst sich die Griindung des Weimarer Archivs, das 1889 zum Goethe-
und Schiller-Archiv umbenannt wurde, generell aber auch als ein starkes Indiz ver-
stehen, dass das 19. Jahrhundert — wie kein anderes vor ihm — ein »Jahrhundert des
Archivs«® war.

Kein Beitrag hat die Dynamik dieses neuen Archivbewusstseins in den Geistes-
wissenschaften genauer fokussiert als Wilhelm Diltheys Vortrag >Archive fuir Lite-
ratur<, den dieser am 16. Jinner 1889 auf Einladung der neugegriindeten »Berliner
Gesellschaft fiir deutsche Literatur«* hielt. Dilthey veréffentlichte seinen Vortrag
im nichstmoglichen Heft der >Deutschen Rundschau<, das im Mirz 1889 erschien.’

2 Vgl. Marcel Lepper, Hans-Harald Miiller (Hg.), Interdisziplinaritit und Disziplinenkonfiguration: Ger-
manistik 1780 bis 1920, Stuttgart: S. Hirzel Verlag 2018.

3 Jurgen Osterhammel, Die Verwandlung der Welt. Eine Geschichte des 19. Jahrhunderts, Miinchen: Beck
2009, S. 32.

4 Hans-Harald Miiller, Mirko Nottscheid, Wissenschaft ohne Universitit, Forschung ohne Staat. Die Ber-
liner Gesellschaft fiir deutsche Literatur (1888-1938), Berlin, Boston: de Gruyter 2011.

5 Wilhelm Dilthey, Archive fiir Literatur, in: Deutsche Rundschau 58, 1889, S. 360-375. Vgl. Jiirgen Thaler,
Zur Geschichte des Literaturarchivs. Wilhelm Diltheys >Archive fiir Literatur<, in: Jahrbuch der Deut-

Aufsdtze 137



Aber schon bevor diese Publikation Diltheys Uberlegungen im deutschsprachigen
Raum bekannt machte, wurde tiber den Vortrag berichtet,® auch in der Schweiz, wie
der hier zum Abdruck gelangte Artikel von Max Dessoir deutlich macht, der kiirz-
lich (wieder-)entdeckt wurde.

Verfasst hat ihn der in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts als Philosoph, Astheti-
ker, aber auch als Psychologe bekannt gewordene Max Dessoir (1867-1947), der 1889
mit der Arbeit >Karl Philipp Moritz als Asthetiker< bei Wilhelm Dilthey promoviert
wurde. In dieser Schrift, auf die er in seinem Artikel auch zu sprechen kommt, weist er
dezidiert, ganz im Sinne seines Doktorvaters, auf die vergebliche Suche nach Archiv-
materialien zu Moritz hin, dessen innere Verfasstheit er zu ergriinden versuchte — der
Nachlass von Moritz gilt bekanntlich als verschollen. Letztlich kann er nur in einer
Anmerkung festhalten, dass nach Drucklegung verschiedentlich Briefe von Moritz
aufgetaucht seien.”

Man kann davon ausgehen, dass Max Dessoir im Publikum im »Restaurant zum
Askanier« in der Anhalterstrafie 15 in Berlin saf, als die Berliner Literaturgesellschaft
zum Vortrag iiber »Archive fiir Literatur « lud.® Wilhelm Dilthey war zu diesem Zeit-
punkt wahrlich kein Unbekannter. Er hielt seit 1883 einen Lehrstuhl fir Philosophie
in der Stadt, wichtige Werke, wie der erste Band vom >Leben Schleiermachers<, aber
auch die >Einleitung in die Geisteswissenschaften< lagen schon lange vor. Dilthey war
dabei, sein eigenes Modell der Lebensphilosophie zu konturieren, Begriffe wie Erleb-
nis, Leben, Erleben riickten in den Mittelpunke seines Denkens, ohne aber zentrale
Fragestellungen im Zusammenhang seiner Hermeneutik zu neutralisieren. So dass, all-
gemein gesprochen, Diltheys Ausfithrungen zu den Archiven fuir Literatur sich eben
nicht nur an den Herausforderungen philologischen Denkens orientierten, sondern
im Kern an philosophischen Fragestellungen, die ihn umtrieben, sich ausrichteten.’

Max Dessoir fasst die von Dilthey vorgetragenen Positionen in seinem Bericht fiir
die Schweizer Zeitung klug zusammen, baut eigene Erfahrungen ein und erweitert Dil-
theys Fragen nach méglichen und sinnvollen Standorten derartiger Archive, die sich
im Wesentlichen auf das Gebiet des noch jungen Deutschen Reichs beschrinkten,'

schen Schillergesellschaft 55, 2011, S. 361-371. Vgl. Jiirgen Thaler (Hg.), Wilhelm Diltheys Archive.
Aufsitze und Entwiirfe, Wien: Sonderzahl 2026.

6 Vgl. zum Beispiel die beiden bei Miiller und Nottscheid nachgewiesenen Artikel: August Fresenius, Ge-
sellschaft fiir Deutsche Literatur. Sitzung vom 16. Jinner, in: Deutsche Literaturzeitung, 26. Janner 1889,
Nr. 5, Sp. 141-142 und P. S., Gesellschaft fiir deutsche Literatur, in: Vossische Zeitung. Erste Beilage, 19.
Janner 1889.

7 Max Dessoir, Karl Philipp Moritz als Aesthetiker, Naumburg: Sieling 1889, S. 55 und 57.

8 Inseinem Text zitiert er den Aspeke einer Verwahrung der Materialien als Depositum, wie sie in der Dis-
kussion des Vortrags vom Weimarer Dircktor Bernhard Suphan vorgetragen wurde. Siche P.S. (Anm. 6).
Auch die falsche Schreibweise der beiden Ziiricher Konvolute spricht definitiv fiir eine persdnliche Teil-
nahme.

9 Vgl. Jirgen Thaler, Erster, erstmals, zuerst: Literatur, Wissenschaft, Archiv, in: passim. Bulletin des Schwei-
zer Literaturarchivs 33, 2024, S. 4-5.

10 Dilthey richtet einen kurzen Blick nach Osterreich, in Wien sollte sich ein Archiv fiir die Sster-
reichische Literatur griinden. Siche Dilthey (Anm. 5), S. 374.

138 Aufsitze



auf die Schweiz, die Dilthey nur kurz streift. Bei Dilthey kann man lesen: »Wieviel
enthalten nicht allein in Ziirich die 50 Binde des Thesaurus Hottingerianus und die
freilich buntergemischten 200 Binde der Simmlerschen Sammlung. «'' Ein Archiv in
der Schweiz, gar in Ziirich, fordert er laut den vorliegenden Quellen nicht.

Max Dessoir formuliert nun in der Folge von Diltheys Ausfithrungen, dass es fir die
kleinere Schweiz einfacher sei, solche Einrichtungen zu schaffen, als es sich in Deutsch-
land darstelle, wo gleich nach dem Vortrag von Dilthey eine Literaturarchiv-Gesell-
schaft gegriindet worden sei, die mit Schwierigkeiten kiimpfe.12 Er schlage Zirich als
Ort vor, um ein Literaturarchiv zu griinden. Interessant auch, was Dessoir tiber die
Neuigkeiten der Berliner Bibliothekswelt berichtet, zum Beispiel, dass August Wil-
manns, der seit 1886 der Koniglichen Bibliothek in Berlin am damaligen Opernplatz,
dem heutigen Bebelplatz, vorstand, folgende Neuerungen einfiihrte: bessere Verfig-
barkeit von Referenzwerken im Lesesaal und Erhohung des Ankaufsetats. Aber Des-
soir iibt auch Kritik: In der Bibliothek seien kaum belletristische Werke vorhanden.
Dessoir weist auf Wien hin, dort befand sich zu der Zeit die in der Tat weitum be-
kannte Leihbiicherei Last," die er als Referenz aufruft.**

Den Artikel in der >Allgemeinen Schweizer Zeitung< las auch Hermann Escher,
der damalige Direktor der heutigen Zentralbibliothek in Ziirich. Noch am Tag des Er-
scheinens schreibt er, der ja quasi direkt von Dessoir aufgefordert wurde, in der Sache
»Literaturarchiv« aktiv zu werden, an Dilthey, ob der Vortrag, dessen Gegenstand
ihn »ungemeinlichsterweise« interessiere, gedruckt werde.” Eine schriftliche Ant-
wort ist nicht tiberliefert."®

Uberhaupt wird bei niherer Betrachtung deutlich, wie weit Diltheys Uberlegungen
von einer institutionellen Praxis zum damaligen Zeitpunkt entfernt waren, wie pri-
zise er aber schon 1889 skizzierte, um das Literaturarchiv zwischen Bibliothek und
Staatsarchiv zu konstituieren: mit eigens ausgebildeten Literaturarchivaren und einem
eigenen Sammlungsprofil, mit eigenen Ordnungsmodellen, eigener Ankaufpolitik
und neuen Méglichkeiten, was die Zuginglichkeit der Materialien betrifft. Und mit
der Aussicht, dass sich aus dem Material neue Fragestellungen ergeben werden. Es
dauerte oft noch lange: Das Deutsche Literaturarchiv in Marbach wurde 1955 ge-
griindet, konnte dabei aber auf das 1903 er6ffnete Schillermuseum aufbauen, das

11 Ebd., S.369.

12 Vgl. Thaler (Anm. 9).

13 Siche dazu: Leihbiicherei Last. Wien Geschichte Wiki. https://www.geschichtewiki.wien.gv.at/
Leihb%C3%BCcherei_Last [zuletzt besucht: 15. Oktober 2025].

14 Max Dessoir hat nach dem Zweiten Weltkrieg seine Erinnerungen vorgelegt, darin wird seine Studien-
zeit nur sehr kurz behandelt, die hier geschilderten Zusammenhinge, aber auch die Netzwerke, in denen
er sich als junger Student bewegte, werden — leider — nicht thematisiert. Vgl. Max Dessoir, Buch der Er-
innerung, Stuttgart: Enke 1946, S. 172-173; dort schreibt er iiber Dilthey als Professor an der Universitit.

15 Hermann Escher an Wilhelm Dilthey, 25. 2. 1889, in: Wilhelm Dilthey, Briefwechsel, Band II. 1882-
1895, hg. von Gudrun Kithne-Bertram und Hans-Ulrich Lessing, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht
2015, S.209-211.

16 Danke fir die Auskunft an Urs Leu, Zentralbibliothek Ziirich.

Aufsitze 139


https://www.geschichtewiki.wien.gv.at/Leihb%C3%BCcherei_Last

Osterreichische Literaturarchiv 1989, das Schweizer Literaturarchiv 1991, nicht in
Ziirich, sondern bekanntlich in Bern. Einrichtungen, die seit jeher von einer Vielzahl
von regional, personal oder thematisch ausgerichteten kleineren Literaturarchiven
umgeben sind.

Niemand wird bestreiten, dass die Zeit der analogen Uberlieferung von Litera-
tur sich dem Ende zuneigt, die Welt des Digitalen weist den herkémmlichen Ein-
richtungen und Praxismodellen vielfach die Schranken, stellt sie auf den Priifstand.
Nur neue Wege des Archivierens, des Erforschens, des Erwerbens werden es ermog-
lichen, auch kiinftig den Zugang zu den Archiven von Dichtern, Philosophen oder
Kiinstlern zu sichern, deren Bedeutung fiir vielfache Erkenntnisméglichkeiten und
Forschungsfragen aufier Frage steht.

(Dr. Jiirgen Thaler, Franz-Michael-Felder-Archiv, KirchstrafSe 28, 6900 Bregenz, Oster-
reich; E-Mail: Juergen.Thaler@vorarlberg.at)

140 Aufsitze


mailto:Juergen.Thaler@vorarlberg.at

Benjamin Krutzky
»Hatte Rilke recht«? Ernst Zinn zu Rilkes >Requiem fiir eine Freundin«

Requiem fiir Paula Becker

Hatte Rilke recht mit seiner Darstellung ihres Schicksals oder hat er es mifSverstan-
den, einen Conflikt hineingedeutet der nicht darin lag? Das mufSsich feststellen las-
sen und mufS noch festgestellt werden.

Val. seinen unabgeschickten Brief an Hrch. Vogeler (im R-A), iiber Modersobn:*
Emporung itber Modersobns Eingreifen in Paulas Entwicklung. Dies im Winter
1906/07; Rilke war im Herbst in Paris Augenzeuge dessen was durch Modersohns
Kommen nach Paris’ fiir Paula geschah. Rilke hat das als eine Vergewaltigung anf-
gefafst der sie als Fran u[nd] \als,* Kiinstlerin zum Opfer fiel. Dies also | etwa ,
ein Jahr vor ihvem Tod (nach mfeiner] Evinnerung); das Requiem e[in] Jahr nach
ihrem Tod (31.10.-2.11.08). Sie starb 21.11.07 (Gallwitz S. 243.)°

Die Dokumente in dem Buch von der Gallwitz bestitigen das offenbar. (13. Auf-
lageo. ], 31.-40. Tsd der Volksausg. S. 232 (1gb.) vom 24.2.06 in Paris: » Nun habe
ich Otto Modersohn verlassen<, vgl. ebenda: »Wenn Ottos Briefe zu mir kommen

1 Zinn bezicht sich auf das >Requiem fiir eine Freundin<, dessen Adressat er in der Uberschrift mit Paula
Becker (ab 1901 verheiratete Paula Modersohn-Becker) identifiziert. Abgedrucke in: Rainer Maria Rilke,
Samtliche Werke, 6 Bde., hg. vom Rilke-Archiv in Verbindung mit Ruth Sieber-Rilke, besorgt durch Ernst
Zinn, Frankfurt am Main: Insel Verlag 41992. Zitiert als: SW mit Bandziffer, hier SW 1, S. 645-656.

2 Der mit blauer Tinte auf zwei beidscitig beschricbenen Blittern Biittenpapier geschricbene Briefentwurf
Rilkes an Heinrich Vogeler (1872-1942) ist datiert: » Capri, Villa Discopoli, am letzten Dezember 1906.«
(jetzt im DLA: RAG, Ms. A T) Ab dem dritten Absatz widmet sich der Briefentwurf ausfiihrlich, in drei
Absitzen, dem Thema. Die Vorwiirfe an Modersohn sind begriindet in Rilkes Liebesideal, das eine zu-

gunsten der Kunst gehende, sich gegenseitig schiitzende Einsamkeit fordert. Im Briefentwurf heifit es:
»Und ich sah sie cinmal (selten geschah’s ja nur) nach jenen Ostertagen, da Otto M. zum ersten Mal, un-
angemeldet, in dieses junge Alleinsein cingedrungen war, — es war als ob er es zerstampft hitte: sie war
verwirrt, fern von sich, aus den Angeln ihres chrlichen Anfangs herausgeschoben, als ob sie von Neuem
beginnen miisste. [...] Kurz und gut: ich habe das Gefiihl als ob O. M. in unverantwortlicher Weise mit
einem Leben spielt, das im Begriffe war, weiter, grofer und fruchtbarer zu werden und ich werde den qua-
lenden Eindruck nicht los, als ob da ein véllig tiberfliissiges Unheil geschihe. «

3 Modersohns erster Aufenthalt in Paris war vom 1.-9. 6. 1906 (vgl. Paula Modersohn-Becker, Otto Moder-
sohn, Der Briefwechsel, hg. von Antje Modersohn und Wolfgang Werner, bearb. von Rebecca Duckwitz
und Katrin Rascher-Friesenhausen [nachfolgend zitiert als: BW PMB/OM], Berlin: Insel Verlag 2017,
S.374). Bei scinem zweiten traf Modersohn wohl am 6. 10. 1906, jedenfalls Anfang Oktober, nach dem
2.10., in Paris cin (vgl. ebd., S. 406).

4 Erklirung der Zeichen: Abkiirzungen Zinns werden in eckigen Klammern aufgelost. Einfigungen von
Zinns Hand sind durch die oben gedffneten Halbklammern angezeigt.

5 Zinn bezicht sich, wie er nachfolgend angibt, auf: Paula Modersohn-Becker, Briefe und Tagebuchblitter,
hg. und biographisch eingefithrt von S[ophie] D[orothee] Gallwitz, Berlin: Kurt Wolff Verlag 131920
(31. bis 40. Tsd. der Volksausgabe). Darin schreibt Gallwitz: »Am 2. November gab Paula einem gesun-
den Midchen das Leben. Am 21. November starb sie.« (ebd., S. 243) Korrekturen oder Erginzungen in
den Fufinoten werden nachfolgend entsprechend Zinn hieraus gegeben.

Aufsatze 141

© 2026 Benjamin Krutzky, Publikation: Wallstein Verlag
DOT heeps://doi.org/10.46500/83535895-010 | CC BY-NC-ND 4.0


https://doi.org/10.46500/83535895-010

Lo.< 1;° dazu die Briefe an ibn S. 224f" Sie gelangt auf die Hobe ibres Kiinstler-
tums: »Ich werde etwas — ich verlebe die intensiv gliicklichste Zeit meines Lebens«
(an dfie] Schwester, Mai 1906) S. 227. »Ich fange jetzt ein neues Leben an« 8.5.06
an dfie] Mutter). Hoetger versteht als erster ibre Kunst und hilft ibr erst wirklich
zu sich selbst: S. 229 unten, 230 Mitte. 231.° Mod|ersohn] will hinkommen (schon
e[in] kurzer Besuch | der ibr schlecht bekam | Juni 06: S. 230°): Sie lehnt es ab 234,
3.9.06 an die Mutter."® Dann aber 16.9.06 (an dfie] Schwester) S. 23S: » Otto wird
nun doch herkommen. Hoetger hat einen Abend in mich hinein gepredigt. Darauf
habe ich es ibm geschrieben«."* Dieser Brief ist nicht abgedruckt."* Sie schreibt an
ihn 16.9.06: »DafSich Dir den letzten Bricfschrieb, geschah aufseinen Rat«."> Also
der Mann, dem sie den entschloss[enen] Weg zur Kunst mitverdankt, Hoetger, wollte
sie herumreifSen: dessen Autoritit glaubte sie sich fiigen zu miissen. Resignation im
Ton. Das Resultat ist sofort: sie ist »villig aus der Arbeit gekommen« 1.11.06 an dfie]
Mutter (236). Dann am 18.11. an dfie] Schwester: »Im Friihling ziehen Otto und
ich wieder heim«. Resignation (vgl. dfen] ganzen Abschnitt 237 Mitte). »Wenn
man nur gesund bleibt und nicht zu friih stirbt«."* Dann die Schwangerschaft, am

6 Das zweite Zitat vom 26. 5. 1906 lautet weiter: »Wenn Ottos Briefe zu mir kommen, so sind sie wie eine
Stimme von der Erde und ich selbst bin wie cine, die gestorben ist und in seligen Gefielden weilt und die-
sen Erdenschrei hort.« (ebd., S.232)

7 Brief vom 22. 2. 1906: »Versuche, Dich an die Méglichkeit des Gedankens zu gewdhnen, daf unsere
Leben auseinandergehen konnen. | Nun wollen wir lingere Zeit nicht wieder dariiber sprechen. Es hat
keinen Zweck.« (ebd., S. 224) Briefvom 9. 3. 1906: » Licber, versuche den Gedanken ins Auge zu fassen,
dafd sich unsere Wege scheiden werden. [...] Ich fange an, mich hier cinzuleben. « (ebd., S. 225) Brief vom
19. 3. 1906: »ich mufl iiberhaupt noch allerhand und dann werde ich vielleicht etwas. Und das weifit Du,
das ist das Endziel, auf das all meine Wiinsche und all mein Streben endet.« (ebd.) Brief vom 9. 4. 1906:
»Wie habe ich Dich geliebt. Lieber Roter, wenn Du es kannst, so halte Deine Hinde noch eine Zeit tiber
mir, ohne mich zu verurteilen. Ich kann jetzt nicht zu Dir kommen, ich kann es nicht. Ich méchte Dich
auch an keinem anderen Ort treffen. « (ebd., S.226)

8 IndreiBriefen (vom 25.4. 1906, 15.5. 1906 und 30. 6. 1906) berichtet sie iiber Hoetgers Urteil. Zentral
am 15. 5. 1906: »Also Hoetger war in meinem Atelier und findet, daf ich grofles Talent habe.« (ebd.,
5.230)

9 Sie schreibt am 30. 6. 1906 an Modersohn, nach seinem ersten Aufenthalt in Paris (siche Anm. 3):
»Nach Deiner Abreise fiihlte ich mich leider sehr schlecht.« (ebd.)

10 Im Briefvom 3.9. 1906 informiert sie ihre Mutter: »Mutter, ich habe Otto geschrieben, er soll gar nicht
kommen.« (ebd., S.234). In der Sammlung von Gallwitz fehlt der Brief vom 3.9. an Modersohn, worin
sie schreibt: »Gieb mich frei, Otto.« (BW PMB/OM, S.401)

11 Das Zitat lautet zeichengenau: »Otto wird nun doch herkommen. Hoetger hat einen Abend in mich
hineingepredigt. Darauf habe ich es ihm geschrieben.« (Gallwitz (Anm. 5), S. 235)

12 In dem Brief an Modersohn vom 7. 9. 1906 (das Resultat der Uberredung Hoetgers), der in der Samm-
lung von Gallwitz fehlt, heifft es: »Wenn Du mich tiberhaupt noch nicht aufgegeben hast, so komme
bald her, dafl wir uns versuchen wieder zu finden.« (BW PMB/OM, S. 402)

13 Gallwitz (Anm. 5), S. 236.

14 Der ganze Abschnitt lautet (Brief vom 18. 11. 1906 an die Schwester): »Im Friihling ziehen Otto und
ich wieder heim. Der Mensch ist rithrend in seiner Liebe. Wir wollen versuchen, Briinjes zu kaufen, um
unser Leben freier und breiter um uns zu gestalten, mit allerhand Getier um uns herum. Ich denke jetzt
so: wenn der liecbe Gott mir noch einmal erlaubt, etwas Schones zu schaffen, will ich froh und zufrie-

142 Aufsitze



15

16

17

18

9.3.07 an Mutter und Schwester mitgeteilt S. 239."> Die Briefe u[nd] Tagebiicher
héren so gut wie, ganz auf!, nur noch weniges bis zum Ende."® Offenbar villige
Zuriicknahme ins Innere, Wortlose. 2. Nov[ember] das Tichterchen geboren, 21. No-
v[ember] gestorben (offenbar Embolie beim ersten Aufstehen).

Man bekommt ganz zwingend den Eindruck daf§ Rilkes Zeugnisse (Brief und Re-
qm’em” ) stimmen: tragischer Conflikt, Untergang; Ohne Modersohns Gewaltsam-
keit wire es nicht dazu gekommen. Es ist von entscheid[ender] Bedeutung ob Rilke
die Dinge darstellt wie sie wirklich waren, oder ob er sie eigenmdichtig umthematisiert.

Nun aber die andre Auslequng:

1) 8. D. Gallwitz in der Einleitung S. X1V, 2. Absatz: » Sie fiihlt ibr Kiinstlertum
erfiillt, sie steht da, wohin ibr unentwegtes Brausen dem einen Ziel entgegen ging.
Sie geht im Licht. Auch jetzt noch bleibt dieses Eine fiir sie, ibre Kunst, allem ande-
ren iibergeordnet, aber mit dem tiefen Aufatmen der Rube iiber sich selbst erkennt
sie die Bedingtheit als Gesetz des Lebens, und sie vermag aus dieser neuen Reife her-
aus der Kunst zu geben, was der Kunst gehort und den Menschen zu geben, was den
Menschen. Sie vereinigt sich wieder mit dem Gatten, und das Leben segnet sie mit
dem hochsten ersebnten Gut, das es ibr bis dabin vorenthalten bhatte, mit der Mutter-
schaft. Dann, wenige Tage nach des Kindes Geburt, spricht es ibr sein letztes, stirks-
tes Wort und ruft sie in den Tod.

Moutterschaft und Tod standen als die beiden grofsen Eckpfeiler, zwischen denen Pau-

las seelische Spannungen hin und wider gingen; es war ibr bestimmt, dafs ibr Ende
18

als ein Verschmelzen beider kam«.
Also: Paula habe auf der Hohe ibres Lebens freiwillig den Schritt getan, um anch noch
»dem Leben zu geben was des Lebens ist<, »sich mit dem Gatten vereinigt« (also
aus eiglenem] EntschlufS) und dann die Mutterschaft » als hochstes ersehntes Gut«
erfabren. Belegt wird diese Auffassung durch nichts; sie wirkt als eine freie, harmoni-
sierende Construktion. (Eine ganz andre Frage ist, wie Paula sich innerlich \ zu der

den sein, wenn ich einen Ort habe, wo ich in aller Ruhe arbeiten kann, und will dankbar sein fiir das
Teil Liebe, was mir zugefallen ist. Wenn man nur gesund bleibt und nicht zu frith stirbt.« (ebd., S. 237)
Am 9. 3. 1907 an die Mutter: »vielleicht wirst Du im Oktober schon wieder GrofSmutter.« An die
Schwester am selben Tag: »wenn alles gut geht, so folge ich im Oktober Deinem Beispiel. « (ebd., S. 239)
Fiir die Zeit von April bis Oktober 1907 folgen in der Ausgabe von Gallwitz noch fiinf Briefe (ebd.,
S.239-243).

Zinn bezicht sich zum cinen auf den Briefentwurf an Vogeler (siche Anm. 2) und im >Requiem an eine
Freundin< auf die dritte Strophe (V. 128-235), in der die Klage des Requiems neu anhebt und zur An-
klage des Mannes wird, beginnend vor allem mit V. 201-204: »Doch jetzt klagich an: | den Einen nicht,
der dich aus dir zuriickzog, | (ich find ihn nicht heraus, er ist wie alle) | doch alle klag ich in ihm an: den
Mann.« Die Anklage gewinnt dann iiber die Frage der Schuld die Lehre der intransitiven Liebe: »Denn
das ist Schuld, wenn irgendeines Schuld ist: | die Freiheit eines Lieben nicht vermehren | um alle Frei-
heit, die man in sich aufbringt. | Wir haben, wo wir lieben, ja nur dies: | einander lassen; denn daf8 wir
uns halten, | das fillt uns leicht und ist nicht erst zu lernen.« (V. 230-235, in: SW 1, S. 653 £.)

Gallwitz (Anm. 5), S. XIVf. Unterstreichungen stammen von Zinn; das Wort »einen« in der Phrase
»einen Ziel« in ebd., S. XIV ist im Druck gesperrt gesetzt. Das Komma hinter dem von Zinn unter-

strichenen Teil » Gatten, « ist von Zinn hinzugefiigt.

Aufsitze 143



19

20
21
22

23
24

Mutterschaft , zu dem Kinde hat einstellen miissen als | das Kind empfangen war
es geboren werden sollte: natiirlich hat sie versucht diese Zukunft auch als eine Er-
Sfiillung zu leben). — Damit ist die Biographie grob gefilscht, das Eigentliche heraus-
gebrochen, die Hirte verkitscht.

2) Offenbar daraus zitiert, ohne Nachpriifung an den Dokumenten, ist die Aitﬁe-
rung bei Lou Andreas Salome S. 59: »Dafs sie aus ibrem Schaffen gerissen wurde
und in den Tod, infolge der Geburt des — von ibr ersehnten — Kindes, das wiihlte in
ibm \ (Rilke), seine geheimste eigene Fragestellung an das Leben auf«.” Hier ist
an sich das Req[uiem] richtig verstanden, aber ganz inconsequent das Stichwort™
vom »ersehnten« Kind aus der Gallwitz interpoliert; genau genommen wire das
eine vereinfachende, nicht complizierende Zutat, der Conflikt wird dadurch weni-
ger hart und unlieblich als er in Wirklichkeit war. Die Anklage des Mannes bei Ril-
ke auf der das ganze Pathos des Reg[uiem] rubt, wire sinnlos.

3) Ich fragte Frau Rilke (Okt[ober] 46) ob Lou A.-S. mit dieser Angabe recht hiitte;
sie meinte: ja, Paula habe sich das Kind gewiinscht, Rilke hitte das falsch gesehen,
aufseine eiglene] Art gedeutet und mifSdeutet. — Das halte ich jetzt fiir eine grobe Er-
innerungstiuschung, wol herstammend aus der Evinnerung daran wie Paula sich in
der Schwangerschaft und nach der Geburt (natiirlich) freudig zustimmend zu dem
Kinde verhielt, das sie im Anfang ibrer Ehe sich ja auch gewiinscht hatte. Aber von
der Konfliktzeit Sommer — Winter 1906 ist Frau Rilke ja auch nicht Augenzeuge ge-
wesen, hat damals der Paula B. wol iiberbaupt schon ferner gestanden (entfremdet).”

Bgd. 28.2.-1.3.477

Sebr wichtig die von Bassermann, Der spite Rilke, Seite 442 zitierte | Stelle | aus
einem Briefvon Carl Hauptmann an Otto Modersobn v[om] 15.4.06, die eindentig
zeigt, dafs Rilke letzterem gegeniiber villig Recht hatte mit seiner Anklage!™

Die Stelle stammt aus: Lou Andreas-Salomé, Rainer Maria Rilke, Leipzig: Insel Verlag 1928, S. 59. — Das
cingefiigte Wort » (Rilke) « ist nicht Teil der Quelle, sondern klirendes Wort durch Zinn.

Das Wort »Stichwort« unsichere Lesung.

Siehe Anm. 17.

Mit Clara Westhoffs und Rilkes Heirat am 15. 2. 1901, insonderheit mit der kiithlen Antwort Rilkes auf
Modersohn-Beckers Brief vom 10. 2. 1902, beginnt eine (in Bezug auf RMR zeitweise) Entfremdung von
den Rilkes (vgl. BW PMB/OM, S.424; der genannte Brief ist abgedrucke in: Paula Modersohn-Becker,
Briefwechsel mit Rainer Maria Rilke. Mit Bildern von Paula Modersohn-Becker, hg. von Rainer Stamm
[nachfolgend zitiert als: BW RMR/PMB], erw. Neuausg., Berlin: Insel Verlag 2011, S. 48-52, Kommen-
tar Stamms S. 110).

Ernst Zinn war 1947 Privatdozent in Hamburg und wohnte samt Familie in Hamburg-Bergedorf.
Dieser Satz ist ein spiterer Nachtrag Zinns, am linken oberen Rand notiert, oberhalb der Uberschrift -
Bassermann zitiert aus der Ausgabe: Carl Hauptmann, Briefe mit Modersohn, Leipzig 1928, S. 56 f. Die
Stelle lautet bei Bassermann: »Lassen Sie mich in Eile sagen: Seien Sie stolz und hart! ... Wenn Sie kalt
sind, wird die Frau warm werden. Augenblicklich denke Thre Frau, daf sic Thnen was antut. Darum fin-
den sie im Entweichen einen Reiz. — Stellen Sie sich zufrieden damit, so wird die Wat, die Ihre Frau von
sich empfindet, sinken; und sie wird Gelegenheit finden, zu sich zu kommen. - Vielleicht, daf Sie dann
noch bereit sind, iiber die Krinkung giitig hinwegzusehen. « (Dieter Bassermann, Der spite Rilke, Miin-

chen: Leibniz Verlag 1947, S. 442, Anm. 44)

144 Aufsitze



Der Anlass fiir die Notiz,” die Ernst Zinn (1910-1990) in Hamburg-Bergedorf zwi-
schen dem 28.2. und dem 1. 3. 1947 schreibt,*® ist nicht klar zu bestimmen. Fr stelle
als Rilke-Philologe die Uberpriifung der Perspektive Rilkes auf das Verhilenis zwi-
schen Paula Modersohn-Becker (1876-1907) und Otto Modersohn (1865-1943) in
den Mittelpunke. Es ist eine Perspektive, die Rilke in einer poetischen Weise im >Re-
quiem fiir eine Freundin<*” gewinnt und reflektiert. Das >Requiem« ist der giiltige
Text zum Ende seiner Begegnungsgeschichte mit Modersohn-Becker, denn diese
schliefSt nicht mit dem Brief an Vogeler und ebenso nicht mit der Herausgeberschaft
des Nachlasses, den die Familie Becker an ihn herantrigt. Die Bedeutung der Frage
Zinns, ob Rilke Recht hatte, bestimmt sich von daher. Die personlichen Materialien
Modersohn-Beckers werden ihm die Quelle zur Beantwortung dieser Frage.

Die Notiz Zinns ordnet sich seinen editorischen Arbeiten zu. An erster Stelle steht
die dritte, vermehrte Auflage der >Ausgewihlten Werke< Rilkes, die als Enflin-Druck
1948 im Insel Verlag erscheint.”® Diese bildet die Grundlage fiir die ebenfalls von ihm
begleitete Schweizer Publikation der Rilke-Werke im Niehans und Rokitansky-Verlag,
wo das >Requiem< 1949 erscheint™ (Korrektur und Revision iibernimmt Zinns Assis-
tent Wolfgang Herwig®®). Die Materialien, die Zinn in seiner die Edition begleitenden
Grindlichkeit sucht, findet er in Sophie Dorothee Gallwitz” herausgegebenen >Brie-
fen und Tagebuchblittern<. Diese befragt er in philologischer Weise — er gewinnt
seine (positive) Antwort iiber eine voraussetzungsreiche Quellenkritik, die nach-
folgend kurz darzustellen ist.

Sophie Dorothee Gallwitz (1873-1948) kommt nach ihrer Titigkeit als Opern-
und Oratoriensingerin in Miinchen im September 1900 nach Bremen, wo sie sich
niederlisst und als Schriftstellerin, Musikkritikerin und Herausgeberin reiissiert.’! In

25 Eshandelt sich um einen vergilbten, beidseitig mit Tinte beschriebenen Quartbogen, von Walter Simon
am 5. 11. 2024 der digitalen Arbeitsstelle der >Werke< Rilkes (Sierre) iibergeben.

26 Die Notiz entsteht im Zeitraum von Zinns Lektiire von Bassermanns Studie >Der spite Rilke<, die er am
9.3.1948 abschlicft (siche dazu Benjamin Krutzky, Marginalien zu Ernst Zinn als Leser — Befreiung von
Dieter Bassermanns >Der spite Rilke<, in: Formgewinn — Potenzierung, Revision und Verzicht in der
Poctik scit 1945, hg. von Stephanie Bremerich, Marit Heuff und Markus Wiegandt, Berlin: J. B. Metzler
2025, S.161-176).

27 SW 1, S.645-656.

28 Rainer Maria Rilke, Ausgewihlte Werke in 2 Bdn. Erster Bd.: Gedichte, hg. vom Rilke-Archiv in Wei-
mar, in Verbindung mit Ruth Sieber-Rilke und Carl Sieber besorgt durch Ernst Zinn, dritte vermehrte
Ausgabe, Wiesbaden: Insel Verlag 1948 [erste Ausgabe 1938, zweite Ausgabe 1942]. In 31948 ist das Re-
quiem >Fiir eine Freundin< abgedrucke auf S. 210-219.

29 Rainer Maria Rilke, Requiem. Im Einverstindnis mit dem Insel-Verlag, Ziirich: Nichans & Rokitansky
Verlag 1949. Enthile S. 7-22 das >Requiem fiir eine Freundin< und S. 25-34 das >Requiem fiir Wolf Graf
von Kalckreuth<. - Erginzend zu Anm. 26: Im Briefwechsel Zinns mit Max Niehans ist die Studie Basser-
manns Gesprichsgegenstand (siche die Briefe Nichans’ vom 12. 3. 1948 und vom 31. 3. 1948 in der UB
Tiibingen, Mn7-1899).

30 Siche das Gutachten Zinns zur Mitarbeit Herwigs, datiert auf den 4.3. 1955, in der UB Tiibingen, Mn7-
3465.

31 Siehe zum Leben von Gallwitz aufierdem den Lexikonartikel Hans-Jiirgen Seekamps in Bremische Bio-
graphie 1912-1962, hg. von der Historischen Gesellschaft zu Bremen und dem Staatsarchiv in Verbindung

Aufsitze 145



der von ihr mitherausgegebenen Kulturzeitschrift >Die Giildenkammer< nimmt sie
bereits 1913 die erste auszugsweise Publikation aus Briefen und Tagebiichern Moder-
sohn-Beckers vor.** Fine umfinglichere, selbstindige Edition der >Briefe und Tage-
buchblitter< erscheint 1917** und wird dann mit groflem Erfolg in immer neuen Aus-
gaben wieder aufgelegt. Gallwitz tibernimmt damit die Aufgabe, mit der die Familie
an Rilke herangetreten ist, tiber die er im Jahresiibergang 1916/17 entscheidet — und
die er begriindet ablehnt.

Es ist naheliegend, dass die Familie Becker wohl im Oktober 1916 an Rilke (wie er
Anton Kippenbergam 7. 10. 1916 mitteilt) mit der Bitte um » Ordnung und Heraus-
gabe von Paula Becker-Modersohn’s gesammtem schriftlichem Nachlaf «** heran-
tritt, denn die Tagebiicher Modersohn-Beckers sind ihm bekannt. Sie gehéren wie
das >kleine Skizzenbuch < Rilkes als Leseobjekt zur Begegnungsgeschichte Rilkes mit
Modersohn-Becker.”” Nach eingehender Priifung der Materialien lehnt er die Uber-
nahme der Aufgabe ab; er begriindet ausfithrlich am 10. 8. 1917 gegeniiber Kippen-
berg seine Entscheidung. Die Begriindung zielt auch auf den Rat fiir den Insel Ver-
lag, von ciner Publikation ganz abzuschen (der Insel Verlag wird seinem Rat folgen).
Nicht Indiskretionen gegen noch lebende Personen sind der Grund seiner Ablehnung.
Rilke hilt das Material fiir zu unvollstindig und disparat, um eine Entwicklung der
Kiinstlerin sichtbar zu machen. Er antizipiert, dass damit nicht Modersohn-Becker
als Kiinstlerin Anerkennung findet, sondern die Leistung als Kiinstlerin hinter einer
Auratisierung der Kiinstlerin als Mutter zurtickstehen wird. »Dies ist mein Haupt-
grund gegen seine Publikation: dafl er eine, in ihrem schon zerstreuten, nie im Gan-
zen gezeigten und beschriebenen Werk ohnehin nicht rein festgestellte Gestalt, eher
heruntersetzt, als steigert. «** Ohnehin seien die » schonsten « Briefe (so Rilke) in der
>Giildenkammer< schon publiziert.

Rilke wird wenigstens mit Blick auf die Gertichte nicht Unrecht behalten, die
nach der Publikation aufkommen. Ausgehend von Ewald Diilberg werden Vorwiirfe
in Bezug auf eine Filschung des Materials zugunsten einer Idealisierung der Ehe er-

mit Fritz Peters und Karl. H. Schwebel, bearb. von Wilhelm Liithrs, Bremen: Verlag H. M. Hauschild
1969, S.171f.

32 Publikation in fiinf Teilen unter dem Titel: Paula Becker-Modersohn, Briefe und Tagebuchblitter, in: Die
Giildenkammer 3, 1913 (Oktober 1912 bis September 1913), I. Teil: H. 4 (Januar 1913), S. 224-232; 11
Teil: H. 5 (Februar 1913), S. 297-304; 111. Teil: H. 6 (Mirz 1913), S. 341-347; 1V. Teil: H. 7 (April 1913),
S.431-434; V. Teil: H. 8 (Mai 1913), S. 484-489.

33 PaulaBecker-Modersohn, Eine Kiinstlerin. Briefe und Tagebuchblitter, hg. im Auftrage der Kestner-Ge-
sellschaft e. V. Hannover von S.D. Gallwitz, Bremen, Hannover: Kestner-Gesellschaft 1917.

34 Rainer Maria Rilke, Briefwechsel mit Anton Kippenberg 1906 bis 1926, hg. von Ingeborg Schnack und
Renate Scharffenberg, 2 Bde. [nachfolgend zitiert als: BW RMR/AK I, 11], Frankfurt am Main, Leipzig:
Insel Verlag 1995, hier BW RMR/AK I, S. 59.

35 Siche ctwa den Brief vom 22. 1. 1901, worin Rilke an sie schreibt: »In diesen Abenden hitte ich so gerne
Ihre Aufzeichnungen gehabt von vor Worpswede. Ich muf oft daran denken. « (BW RMR/PMB, S. 37).
Mit dem Brief vom 23. 1. 1901 erfiillt sie seinen Wunsch; bereits am 24. 1. 1901 berichtet er ausfiihrlich
iiber seine Lektiire (ebd., S. 38-42).

36 BW RMR/AKII,S.74.

146 Aufsitze



hoben.”” Tatsichlich ist die Publikation eng mit der Familie abgestimmt; Gallwitz
nimmt dabei Kiirzungen vor oder zitiert ungenau — editionsgeschichtlich durchaus
nicht uniiblich, man denke etwa an Wilhelm Kortes Briefausgaben aus dem Gleim-
Nachlass. Trotz dieser Eingriffe von Gallwitz, die aus Riicksicht auf die Familie erfol-
gen — das zeigt die Notiz Zinns —, konnte auch der historische Leser die Momente
der Idealisierung bestimmen, suchte er nur (und dann vergeblich) nach der materia-
len Begriindung fiir die Urteile im Vorwort.

Die Ausgabe von Gallwitz, die Modersohn-Becker prominent auch als literarische
Person einfiihrt, dabei aber, wie Zinn zeigt, Modersohn-Beckers Rolle in der Ehe ideo-
logisch behandelt, scheint seit der Publikation des Briefwechsels Otto Modersohns
mit Paula Modersohn-Becker im Jahr 2017 ersetzt.”® Seit Gallwitz’ Ausgabe der Briefe
und Tagebuchblitter gehort zur Rezeption von Modersohn-Beckers Kunst jedoch
ihr friher Tod. Die Frage nach dem Verhiltnis zu ihrer Mutterschaft sowie zu ihrem
Mann, von dem sie sich zunichst zugunsten ihrer Kunst trennen wollte, wird dabei
stets gestellt. Rilkes Vorsicht, so zeigen Zinns Nachforschungen, die auch den Brief-
entwurf an Vogeler umfasst (insofern Rilke ihn nicht absendet), in dem Rilke das Ver-
hiltnis analysiert, noch bevor das >Requiem«< entsteht, ist eine Vorsicht, die zugunsten
Modersohn-Beckers Werk gehen sollte. Sein 1906/07 formulierter Vorwurf gegen den
Mann, der mit allen Mitteln um ein Zusammenleben mit seiner Frau kimpft, kannte
die spatere Perspektive auf Otto Modersohn noch nicht, der sich nach Modersohn-
Beckers Tod ihren Leistungen als Malerin neu zuwendet.”

(Benjamin Krutzky, Eugenstrafe 37, 71332 Waiblingen; E-Mail: benjamin.krutzky@

uni-osnabrueck.de)

37 Siche zur Wirkungsgeschichte und zu diesem Zusammenhang: Marina Bohlmann-Modersohn, Nach-
Leben. Otto Modersohn als Witwer und Nachlassverwalter, in: Paris, Paris! Paula Modersohn-Becker
und die Kiinstlerinnen um 1900, hg. von Renate Berger und Anja Herrmann, Stuttgart: Verlag W. Kohl-
hammer 2009, S. 133-158; zum genannten Zusammenhang besonders S. 145 f.

38 BW PMB/OM. — Zinn zicht den in der Notiz hergeleiteten Schluss mit dem ihm zur Verfiigung stehen-
den Material. Dass auch er die Ehe ideologisch zugunsten Modersohn-Beckers Kunstwillen betrachten
wiirde, wire ein geduflerter Verdacht vom Material her, den erst der Briefwechsel von 2017 bietet. In der
Ausgabe von Gallwitz fehlt der wichtige Brief vom 14. 7. 1906, worin es heifit: »Mit dem Kinde eilt es
nicht so. Erst will ich einen Mann haben.« (ebd., S. 394) — Ich danke Torsten Hoffmann fiir den Hin-
weis auf den Brief, der die Frage nach der Art der Liebe (Kiinstlerin/Frau) neu stellen lsst.

39 Siehe dazu Bohlmann-Modersohn (Anm. 37).

Aufsatze 147


mailto:benjamin.krutzky@uni-osnabrueck.de
mailto:benjamin.krutzky@uni-osnabrueck.de

Nachldsse - Sammlungen - Autographen

Neuerworbene Autographen und Bestidnde des Deutschen
Literaturarchivs Marbach im Bereich der Philologien und weiteren
Wissenschaften

Peter-André Alt: Teilvorlass. Materialien zur Festschrift fiir Hans-Jiirgen Schings (2002); Brief-
wechsel 1995-2005.

Hans Blumenberg: Nachtrag zum Nachlass. Manuskripte: Intimitit RCL, BMT VI Quellen,
Gnomon (mit Vorfassung), Texte zu Curiositas und Veritas, iiber Augustinus, iiber Thomas von
Aquin, Rezensionen fur die >Philosophische Rundschau<, Universitas-Vorlesung 1952/53, Vor-
lesungen >Philosophische Ethik< (mehrere Versionen) und >Die Wissenschaften und die Zeit<;
Verschiedenes: Konvolut Karteikarten; Materialien zum Philosophenkongress Mainz 1948: 2 kurze
Besprechungen, 2 Diskussionsbeitrige; Materialien zur Third International Conference of Patri-
stic Studies 1959; Materialien zum Kolloquium zum Thema Sikularisation (Philosophenkongress
Miinster 1962): Text mit Anmcrkungcn und Vorfassung; Matcrialsammlung zum Thema Wein;
Briefe an ihn von Kurt Ballerstedt, Korrespondenz zu seiner Mitarbeit an >Religion in Geschichte
und Gegenwart<, Korrespondenzen zur Kommission fiir Begriffsgeschichte; Dokumente: Haus-
haltsbuch 1945-1949, Kontobuch 1967-1982; Manuskripte anderer von Hans Robert Jauss; 4 Fotos.

Rainer Gruenter: Nachtrag zum Nachlass. Kriegsbriefe bzw. Kriegstagebticher von 1942/1943;
Brief von Richard Alewyn.

Walter Hinderer: Vorlass. Gedichte; Prosa: >Die Sonntagsjager<, >Ein Herr namens Matzke<;
wissenschaftliche Prosa: >Die antike Tragddie als Herausforderung<, >Nachtseiten des Un-
bewussten<, >Versuch iiber die Schreibweise der offenen Denkform«< u.a.; Rezensionen; Tage-
biicher 1962-1998; Briefe von ihm an Wilfried Barner, Pierre Bertaux, Alexander von Bormann,
Richard Brinkmann, Theodor Eschenburg, Reinhold Grimm, Kite Hamburger, Erich Heller, Wal-
ter Jens, Fritz Martini, Herman Meyer, Walter Miiller-Seidel, Wolfgang Paulsen, Marcel Reich-Ra-
nicki, Richard Salis, Walter Sokel, Christa Wolf, Helen Wolff u. a.; Briefe an ihn von Peter-André
Alt, Wilfried Barner, Moritz Baumgartl, Hans Bender, Pierre Bertaux, Dieter Borchmeyer, Ale-
xander von Bormann, Hermann F. Broch de Rothermann, Elias Canetti, Karl Corino, Ralf Dah-
rendorf, Natalic Zemon Davis, Rudi Dutschke, Theodor Eschenburg, Iring Fetscher, Andreas
Flitner, Erich Fried, Giinter Grass, Reinhold Grimm, Durs Griinbein, Ulla Hahn, Kite Hambur-
ger, Margarete Hannsmann, Peter Uwe Hohendahl, Wolfgang Iser, Inge Jens, Walter Jens, Sarah
Kirsch, Ruth Kliiger, Victor Lange, Reimar Lenz, Wolf Lepenies, Monika Maron, Fritz Mar-
tini, Friederike Mayrdcker, Annemarie Meier-Graefe Broch, Walter Miiller-Seidel, Ernst Nolte,
Barack Obama, Wolfgang Paulsen, Jiirgen Ploog, Johannes Poethen, Marcel Reich-Ranicki, Peter
Rithmkorf, Richard Salis, Hugo Schmidt, Egon Schwarz, Oskar Seidlin, Walter Sokel, René A.
Spitz, Fritz Stern, Joachim Uhlmann, Martin Walser, Peter Wapnewski, Peter Weiss, David E.
Wellbery, Heinrich Wiesner, Gabriele Wohmann, Christa Wolf, Helen Wolff u. a.; Manuskripte
anderer von Robert C. Holub, Reimar Lenz, David Luschnat, Jirgen Ploog, Heinrich Wiesner
u.a.; Briefe anderer.

Jost Hermand: Briefe an ihn von Leena Ruuskanen Lepanto und Riidiger Scholz; Lebens-
dokumente und Materialien iber ihn und seine Frau Elisabeth Jagenburg-Hermand; Bibliographie
seiner unter Pseudonym erschienenen Schriften; Fotos.

148 Nachlédsse — Sammlungen — Autographen

© 2026 Ruth Doersing, Publikation: Wallstein Verlag
DOT https://doi.org/10.46500/83535895-011 | CC BY-NC-ND 4.0


https://doi.org/10.46500/83535895-011

Klaus Hurlebusch: Teilvorlass, Materialien zu Ernst Stadler (Ausgabe >Dichtungen, Schriften,
Briefe<, 1983).

Karl Kerényi: Korrespondenz zwischen Karl und Magda Kerényi und Maren Wilde/ Abravanel;
Todesanzeige Karl Kerényi; Brief von Magda Kerényi.

Albrecht Schéne: Brief an Hans-Wolf Jager.
Richard Sheppard: Teilnachlass, v.a. mit Materialien zu W. G. Sebald.

Werner Vordtriede: Manuskripte anderer: Beate Schmeichel-Falkenberg >Es ist hier nicht mehr
auszuhalten. Kithe und Werner Vordtriedes Exil ohne Ende<.

Martin Warnke: Nachtrag zum Nachlass. Vorlesungen, Vortrige und Notizen zu verschiedenen
Themen; Zettelkisten u.a. zu Andrea Mantegna; Manuskripte anderer; durchschossene Exemp-
lare von >Deutsche Kunst< und >Hofkiinstler<; Kontaktabziige und Fotos fir Vortrige und Vor-
lesungen u. a.

Ernst Zinn: Sammlung Walter Simon. Materialien zur Rilke-Edition.

(Ruth Doersing, Deutsches Literaturarchiv Marbach, Schillerbéhe 8-10, 71672 Marbach am Neckar;
E-Mail: ruth.doersing@dla-marbach.de)

Nachldsse - Sammlungen - Autographen 149


mailto:ruth.doersing@dla-marbach.de

Sabine Collé Bollack
La bibliothéque de Jean et de Mayotte Bollack: la fin d’une époque

Pendant de longues années, tout au long de sa vie, Jean Bollack a construit une tres belle biblio-
theque professionnelle — accumulant plusieurs milliers de livres sur I’Antiquité, les auteurs, la ci-
vilisation, l’art antique, la philosophie moderne, les sciences humaines, la poésie et méme la danse
au fur et 2 mesure de ses passions ou de sa curiosité. Il arrive un moment ot ces chiteaux de papier
imprimé doivent étre démantelés, dispersés. Je n’ai admis que le plus tard possible I'idée qu’il fal-
lait entrer dans ce processus et que ce serait & moi d’accomplir ce sacrilége. Les lignes qui suivent
relatent les deux dernitres années précédant la vente de I'appartement et sont principalement
consacrées aux corpus de philologie classique. Ce compte rendu suivra les étapes de ce que je qua-
lifierais sans exagération de parcours initiatique un peu déprimant. Heureusement, il m’a réservé
quelques belles surprises.

1 Prologue
Une lettre du 17 novembre 2022 & Remi Hess:*

« Il est nécessaire a présent de > faire un sort < aux nombreux livres et papiers qui font la spé-
cificité de 'appartement de mes parents. Mon pére avait en particulier une belle bibliothéque
de philologue ... Il faut que jen choisisse quelques uns, que jen donne aux proches, et que
jessaye aussi den vendre d’autres. Que de travail pour moi quand il s’agit de livres allemands
ou anglais ! En plus je trouve triste d'avoir déja commencé 4 disperser cette bibliotheque. La
raison me dit que c’est bien que ces livres servent ailleurs, mais le coeur regrette la présence
de ces rangées famili¢res, une présence tutélaire comme une canopée d’arbres (avec lesquels
on fait les livres d’ailleurs. Jai pu retrouver ces émotions dans > Un beau matin <, film de Mia
Hansen-Love. L’héroine (incarnée par Léa Seydoux) doit mettre son pére dans une résidence,
mais aussi régler le sort de ses nombreux livres de philosophie). Et puis au fond, cette biblio-
theque cest lui. Elle était habitée. J’ai associé cette bibliothéque 4 la personnalité de mon pére,
je n'avais pas l'impression de devoir la garder, la préserver, mais maintenant j’ai le sentiment
de mal faire en la dispersant, de n'¢tre pas a la hauteur de la situation. »

2. Inventaire

Avant toute autre démarche, il convient de faire un inventaire, c’est 'alpha et 'oméga sinon le bé-
a-ba.

Nous disposons en fait d’un double catalogage. Mon pere avait fait de petits classeurs — écrits
a la main, ot il avait catalogué ses bibliothéques. C’¢tait dans la joie de 'accumulation mais sans
doute aussi dans la conscience tragique d’une possible dispersion. Comme j’ignorais ce fait, j’ai
prié sa petite fille (ma ni¢ce), Judith, de s’atteler au catalogage de la bibliotheque de grec, ce qui
fut fait en 2021 et nous a permis d’avoir pour ces livres au moins un catalogue trés lisible que j’ai
pu scanner et qui, comme on le verra, a facilité les différents transferts.

J’ai également établi une liste des livres de la bibliothéque de latin et notamment des Lucrece.

1 Voir Remi Hess, La bibliothé¢que des parents, journal de lecture, préface d”Yves Le Guillou, conservateur
général 4 la BNF, Sainte-Gemme 2021.

150 Nachlédsse — Sammlungen — Autographen

© 2026 Sabine Coll¢ Bollack, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83535895-012 | CC BY-NC-ND 4.0


https://doi.org/10.46500/83535895-012

3. La BSA de Lille

Restent & trouver des donataires. Pourquoi pas la bibliotheque de Lille ? Une idée de Mayotte &
lorigine. Dés la commémoration organisée par I” Université de Lille en décembre 2015, des contacts
avaient été pris avec Christophe Hugot, le responsable de la Bibliothéque des sciences de I’Anti-
quité. Dans une lettre du 23 mai 2016, Christophe Hugot avait déja manifesté son intérét aupres
de Mayotte Bollack:

« Votre proposition fait honneur a notre bibliotheque.

Je ne doute pas un instant de I'intérét que cette collection aurait pour nos lecteurs.

Je vais vous téléphoner trés rapidement A ce sujet, mais j’ai une proposition: celle de venir voir
le fonds en question si c’est possible.

En effet, dcpuis quclqucs années, la politiquc d’acccptation de dons se fait selon certains cri-
teres, en particulier limiter autant que possible les doubles dans nos collections. Mais il y a
double et double, ceux de votre mari peuvent étre annotés, par exemple, et constituer dés lors
un document d’archive. »

J’ai donc repris contact et obtenu, le 17 mai 2022, la réponse qui suit:

«Nous sommes toujours intéressés par une partie de ces ouvrages pour notre bibliotheque et
je vous remercie de nous recontacter & ce propos.

L’examen des deux pages photographiées montre que certains titres sont absents de Lille.
Votre ni¢ce a fait un travail trés précieux de pointage, qui non seulement facilitera le choix,
mais encore donnera une vision exhaustive de la bibliothéque de vos parents.

Je suis donc trés intéressé par cette copie.

Il restera ensuite A évaluer le métrage et de trouver une solution pour rapatrier les ouvrages
vers notre bibliotheque.

L’université ne déplace malheureusement plus de chauffeur au-dela de quelques kilometres. »

Ce transfert a pris un an, finalement, car la recherche du véhicule avec chauffeur fut laborieuse et
c’est fin mars 2023 que Christophe Hugot a pu envoyer 4 sa » communauté de lecteurs « le mail
suivant:

« La BSA vient d’accueillir un don précieux :

la bibliotheéque personnelle de philologie grecque de Jean Bollack, Professeur a Lille, de 1958
41992. Il ne s’agit pas de I'intégralité de la bibliotheque, qui contenait environ 3.000 livres,
mais d’un choix privilégiant les études absentes du Campus, voire absentes du Sudoc, ou des
¢ditions de textes qui manquaient aux collections de la BSA. Ce sont plusieurs centaines de
livres qui viennent ainsi compléter le fonds déja important en philologie grecque de la BSA.
A ces ouvrages dela bibliothéquc de Jean Bollack, il faut ajouter environ 80 ouvrages consa-
crés au seul poete Lucrece, provenant de la bibliotheque de Mayotte Bollack. Aprés traite-
ment documentaire, en particulier leur catalogage, ces livres seront disponibles & notre com-
munauté, prolongeant le role de >passeurs< des donateurs. Une identification au sein de la
biblioth¢que d’un fonds dédié, sur les ouvrages et dans le catalogue, permettra de connaitre la
provenance des livres. Nous aurons par ailleurs 'occasion de valoriser ce don et les donateurs.
Inutile de souligner combien ces apports sont extrémement utiles pour enrichir nos fonds et
renforcer I'importance de Lille dans nos disciplines. Vous trouverez un billet sur le blog Insula
donnant un premier apercu de I"histoire de ce don et du fonds : https://insula.univ-lille.fr/
Pour acheminer cette biblioth¢que il a fallu I'aide de plusieurs personnes et services.

Mes premiers remerciements vont évidemment & Mayotte Bollack et & Sabine, la fille de Jean
et Mayotte Bollack, qui nous a facilité ce transfert. »

Nachldsse - Sammlungen - Autographen 151


https://insula.univ-lille.fr/

4. Intermédes
4.1 Le > Pauly’s Realenzyklopidie der Altertumswissenschafi <

Entre temps je me suis demandé ce que j’allais faire pour les 84 tomes de I'>Encyclopédie Pauly
Wissowax.

Et (sur le conseil d’un professeur au college de France rencontré dans une librairic), j’ai écrit a la
présidente de la BNU de Strasbourg :

« Monsieur, Madame,

Je suis en possession, en ayant hérité de mon pére, Jean Bollack, (professeur de grec, né a Stras-
bourg), d’une grande encyclopédie de ’Antiquité, Le > Pauly’s Realenzyklopidie der Alter-
tumswissenschaft < en 84 volumes.

Pourriez-vous s’il vous plait faire suivre I'information au service de la BNU qui serait concerné,
en les priant de me donner s’ils peuvent des adresses de libraires intéressés ?

Je joins des photos, et vous prie d’accepter I'expression de mes meilleurs sentiments. »

J’ai envoyé une lettre analogue 4 plusieurs autres institutions, dont le Collége de France.

Ces démarches sont restées infructucuses et je ne voyais pas de solution.

Heureusement, le > Historisches Worterbuch der Philosophie < (HWPh) avec ses 13 volumes
(contre 84 pour le Pauly) réussit bientdt 4 se faire adopter :

4.2 Le > Historisches Worterbuch der Philosophie <

Entrée de journal du 5 janvier 2023 :

Tout« mon bridge de la mchoire supérieure (4 dents en barrette) est tombé jeudi. Je sentais
que cela branlait un peu depuis quelques jours. Lorsqu’il s’est détaché, je mangeais un mor-
ceau de pain blanc avec du Brie. Le lendemain je devais, ainsi que je l'avais promis, donner le
> Historisches Worterbuch der Philosophiel52 < en 13 volumes & Christoph Konig, ami de
mon pére et professeur de germanistique 4 I’Université d’Osnabriick. ] avais déja rempli les
cartons et cela faisait aussi un gros trou dans la bibliotheque de mon pére. »

4.3 Le destin de > La théorie du drame moderne <

Mes cousins ont dii vider I’appartement de leurs parents. Ils n’avaient pas eu le temps de se la-
menter, ou de tergiverser : en hommes d’action courageux, ils ont quasiment tout donné 4 un
brocanteur.

Il y a une suite : Rossella Saetta-Cottone, chercheuse au CNRS et collaboratrice de Jean et
Mayotte Bollack, m’a informée au téléphone, tres peu de temps apres cette dispersion, que des
amis Italiens venaient d’acquérir chez Emmaiis > La théorie du drame moderne < de Peter Szondi
traduite en italien dans une belle édition d’antan » comme on n’en fait plus «. Ils lui ont montré
lobjet et elle a vu qu’il était dédicacé & Roland Beauroy, frére de Mayotte.

Elle m’en a parlé au téléphone, et j’ai pu lui dire pourquoi le livre avait été chez Roland, puis
avait atterri chez Emmaiis. Tombé en de bonnes mains.

Incroyable mais vrai.

S. La Bibliothéque de Nantes
Werner Wogerbauer, professeur de littérature allemande & I’ Université de Nantes et ami de Jean

Bollack m’a proposé de m’aider au catalogage de la bibliothe¢que célanienne :

152  Nachlédsse — Sammlungen — Autographen



« Chere Sabine, Chere Mayortte,

Jespére que vous allez bien. Comme je suis maintenant dégagé de mes enseignements, je suis
beaucoup plus libre pour venir un jour a Paris et faire I'inventaire de la bibliotheque célanienne
dont nous avons parlé. Pour faire cette liste, nous pourrions utiliser les sigles utilisés dans la
bibliographie de Jerry Glenn (imprimée en 1989, continuée sur internet jusqu’en 1995), — au
moins pour la littérature secondaire ancienne, car il sera plus rapide de noter dans un premier
temps > T893 <, par cxemplc, plutét que > Liska, Vivian. Die Nacht der Hymnen. Paul Ce-
lans < Gedichte 1938-1944 >. Europiische Hochschulschriften I, 1369. Bern: Lang, 1993. 173
S. < Dites-moi quand nous pourrons nous y mettre. A partir du 8 février et jusqu’a la fin du
mois, je serai pris par divers engagements (CNU, sports d’hiver etc.), donc cela pourrait étre
soit avant le 8 février, soit apres le ler mars. .... »

6. La Sorbonne

Poursuite des démarches en avril 2023. La Sorbonne accepte nos collections du > Classical Quar-
terly < et du > Classical Review <.

J avais trouvé leur contact par un forum de Langues anciennes. Ils sont venus 4 trois bibliothé-
caires pour le chercher. Ils ont aussi pris le > Classical Review <. Ils m’ont dit que le > Quarterly <
était plus intéressant que la > Review <, car elle contenait des articles authentiques, tandis que la
> Review < ne contient que des résumés (en fait comme la revue de Bryn Mawr). Ils sont venus &
pied avec des valises 4 roulettes, comme pour une promenade chez des voisins. Mené avec effica-
cité et amabilité, ce déménagement n’a duré que quelques minutes.

Laffaire s’est conclue par un courrier :

«Je vous remercie encore pour la collection de CQ / CR dont vous avez fait don 4 'UFR de
grec. Elle est arrivée a bon port et elle est maintenant en rayon et cotée au catalogue.
Cordialement,

C. Le Feuvre »

7. Mai 2023 : premier bilan

Je me suis impliquée dans un allégement du poids total (comment dit-on pour les camions ? PTAC :
poids total autorisé en charge). Les autres membres de la famille ne sont pas concernés, mais il faut
dire & leur décharge qu’aucun d’entre eux n’aurait de place pour ces bibliothéques. J*ai pu donner
plusicurs centaines de livres & la Bibliotheque des Sciences de ’Antiquité de Lille (plusieurs étageres
du bureau), deux collections de revues 4 I’ Institut de grec de la Sorbonne (soit trois étageres envi-
ron), Werner a pris une valise de Célania, une autre est préte pour la bibliothéque de Nantes, j’ai re-
censé des livres & dominante latin pour les proposer a des libraires — ¢’est en cours, j aurai peut-étre
des résultats, ils se trouvent pour la plupart dans le couloir de 'entrée. Werner a promis d’emporter
I'> Encyclopédie Pauly-Wissowa < en Allemagne ot elle pourra étre vendue (ici ¢’est plus difficile).

Plusieurs pensées me sont venues — tout d’abord je suis contente d’avoir lu le Roudinesco sur
Lacan (un livre de Jean Bollack dédicacé par 'auteure). Il me semble que des méditations d’inspi-
ration psychanalytique m’aident & accepter mon ressenti. Je m’accroche au passé, c’est vrai et il ne
faut pas devenir comme une des héroines du > Guépard < de Lampedusa, qui a voulu tout conser-
ver et finit par découvrir que ses malles ne contiennent que des étoffes moisies (alors qu’elles étaient
magnifiques évidemment). L’impérieux » il faut « me demande d’avancer alors que je préférerais
rester immobile.

Je n’avais pas besoin de Lacan pour ¢a, mais je crois avoir compris la spéciﬁcité de ma construc-
tion personnelle. En fait, j’avais des sentiments mitigés 4 I’égard de cette bibliothéque, objet

Nachldsse - Sammlungen - Autographen 153



d’amour passion de la part de mon pére, mais justement synonyme d’un certain abandon, d’un
manque. Et ce manque peut se transformer en plénitude.

De juin 2023 4 juin 2024, il n’y a pas eu de nouveaux transferts.

Mayotte est décédée le 27 avril 2024. Elle est restée parmi ses bibliotheques presque jusqu’ala fin.

La nécessité de trouver pour les livres qui restent, soit la plupart, le meilleur asile se fait désor-
mais plus pressante.

8. Photos

J’ai eu grace & Werner 'adresse d’un libraire & Kassel qui pourrait prendre des livres. Il fallait alors
appréter la bibliotheque pour prendre de jolies photos, ot les dos des couvertures seraient le plus
lisible possible. Finalement le catalogage n’est pas tres utile pour cette démarche, car on n’y voit
pas vraiment [’état des livres.

Bref, les Antiquariats (deux, plut6t importants et spécialisés) m’ont répondu sans hésiter du tac
au tac, qu’ils n’étaient pas intéressés — par rien, ils n’ont pas de place. Je le comprends, la grande
difficulté, c’est sans doute le stockage, qui chez eux doit étre professionnel. Chauffage, assurances,
surveillance, pi¢ges contre les souris, etcetera.

9. Jiirgen Paul Schwindst et 'Internationale Koordinationsstelle > Theorie der Philologie <

Le 1 septembre 2024, alors que j’étais fort découragée, j’ai recu un coup de téléphone de Chris-
toph Kénig ; je faisais ce jour-la une excursion en forét dans les Vosges. Il avait eu un contact avec
un professeur de Heidelberg, Jiirgen Paul Schwindt, dont les intéréts sont tres proches de ceux de
mon peére :

« Chere Sabine, Voila la réponse enthousiaste de M. Schwindt. J’en suis tres content. Cela
pourrait devenir une perspective complémentaire 2 Bale* pour I’avenir de la philologie de Jean.
Jespére que tu es contente, aussi. A toi, Christoph »

« Verehrte, liebe Frau Collé-Bollack,

endlich darf ich Thnen fiir Ihr freundliches Interesse, Ihre Geduld und das Vertrauen dan-
ken, das Sie, wie mir unser gemeinsamer Freund und Kollege Christoph Kénig berichtet, in
unsere Heidelberger Forschungsstitte setzen! Ich fithle mich sehr geehrt. Ihren Vater habe
ich in den spaten 90er Jahren auf einer Tagung kennengelernt. Ich entsinne mich leider nicht
mehr, ob es am Genfer See um Heideggers >phinomenologische Dekonstruktion< oder am
Lago Maggiore um Karl Kerényi ging. In Erinnerung geblieben ist mir die iberragende Pri-
senz Jean Bollacks, der nicht erst seit dieser ersten Begegnung zu den Leitsternen meiner
philologischen Arbeit gehorte.

Wir wiirden uns sehr gliicklich schitzen, wenn wir die verbliebenen klassisch—philologischen
Werke aus seiner und Mayotte Bollacks Bibliothek hier in Heidelberg in die Pflege nehmen
diirften. Herr Konig hat es Thnen sicher schon gesagt: Die Universititsbibliothek tut sich
schwer mit der Akquisition neuer Sammlungen. Aber man tiberlafit es der Initiative der einzel-
nen Gelehrten und ihrer wissenschaftlichen Einrichtungen, ihr bibliothekarisches Fundament
auf eigene Kosten zu pflegen. Finanzielle Unterstiitzung wird nicht gewihrt. So miissen die
neuen Biicher in den schon vorhandenen Riumlichkeiten unterkommen. Mein Bestreben
ist es daher, mich vom kleinlichen Regime der Universititsverwaltung (und ihres Stichwort-
gebers, des Landesrechnungshofes) unabhingig zu machen und die schon seit 2016 bestchende
Internationale Koordinationsstelle >Theorie der Philologie< in mittelfristiger Perspektive auf

2 Bale, car Cest le lieu d¢dition des >Bollackiana<.

154 Nachlédsse — Sammlungen — Autographen



cigene Beine zu stellen. Bis dahin wiirde ich die Biicher Ihrer Eltern - so Sie der Schenkung
zustimmen — zusammen mit der nachgelassenen Bibliothek meines 2017 verstorbenen kom-
paratistischen Kollegen Werner Hamacher in den Bibliotheks- und Archivriumen des Semi-
nars fiir Klassische Philologie, dem ich seit Frithjahr 2000 vorstehe, verwahren. »

Monsieur Schwindt qui aloué un petit camion de déménagement est venu s’occuper lui-méme du
transfert avec deux jeunes collaborateurs les 31 octobre et 1" novembre.

10. Les Archives Littéraires Suisses

Entre temps Stéphanie Cudré-Mauroux, cheffe suppléante des Archives Littéraires Suisses et notre
amie est venue & Paris pour prélever un certain nombre de livres, conformément & ce qui avait été
prévu dans la Convention du 25 juin 2014. Vu I'imminence de la dispersion de la bibliotheque,
Stéphanie Cudré-Mauroux m’a également (le 12 septembre 2024) proposé d’accueillir la biblio-
theque de philologie de mon pere, au cas ot d’autres hébergements ne se concrétiseraient pas. Le
rapport qui suit témoigne de son engagement et de la générosité des ALS:

« Préambule :

Selon la Convention du 25 juin 2014, une » sélection d’ceuvres de la Bibliothéque privée de
Jean BOLLACK selon son choix et ses instructions « devait rejoindre le Fonds Jean Bollack
constitué aux Archives littéraires (ALS) de la Bibliothéque nationale suisse (BN).

Bref descriptif de la géographie de la bibliotheque :

La Bibliotheque de Jean (et Mayotte) Bollack se trouve encore au 54, rue de Bourgogne a Paris.
Elle est entreposée dans I'ensemble de I'appartement, soit le salon, le bureau, deux chambres
c6té Invalides, une salle & manger, deux chambres et un couloir c6té rue de Bourgogne. L’ap-
partement a été mis en vente par les héritieres de Jean et Mayotte Bollack.

Beaucoup de livres se trouvent également aux Barreyroux, mais ne sont pas des livres de travail
ou qui peuvent témoigner du travail de Jean Bollack, selon Sabine Collé. Cette derniére de-
meura néanmoins attentive a cette bibliothéque, lors de ses prochains séjours en Dordogne, et
fera savoir 4 Stéphanie Cudré-Mauroux (SCM), si, d’aventure, elle jugeait que I'un ou I'autre
livre devrait rejoindre le Fonds Jean Bollack aux ALS de la BN.

Sélection réalisée :

SCM et Sabine Collé ont procédé 4 un choix de livres conservés essentiellement dans le sa-
lon de la rue de Bourgogne, afin d’en prélever quelques ouvrages dédicacés selon ce qui avait
été entendu avec Jean et Mayotte Bollack. Parmi ceux-ci, des livres dédicacés par Celan, Der-
rida, Du Bouchet, Frénaud, Meschonnic, Saint-John Perse, Scholem, parmi d’autres. Pour se
faire, elles se sont basées sur un petit classeur beige contenant I’inventaire manuscrit réalisé
par Jean Bollack (et, pour une partie, Mayotte Bollack). Cet inventaire est remis aux ALS et
SCM en fait faire des copies numérisées pour Sabine Collé.

Ensemble, elles ont prélevé les livres notés » déd. « par Jean Bollack dans son inventaire, signa-
lant ainsi qu’ils sont dédicacés. Ce prélevement n’a pas vocation a étre exhaustif, mais représente
cette » sélection d’ceuvres « mentionnée dans la Convention d’acquisition du 25 juin 2014.
Elles n’ont rien prélevé de la biblioth¢que de philologie réunie dans le bureau .....

Toutefois, la suite du rapport que je cite en note’ entrouvre aussi la possibilité que la biblio-
theque de philologie déménage & Berne. »

3 Irmgard Wirtz a laiss¢ ouverte la possibilité de faire un choix parmiles livres de philologie et de philosophie
antique, ce qui concerne donc surtout la partie de la bibliotheque comprise dans le bureau et qui n'a pas
été prélevée ce 12 septembre 2024. Dans I'idée de conserver un semblant d'unité 4 la bibliotheque, celle-ci
est conservée pour |'instant dans son intégralité, et cela malgré la partie donnée déja a Lille, la centaine de

Nachldsse - Sammlungen - Autographen 155



11. Conclusion

Je remercie Christophe Hugot, Stéphanie Cudré-Mauroux, Jirgen Paul Schwindy, ainsi que Chris-

toph Kénig, de m’avoir permis de » sauver « une grande partie de la bibliotheque de mes parents.
Mon pere tenait beaucoup 4 cette forme de survie, et s’était déja de son vivant impliqué dans

des projets de transmission, notamment en prenant contact avec les Archives littéraires suisses.

Les circonstances de nos vies (ma sceur, moi et nos enfants), la vie elle-méme par elle-méme ou
en elle-méme, et I’évolution de la société rendaient ce projet de transmission tres difficile. Le cadre
familial ne s’y prétait pas.

Sij’avais pu garder quelques années de plus ce trésor de livres, j’en aurais eu un grand plaisir,
mais c’aurait sans doute été encore plus compliqué de le donner dans quelques années.

Ne serait-ce que parce que les professeurs Christoph Konig et Jiirgen Paul Schwindt qui m’ont
tant aidée auraient été en retraite, avec moins d’influence sur le cours des choses.

D’une mani¢re trés symbolique selon moi, papiers et livres se trouvent répartis entre Berne, Lille
et Heidelberg, autrement dit les trois patries de mon pere. (] ai pu aussi donner quelques revues &
la Bibliotheque de la Sorbonne, mais Paris s’est toujours montré moins hospitalier. La place y est
plus rare aussi). Ces différents lieux ont vraiment du sens.

Cela a été un grand plaisir pour moi de rencontrer Jirgen Paul Schwindt et ses collaborateurs
Alexandra Miiller et Maximilian Haas. Avec Stéphanie Cudré-Mauroux, Christoph Kénig et Wer-
ner Wogerbauer, la relation existait déja. Je tiens a dire par la que la dispersion de la bibliothé¢que
m’a permis de vivre de beaux moments d’amitié.

12. Epilogue

L’histoire est presque terminée. Il restait cependant encore un grand nombre de livres dans I'ap-
partement et nous avons eu I’adresse du Dilettante, grande librairie d’occasion. Les libraires ont
été tres admiratifs devant cette bibliotheque et ont pris une vingtaine de cartons.

Ils nous ont conseillé aussi de nous adresser pour le reste 8 Monsieur Allan qui est bouquiniste
sur les quais. Cette fin était moins brillante, pas dans le méme registre. Ce n’est pas grave, il ne faut
pas s’attacher aux choses ; en outre, j 'ai largement de quoi lire jusqu’a la fin de mes jours. Pourquoi
moins brillante, car il restait de nombreux livres allemands, trés difficiles 3 écouler. Monsieur Allan
m’a expliqué que les livres allemands allaient partir par bateau 8 Montevideo d ot ils seraient ven-
dus dans d’autres lieux d’Amérique latine. Dans un sens, cela peut faire réver. L’histoire continue
sur les bords de la Seine, 4 Lille, en Europe centrale et de 'autre coté de 'océan.

(Sabine Collé Bollack, 21 rue Biot, 75017 Paris, Frankreich; E-Mail: sabine.bollack@wanadoo.fr)

livres donnés aux ALS selon la Convention, et les boites se trouvant chez W. Wogerbauer & Nantes. Si ja-
mais les tractations avec I'Université de Heidelberg ne devaient pas aboutir, les ALS de la BN pourraient
rouvrir les négociations pour sélectionner des livres des parties philologie et psychologie de la biblio-
théque de Jean Bollack.

156 Nachlédsse — Sammlungen — Autographen


mailto:sabine.bollack@wanadoo.fr

Projekte

Gisela Holfter
Projektbeschreibung »Anfange und Entwicklungen: Beitrdge zur Fachgeschichte
der Germanistik«. Ein Publikationsvorhaben

Die Erforschung der Anfinge der Germanistik ist nichts Neues, neben der Forschungsstelle in Mar-
bach gibt es einschlagige Fachzeitschriften und Buchreihen speziell im deutschen Kontext. Auch
in der sogenannten Auslandsgermanistik gibt es seit mehreren Jahrzehnten entsprechende Be-
mithungen. Zu nennen sind beispielsweise das in Grofibritannien in den 1960er Jahren ins Leben
gerufene Projeke »History and Development of German Studies« oder die in den >Monatsheften<
vom Herbst 1983 nachzulesenden Uberlegungen fithrender US-Germanisten zu diesem Thema.
Insgesamt gesehen sind die entsprechenden Veroffentlichungen allerdings oft cher punktuell und
nicht ibergreifend oder vergleichend, fiir viele Linder fehlen sie ginzlich. Ausgehend vom bevor-
stehenden 250jihrigen Jubildum der Einfithrung der Germanistik an Universititen (dank der Era-
blierung des weltweit ersten Lehrstuhls der Germanistik im Jahr 1776 am Trinity College Dublin
in Irland) und auf Grundlage der diesjihrigen Movens-Konferenz »Anfinge und Entwicklungen:
Beitrige zur Fachgeschichte der Germanistik und dariiber hinaus« (5.-6. Juni 2025, Centre for
Irish-German Studies, University of Limerick) ist nun eine Buchveréffentlichung zum Thema » Zur
Fachgeschichte der Germanistik in Europa« (Arbeitstitel) geplant.

Geplant ist die Erforschung und Darstellung der jeweiligen Fachgeschichte in ausgewahlten
europiischen Lindern anhand von Fallstudien.

Zu den zentralen Forschungsfragen gehéren

— Wann und unter welchen historischen, politischen und ideologischen Bedingungen entstand
die Germanistik als Universititsfach in verschiedenen europiischen Lindern?

— Was waren die Schwerpunkte in den ersten Jahrzehnten, wer waren die wichtigsten Personlich-
keiten und welche padagogischen Entwicklungen fanden statt?

— Welche Rolle spielten politische, kulturelle und sprachlich-ideologische Faktoren bei der Eta-
blierung der Germanistik?

- Inwieweit unterscheiden sich die Entwicklungen in Deutschland, Osterreich, Skandinavien,
Slowenien und anderen europiischen Lindern?

— Welche transnationalen Netzwerke und Diskurse haben die Geschichte der Disziplin gepragt?

Aufbauend auf diesem breiten Uberblick wird der Band die Geschichte mit Blick auf die gegen-
wirtige Situation und die mogliche Zukunft unserer Disziplin reflektieren. Er wird die Aus-
einandersetzung mit vielfaltigen Themen ermoglichen, wie z. B. Institutionen, Lehrpline, regionale
und nationale Entwicklungen, Frauen in der Wissenschaft, Dissertationsschwerpunkte, Auslands-
studien, transnationale Bezichungen und inspirierende Personlichkeiten.

Interessierte kdnnen sich bei der Projektverantwortlichen melden.

(Prof Dr. Gisela Holfter, Centre for Irish-German Studies, University of Limerick; E-Mail: Gisela.
Holfter@ul.ie)

Projekte 157

© 2026 Gisela Holfter, Publikation: Wallstein Verlag
DOT https://doi.org/10.46500/83535895-013 | CC BY-NC-ND 4.0


mailto:Gisela.Holfter@ul.ie
mailto:Gisela.Holfter@ul.ie
https://doi.org/10.46500/83535895-013

Kommentierte Bibliographie

Der ficheriibergreifenden Ausrichtung der Zeitschrift entsprechend, erfasst die vorliegende Biblio-
graphie wissenschaftsgeschichtliche Neuerscheinungen aus den Philologien. Die Gesamtheit der viel-
faltigen wissens- und wissenschafishistorischen Einsitze kann aus verstindlichen Griinden nicht voll-
stindig und umfassend dokumentiert werden; anch deshalb bitten wir um Anregungen und Hinweise
interessierter Kolleginnen und Kollegen. Die vorliegende Bibliographie umfasst die Neuerscheinungen
aus den Jahren 2024 und 2025; nicht aufgefiibrt finden sich die 2024 erschienenen Titel, die bereits
in Heft 65/66 der >Geschichte der Philologien< verzeichnet sind. (Ch. K.)

Systematische und theoretische Aspekte

Pawel Bak, Malgorzata Gulawska, Grzegorz Pawlowski (Hg.), Historische Fach- und Wissen-
schaftstexte kontrastiv, Berlin: de Gruyter 2025 (Lingua Academica 9).

Mit den Beitrigen von Michail L Kotin: Inwiefern kann man den ahd. >Physiologus< und das
>Merigarto<-Bruchstiick in eine Fachtext-Tradition stellen? — Agnieszka Zimmer: >Pest-Sachen.
Petri Dateni Montani Bedencken< (1588) als ein Fachtext. Untersuchungen zu Sprache und Text-
struktur — Kerstin Roth: Maria Cunitias >Urania propitia<. Ein sprachhistorisches Forschungs-
objekt zu den deutschen Fach- und Wissenschaftssprachen des 17. Jahrhunderts — Mechthild Ha-
bermann: Fach-, Gelehrten- und Wissenschaftssprache bei Christoph Jacob Trew (1695-1769).
Naturwissenschaften und Medizin zwischen Deutsch und Latein — Wanda Decyk-Zigba, Anna
Just: Deutsche und polnische Terminologie in Grammatiklehrwerken von Matthias Guttha-
ter-Dobracki: >Vorbott Der Polnischen Sprachkunst< (1668) und >Polnische Teutsch erklirte
Sprachkunst< (1669) — Malgorzata Gulawska: Die Stellung der phraseologiebezogenen Ter-
mini in ausgewéhlten historischen Lehrwerken des Polnischen fir Deutsche — Jan Fabry, Wil-
ken Engelbrecht: Die Vielfalt der Syntaxterminologie des Niederlindischen. Ein Beitrag zur Ge-
schichte ihrer Entstehung und zu ihrer sprachpolitischen Bedeutung — Esra Uyanik, Sven Oliver
Miiller, Anke Lideling, Thomas Krause: Differenzierung und Standardisierung: Zur Entwicklung
von Registern.

Brent Hayes Edwards, Revisiting the History of Anonymous Peer Review (from Both Sides,
Now), in: Publications of the Modern Language Association of America 140, 2025, H. 1, S. 9-19.

Christoph Engemann, Die Zukunft des Lesens, Berlin: Matthes & Seitz 2025 (Frohliche
Wissenschaft 250).

Danilo Facca (Hg.), The Students and Their Books: Early Modern Practices of Teaching and
Learning, Berlin, Boston: de Gruyter 2025 (Renaissance Mind 2).

Gustav Frank, Stefan Scherer, Kann es »eine Neuausrichtung der (literaturwissenschaftlichen)
Zeitschriftenforschung« geben? Ein Beitrag zur >Mediensozialgeschichte der Literaturx, in:
Internationales Archiv fiir Sozialgeschichte der deutschen Literatur 50, 2025, H. 1, S. 87-129.

Janne Holmén, A History of Diagrams. Turning Points in the Illustrative Representation
of Ideas, Cham: Palgrave Macmillan 2025 (Palgrave Studies in the History of Science and
Technology).

Jean Lasségue, Giuseppe Longo, L’empire numérique. De 'alphabet 4 I'TA, Paris: PUF 2025.

Wendell H. Marsh, Textual Life. Islam, Africa, and the Fate of the Humanities, New York:
Columbia Univ. Press 2025.

158 Kommentierte Bibliographie

© 2026 Jiirgen Paul Schwindt/Michael Lackner/Colinda Lindermann, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83535895-014 | CC BY-NC-ND 4.0


https://doi.org/10.46500/83535895-014

Steffen Martus, Carlos Spoerhase, Praxeologie der Geisteswissenschaften — revisited, in:
Internationales Archiv fiir Sozialgeschichte der Literatur 49, 2024, H. 2, S. 323-340.

Krista A. Milne, The Destruction of Medieval Manuscripts in England: Institutional Col-
lections, Oxford, New York: Oxford Univ. Press 2025 (Oxford Studies in Medieval Litera-
ture and Culture).

Herman Paul, Virtues and Vices in the Nineteenth-Century Humanities. Explorations of a
Discourse, Amsterdam: Amsterdam Univ. Press 2025.

Diego Perillo, How Knowledge Travels: Learned Periodicals and the Atlantic Republic of
Letters, in: Journal of the History of Ideas 86, 2025, H. 1, S. 75-107.

Hermeneutik, Philologie, Textkritik

Christian Berner, Jean-Claude Gens, Johann Michel, Denis Thouard (Hg.), L'interprétation.
Dictionnaire des auteurs, Paris: Vrin 2025.

Stefan Keppler-Tasaki, Alice Staskovd, Volkhard Wels (Hg.), Denkriume der Philologie. Fest-
schrift fiir Peter-André Alt, Wiirzburg: Koénigshausen & Neumann 2025.

Mit den Beitrigen von Stefan Keppler-Tasaki: Eine Germanistik fir >Werther<. Goethes Skandal-
roman und die Etablierung eines Fachs — Hans Richard Brittnacher: Bose Frauen. Erginzende Be-
merkungen zu einer Literaturgeschichte des Bésen — Ingo Stockmann: Rudolf Borchardts Philo-
logie — Liliane Weissberg: Theodor W. Adorno und Hannah Arendt sprechen Deutsch — Carsten
Zelle: >Prinzipienfragen der Literaturwissenschaft<. Eine unverdffentlichte Bochumer Vorlesung
von Ingrid Strohschneider-Kohrs aus dem Wintersemester 67/68 — Wolfgang Riedel: Arbeit am
Vorbegrifflichen. Hans Blumenberg in seinen Kontexten (Teil I).

Christian Kiening, Weltphilologie. Verheiflungen der Moderne, Gottingen: Wallstein 2025.
Johann Michel, Lire les images. Herméneutique de P’art, Paris: PUF 2025.

Hindy Najman, Scriptural Vitality. Rethinking Philology and Hermeneutics, Oxford: Ox-
ford Univ. Press 2025.

Klaus Weimar, Aufsitze, hg. und mit einem Nachwort versechen von Andreas Mauz, Gottin-
gen: Wallstein 2025.

Irmgard M. Wirtz, Uwe Wirth, Zukiinfte der Philologien im Medienwandel, Gottingen:
Wallstein 2025 (Zukiinfte der Philologien 2).

Institutionen- und Personengeschichte

Etienne Anheim, Paul Pasquali, Bourdieu et Panofsky. Essai d’archéologie intellectuelle,
suivi de leur correspondance inédite, Paris: Les Editions de Minuit 2025 (Le sens commun).

Karsten Engel, Universitit zwischen heute und vorgestern. Eine wissenschaftsphilosophische
Auseinandersetzung mit Magnus Hundt (1449-1519), Basel: Schwabe 2025.

Jonas Frinkel, Rudolf Jakob Humm, Unsere Meinung. Aus dem Briefwechsel 1950-1965,
hg. und mit einem Nachwort von Fredi Lerch und Dominik Miiller, Ziirich: Chronos 2025
(Schweizer Texte 70).

Kommentierte Bibliographie 159



Ulrich Herrmann, Dichtungsgeschichte als Bildungsgeschichte, Tiibingen 2025 (https://
www.pedocs.de/volltexte/2025/33519/pdf/ Herrmann_2025_Dichtungsgeschichte_als_
Bildungsgeschichte.pdf).

Christian Hesse (Hg.), Antiakademismus und Wissenschaftskritik vom Mittelalter bis zur
Gegenwart, Basel: Schwabe 2025 (Veroffentlichungen der Gesellschaft fiir Universitits- und
Wissenschaftsgeschichte 18).

Dennis Hormuth (Hg.), Das Werden einer Universitit. Die Protokolle des Akademischen
Senats der Hamburgischen Universitit 1919-1921, Stuttgart: Franz Steiner Verlag 2025
(Schriftenreihe des Universititsarchivs Hamburg 2).

Martin Kintzinger, Wolfgang E. Wagner, Andreas Lindner (Hg.), Wissenschaft im Umbruch.
Erfurt und die Artistenfakultit um 1500, Stuttgart: Franz Steiner Verlag 2025 (Jahrbuch fiir
Universititsgeschichte 24).

Andreas Pecar, Marian Fiissel (Hg.), Aufklirungsuniversititen im Alten Reich? Halle, Gottin-
gen und der Wandel der deutschen Universitit im 18. Jahrhundert, Berlin, Boston: de Gruy-
ter 2024 (Hallesche Beitrige zur Europiischen Aufklirung 73).

David Friedrich Strauf}, Friedrich Theodor Vischer, Wilhelm Zimmermann, Das Blaubeurer
Lagerbuch. Zeugnisse der Geniepromotion, hg. von Helmuth Mojem, Gottingen: Wallstein
2025.

Thomas Matthew Vozar, Academic Freedom in the English Revolution: Libertas scholastica,
Libertas philosophandi and the Reformation of the Universities, in: Journal of the History
of Ideas 86, 2025, H. 1, S. 49-73.

Dorothea Wohlfarth, Aufinternationalem Parkett ? Deutsche Kunst- und Forschungsinstitute
in Rom (1913-1965), Stuttgart: Franz Steiner Verlag 2025 (Wissenschaftskulturen. Reihe III:
Pallas Athene — Geschichte der institutionalisierten Wissenschaft 60).

Germanistische Literaturwissenschaft

Chiara Conterno, Zwischen Fremdwahrnehmung und Historiographie. Die deutsche Lite-
ratur aus der Sicht von Carlo Denina (1731-1813), in: Das Achtzehnte Jahrhundert 49, 2025,
H. 1, S.43-59.

Carsten Gansel, Literaturwissenschaft in und aus der DDR zwischen Vorwende, Wende und
Nachwende. Reflexionen und Erfahrungen, in: Die Hochschule. Journal fiir Wissenschaft
und Bildung 33, 2024, H. 1, S. 99-111 (https://www.pedocs.de/volltexte/2025/32336/pdf/
dhs_2024_1_Gansel_Literaturwissenschaft_in_und_aus_der_DDR_zwischen_Vorwende_
Wende_und_Nachwende.pdf).

Hans-Harald Miiller, Zygmunt Eempicki im Kontext der deutschen Literaturwissenschaft der
Zwischenkriegszeit, in: Scientia Poetica. Jahrbuch fiir Geschichte der Literatur und Wissen-
schaften 28, 2024, H. 1, S. 75-88.

Magnus Wieland, Jonas Frinkels Gelehrtenbibliothek — ein aktuelles ErschlieSungsprojekt,
in: Passim 34, 2024, S. 21f.

160 Kommentierte Bibliographie


https://www.pedocs.de/volltexte/2025
https://www.pedocs.de/volltexte/2025
https://www.pedocs.de/volltexte/2025

Judaistik

Leora Batnitzky, Eve Krakowski, Steven Weitzman (Hg.), The Princeton Companion to
Jewish Studies, Princeton, NJ, Oxford: Princeton Univ. Press 2025.

Susannah Heschel, Sarah Imhoff, The Woman Question in Jewish Studies, Princeton, NJ,
Oxford: Princeton Univ. Press 2025.

Ulrike Huhn, Zwischen Ausreisebewegung und Akademie: Judaistik in der spiten Sowjet-
union, Gottingen: Wallstein 2025.

Peter Schifer, Judaistik im Geist der Philologie. Erinnerungen, Géttingen: Wallstein
2025.

Arabistik

(Zusammengestellt von Prof- Dr. Beatrice Gruendler, Freie Universitiit Berlin, Seminar fiir Semitis-
tik und Arabistik, FabeckstrafSe 23-25, 14195 Berlin; E-Mail: beatrice. gruendler@fu-berlin.de und
Colinda Lindermann, Staatsbibliothek zu Berlin — PreufSischer Kulturbesitz, Potsdamer StrafSe 33,
10785 Berlin; E-Mail: colinda.lindermann@sbb.spk-berlin.de.)

Sulaiman Adewale Alagunfon, The Classical Arabic Magama in Yorubaland, Nigeria. Texts,
Contexts, and Scholars, Leiden: Brill 2025.

Bespricht die Rezeption der klassischen arabischen Gattung der Makame in Yorubaland, Nigeria,
wo sie als Genre der Literaturproduktion, prestigetrichtiges Forschungsobjekt und Unterrichts-

text lebendig bleibt.

Aboubakr Chraibi (Hg.), Arabic Manuscripts of the Thousand and One Nights. Presenta-
tion and Critical Editions of Four Noteworthy Texts, Observations on Some Osmanli Trans-
lations, Paris: Inalco 2016. https://inalco.hal.science/hal-01444386v1

Enthilt die erste vollstindige Auflistung aller bekannten Handschriften von Tausendundeine
Nacht, eine Liste und provisorische Klassifikation der osmanisch-tirkischen Handschriften sowie
Editionen von vier Nichten, davon eine wegen der grofSen Quellenvarianz synoptisch.

Asmaa Essakouti, Realms of Strangers: Readers, Language, and Trickery in Maqamat al-
Hariri, Wiesbaden: Reichert 2024. https://doi.org/10.29091/9783752002980

Ein ganz neuer Ansatz zu den Makamen al-Hariris, der nicht bei der sprachlichen Ornamentik der
Oberfliche stehenbleibt, sondern von einer umfinglichen literarischen Durchdringung des Werks
informiert ist und der Dramaturgie der Heldenfigur psychologische Tiefe verleiht.

Michael Fisch, »Er ist es, der den Menschen aus Wasser erschuf«: Leben und Werk von Hell-
mut Ritter (1892-1971), Berlin: Weidler 2024.

Biografie des bedeutenden Philologen Hellmut Ritter, der als einer der wenigen Orientalisten selbst
im Orient lebte und in sechs Jahrzehnten mehr als 400 Biicher und Aufsitze zur arabischen, per-
sischen und turkischen Philologie verfasste.

Beatrice Gruendler, Isabel Toral (Hg.), An Unruly Classic. Kalila and Dimna and Its Syriac,
Arabic, and Early Persian Versions, Leiden: Brill 2024.

Der Sammelband bespricht verschiedene Aspekte der monvance von >Kalila und Dimna<, der text-
lichen Mobilitit und Instabilitit in verschiedenen Sprachkulturen und Perioden, die heute mit-
hilfe digitaler Methoden hervorragend visualisiert werden kann.

Kommentierte Bibliographie 161


mailto:beatrice.gruendler@fu-berlin.de
mailto:colinda.lindermann@sbb.spk-berlin.de
https://inalco.hal.science/hal-01444386v1
https://doi.org/10.29091/9783752002980

Colinda Lindermann, Dictionary as Commentary. Arabic Lexicography in the Post-forma-
tive Period, Leiden: Brill 2025. https://doi.org/10.1163/9789004743366

Die Studie der arabischen Lexikografie in nachformativer Zeit (ca. 1200-1800) untersucht Traktate
zu Sprachfehlern und Fremdwortern, um die sozio-intellektuellen Dimensionen der vormodernen
arabischen Wissensproduktion aufzuzeigen.

Ulrich Marzolph, The Arabic Fable. An Inventory of Short Stories Featuring Speaking Ani-
mals and Other Nonhuman Characters in Premodern Arabic Literature, Leiden: Brill 2025.
Die erste reprisentative Inventarisierung der Fabel in der vormodernen arabischen Literatur, die
sic als eigenstindige und, besonders im Vergleich zu ihrem griechisch-rémischen Gegenstiick, bis-
her wenig beachtete Literaturgattung ernst nimmt.

Friedrich Riickert, Der Koran Mohammed’s. Aus dem Arabischen poetisch iibertragen, hg.
von Hartmut Bobzin, Wolfdietrich Fischer (+) und Rudolf Kreutner, Gottingen: Wallstein
2025 (Friedrich Riickerts Werke. Historisch-kritische Ausgabe. Schweinfurter Edition).

Stefan Weidner (Hg. und Ubs.), Der arabisch Diwan: die schonsten Gedichte aus vor-
islamischer Zeit, Berlin: Die Andere Bibliothek 2024.

Neuiibersetzung altarabischer Gedichte durch Deutschlands bekanntesten Ubersetzer arabischer
Literatur, mit einleitendem Essay und Einfithrung zu den Gedichten.

Klassische Philologie

(Zusammengestellt von Katharina Angelberger, Mirko Donninelli, Matthias Dyck, Dr. Matthias
Grandl, Dr. Jézsef Krupp, Mingbo Lu, Christina Lucas, Ilaria Pinzo und Andyea Steck; zustindig:
Prof- Dr. Jiirgen Paul Schwindt, Seminar fiir Klassische Philologie, Universitit Heidelberg, Marstall-
bof 2-4, 69117 Heidelberg; E-Mail: juergen.paul.schwindt@skph.uni-heidelberg.de.)

Daniel Anderson, Pascale Derron (Hg.), Les espaces du savoir dans I’Antiquité. Introduc-
tion et huit exposés suivis de discussions, Vandoeuvres: Fondation Hard 2024 (Entretiens
sur PAntiquité classique 69).

Richard H. Armstrong, Alexandra Lianeri (Hg.), A Companion to the Translation of Clas-
sical Epic, Chichester: Wiley Blackwell 2025.

Antony Augoustakis, Stavros Frangoulidis, Thea S. Thorsen (Hg.), Classical Enrichment.
Studies in Greek and Latin Literature and its Reception, Berlin, Boston: de Gruyter 2025
(Trends in Classics — Supplementary Vol. 176).

Mira Becker-Sawatzky u.a. (Hg.), Logbuch Wissensgeschichte, Wiesbaden: Harrassowitz
2024.

José Antonio Bellido Diaz, La forja de un filélogo: Nicolaus Heinsius. Su intercambio epis-
tolar con Cassiano dal Pozzo, in: Exemplaria Classica 28, 2024, S. 189-205.

Mauro Bonazzi, Il demone della nostalgia. L’invenzione della Grecia da Nietzsche a Arendt,
Turin: Einaudi 2025.

Susanna M. Braund, Translating Virgil. A Cultural History of the Western Tradition from the
Eleventh Century to the Present, Cambridge: Cambridge Univ. Press 2025.

Ward Briggs, Danuta Shanzer, Professing Classics. Between Germanosphere and Anglosphere
(mid-19%-21%¢ ¢.), Berlin, Boston: de Gruyter 2024.

162 Kommentierte Bibliographie


https://doi.org/10.1163/9789004743366
mailto:juergen.paul.schwindt@skph.uni-heidelberg.de

Samet Budak, Teaching Greek, Studying Philosophy, and Discovering Ancient Greek Knowledge
at the Ottoman Court in the Fifteenth Century, in: Dumbarton Oaks Papers 78, 2024, S. 355-396.

Stephanie Lynn Budin, Caroline J. Tully, A Century of James Frazer’s >The Golden Bough«.
Shaking the Tree, Breaking the Bough, London: Routledge 2024.

David Bullen, Christine Plastow (Hg.), Greek Tragedy, Education, and Theatre Practices in
the UK Classics Ecology, Abingdon: Routledge 2024.

Walter Burkert, Kleine Schriften X. Varia, hg. von Christoph Riedweg, Gottingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht 2025.

Andrea Capra, Barbara Graziosi, Classics, Love, Revolution. The Legacies of Luigi Settem-
brini, Oxford: Oxford Univ. Press 2024.

John Colley, Humanism, English literature, and the Translation of Greek, 1430-1560, Ox-
ford: Oxford Univ. Press 2025.

Nicolas Comtois, »Apprendre 4 lire«. L’art de 'interprétation chez Pierre Hadot, Québec:
Presses de I'Univ. Laval 2025.

Gian Biagio Conte, Tre filologi, Pisa: Edizioni della Normale 2024.

Lisa Cordes, Marco Formisano, Janja Soldo Blaney (Hg.), Italo Calvino and Classics. Light-
ness — Quickness — Multiplicity, Leiden: Brill 2025 (Mnemosyne Supplements 488).

Ioannis Deligiannis, Herodoti Historia per Matthiam Palmierum Pisanum e Graeco in Lati-
num versa. The Latin Translation of Herodotus’ Histories by Mattia Palmieri, Berlin, Boston:
de Gruyter 2025 (Transmissions 13).

Sarah Derbew, Daniel Orrells, Phiroze Vasunia (Hg.), Classics and Race. A Historical Reader,
London: UCL Press 2025.

Eleanor Dickey, Lettres fictives d’'un humaniste. L’enseignement du grec 4 la Renaissance,
Paris: Les Belles Lettres 2025 (Collections Fragments 25).

Andrew C. Dole, Shelli M. Poe, Kevin M. Vander Schel (Hg.), The Oxford Handbook of
Friedrich Schleiermacher, Oxford: Oxford Univ. Press 2024.

Stuart Elden, Foucault and Dumézil on Antiquity, in: Journal of the History of Ideas 85,
2024, H. 3, S.571-600.

Federico Favi, Virginia Mastellari (Hg.), Treasuries of Literature: Anthologies, Lexica, Scholia
and the Indirect Tradition of Classical Texts in the Greek World, Berlin, Boston: de Gruyter
2024 (Trends in Classics — Supplementary Vol. 160).

Giacomo Fedeli, Henry Spelman (Hg.), Writing Literary History in the Greek and Roman
World, Cambridge: Cambridge Univ. Press 2024.

Gregory P. Fewster, The Authentic Paul. Critical Scholarship and the Making of a Christian
Book, Montréal: McGill-Qlleen’s Univ. Press 2025.

Tom Geue, Major Corrections. An Intellectual Biography of Sebastiano Timpanaro, Lon-
don: Verso 2025.

Georgios K. Giannakis, Theodore D. Papanghelis, Antonios Rengakos (Hg.), The Future
of the Past. Why Classical Studies Still Matter (Athenian Dialogues IV), Berlin, Boston: de
Gruyter 2024 (Trends in Classics — Supplementary Vol. 173).

Kommentierte Bibliographie 163



AdamJ. Goldwyn, Homer, Humanism, Holocaust. Jewish Responses to the Crisis of Enlight-
enment During World War I, Cham: Palgrave Macmillan 2022.

Péter Hajdu, Modern Hungarian Culture and the Classics, New York: Bloomsbury 2024.

John T. Hamilton, Evina Sistakou, Martin Vé6hler, Parentheses of Reception, Berlin, Boston:
de Gruyter 2025 (Trends in Classics — Supplementary Vol. 185).

Emily Hauser, Helena Taylor (Hg.), Women Creating Classics. A Retrospective, London:
Bloomsbury 2025.

Joséphine A. Jacquier, Maniera. Eine andere Geschichte der Literatur in Rom, Heidelberg:
Universititsverlag Winter 2025.

Laura Jansen (Hg.), Susan Sontag’s Tangential Classics, Oxford: Oxford Univ. Press 2025.

Vered Lev Kenaan, Patricia A. Rosenmeyer (Hg.), Classics Transformed in Jewish, Israeli,
and Palestinian Receptions, Oxford: Oxford Univ. Press 2025.

Stephen E. Kidd, The Origins of Enargeia in Rhetorical and Poetic Theory, in: TAPA/Trans-
actions of the American Philological Association 155, 2025, H. 1, S. 73-106.

Antonio La Penna, Filologia e studi classici in Italia tra Ottocento e Novecento, hg. von Ste-
fano Grazzini und Giovanni Niccoli, 3 Bde. (I.: Orientamenti, istituzioni, temi, II.: Maes-
tri e metodi, II1.: Tradizione classica, memoria dell’antico e trasmissione del sapere), Pisa:
Della Porta Editori 2023-2025.

Nicolas Le Cadet, »Révérence de I'antiquaille«. Les diverses formes de transmission du pa-
trimoine textuel antique 4 la Renaissance, Paris: Classiques Garnier 2025 (Rencontres 655).

Miriam Leonard, Tim Whitmarsh (Hg.), Thinking with Classical Matter, Liverpool: Liver-
pool Univ. Press 2025.

Bernard M. Levinson, Robert P. Ericksen (Hg.), The Betrayal of the Humanities. The Uni-
versity during the Third Reich, Bloomington: Indiana Univ. Press 2022.

Valeria Lépez Fadul, Courtney Weiss Smith (Hg.), Philology Now (History and Theory 64,
2025, H. 3).

Romain Menini, Luigi-Alberto Sanchi, L’Antiquité selon Guillaume Budé. A Pécole d’un hu-
maniste érudit, Paris: Les Belles Lettres 2025.

Paul Allen Miller (Hg.), Truth in the Late Foucault. Antiquity, Sexuality, and Psychoana-
lysis, London: Bloomsbury 2024.

Oswyn Murray, The Muse of History. The Ancient Greeks from the Enlightenment to the Pre-
sent, Cambridge, Mass.: Harvard Univ. Press 2024.

Fabia Neuerburg, Theofanis Tsiampokalos, Piotr Wozniczka (Hg.), Fragmente einer fragmen-
tierten Welt. Zur Problematik des Umgangs mit Fragmenten in der gegenwirtigen klassisch-
philologischen Forschung, Berlin, Boston: de Gruyter 2024.

Maren Niehoff, Francesco Zanella (Hg.), Das friihe >Reallexikon fiir Antike und Christen-
tum< (RAC) und der Nationalsozialismus, Leiden, Paderborn: Brill, Schéningh 2024.

Daniel Orrells, Antiquity in Print. Visualizing Greece in the Eighteenth Century, London:
Bloomsbury 2024.

164 Kommentierte Bibliographie



Dan-el Padilla Peralta, Classicism and Other Phobias, Princeton: Princeton Univ. Press 2025.

Katarzyna Pietruczuk, Chasing the Idea of Completeness. Great Book Collections in the
Roman World, Berlin, Boston: de Gruyter 2025 (Trends in Classics — Supplementary Vol.
182).

Angelo Poliziano, Commento inedito alle >Bucoliche« di Virgilio, hg. von Lorenzo Vespoli,
Firenze: Leo S. Olschki 2024 (Edizione nazionale delle opere di Angelo Poliziano. Testi X.3).

Leandro Polverini, Scritti scelti di storiografia italiana e tedesca sul Mondo Antico tra XIX
¢ XX secolo, hg. von Arnaldo Marcone, Roma: L’Erma di Bretschneider 2024 (Saggi di sto-
ria antica 47).

RobertJ. Rabel, Maxwell Anderson and the Classical Tradition. The Muses in America, Lon-
don: Routledge 2025.

Jiirgen Paul Schwindt, Die Philologie und das Schweigen oder Vom Grund und Abgrund der
Rede, in: Zeitschrift fiir Ideengeschichte 19, 2025, S. 75-90.

Jiirgen Paul Schwindt, Philology in Motion: The Future of Classical Studies and the Philo-
logical Turn, in: The Future of the Past. Why Classical Studies Still Matter (Athenian Dialo-
gues I1V), hg. von Georgios K. Giannakis, Theodore D. Papanghelis und Antonios Rengakos,
Berlin, Boston: de Gruyter 2024 (Trends in Classics — Supplementary Vol. 173), S. 235-256.

Katerina Stergiopoulou, Modernist Hellenism. Pound, Eliot, H.D., and the Translation of
Greece, Cambridge: Cambridge Univ. Press 2024.

Christopher Tanfield, A Companion to the Aeneid in Translation, 3 Bde., London: Blooms-
bury 2025.

Mario Telo, Queer philology and Luis Alfaro’s >Oedipus El Rey<;, in: Classical Philology
119, 2024, H. 2, S. 149-169.

Mario Telo, Reading Greek Tragedy with Judith Butler, London: Bloomsbury 2024.

Paraskevi Toma, Péter Bara (Hg.), Latin Translations of Greek Texts from the 11th to the 13th
Century, Leiden: Brill 2025 (The Medieval Mediterranean 143).

Aaron Turner (Hg.), Heidegger and Classical Thought, Albany: State Univ. of New York
Press 2024.

Gherardo Ugolini, Nicola Festa e la traduzione italiana del >Lesebuch< di Wilamowitz, in:
Eikasmos 35, 2024, S. 367-377.

David Voptada, Markéta Dudzikova, Viacheslav V. Lytvynenko (Hg.), The Pattern and the
Image. Insights from the Alexandrian Exegetical Tradition, Berlin, Boston: de Gruyter 2025
(Arbeiten zur Kirchengeschichte 164).

Jenny Wallensten, Gunnel Ekroth (Hg.), »The pen fell from my hand when I was in my eighty-
sixth year «. Revisiting the Work of Martin P. Nilsson, Stockholm: Swedish Institute at Athens
2024 (ActaAth-8° 24).

Stefan Weise (Hg.), Griechischhumanismus des 16. Jahrhunderts. Lorenz Rhodoman im Kon-
text und digital, Stuttgart: Franz Steiner Verlag 2025 (Palingenesia 142).

Kommentierte Bibliographie 165



Sinologie

(Zusammengestellt von Prof. Dr. Michael Lackner, Universitit Erlangen, Internationales Kolleg fiir
Geisteswissenschaftliche Forschung » Schicksal, Freibeit und Prognose. Bewailtigungsstrategien in Ost-
asien und Europa<, Hartmannstr. 14; 91052 Erlangen; E-Mail: michael.lackner@fan.de.)

Zu-yan Chen, Confucian Literature of the Tang and Song Dynasties: An Annotated Antho-
logy (HRAFEH 15 LIFETE), London, New York: Routledge/ Taylor & Francis 2025.

Xi Deng, Wen Yin, Gongsun Long, Ecrits de trois dialecticiens de la Chine des Royaumes
combattants, iibers. von Monique Casadebaig, Paris: Les Belles Lettres 2024 (Bibliotheque
chinoise 41).

Lingjie Ji, Chinese Literature in English Sinology: Cultural Translation of Literary Know-
ledge, 1807-1901, Edinburgh: Edinburgh Univ. Press 2025.

Jin Siyan, La poétique de Liu Xie. Une histoire littéraire de la Chine ancienne, Arras: Ar-
tois Presses Univ. 2024.

Shou-Hsin Teng, Li-Ping Chang, Te-Hsin Liu (Hg.), Handbook of Chinese Language Lear-
ning and Technology, Singapore: Springer Nature 2025.

Ping Wang, The Poetic Way of Xie Lingyun. Literary Expression and the Natural World,
Seattle: Univ. of Washington Press 2025.

Endymion Wilkinson, Chinese History: A New Manual, 7. Aufl., Cambridge, Mass.: Har-
vard Univ. Asia Center/Harvard Univ. Press (digital) 2025.

Yongquan Zhang, Manuscript Philology of Dunhuang: From 220 to 960, Singapore: Sprin-
ger 2024.

Rong Zhong (#), Classement des poétes: suivi d’une anthologie, Pessac: Presses Univ. de
Bordeaux 2024.

Sprachwissenschaft

Christopher M. Hutton, The People That Never Were. Linguistic Scholarship and the In-
vention of the Aryans, New York: Oxford Univ. Press 2025 (Oxford Studies in Sociolin-
guistics).

Philip Kraut, >Strong< und >weak ties< der Philologie. Uber kollaborative Arbeit in der
Friithphase des >Deutschen Worterbuchss, in: Jahrbuch der Deutschen Schillergesellschaft
68,2024, S. 99-123.

James McElvenny, Entstehung und Entwicklung der modernen Linguistik. Von den Anfingen
bis zum Zweiten Weltkrieg, Berlin, Boston: de Gruyter 2025.

Marc J. Ratcliff, Le tournant linguistique du X VIlIe si¢cle. Etudes d’histoire de la langue
scientifique, Genf: Librairie Droz 2024 (Bibliothéque des Lumieres 100).

Britt-Marie Schuster, Noah Bubenhofer, Mechthild Habermann, Heiko Hausendorf (Hg.),
Germanistische Linguistik: Genese, Zustand und Zukunft eines Faches im Spiegel der RGL,
Berlin, Boston: de Gruyter 2025 (Reihe Germanistische Linguistik 335).

166 Kommentierte Bibliographie


mailto:michael.lackner@fau.de

Geschichtswissenschaft

Jan-Hendryk de Boer, Marcel Bubert, Katharina Ulrike Mersch (Hg.), Die Mediivistik und
ihr Mittelalter, Berlin, Boston: de Gruyter 2024 (Europa im Mittelalter 45).

Claudio De Stefani, Giovanni Morrone, Cristina Pepe (Hg.), Deutschland und Hellas.
Wissenschaft und Mythos des Griechentums, Baden-Baden: Georg Olms Verlag 2025 (Stu-
dien und Materialien zur Geschichte der Philosophie 104).

Heinz Durchhardt, Die Friihgeschichte der Mainzer Historischen Kommission. Geschichts-
wissenschaft im Kontext der Geistes- und Sozialwissenschaftlichen Klasse der Akademie der
Wissenschaft und der Literatur, Stuttgart: Franz Steiner Verlag 2024 (Abhandlungen der
Akademie der Wissenschaften und der Literatur, Mainz. Geistes- und sozialwissenschaft-
liche Klasse 2024.5).

Fernando Esposito, Die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen. Eine Geschichte und Theorie
historischer Zeiten, Konstanz: Konstanz Univ. Press 2025.

Philosophie

Peter Adamson, Byzantine and Renaissance Philosophy, Oxford: Oxford Univ. Press 2025
(A History of Philosophy Without Any Gaps 6).

Carsten Dutt, Gerald Hartung, Melanie Sehgal (Hg.), Herausforderungen der Philosophie-
geschichtsschreibung. Theorien — Methoden — Beispiele, Basel: Schwabe 2024 (Theorien —
Methoden - Praxisformen 1).

Wolfram Eilenberger, Geister der Gegenwart. Die letzten Jahre der Philosophie und der Be-
ginn einer neuen Aufklirung 1948-1984, Stuttgart: Klett-Cotta 2025.

Tobias Endres, Nietzsche als Hermeneut, Hamburg: Meiner 2025.

Tobias Endres retrace la résorption de la critique de la connaissance en herméneutique qui sopére
de Kant 4 Nietzsche. Il pose une continuité, mais aussi un ensemble de ruptures entre les deux phi-
losophies. Du recentrement de lactivité philosophique sur la critique de la connaissance et le sujet,
le livre explore la question du perspectivisme, présent chez Kant (et avant lui, d¢ja, chez Leibniz
et Chladenius), celle de la vérité, puis de la métaphysique qui peut en résulter, avant de terminer
par des réflexions de méthode. Un livre dense qui procure une extréme satisfaction intellectuelle,
car il procede par la reconstitution des arguments, discute les interprétations de la recherche, pose
des hypotheses et établit une cohérence forte. Les citations sont réduites au minimum et servent a
alléguer des théses, non a étre commentées pour elles-mémes, de facon plus ou moins érudites. La
littérature secondaire est discutée bri¢vement dans les notes. ()

Giacomo Gambaro, La filosofia del giovane Adorno. Dal neokantismo alla teoria critica,
Mailand: Mimesis 2025.

Lydia Moland, Alison Stone (Hg.), The Oxford Handbook of American and British Women
Philosophers in the Nineteenth Century, Oxford: Oxford Univ. Press 2025.

Peter Osorio, The Platonic Epistles and Fanaticism in the History of Philosophy: Meiners,
Tiedemann, and Kant. in: TAPA/Transactions of the American Philological Association
154,2024, H. 2, S. 437-469.

Ioulia Podoroga, Boris Pasternak. Construction d’une experience esthétique: musique, philo-
sophie, poésie (1907-1922), Villeneuve d’Ascq: Presses Univ. du Septentrion 2024 (Opuscules phi).

Kommentierte Bibliographie 167



Claus-Artur Scheier, Philosophie des deutschen Idealismus, Hamburg: Meiner 2025.

Arbogast Schmitt, Die Wege der (europiischen) Philosophie in die Moderne: Uber eine né-
tige Korrektur des Wissenstransfers in den Philosophiegeschichten, Berlin, Boston: de Gruy-
ter 2025 (Text und Textlichkeit 5).

Andrea Strazzoni, Descartes on Place and Motion: A reading through cartesian commenta-
ries. in: Berichte zur Wissenschaftsgeschichte 47, 2024, H. 3, S. 179-214.

Denis Thouard, Kant et les Houyhnhnms. Sur le langage, le mensonge et la vérité, in: La
malebouche, hg. von Fosca Mariani-Zini und Nathalie Vienne-Guerrin, Paris: Champion
2025, S.337-352.

Denis Thouard, >Une contribution capitale<: pourquoi Bourdieu lit Panofsky, in: Critique
942, 2025, S. 912-924.

Anand Venkatkrishnan, Love in the Time of Scholarship. The Bhagavata Purana in Indian
Intellectual History, Oxford: Oxford Univ. Press 2024.

Musikwissenschaft

Peter Siihring, »Schwierige Lieder« — volkssprachlich, binir, zweistimmig. Gustav Jacobs-
thals Arbeit an der » Mondsee-Wiener «-Liederhandschrift des Monchs von Salzburg (A-Whn,
Cod. 2856). Eine Hinfiihrung, in: Die Musikforschung 78,2025, S. 99-115 (s. a. https://doi.
org/10.25366/2025.262).

Soziologie

AjaY. Martinez, Robert O. Smith, The Origins of Critical Race Theory. The People and Ideas
that Created a Movement, New York: New York Univ. Press 2025.

Thomas Wagner, Abenteuer der Moderne. Die grofien Jahre der Soziologie 1949-1969, Stutt-
gart: Klett-Cotta 2025.

168 Kommentierte Bibliographie


https://doi.org/10.25366/2025.262
https://doi.org/10.25366/2025.262

	Umschlag
	Titel
	Impressum
	Inhalt
	Aufsätze
	Beatrice Gruendler: Ibn Rushd’s Cultural Adaptation of Aristotle’s ›Poetics‹
	Kevin Chang: Positioning the East in Orientology
	Ralf Klausnitzer: �Klassiker / Kanon
	Kirk Wetters: ›Nachahmung und Illusion‹: Functions and Dysfunctions of the Protocol as a Medium of Humanities Research Based on the Example of Adorno’s Seminars and ›Poetik und Hermeneutik I‹
	Martin Strauss: The Improbable: Jean Bollack, Pierre Bourdieu and Peter Szondi Between Positivism and Hermeneutics
	Denis Thouard: Bourdieu, die Kunstgeschichte und die Philologie
	Michael Woll: Die Königin historisiert sich selbst.�� Zum Verhältnis von Interpretation und Wissenschaftsgeschichte bei der Lektüre von Klassikern am Beispiel von Schillers ›Maria Stuart‹
	Christoph König: Arbeit am Sinn. Rilke und die Philosophen
	Jürgen Thaler: Max Dessoir: Wissenschaftliches aus Berlin
	Benjamin Krutzky: »Hatte Rilke recht«? Ernst Zinn zu Rilkes ›Requiem für eine Freundin‹

	Nachlässe – Sammlungen – Autographen
	Ruth Doersing: Neuerworbene Autographen und Bestände des Deutschen Literaturarchivs Marbach im Bereich der Philologien und weiteren Wissenschaften
	Sabine Collé Bollack: La bibliothèque de Jean et de Mayotte Bollack: la fin d’une époque

	Projekte
	Gisela Holfter: Projektbeschreibung »Anfänge und Entwicklungen: Beiträge zur Fachgeschichte der Germanistik«. Ein Publikationsvorhaben

	Kommentierte Bibliographie
	Systematische und theoretische Aspekte
	Hermeneutik, Philologie, Textkritik
	Institutionen- und Personengeschichte
	Germanistische Literaturwissenschaft
	Judaistik
	Arabistik
	Klassische Philologie
	Sinologie
	Sprachwissenschaft
	Geschichtswissenschaft
	Philosophie
	Musikwissenschaft
	Soziologie




