
  117Aufsätze

Christoph König
Arbeit am Sinn. Rilke und die Philosophen

Kein Philosoph hat die Rilke-Forschung und das allgemeine Bild von Rilke beeinflusst 
wie Martin Heidegger mit seinem Aufsatz ›Wozu Dichter?‹ aus dem Jahr 1946;1 be-
einflusst im Maß der Aufmerksamkeit und in der Art und Weise, Rilkes Werke zu lesen. 
Mit Recht beziehen sich Heidegger und die Philosophen nach ihm (wie Otto Fried-
rich Bollnow, Hans-Georg Gadamer, Paul de Man) auf Rilke, der wie kaum ein anderer 
Dichter philosophisch spekuliert. Die intellektuelle Sphäre, in der Rilke arbeitet, war 
von Ideen geprägt, die gerade Heidegger nahe schienen: der Tod als Voraussetzung, 
die Existenz zu erfahren; eine gegen die Konvention gerichtete ›eigentliche‹ Einsam-
keit; Angst, Sorge und Not als Grundbefindlichkeiten des Menschen; Temporalität 
und Spatialität; das Sprachdenken überhaupt. Heidegger weitet seinen Einfluss auf das 
allgemeine Bild von Rilkes Gedichten aus, indem er auf diese Weise Traditionen der 
Moderne, die meinen, in Rilkes Gedichten spreche ein Mythos seine Wahrheit aus, 
eine scheinbar philosophische Grundlage gibt.

1. Dreierlei Philosophie

Indem ich mich Heideggers Auslegung widme, kommt philosophisches Denken 
auf dreierlei Weise ins Spiel. Erstens im philosophischen Anspruch, in Rilkes Ge-
dichten und mit deren Hilfe eine Wahrheit zu fassen (das ›verum‹ Giambattista 
Vicos); zweitens in den Gedichten Rilkes in deren poetischen Denkformen (die auch 
die Philosophie gebrauchen, als Material, und kommentieren); und drittens in der 
philologischen Reflexion, die den Richtigkeitsanspruch (nach Maßgabe von Vicos 
›certum‹) der eigenen Lektürepraxis der Werke Rilkes prüft, also einer Praxis, die 
einer progressiven Praxis gedanklich unterworfen wird (im Sinn von Friedrich Schle-
gels ›Philologie der Philologie‹). Alle drei Formen philosophischen Denkens möchte 
ich in diesem Vortrag voneinander unterscheiden, jeweils in ihrem eigenen Recht be-
trachten, um so deren Ansprüche zu identifizieren und deren Reichweite auszumessen.
Dabei treten die drei philosophischen Formen kraft ihrer jeweiligen historischen Ge-
staltung in ein bestimmtes antagonistisches Verhältnis zueinander. Heidegger, den ich als 
Exemplar nehme, fordert die Dichtung heraus (die Dichtung Hölderlins, und in zweiter 
Reihe erst Rilkes), dem Denker (der er als Philosoph sein möchte) vorauszugehen, und 
zwar in – wie er sagt – seinsgeschichtlicher Hinsicht; er provoziert dabei Philologie und 
Literaturwissenschaft als Wissenschaften seit ›Sein und Zeit‹ (§ 32),2 denn sie reich-
ten an sein Denken und Sprechen nicht heran. So konzipiert Heidegger jene Dreiheit.

In der Sicht, die ich gegenläufig hier entfalte, ebenfalls in jenem Dreieck, wird 
die Philologie in der Lage sein, die Lektürepraxis Heideggers gegen den darin er-

1	 Martin Heidegger, Wozu Dichter?, in: ders., Holzwege, Frankfurt am Main 1950, S. 248-295.
2	 Martin Heidegger, Sein und Zeit, Halle 1927.

© 2026 Christoph König, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83535895-008 | CC BY-NC-ND 4.0

https://doi.org/10.46500/83535895-008


Aufsätze118

hobenen, programmatischen Anspruch zu stellen, im Namen einer Philologie der 
Philosophie, und im Namen der poetischen Werke. Meine Praxis ist kritisch herme-
neutisch und analysiert die Problematik von Heideggers philosophisch hermeneuti-
scher Konstruktion, indem sie sekundär, rekonstruierend den Gedichten folgt. Tat-
sächlich wird die Philosophie in Rilkes Gedichten zum Gegenstand des poetischen 
Kommentars. Schon die Titelfrage des Aufsatzes ›Wozu Dichter?‹ gibt einen Finger-
zeig auf die Problematik, die ich meine, denn die Frage nach dem Nutzwert von Dich-
tern (›Wozu?‹) schränkt unwillkürlich die Freiheit der Dichter ein, auf die sich diese 
Philosophie stützt, insofern sie von deren Unverfügbarkeit ausgeht – ist diese Unver-
fügbarkeit in der philosophischen Lektüre Heideggers gewahrt? Vor die Polemik tritt 
die Prüfung der inneren Kohärenz.

Drei Lektüren rhythmisieren meinen Vortrag, und gemäß dem Prinzip einer Philo-
logie der Philologie rekonstruiere ich jeweils in Betrachtungen ex post einige Akzente 
meiner Lektürepraxis.

Meine erste Lektüre gilt der ersten Strophe der ›Neunten Elegie‹ aus Rilkes Zyk-
lus ›Duineser Elegien‹ (1923).3 Sichtbar wird Rilkes Gebrauch von Philosophen (vor 
allem mit Nietzsche sind er und Lou Andreas-Salomé vertraut) und warum Philo-
sophen den Eindruck gewonnen haben, er sei auch einer der ihren. Ich frage: Wie ver-
ändert sich eine philosophische Frage in poetischem Gebrauch?

Daran schließen sich, als erstes reflexives Zwischenspiel, einige Betrachtungen zur 
Autorität von Texten für die Lektüre in Gestalt der Notwendigkeit in den Texten an. 
Später wird diese Strophe noch wichtig für den Vergleich mit dem Gedicht, das Hei-
degger in ›Wozu Dichter?‹ wählt.

Die zweite Lektüre gilt dem Gedicht ›Wie die Natur die Wesen überläßt‹ (1924),4 
das Heidegger nicht nur in den Mittelpunkt seines Aufsatzes stellt, sondern dessen 
Fortgang Heidegger in seinem eigenen Gedankengang folgt.

Ein zweiter reflexiver Einschub sucht eine Antwort auf die Frage zu geben: Wie 
bescheidet sich die Philologie im Verfolgen der poetischen Arbeit am Sinn (dem ›cer-
tum‹), also im Verzicht darauf, den Sinn (also die Wahrheit des jeweiligen Werks) aus-
zudrücken? Nicht nur unterscheide ich die ›Wahrheit‹ vom ›Sinn‹ (im Streit zwi-
schen Philosophie und Literaturwissenschaft), sondern ich grenze auch die ›Arbeit 
am Sinn‹ gegen den ›Sinn‹ (im Streit zwischen Literaturwissenschaft und Philologie) 
ab. Die ›Natur‹ bzw. die Kreativität des Werks erweisen sich als die genuinen Gegen-
stände philologischer Reflexion.

Und drittens studiere ich die Verwendung, die Heidegger von dem Gedicht ›Wie 
die Natur die Wesen überläßt‹ und anderen Gedichten Rilkes in seinem Aufsatz 
›Wozu Dichter?‹ macht. Das möchte ich vor dem Hintergrund der Abhandlung 

3	 Im Folgenden zitiert aus: Rainer Maria Rilke, Duineser Elegien und zugehörige Gedichte. 1912-1922, 
hg. von Christoph König, Göttingen 2023 (Rainer Maria Rilke. Werke. Historisch-kritische Ausgabe, W 
DE).

4	 Im Folgenden zitiert aus: Rainer Maria Rilke, Gedichte. Zweiter Teil, hg. vom Rilke-Archiv in Verbindung 
mit Ruth Sieber-Rilke, besorgt durch Ernst Zinn, Wiesbaden 1956 (Rainer Maria Rilke. Sämtliche Werke, 
SW II).



  119Aufsätze

›Der Ursprung des Kunstwerks‹5 (1935 /6) und Heideggers Rilke-Aufzeichnungen 
aus den Jahre 1938 /9 in den ›Schwarzen Heften‹6 tun. Meine Hypothese lautet, dass 
Heidegger in ›Wozu Dichter?‹ programmatisch eine reflexive Lesart vorschlägt (das 
Kunstwerk setzt einen Streit ins Werk), praktisch aber eine radikale Lesart durchführt 
(das Kunstwerk stiftet eine Wahrheit). Die Philologie wäre dann in der Lage, diesen 
Unterschied zu erkennen. Eine Wortphilosophie vertrete Heidegger, weniger ohne 
Form als vielmehr ohne Grammatik bzw. Aufmerksamkeit für die Syntax der Werke.

2. Philosophie in der Gedanklichkeit eines Gedichts

Die erste Strophe in Rilkes ›Neunter Elegie‹ markiert in der mäandernden Gedank-
lichkeit des ganzen Gedichts einen ersten Schritt. Es geht in der Elegie zuerst um die 
Möglichkeit, Mensch zu sein gerade in der radikalen Hinfälligkeit; die weiteren (hier 
nicht erörterten) Strophen führen weiter zur Frage nach der richtigen Sprachpraxis 
(das ›Sagen‹), die in der Bildlosigkeit besteht (sprachliches »Tun ohne Bild«, V. 45); 
weiterhin klärt das Gedicht in der dritten Strophe die Transzendenzfrage (mit dem 
Hinweis, dass die Engel von den richtig sprechenden Menschen lernen können) und 
führt am Ende die Frage der anzustrebenden ›Unsäglichkeit‹, also der Verschwiegen-
heit zur Unsichtbarkeit in der letzten Strophe.
Die erste Strophe lautet:

Warum, wenn es angeht, also die Frist des Daseins
hinzubringen, als Lorbeer, ein wenig dunkler als alles
andere Grün, mit kleinen Wellen an jedem
Blattrand (wie eines Windes Lächeln) – : warum dann
Menschliches müssen – und, Schicksal vermeidend,
sich sehnen nach Schicksal? …
                      O, nicht, weil Glück i s t ,
dieser voreilige Vorteil eines nahen Verlusts.
Nicht aus Neugier, oder zur Übung des Herzens,
das auch im Lorbeer w ä r e  . . . . .
Aber weil Hiersein viel ist, und weil uns scheinbar
alles das Hiesige braucht, dieses Schwindende, das
seltsam uns angeht. Uns, die Schwindendsten. E i n mal
jedes, nur e i n mal. E i n mal und nicht mehr. Und wir auch
e i n mal. Nie wieder. Aber dieses
e i n mal gewesen zu sein, wenn auch nur e i n mal:
irdisch gewesen zu sein, scheint nicht widerrufbar.7

5	 Martin Heidegger, Der Ursprung des Kunstwerks, in: ders. (Anm. 1), S. 7-68.
6	 Martin Heidegger, Überlegungen VII-XI (Schwarze Hefte 1938 /39), hg. von Peter Trawny, Frankfurt 

am Main 2014 (Martin Heidegger. Gesamtausgabe, Abt. IV, Hinweise und Aufzeichnungen, Bd. 95 des 
Gesamtwerkes).

7	 Rilke (Anm. 3), S. 36.

5

10

15



Aufsätze120

In meiner kursorischen Erläuterung kommt es mir darauf an, dem notwendigen Fort-
gang in der Strophe zu folgen. Der Notwendigkeit als Autorität der Lektüre wird 
meine daran anschließende Betrachtung gelten. Zur Notwendigkeit hier gehören die 
Bestätigung der vierteiligen Komposition in der Syntax und Sprachgestalt der Teile, 
die Schritt für Schritt die neue Bedeutung der Wörter (das » E i n mal«, das ›Schwin-
denste‹) ermöglicht; dazu gehören die Prinzipien der Wortbildung (das ›Mal‹), die 
Wiederholung, die die Bedeutung verändert. 

Die Elegie beginnt mit einer scheinbar philosophischen Frage. Sie fragt »Warum« 
(V. 1), wie andere Elegien mit »Wer« (DE 1, DE 5) oder »Wann« (DE 4) bzw. »seit 
wie lange« (DE 6) einsetzen. Das gehört zum zyklischen Inventar. In der ›Neunten 
Elegie‹ legen die mit der Frage verbundenen Wörter das Philosophische nahe. Es 
lässt sich geradezu eine These herausschälen, die die Form der Frage hat. Man könnte 
in diesem Sinn in den Bildern (›Lorbeer‹) und den Abstraktes nahelegenden Wör-
tern (›Dasein‹, ›Schicksal‹, ›Menschliches‹, ›müssen‹) den Zwang als Gegenstand 
jener Frage bestimmen; sie lautete: Warum sucht man den Zwang, während man ihn 
vermeidet? So lauten die ersten Zeilen: »Warum […] / Menschliches müssen – und, 
Schicksal vermeidend, / sich sehnen nach Schicksal? …« (V. 1-6) Doch gleich stellt 
sich heraus, dass alles Begriffliche, das auf den Zwang hindeutet, nur eine einzige, 
allem gemeinsame Bedeutung hat, nämlich die Bedeutung des einmaligen Moments. 
Der Zwang, lautet die ›Antwort‹, die die erste Strophe ab V. 10 gibt, ist die Gültig-
keit des Moments: Die Wichtigkeit, einmal irdisch gewesen zu sein, lasse sich nicht 
bestreiten. Die Antwort auf die Frage nach dem Zwang nennt also nicht den Grund 
für die Sehnsucht nach dem Zwang, sondern bestimmt die Möglichkeitsbedingung 
eines bestimmten Zwangs; die Antwort lautet: »Aber dieses / e i n mal gewesen zu 
sein, wenn auch nur e i n mal: / irdisch gewesen zu sein, scheint nicht widerrufbar.« 
(V. 14-16) Die Steigerung ist kraft des Moments möglich und daher gerade dem ›Wir‹ 
zugänglich. Im Wort ›e i n mal‹ ist der Moment benannt. Das Tempo, das den Aus-
druck des gedanklichen Zentrums der Strophe prägt, steigert sich weiter im mit prä-
sentischer Hochstimmung sechsmal wiederholten ›e i n mal‹. Gegen alle Erwartungen 
gilt die mit dem Moment gegebene Hinfälligkeit als das eigentlich Irdische. So versieht 
das Gedicht jede vorgebrachte Vorstellung mit dem Index einer radikal gesteigerten 
Präsenz. Die Frage nach dem Warum des Zwangs ist kraft der Antwort selbst davon 
erfasst; die Antwort löst wie alles Begriffliche auch die Frage auf. Die Antwort lau-
tet: Der Zwang als das Unwiderrufbare ist bestimmt als die Möglichkeit, im Moment 
Mensch zu sein – die Möglichkeit hat Geltung. Darauf wäre die richtige Frage diese 
gewesen: »Welcher Zwang ist dem säkularisierten Menschen zweifelsfrei möglich?« 
Aus diesem Grund sage ich eingangs, dass die Frage nur scheinbar philosophisch ist – 
auch sie ist schon von der poetisch-praktischen Arbeit erfasst. Es geht nicht um das 
herkömmliche ›Schicksal‹.

Insofern die Schwindensten (grammatisch im Superlativ) die Remedur darstellen, 
erwächst die Gegenwehr in der grammatischen Steigerung des schwindenden ›Hier-
seins‹. Am Ende ist es von großer Bedeutung, dass selbst diese letzte Spekulation 
in epistemologisch-ästhetischer Skepsis formuliert ist, mit dem Verb ›scheinen‹ in 



  121Aufsätze

der doppelten Bedeutung von scheinbar und schön: »scheint nicht widerrufbar.« 
(V. 16)

3. Autorität und Notwendigkeit in philologischer Praxis

Innerhalb des Wissenschaftsimperativs der deutschen Universität (wie sie Wilhelm von 
Humboldt 1809 konzipierte) haben sich zwei methodische Traditionen im Umgang 
mit literarischen Werken herausgebildet: eine philologische und eine im engeren Sinn 
literaturwissenschaftliche. Während die Literaturwissenschaft auf die Einbettung des 
Werks in allgemeine (verständliche) Regeln zielt, will die Philologie von der eigenen 
Praxis ausgehen und in der Reflexion der Praxis das Partikulare verstehen. Die Unter-
scheidung Immanuel Kants zwischen Regeln und der Anwendung von Regeln, für die 
es keine Regeln gibt, liegt zugrunde: Die Literaturwissenschaft orientiert sich an Re-
geln, also auf den Begriff gestützte Theorien und Methoden, während die Philologie 
zu verstehen sucht, was den interpretierenden Philologen in der Anwendung der Re-
geln leitet, einer Anwendung, die das Ziel hat, dem individuellen Gegenstand gerecht 
zu werden, ohne von einer Regel auszugehen. Oft greifen Philosophen, die ihre Inter-
pretationen fachwissenschaftlich begründen wollen, auf die Literaturwissenschaft zu 
(etwa in der Nietzsche-Forschung).

In den zwei Betrachtungsweisen tritt der literarische Gegenstand unterschied-
lich hervor. Der Unterschied liegt in den Funktionen, die man dem Text bzw. dem 
Werk gibt. In der Literaturwissenschaft wird der Text als zugehörig zu allgemeinen, 
begrifflich fassbaren Kräften oder Strukturen betrachtet. Der Text erhält eine dia-
gnostische Funktion für das Allgemeine, dem er angehöre; je nach literaturwissen-
schaftlicher Methode variiert dieses Allgemeine (die psychoanalytische Literatur-
wissenschaft nimmt den Text als Ausdruck des psychischen Apparats des Autors; die 
Diskurstheorie als Medium übergeordneter sprachlicher Prozesse). Dagegen tritt in 
der Philologie die Dynamik des Werks in den Vordergrund, in der die Partikulari-
tät des Werks entsteht.

So lässt sich die Autorität des Gegenstands für die Analyse respektive die Lektüre 
bestimmen. Im einen Fall ergibt sie sich aus der Übereinstimmung mit Begriffen, im 
anderen Fall aus der Subjektivität (im Sinn eines starken Subjekts), die das Werk vor-
stellt. Der Ruf der Literaturwissenschaft, eine große Beliebigkeit in der Analyse von 
Texten zu vertreten, ergibt sich daraus, dass die Rivalität methodischer Zugänge nicht 
in der Lektüre, sondern in der theoretischen Debatte entschieden werden soll.

Dagegen steht der philologische Zugang einer Anerkennung der Autorität einer 
juristischen Rechtsnorm näher, da er von einer Verbindlichkeit ausgeht, die der Text 
selbst schafft und formuliert; die klassische Formel lautet: textus sui ipsius interpres. An-
ders als in der Rechtswissenschaft ist die Autorität, die der Text als Subjekt beansprucht 
(er möchte in seiner Individualität respektiert werden), nicht mit einem rechtlichen 
Geltungsanspruch (und möglichen Sanktionen) bewehrt, sondern setzt die (ethische) 
Entscheidung des Interpreten voraus, diese Autorität zu achten. Der französische Grä-
zist und Philosoph Jean Bollack spricht in diesem Sinn von einer ›Zwangsphilologie‹. 



Aufsätze122

Ist die Autorität freilich anerkannt, lässt sich die Strenge, der die Interpretation unter-
liegt, der Strenge in der Auslegung von Rechtsnormen vergleichen.

Die philologische Methodenlehre, die den Namen Hermeneutik trägt, zielt dar-
auf, in der Lektüre selbst die erforderliche Verbindlichkeit und Notwendigkeit her-
zustellen. Grundlegend ist eine Unterscheidung, die Friedrich Schleiermacher schon 
1805 /6 in den Notizen zu seiner ersten Hermeneutik-Vorlesung in Halle getroffen 
hat; Schleiermacher hält fest: »Zwei entgegengesetzte Maximen beim Verstehen 1.) 
Ich verstehe alles bis ich auf einen Widerspruch oder Nonsens stoße 2.) ich verstehe 
nichts was ich nicht als nothwendig einsehe und construiren kann. Das Verstehn nach 
der lezten Maxime ist eine unendliche Aufgabe.«8 Die erste Maxime, die Schleier-
macher vorstellt, geht von einer Voraussetzung aus (sei es die der Analyse oder der Ex-
egese), um mit ihr möglichst weit zu kommen – darin bestehe hier das Verstehen. Die 
zweite Maxime geht von einer Fremdheit aus (oder stellt sie erst, gegen die erste Ma-
xime, her), um sie aufzulösen, indem die Elemente des Texts notwendig aufeinander 
bezogen werden. Dieser Akt der Konstruktion beansprucht, dem Text gerecht zu wer-
den, indem sie deren Gedanken wiederholt; er nimmt als Grundlage eine Notwendig-
keit, die sich im Gegenstand ausbreiten lasse. Nicht eine (philosophisch-ästhetisch be-
gründete) Schönheit ist das Telos der Lektüre, sondern die Notwendigkeit. In solch 
fremder Notwendigkeit liegt die Autorität, der die Auslegung zu folgen habe. Ist die 
Autorität nachgewiesen, kommt auch die Interpretation an ihr Ziel.

4. Rilkes Gedicht ›Wie die Natur die Wesen überläßt‹ in philologischer Lektüre

Martin Heidegger stellt in die Mitte seines Aufsatzes ›Wozu Dichter?‹ Rilkes Ge-
dicht ›Wie die Natur die Wesen überläßt‹ aus dem Jahr 1924. Heidegger stellt das 
Gedicht nicht nur in den Mittelpunkt, sondern er folgt im Aufbau seiner eigenen 
philosophischen Argumentation dem Gang des Gedichts. Damit behauptet er eine 
Identität des poetischen und des philosophischen Denkens, eine Wahrheit des Ge-
dichts, die er freilege. Dieser Anspruch und die Konstruktion der Dynamik gilt es zu 
prüfen. Das Gedicht lautet:

Wie die Natur die Wesen überläßt
dem Wagnis ihrer dumpfen Lust und keins
besonders schützt in Scholle und Geäst:
so sind auch wir dem Urgrund unseres Seins
nicht weiter lieb; er wagt uns. Nur daß wir,
mehr noch als Pflanze oder Tier,
mit diesem Wagnis gehn; es wollen; manchmal auch
wagender sind (und nicht aus Eigennutz)
als selbst das Leben ist –, um einen Hauch

8	 Friedrich Schleiermacher, Vorlesungen zur Hermeneutik und Kritik, hg. von Wolfgang Virmond, Berlin, 
Boston 2012 (Friedrich Schleiermacher. Kritische Gesamtausgabe, Abt. II, Vorlesungen, Bd. 4), S. 6.

5



  123Aufsätze

wagender . . . . Dies schafft uns, außerhalb von Schutz,
ein Sichersein, dort wo die Schwerkraft wirkt
der reinen Kräfte; was uns schließlich birgt
ist unser Schutzlossein und daß wir’s so
in’s Offne wandten, da wir’s drohen sahen,
um es, im weitsten Umkreis, irgendwo,
wo das Gesetz uns anrührt, zu bejahen.9

Das Gedicht ist in seiner Komposition wie ein Argument aufgebaut. Schon in der 
Komposition erhebt es den Anspruch philosophisch zu sein. Das ist uns vertraut aus 
der Lektüre der ›Neunten Elegie‹. Man kann die einzelnen Etappen des Arguments 
unterscheiden, insofern sie syntaktische Einheiten bilden. Die Syntax bestimmt in-
des nicht nur die jeweilige Reichweite eines Gedankens bzw. die Etappen des ganzen 
Arguments im Gedicht, sondern auch die jeweilige Entfaltung des Gedankens. Ge-
rade insofern die Syntax jeweils einen ungewöhnlichen Weg geht, regiert ihre Sorg-
falt und entscheidet den Gedanken.

Den Anfang (V. 1-5) macht ein Vergleich (»Wie die Natur […]«, V. 1); verglichen 
wird ein Verhältnis von Kraft und möglicher Kontrolle der Kraft – das Verhältnis fin-
det sich einerseits bei den »Wesen« (V. 1) und andererseits bei dem Wir, für das das 
lyrische Subjekt spricht. Die Kraft ist einmal die »dumpfe[] Lust« (V. 2) (bei den 
Wesen) und dann (im Ziel des Vergleichs, dem Wir) ein »Urgrund« (V. 4). Beide Mal 
wird eine Oberfläche ins Spiel gebracht (»Scholle und Geäst«, V. 3, bzw. »Sein«, V. 
4), die das Wesen bzw. das Wir vor der eigenen Kraft schützen könnte. Einmal wird 
der Schutz direkt und ohne weitere Erläuterung ausgedrückt (»schützt«, V. 3), das 
andere Mal wird mit der Formulierung »nicht weiter lieb« (V. 5) die menschliche 
Liebe als Bestimmung des möglichen, aber eben nicht gesuchten Schutzes – der Lust 
entgegengesetzt – genannt. Durch die Verdoppelung des Vergleichs von Kraft und 
schützender Oberfläche ist das Wort »Urgrund« nicht in der Genetivmetapher eine 
ontologische Erläuterung des »Seins«, sondern das »Sein« ist – durch das Possessiv-
pronomen »unseres« – dem Urgrund genau entgegengesetzt, parallel zur Erde und 
zu den Ästen des Baums. Die syntagmatische Verbindung von »Scholle und Geäst« 
(V. 3) verhindert, dass die Scholle mehr ist als Erde, den später genannten Pflanzen 
und Tieren zugeordnet, keinesfalls etwas Geistiges im ideologischen Sinn.

Das Gedicht konstatiert, dass das Konkrete keinen Schutz mehr gegen die abstrak-
tere Kraft gibt; wie Erde und Äste ist auch das Sein in der Formulierung ›Urgrund 
unseres Seins‹ konkret und irdisch und führt dazu, dass das Wagnis als Entfesselung 
der abstrakteren Kraft ungehindert bleibt. Das »Wagnis ihrer dumpfen Lust« (V. 2) 
gilt analog zur Wendung »er [d. i. der Urgrund] wagt uns« (V. 5).

Die »Natur« (V. 1) gibt damit für die Pflanzen, Tiere und das Wir gleichermaßen 
das Gesetz, innerhalb dessen das zweifache Wagnis sich vollzieht; die Natur ist nicht 
den Pflanzen und Tieren allein zu eigen.

9	 Rilke (Anm. 4), S. 261.

10

15



Aufsätze124

Der zweite Gedanke (V. 5-10) gilt dem Unterschied des Verglichenen (»Nur daß 
wir […], V. 5); der Unterschied ist schon mehrfach angedeutet worden (im Verhält-
nis von Lust und ›lieb sein‹, und in der Gegenüberstellung von ›Wesen‹ qua Pflan-
zen und Tiere und ›Wir‹). Der Unterschied liegt also nicht im Wagnis, dem beide 
ausgesetzt sind, sondern in der Reflexion, und noch mehr in der bejahenden Refle-
xion des Wagnisses (»es wollen«, V. 7). Damit ist freilich dieser Gedanke noch nicht 
an ein Ende gekommen. Ist die Natur die stoische Form (bzw. deren Gelassenheit die 
Bedingung) des Wagnisses, das von der Lust und dem Urgrund ausgeht, dann kann 
sie mit dem nun eingeführten »Leben« (V. 9), dessen Merkmal das Wagen seiner 
selbst ist (insofern die Kraft und die Vernachlässigung des Schutzes innerhalb des Sub-
jekts verortet sind), nicht identisch sein. Nicht die Natur wird überboten, sondern 
das wagende Leben, das der Natur angehört. Womöglich exploriert das Gedicht die 
Möglichkeiten der ›Natur‹, die schließlich poetisch wäre (darauf komme ich noch 
zu sprechen). Wie also ist zu verstehen, dass ein sich selbst aufs Spiel setzendes Wir 
(dem Leben verbunden) sich aufs Spiel setzt? Womöglich endet der Anspruch des 
syllogistischen Verstehens hier, wobei das Neue grammatisch in der Form vorerst des 
Komparativs gefasst ist (mit zweimal »wagender«, V. 8 und 10), die die poetische 
Form der Zuspitzung vorbereitet.

In der Apposition (die das Adjektiv nötig wiederholt: »wagender«, V. 10) ist die 
neue komparative Form eingeführt, die den Unterschied schafft. Das geschieht in der 
Verwendung einer alltagssprachlichen Wendung nach dem Muster ›er ist um einen 
Hauch schneller‹. Das Alltagssprachliche wird indes in seinem Wortmaterial ernst ge-
nommen: Der »Hauch« (V. 9), als ›Atem‹ zur dichtersprachlichen Idiomatik Rilkes 
gehörend, hat die Qualität der Verse aus der ›Ersten Elegie‹: »Wirf aus den Armen 
die Leere / zu den Räumen hinzu, die wir atmen«10 (DE 1, V. 23 f.). Dort ist die »er-
weiterte Luft« (V. 25) das Ergebnis des transitiv gebrauchten, schaffenden Atmens: 
»vielleicht daß die Vögel / die erweiterte Luft fühlen mit innigerm Flug.« (V. 24 f.) 
Der Hauch wäre diese »erweiterte Luft«. Rilke stellt sich immer wieder bewusst in 
die pneumatologische Tradition dichterischen Selbstverständnisses, radikal formu-
liert im ersten Vers des Sonetts ›Atmen, du unsichtbares Gedicht!‹11 (SaO II.1, V. 1) 
Das Atmen ist hier geradezu definiert als Gedicht.

Das Leben, die dem Menschen eigene, ihn aufs Spiel setzende Natur-Kraft, ist vom 
Menschen bewusst sich zu eigen gemacht worden. Diese Überbietung wird benannt 
als solche (›wagen‹ wird in der syntaktischen Entfaltung paronomastisch zu »wa-
gender«, V. 8) und dann in der Benennung (das Wort »wagender, V. 10, wird zu die-
sem Zweck wiederholt und vertieft) erklärt: Indem das ›wir‹ das Leben überbietet, 
schafft das ›wir‹ das, was es nun unterscheidet, namentlich die poetische, pneumato-
logische Kraft. Wie der Sinn als Komparativ des »wagender« im Insistieren auf dem 

10	 Rilke (Anm. 3), S. 11.
11	 Rainer Maria Rilke, Die Sonette an Orpheus, Aus dem Nachlass des Grafen C. W. und Gedichte 1919-

1922, hg. von Christoph König, Göttingen 2025 (Rainer Maria Rilke. Werke. Historisch-kritische Aus-
gabe, W SaO), S. 39.



  125Aufsätze

Wort sich als Leere erweist, ist auch das neue »Sichersein« (V. 11) paradox in dessen 
Fehlen neu bestimmt. Dass das nicht stets geschieht in der Natur des Wir (»manch-
mal«, V. 7), deutet auf einen bald explorierten Unterschied zwischen den Menschen 
und den Dichtern (die allein das ›Manchmal‹ besetzen).

Die große Zäsur der vier Punkte nach diesem Vorgang markiert eine neue gedank-
liche Haltung – d. h. die im Vergleich mit Pflanzen und Tieren entwickelte, den Men-
schen einschließende Natur-Analyse wird buchstäblich deplatziert und zu einer Spe-
kulation über einen Ort, der abseits ist (»außerhalb«, V. 10; »dort wo«, V. 11). Es ist 
der im (poetischen) Hauch mögliche Ort, der Ort der »reinen Kräfte« (V. 12), der 
das »Sichersein« (V. 11) begründet. Der neue Ort und das dort Mögliche verbinden 
sich im dritten Gedanken (V. 10-12), der vorerst als Resultat des pneumatologischen 
Vorgangs vor der Zäsur gilt.

Das Spekulative hier besteht in einer paradoxen Gleichsetzung, die dort möglich 
sei, der Gleichsetzung von »Sichersein« (V. 11, nicht eine begrifflich unabhängige 
Sicherheit!) und »Schutzlossein« (V. 13). Die Gleichsetzung tritt auf wie eine 
Hypothese, der im nächsten, vierten, langen, bis zum Ende führenden Gedanken-
schritt zusätzliche Bedingungen beigegeben werden, damit die Hypothese gültig 
sein kann.

Eine merkwürdige Verbindung der beiden Formen von Skepsis findet statt, die 
Rilke einerseits in den ›Duineser Elegien‹ und andererseits in den ›Sonetten an Or-
pheus‹ zwei Jahre zuvor ausgeprägt hat. Die Elegien gehen vom Leben aus und er-
proben gedankliche Zugänge zur Transzendenz (den Engeln, dem Tod, der neuen 
Sprache), die in der Natur der die Elegien prägenden Wiegebewegung von Zauberei 
und Realitätssinn verlässlich als unredlich abgewiesen werden. Dagegen imaginieren 
die Sonette, ohne daran zu zweifeln, eine künstlichere, poetische, von Orpheus seiner-
zeit begründete reine Atemwelt, die den Protagonisten in dieser Welt (es sind heutige 
Dichter) die Frage vorhält, wie sie denn von Orpheus wissen können. Im ersten So-
nett ist mit dem Anruf »O reine Übersteigung«12 (SaO, I.1, V. 1) die Poesie in der 
Tradition Orpheus’ gemeint.

Der zweiten Option gehört das hier vorliegende Gedicht schließlich an; darin wird 
die poetische Spekulation einer (sicheren) Welt der reinen Kräfte als transzendenter 
Traum, nach der Zäsur, vom Leben ausgehend, gezeigt, um dann weiterhin die poeti-
sche, orphische Realität zu begründen, in der man deren Bedingungen vorführt, ohne 
sie in Frage zu stellen. Von zentraler Bedeutung ist die paradoxe Spekulation, dass mehr 
aus weniger entsteht, Schwerkraft aus dem Reinen: Das ist schon mit dem Kretikus 
im eben erwähnten Sonett II.1 »Raumgewinn« (V. 8) gemeint, dem kürzesten Vers 
des Doppelzyklus, der in seiner Kürze vorführt, dass nur so, in der Konzentration, der 
also umgedeutete, reine ›Raum‹ erweiterbar ist. In der Manier der orphischen Skepsis 
wird in der neu gedeuteten Ortlosigkeit als Ort des nun möglichen Geschehens der 
gedankliche Ursprung der Bedingungsverhältnisse identifiziert: »irgendwo« (V. 15) 
im Sinn eines nicht identifizierbaren Ortes (ein positives ›Nirgendwo‹), im Super-

12	 Rilke (Anm. 11), S. 11.



Aufsätze126

lativ der ins Leere geführten Ausdehnung (»im weitsten Umkreis«, V. 15). Der aus 
den Elegien vertraute Komparativ (»wagender«) wird überboten.

Das hier erreichte Absolutum ist das Resultat einer Gedanklichkeit, die auf Glei-
chungen aus ist – in der Gleichung verliert sich das zweckhafte Argument und weicht 
der poetischen, von Nietzsches ›Dionysos-Dithyramben‹ her vertrauten Steigerung.

Das »Gesetz« (V. 16) am Ende ermöglich in einem spekulativen, als poetischer 
realisierten Raum die gesteigerte ›Natur‹ des Wir, das von den Menschen und deren 
›Leben‹ sich unterscheidet – und tatsächlich von Anfang an sich unterschieden hat, 
wenn das auch nicht sogleich erkennbar war. Der bestimmte Artikel (es heißt: »das 
Gesetz«, V. 16) zeigt an, dass das Wort nicht als Begriff gebraucht wird, sondern wie 
ein Wort, das wie alle Wörter des Gedichts seinen ursprünglichen Sinn verloren und 
in der Verhältnisbildung, die hier die absolute Steigerung bzw. Zuspitzung ist, neu er-
halten hat. Das Gesetz im letzten Vers ist somit die gesteigerte »Natur« (V. 1) im ers-
ten Vers des Gedichts. Die Begriffe (Natur, Leben, Offne, Kraft, Gesetz etc.) sind der 
konkreten Bedeutung am Ende fast völlig entleert.

5. Theoretische Betrachtung der (bisherigen) philologischen Praxis

Zur Praxis der Interpretation gehört die aufhebbare Formulierung allgemeiner Prin-
zipien in der Arbeit am Sinn. Die Formulierung ist nötig, um über das Gedicht spre-
chen zu können; aufhebbar sollen die Begriffe sein, mit deren Hilfe formuliert wird, 
um der stets individualisierenden Arbeit am Sinn gerecht zu werden. Im Gang des Ge-
dichts verlieren diese Begriffe das Begriffliche, wenn es darum geht, die Notwendig-
keit im Fortgang von Wort zu Wort zu verstehen.

Die Rede von der Skepsis, dem Wort, mit dem ich die Lektüre der ersten Strophe 
der ›Neunten Elegie‹ schloss, und die Rede von der Zuspitzung soeben sind freilich 
von einer höheren Abstraktionskraft, denn sie benennen Prinzipien der Kreativität, 
die dem Zyklus ›Duineser Elegien‹ wie auch dem einzelnen Gedicht die Möglich-
keitsbedingung ist. Die Bedeutung dieser Prinzipien zeigt sich schon daran, dass der 
Dichter mit deren Hilfe Gedichte, die den Elegien fremd sind, zu identifizieren und 
zu vermeiden vermag; das führt die neue Historisch-kritische Ausgabe der Werke 
Rilkes vor. Ein hervorragendes Beispiel ist die gezeigte Rivalität des Elegien-Zyk-
lus mit dem gleichzeitig im Februar 1922 entstehenden Zyklus ›Die Sonette an Or-
pheus‹. Sind die Sonette dem Rühmen, das eine imaginäre, artistische Welt schafft, 
verpflichtet, drückt sich in den Elegien der stets zurückgenommene Traum von Trans-
zendenz in Gestalt von Tod, Engel, Tierbewusstsein aus. In meinen Beispielen waren 
es die Wiegebewegung von ›Schwindenstem‹ (das schon an die Leere rührt) und der 
Einschränkung »scheint«: Diese Wiegebewegung, eben von Zauberei und Realitäts-
sinn, gehört zu den Elegien, so wie die artistische Imagination einer Leere mehr den 
Sonetten angehört. Beides sind Formen der Skepsis, die auf verschiedene Weisen zur 
Natur von Rilkes Werk gehört.

Wenn ich von der ›Natur‹ eines Werkes spreche, tue ich das im Sinn einer Er-
kenntniskritik der poetischen Arbeit. Galt meine erste Zwischenbemerkung der Frage 



  127Aufsätze

der Notwendigkeit, so lautet die leitende Frage hier: Welches sind die Bedingungen 
der Möglichkeit der Notwendigkeit, von der Schleiermacher in der von mir schon 
zitierten Aufzeichnung aus dem Jahr 1805 /6 spricht? Sie kann in der poetischen Skep-
sis liegen (als Natur der Elegien eben), aber auch an anderen ›Naturen‹ (eben der 
›Zuspitzung‹ als Natur eines Gedichts). In meinem Buch ›Kreativität‹13 über Ril-
kes ›Duineser Elegien‹ meine ich mit ›Kreativität‹ diese Natur, die die poetischen 
Handlungen in ihrer Notwendigkeit erzeugt. Gemeint ist also eine Totalisierung aller 
kreativen Akte, die poetisch am Werk sind, die das Werk vollzieht, und die der Lektüre 
ihre philosophische Berechtigung gibt. Die Totalisierung in ihren Handlungen ist die 
poetische Vernunft, die Autoreflexion des Werks, der die Lektüre folgt bzw. die deren 
Gegenstand ist. Somit wird zentral ein Handlungsbegriff für die Poesie.

Ich komme nun zu Heideggers philosophischer Hermeneutik. Es wird sich zeigen, 
dass nicht der Sinn und noch weniger die Arbeit am Sinn Ziel seiner philosophischen 
Auslegung sind. Ich möchte dabei Heidegger von innen her, von seiner Absicht her 
konstruieren und kritisch-philologisch lesen.

6. Paralipomenon: Heideggers Notate über Rilke in den ›Schwarzen Heften‹

Eine der ›Überlegungen‹ Heideggers in seinen ›Schwarzen Heften‹, notiert 1938 /39 
(Nr. 88),14 gilt Rilke; Heidegger beginnt mit dem Trennenden, das nach 1945, als er 
Rilke in die Nähe Hölderlins rückt in dem Aufsatz ›Wozu Dichter?‹, überwunden 
werden soll und ihn insofern orientiert; die mangelnde qualitative Unterscheidung von 
Tier und Mensch gehört zum einen dazu, und zum anderen das zu persönliche Leiden 
und – wo Rilke das Leiden auf sich nehme – das ›geschichtlich‹ ungeklärte individu-
elle heroische Schicksal. Denis Thouard umreißt das Besondere des philosophischen 
Projekts der ›Schwarzen Hefte‹, das als Projekt ›Sein und Zeit‹ ablösen sollte, zwei-
fach;15 die Verbindung von Politik und Philosophie tut sich mit der herausragenden 
Rolle, die die Dichtung erhält, zusammen. Die philosophische Radikalität findet im 
Nationalsozialismus ein Mittel, sich von der Vergangenheit der Metaphysik zu trennen. 
Und biete die Dichtung vor 1945 »une nouvelle mythologie du peuple allemand«,16 
so nach 1945 allein noch Spuren des Seins. Der Antisemitismus geht damit einher; 
er ist nicht obsessiv wie bei Carl Schmitt, sondern identisch mit Heideggers Kritik 
an der Moderne (Kalkül, Urbanismus, Ökonomie, Intellektualität, Abstraktion), ver-
treten für Heidegger durch Marx, Freud und Simmel. Das Artistische, das Heideg-
ger an Rilke (und noch mehr an George) bemängelt, gehört zu dieser Kritik der Mo-
derne. Doch Rilke gibt er die Chance, nicht in diese moderne, jüdische Welt verbannt 
zu werden, sondern zur anderen Welt aufzubrechen, in der das Sein ex negativo stets 

13	 Christoph König, Kreativität. Lektüren von Rilkes ›Duineser Elegien‹, Göttingen 2023, 2. Aufl. 2024.
14	 Heidegger (Anm. 6), S. 438-440.
15	 Vgl. Denis Thouard, Herméneutiques contemporaines, Paris 2020, S. 313-350.
16	 Ebd., S. 315.



Aufsätze128

das andere verborgene Allgemeine ist: die Lebensnot ist die »Not des Seyns«,17 die 
Historie ist die Geschichte, der persönliche Heroismus ist das Schicksalstragende, der 
Krieg die Erstreitung der Lichtung. So werden Rilkes ›Einsamkeit‹ und ›Schweigen‹, 
von denen Heidegger spricht, als ›Vereinsamung‹ gedeutet. Man kann insgesamt be-
obachten, wie Heideggers Ahnung sich ihrer selbst bewusst wird; er schreibt eingangs 
seiner ›Überlegung‹ von 1938 /39: »die ›Elegien‹ sind mir unzugänglich – wenn 
ich auch ihre dichterische Kraft und Einzigkeit inmitten dieser dichtungslosen Jahr-
zehnte ahne und verehre.«18 Die metapolitische Radikalität bleibt auch nach 1945 
konstant, sie wird nun depolitisiert. Die Emphase von ›Wozu Dichter?‹, so Thouard, 
ist in einem alten vorausgehenden Radikalismus begründet, denn schon 1931 ist das 
dichtende Subjekt gerade und nur in der Sprache des Seins möglich. Diese Emphase 
knöpft sich nun Rilke vor, nicht ohne Gewalt. Die Gewalt als philosophisches Prob-
lem in einer Philosophie, die mit der Unzugänglichkeit der Poesie grundsätzlich rech-
net, möchte ich nun entfalten.

7. Heideggers Philosophie in Rilkes Gedicht

Heidegger misst in ›Wozu Dichter?‹ Rilke an Hölderlin. Maßstab ist der Stellenwert 
beider in einer ›Geschichte des Seins‹, die unabhängig von der Literatur- oder Philo-
sophiegeschichte verlaufe und die in der Gegenwart verborgen sei – in der ›Welt-
nacht‹ einer ›dürftigen Zeit‹, die dürftig sei aufgrund der Abwesenheit der Götter. 
Die Dichter können die Wende bringen, indem sie vom Abgrund ausgehen, wo sich 
noch Spuren der Götter finden. Heidegger argumentiert auf linguistische, von der 
Wortbildung ausgehende Weise: Da ein ›ab‹ ein ›an‹ voraussetze, könne von der 
Abwesenheit in der Abwesenheit auf eine Anwesenheit geschlossen werden. So lautet 
Heideggers Frage: Ist Rilke »ein Dichter in dürftiger Zeit?«,19 und er bekräftigt Ril-
kes Anspruch, in Erwägung gezogen zu werden, indem er die Definition einer ›dürfti-
gen Zeit‹ mit dem Vokabular aus einem der ›Sonette an Orpheus‹ (I.19) formuliert; 
Heidegger schreibt: »Dürftig ist die Zeit, weil ihr die Unverborgenheit des Wesens 
von Schmerz, Tod und Liebe fehlt.«20 Die entsprechenden Zeilen lauten in Rilkes 
Gedicht: »Nicht sind die Leiden erkannt, / nicht ist die Liebe gelernt, / und was im 
Tod uns entfernt, // ist nicht entschleiert.«21 (I.19, V. 9-12) Freilich bleibe Rilke hin-
ter Hölderlin »in der seinsgeschichtlichen Bahn nach Rang und Standort«22 zurück. 
Heidegger lässt die Fremdheit bis an das Ende seines Texts spüren. Er kennt die lite-
rarische, von der französischen Literatur her von Rilke neu geschaffene ›orphische‹ 
Tradition nicht, die von einem absoluten Raum der Kunst ausgeht. Rilke liest zu die-
sem Zweck die Werke von Flaubert und Mallarmé wie die von Valéry, seinem großen 

17	 Heidegger (Anm. 6), S. 438.
18	 Ebd.
19	 Heidegger (Anm. 1), S. 252.
20	 Ebd., S. 253.
21	 Rilke (Anm. 11), S. 29.
22	 Heidegger (Anm. 1), S. 254.



  129Aufsätze

Ideal. Martin Heidegger spürt diese französische Fremde und missachtet die Artistik 
Rilkes. Dass Rilke der zweitrangige Nachfolger des ›archaischen Sehers‹ Friedrich 
Hölderlin bleibe, beschränke den Weg des Denkers, über Rilke die ›seinsgeschicht-
lichen‹ Grundlagen zu erkunden, also wie der Bereich beschaffen sei, in dem die Dich-
ter von den Göttern sprechen können.

Zugleich sieht Heidegger sich selbst noch nicht weit genug in »der Zwiesprache 
zwischen dem Dichten und dem Denken«,23 um die ›Duineser Elegien‹ und ›Die 
Sonette an Orpheus‹, die allein er als ›gültig‹ gelten lässt, auslegen zu können. Umso 
aufschlussreicher ist der überraschende Befund, dass die Elegien und die Sonette 
(namentlich I.19, II.28, I.1 und I.3) an den Hauptstellen der Komposition des Auf-
satzes die Referenz bilden und dass deren Wörter in Heideggers linguistisch-rhetori-
sche Argumentation eingehen. Diese Argumentation unterwirft sich rhetorisch den 
Gedichten und gibt sich als Kommentar, doch setzt sie – vor allem mit den Mitteln 
der Paronomasie, der Apophonie, des Archaismus sowie der Silbenzerlegung, und das 
alles in der Parallelsetzung von Wörtern aus verschiedenen Gedichten – in den Ge-
dichten den philosophischen Gedanken durch. Die philologische Gattung des Kom-
mentars wird mit Recht aus ihrer hermeneutischen Unschuld geführt und zugleich 
aber ihrer erläuternden Funktion entrissen. Nunmehr leitet Heidegger aus dem Kom-
mentar den ›Wahrheitsgehalt‹ eines Gedichts her. Der Aufsatz ›Wozu Dichter?‹ ist 
daher als Vorbereitung einer Auslegung zu verstehen, in der das Vokabular der Elegien 
und der Sonette restlos der philosophischen Konstruktion unterworfen sein würde.

Heidegger gibt in seinem Vortrag anhand von Rilkes Gedicht ›Wie die Natur die 
Wesen überläßt‹ (1924) ein Exemplar seiner Denkform. Das Gedicht sei nicht voll-
endet, doch »im Umkreis der vollendeten Dichtung Rilkes und zeitlich nach ihr«24 
entstanden. Heidegger zieht de facto ein Gedicht heran, dessen Wörter Rilke weit-
gehend der Referenz entleert – er ist hier freier, und er hält sich zurück gegenüber 
den Elegien, deren Wörter eine neue idiomatische Bedeutung gewonnen haben (die 
Zuspitzung in der Misere der Kreatur, den Hinfälligsten). Hat er diesen Widerstand 
gescheut?

Mit der Analyse des Gedichts beginnt in der Komposition des Aufsatzes erst die 
Beschäftigung mit Rilkes Gedichten, nachdem Heidegger die Rangordnung von 
Hölderlin und Rilke bestimmt und die vorläufige Unzugänglichkeit für ihn der al-
lein großen Zyklen (»das gültige Gedicht«,25 sagt er) erläutert hat. Dazu müsse man 
im »Sagen des Seins«26 bewanderter sein, als er es sei; und Rilke sei aufgrund sei-
ner seinsgeschichtlichen Sekundarität gegenüber Hölderlin schwerer zu bestimmen 
als dieser. So werde er nur über einige »Grundworte«27 Rilkes im Kontext der ober-
flächlichen Totalität des Seienden, die Rilke nach ihm schaffen konnte, sprechen. Das 

23	 Ebd.
24	 Ebd.
25	 Ebd., S. 252.
26	 Ebd., S. 254.
27	 Ebd.



Aufsätze130

ausgewählte Gedicht sei dafür geeignet, weil es als Etüde diese Oberfläche nicht ver-
lasse; Heidegger schreibt: »Wir nehmen das Gedicht als eine Einübung des dichteri-
schen Sichbesinnens.«28 Innerhalb von Heideggers Absicht ist also entscheidend, zu 
erkennen, »wie sich für Rilke das Seiende als solches im Ganzen zeigt«.29 Wie wer-
den, frage ich nun, die Grundworte entwickelt? Geschieht das bei Heidegger auf die 
gleiche Weise wie bei Rilke? Indem ich diese Fragen zu beantworten suche, wird sich 
ein unterschiedliches Verständnis von Grammatik herausstellen, nämlich Heideg-
gers Beschränkung der Grammatik auf die Lexik unter Ausklammerung der für Rilke 
entscheidenden Syntax. Das ist auch in der Literaturwissenschaft der Zeit (vgl. Holt-
husen 1937)30 üblich und gibt Heidegger seinen sprachphilosophisch historischen 
Ort. Heidegger folgt den Wörtern des Gedichts und setzt sie in einen die Wörter ar-
gumentativ verbindenden, philosophischen Gedankengang. Er schafft damit ein Mo-
dell der sogenannten poetologischen, kurrenten Lektüren, die mithilfe der Elemente 
eines Werks eine scheinbar individuelle Theorie des Werks konstruieren, deren innere 
Bestätigung ist, dass sie aufgeht im ausgewählten Material.

Heideggers Stationen des gedanklichen Prozesses durch das Gedicht lassen sich je-
weils auf den Begriff bringen. Die Wörter Rilkes werden dafür herangezogen, meist 
Wörter aus diesem Gedicht, aber auch aus anderen Gedichten; das zeugt von Hei-
deggers Wahrnehmung einer idiomatischen Dichtersprache, doch verfährt er strikt 
in der Parallelstellenmethode, also ohne die Wörter wie eine Gattung jeweils zu be-
greifen (›Gattung‹ im Sinn von Stanley Cavell), nach der Praxis, dass jede individu-
elle Verwendung in den Gedichten zur Bedeutung der Wörter beiträgt und kein Wort 
in seiner jeweiligen Verwendung alle Bedeutungen enthält. Die Identifikation von 
Parallelstellen bringt dem entgegengesetzt den Begriff hervor. Heidegger erweitert das 
Versammeln von Parallelen auf das etymologische Argument, wobei die Paronomasie 
(das Spiel mit den Wortwurzeln) oft frei ist gegenüber der Sprachgeschichte, kreativ 
auf eine Art, die in der Spracharbeit produktive Dichter dazu verführen, in ihm ihres-
gleichen zu sehen (Paul Celan etwa). Doch: Wenn man es anders denken und sagen 
kann, wie das bei Heidegger der Fall ist, ist man nicht mehr auf der Seite der Parono-
masie; sie gibt dann nur den Schein des Sprechens eines Denkers, einen Schein, den 
es zu durchschauen gilt. Und die Wörter selbst verdoppelt Heidegger in gedanklicher 
Figuration, um die Bedeutungen, die für sich erhalten bleiben, in einen Begriff zu zie-
hen. Die ersten Gedankenschritte gelten den Begriffen ›Sein‹, ›Wagen‹ und ›Mitte‹.

In Rilkes Formulierung »Urgrund unseres Seins« (V. 4) achtet Heidegger auf das 
Possessivpronomen, das das ›Sein‹ spezifiziert (qua Seiendes), womit das Wir so-
fort dem Sein entgegengesetzt sei. Als dem Seienden und dem Wir entgegengesetztes 
›Sein‹ sei es aus der Philosophiegeschichte vertraut; Heidegger schreibt: »Den Grund 
des Seienden nennt man von alters her das Sein.«31 Heidegger liest also Rilkes For-

28	 Ebd., S. 255.
29	 Ebd., S. 254.
30	 Hans Egon Holthusen, Rilkes Sonette an Orpheus. Versuch einer Interpretation, München 1937.
31	 Heidegger (Anm. 1), S. 257.



  131Aufsätze

mulierung als Genetivus subjectivus und muss dafür das Possessivpronomen über-
sehen, das er dann wieder beachtet. Aus der Formulierung wird die Formel ›Urgrund 
des Seins‹, in der das Sein als allgemeiner, nicht auf das Wir partikular bezogener Ur-
grund bestimmt wird. Beides findet begrifflich zusammen, das Wir (oberflächlich) und 
das Sein (abgründig): »Das Sein läßt das Seiende [qua Wir] in das Wagnis los.«32 Das 
heißt: Wenn es ›unser Sein‹ ist, sind wir gewagt; wenn es aber ›Urgrund des Seins‹ 
ist, ist das Sein dem Wir entgegengesetzt. Beides zusammen heißt dann für Heideg-
ger: Das von dem Sein unterschiedene, getrennte Wir wird vom Sein aufs Spiel ge-
setzt und ist insofern wieder mit ihm verbunden. Tatsächlich aber setzt der Urgrund, 
der den Menschen eigen ist, diese in ihrer spezifischen Lebensform (das Sein als Seien-
des) aufs Spiel. Heidegger identifiziert beide Bedeutungen in einem Wort qua Be-
griff. Der philosophische Wille zur ontologischen Differenz macht sich sofort in sei-
ner Auslegung bemerkbar.

Zum Willen nach Differenz tritt der ontologische Drang zum Ausgleich. Das 
›Wagen‹ darf nun nicht einseitig sein. So erhält ein etymologisches Argument sei-
nen Zweck. Das ›Wagen‹ wird auf die ›Wage‹ bezogen; Heidegger schreibt: »Das 
Wort Wage in der Bedeutung von Gefahr und als Name des Geräts kommt von wägen, 
wegen, einen Weg machen, d. h. gehen, im Gang sein. Be-wägen heißt auf den Weg 
und so in Gang bringen: wiegen. […] Wagen heißt: in den Gang des Spieles bringen, 
auf die Wage legen, in die Gefahr loslassen. Damit ist das Gewagte zwar ungeschützt, 
aber, weil es auf der Wage liegt, ist es vom Wagnis einbehalten. Es ist getragen.«33

Die etymologische Entzweiung und die dann folgende philosophische Identi-
fikation von Wagnis und Wage, als eine Art von Heidegger unterlegtes Tiefenbewusst-
sein von Rilkes Gedicht vorgeführt, hat den Zweck, in der Lektüre das oben von mir 
ausgeführte Paradox des Sicherseins im Ungeschützten zu beruhigen, heimisch zu ma-
chen, nicht die Fremdheit zu erhalten (von der Schleiermacher spricht); im Drang zur 
Heimat erkennt Bernhard Böschenstein den ›Willen‹ von Heideggers ›Erläuterungen 
zu Hölderlins Dichtung‹ (erstmals 1944 veröffentlicht).34 So führt Heidegger als 
ausgleichenden Begriff den der ›Mitte‹ ein, den das Gedicht nicht kennt, der indes 
zur Idiomatik Rilkes gehört, und zwar bewerkstelligt das Heidegger über das Wort 
»Schwerkraft« (V. 11) im Gedicht; Heidegger zitiert das andere Gedicht ›Schwer-
kraft‹35 mit dem ersten Vers »Mitte, wie du aus allen«, ruft weiterhin das Sonett ›O 
komm und geh‹36 (II.28) auf (»die unerhörte Mitte«, V. 11) und kommentiert das 
nunmehr Begriff werdende, supplierte Wort ›Mitte‹: »Sie [die Mitte] ist der Grund 
als das ›Mit‹, das mittelnd das eine zum anderen hält und alles im Spiel des Wagnis-
ses versammelt. […] Die reine Schwerkraft, die unerhörte Mitte [das Rilke-Zitat ist 

32	 Ebd.
33	 Ebd., S. 259.
34	 Martin Heidegger, Erläuterungen zu Hölderlins Dichtung, Frankfurt am Main 1944.
35	 Rilke (Anm. 4), S. 179.
36	 Rilke (Anm. 11), S. 66.



Aufsätze132

erweitert:] alles Wagens, die ewige Mitspielerin im Spiel des Seins ist das Wagnis.«37 
Maximale, sichere Identifikation überwiegt.

Die reine ›Mitte‹ bildet in Heideggers Aufsatz den Übergang zum nächsten 
›Grundwort‹ in Rilkes Gedicht, dem des ›Offenen‹. Auch hier entsteht ein Be-
griff, insofern er – im Anschluss an die ältere Abhandlung ›Der Ursprung des Kunst-
werks‹38 – einen gedoppelten Gedanken einführt; er ist die reine Mitte (als ent-
schränkte) und zugleich ein Streit, dem Menschen eigen, zwischen Eingelassensein 
ins Offene und Ausschluss, so dass im Ausgeschlossensein allein das Offene verborgen 
zugänglich sei. Von dieser Position her muss das ›Wollen‹ in V. 7 konstruiert werden. 
Es kann nicht die Identität mit dem Wagnis sein, sondern gerade als bewusster Akt 
stellt er sich diesem entgegen, behindert die Öffnung. Das ist in Heideggers philo-
sophischem Denken nur möglich, wenn das ›Wollen‹ extern bestimmt wird – als Be-
griff Heideggers. Daher fügt Heidegger hier seine Technikphilosophie ein. Eine Welt 
sich vorstellen, meint darin nicht epistemologisch eine Erkenntnisform, sondern ein 
Gebrauchen der Welt. Ein langer Exkurs über Wissenschaft und Technik im Zeichen 
der atomaren Bedrohung und über den totalen Staat ist eingeschoben, im Gefälle des 
Europäischen zum noch weiter abgewerteten, verstockten Amerikanischen. So meine 
das Gedicht nicht, »der Mensch sei noch ungehemmter als jene Wesen [Pflanze und 
Tier] ins Offene eingelassen.«39 Sondern es gehe – statt der syntaktisch entwickelten 
Steigerung im Gedicht – um eine Zurücknahme des Abschieds vom reinen Bezug, in-
dem man sich dem aufgrund des Vorstellens notwendigen Wollen hingibt: »sie sind 
wollender, insofern sie williger sind.«40 Von der ›Sorge‹ (abgeleitet radikaler als ge-
wohnt in einem paronomastischen Ausflug ins Lateinische aus ›sicher‹ – ›securus‹ – 
›sine cura‹ – ›Sorge‹) – von der Sorge des ungeschützten Sichdurchsetzens in der 
Technik befreie der Mensch sich durch die Abkehr von der Abkehr vom Offenen, das 
durch die Vorstellung im technisch konzipierten Offenen erfolgt ist. Heidegger kann 
sich dualistisch nur eine Aufhebung des durch die Technik festgelegten Schutzlosseins 
vorstellen, nicht von dessen Radikalisierung (dem Sinn der Wendung ins Offene, vgl. 
V. 13 f.); er schreibt: »Das Schutzlossein birgt nur, insofern wir es schon gewendet ha-
ben.«41 Das eine muss im anderen enthalten, beheimatet sein.

Es folgen nun freiere Gedanken über die Sprache der Dichter, in denen deutlich 
wird, dass Heidegger sich in der doppelten Bedeutung des Offenen verstrickt. Einer-
seits gelte es, von der Bindung an die Vorstellung auszugehen bzw. sich ihr hinzugeben, 
um in ihr das verborgene Offene zu fassen. Andererseits verspreche der »Hauch« 
(V. 9) des Gedichts das andere Verhältnis zum Offenen, das sonst den Tieren und 
deren reinem Bezug vorbehalten bleibe; es wäre, wie Heidegger schreibt, »ein ande-
res Sagen als sonst das menschliche Sagen ist«.42

37	 Heidegger (Anm. 1), S. 260.
38	 Heidegger (Anm. 5).
39	 Heidegger (Anm. 1), S. 265.
40	 Ebd., S. 274.
41	 Ebd., S. 276.
42	 Ebd., S. 293.



  133Aufsätze

Andrea Kern hat im Heidegger-Handbuch einen Interpretationskonflikt im Urteil 
der Philosophen über ›Der Ursprung des Kunstwerks‹ aufgezeigt, der womöglich den 
Aufsatz ›Wozu Dichter?‹ prägt und in dem die Philologie den performativen Wider-
spruch in Heideggers Aufsatz identifizieren kann.43 Kern spricht von einem Konflikt 
zwischen einer revolutionären Lesart einerseits (die Rorty und Gadamer verteidigen), 
nach der Heidegger den »Prozess des Sich-ins-Werk-Setzens der Wahrheit als den 
einer Stiftung der Wahrheit«44 auffasse, die einen neuen Maßstab für Wahrheit gebe. 
Statt dessen (und das ist Kerns Position, die sie mit Christoph Menke etwa teilt), also 
statt der Stiftung gehe es Heidegger um die »Schaffung eines neuen Verständnisses 
von Wahrheit«,45 das in der Kunst an das bedeutungshaft Seiende (das Beispiel ist das 
Leuchten der Farben in einem Bild van Goghs) gebunden sei. Daraus ergebe sich das 
Konzept des Streits, von dem ich bereits andeutungsweise gesprochen habe, es ist der 
Streit zwischen Verstehen (wir richten uns auf die aufgestellte Welt) und Nicht-Ver-
stehen (des bedeutungshaft Seienden). Oder wie Kern resümiert: »Beide Bewegungen 
jedoch bedingen [im Streit] einander. Denn nur indem wir uns auf das bedeutungs-
haft Seiende beziehen, kann sich uns überhaupt eine Welt eröffnen. Das bedeutungs
haft Seiende ist der tragende Grund unseres Verstehens. Und nur indem wir uns auf 
eine Welt beziehen, kann uns das Gegebensein dieses bedeutungshaft Seienden als 
etwas erscheinen, das in unser Verstehen dieser Welt nicht einholbar ist.«46 Für Hei-
degger ist nach dieser reflexiven Lesart die Kunst als Ins-Werk-Setzen der Wahrheit 
das Zeigen des Streits.

Welche Option wählt Heidegger gegenüber Rilkes Gedicht? Meine Vermutung be-
steht in einer Engführung der beiden Optionen in Form eines performativen Selbst-
widerspruchs, der in die konkrete Praxis des Aufsatzes eingelassen ist (ob das rück-
schließend auch für den Ursprungsaufsatz gilt, ist hier nicht mein Gegenstand): 
Insofern er sich in Grundworten und Komposition dem Gedicht fügt, scheint er 
sich mit der Streit-Dialektik der Vorstellung des Offenen zu begnügen (das wäre der 
Schein des Streits als Programm) und ihr zu folgen. Doch wo er sein Denken rück-
sichtslos mit Gewalt durchsetzt, ist dessen direkter Zugang ins Offene beansprucht. 
Diese performative Engführung, die den Schein erzeugt, dem Gedicht zu folgen, ist 
die angenommene Zweitrangigkeit des Materialen, und das heißt nun genauer: der 
Grammatik als Syntax. Es macht genau den Unterschied, die Wendung »es wollen« 
ohne syntaktische Referenz, ohne »es« zu lesen (und die Spekulation auf das ›wol-
len‹ auszurichten) oder eben mit dem Pronomen – und den Zusammenhang im Satz-
gefüge verstehen zu wollen.

43	 Vgl. Andrea Kern, ›Der Ursprung des Kunstwerks‹. Kunst und Wahrheit zwischen Stiftung und Streit, 
in: Heidegger-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, hg. von Dieter Thomä, unter Mitarbeit von Flo-
rian Grosser, Katrin Meyer und Hans Bernhard Schmid, 2., überarb. und erw. Aufl., Stuttgart, Weimar 
2013, S. 133-143.

44	 Ebd., S. 140.
45	 Ebd., S. 133.
46	 Ebd., S. 140.



Aufsätze134

Wogegen Heidegger sich durchsetzt, rekonstruiert eine kritische, philosophisch re-
flektierte Philologie in ihrer dynamischen Lektüre.47 Die philologische Lektüre – sie 
geht ohne eigene Ästhetik vor – entdeckt gewissermaßen die ›Farben‹ des Gedichts 
genau in der Grammatik und der von ihr ermöglichten Komposition; die Handlungen 
unseres Gedichts haben sich als Zuspitzung erwiesen. Gegenstand solcher Lektüre 
sind alle poetischen Handlungen in der Arbeit am Sinn, wie sie der Text vollzieht; 
und sie bezieht sich dabei skeptisch auf die Kreativität als deren Totalität bzw. Natur. 
Die Handlungen erlauben dem Werk sinnhaft zu sein, ohne dass es auf einen Sinn re-
duziert wird, als würde ein Werk ›eigentlich‹ dies oder das meinen. Gibt die Natur 
die Regeln, so die Arbeit am Sinn die Bedeutung.

Wenn diese Lektüren die Arbeit am Sinn in den Werken vorführen, und das tun 
im Bewusstsein, dass die Rekonstruktion der Handlungen das Mittel darstellt, Hypo-
thesen zum Sinn überprüfbar zu machen, so ist das nötig, da Sinnaussagen ebenso 
unvermeidlich sind, wie sie zugleich das Potential der Gedichte einschränken. Die 
Kreativität ist so die Kontrolle aller und gerade auch der starken Sinnaussagen; sie 
sorgt in ihren Handlungen dafür, dass das vorliegende poetische Gebilde sinnhaft ist, 
und zugleich kontrolliert ihre Rekonstruktion in der Lektüre die übliche Art, vom 
Sinn zu sprechen. Eine Sekundarität ist nötig, eine Bescheidenheit, als deren Anwalt 
ich die kritische Philologie verstehe.

(Prof. Dr. Christoph König, Lehrstuhl für Neuere und neueste deutsche Literatur, Uni-
versität Osnabrück, Neuer Graben 40, 49069 Osnabrück; E-Mail: christoph.koenig@
uni-osnabrueck.de)

47	 Womöglich ist Heidegger dieser Widerspruch bewusst – und kein Problem, weil für ihn das Gedicht, 
das er wählt, als minderes Gedicht der Vorstellung wenig Widerstand leistet. Zumindest enthebt ihn die-
ses ästhetische Urteil der Sorgfalt. Womöglich hat er auch die poetische Arbeit im Gedicht erkannt und 
möchte die dort in der Gleichsetzung sich vollziehende Steigerung und den damit einhergehenden, ar-
tistischen Bedeutungsverlust der Begriffe philosophisch, Gehalt stiftend aufhalten.

mailto:christoph.koenig@uni-osnabrueck.de
mailto:christoph.koenig@uni-osnabrueck.de

