Christoph Konig
Arbeit am Sinn. Rilke und die Philosophen

Kein Philosoph hat die Rilke-Forschung und das allgemeine Bild von Rilke beeinflusst
wie Martin Heidegger mit seinem Aufsatz >Wozu Dichter?< aus dem Jahr 1946;" be-
einflusst im Maf$ der Aufmerksamkeit und in der Art und Weise, Rilkes Werke zu lesen.
Mit Recht bezichen sich Heidegger und die Philosophen nach ihm (wie Otto Fried-
rich Bollnow, Hans-Georg Gadamer, Paul de Man) auf Rilke, der wie kaum ein anderer
Dichter philosophisch spekuliert. Die intellektuelle Sphire, in der Rilke arbeitet, war
von Ideen geprigt, die gerade Heidegger nahe schienen: der Tod als Voraussetzung,
die Existenz zu erfahren; eine gegen die Konvention gerichtete »cigentliche< Einsam-
keit; Angst, Sorge und Not als Grundbefindlichkeiten des Menschen; Temporalitit
und Spatialitit; das Sprachdenken tiberhaupt. Heidegger weitet seinen Einfluss auf das
allgemeine Bild von Rilkes Gedichten aus, indem er auf diese Weise Traditionen der
Moderne, die meinen, in Rilkes Gedichten spreche ein Mythos seine Wahrheit aus,
eine scheinbar philosophische Grundlage gibt.

1. Dreierlei Philosophie

Indem ich mich Heideggers Auslegung widme, kommt philosophisches Denken
auf dreierlei Weise ins Spiel. Erstens im philosophischen Anspruch, in Rilkes Ge-
dichten und mit deren Hilfe eine Wahrheit zu fassen (das >verum< Giambattista
Vicos); zweitens in den Gedichten Rilkes in deren poetischen Denkformen (die auch
die Philosophie gebrauchen, als Material, und kommentieren); und drittens in der
philologischen Reflexion, die den Richtigkeitsanspruch (nach Maflgabe von Vicos
>certum<) der eigenen Lektiirepraxis der Werke Rilkes priift, also einer Praxis, die
einer progressiven Praxis gedanklich unterworfen wird (im Sinn von Friedrich Schle-
gels >Philologie der Philologic<). Alle drei Formen philosophischen Denkens méchte
ich in diesem Vortrag voneinander unterscheiden, jeweils in ihrem eigenen Recht be-
trachten, um so deren Anspriiche zu identifizieren und deren Reichweite auszumessen.
Dabei treten die drei philosophischen Formen kraft ihrer jeweiligen historischen Ge-
staltung in ein bestimmtes antagonistisches Verhaltnis zueinander. Heidegger, den ich als
Exemplar nehme, fordert die Dichtung heraus (die Dichtung Holderlins, und in zweiter
Reihe erst Rilkes), dem Denker (der er als Philosoph sein méchte) vorauszugehen, und
zwar in — wie er sagt — seinsgeschichtlicher Hinsicht; er provoziert dabei Philologie und
Literaturwissenschaft als Wissenschaften seit >Sein und Zeit< (§32),” denn sie reich-
ten an sein Denken und Sprechen nicht heran. So konzipiert Heidegger jene Dreiheit.

In der Sicht, die ich gegenliufig hier entfalte, ebenfalls in jenem Dreieck, wird
die Philologie in der Lage sein, die Lektiirepraxis Heideggers gegen den darin er-

1 Martin Heidegger, Wozu Dichter?, in: ders., Holzwege, Frankfurt am Main 1950, S. 248-295.
2 Martin Heidegger, Sein und Zeit, Halle 1927.

Aufsatze 117

© 2026 Christoph Ko6nig, Publikation: Wallstein Verlag
DOT hteps://doi.org/10.46500/83535895-008 | CC BY-NC-ND 4.0


https://doi.org/10.46500/83535895-008

hobenen, programmatischen Anspruch zu stellen, im Namen einer Philologie der
Philosophie, und im Namen der poetischen Werke. Meine Praxis ist kritisch herme-
neutisch und analysiert die Problematik von Heideggers philosophisch hermeneuti-
scher Konstruktion, indem sie sekundir, rekonstruierend den Gedichten folgt. Tat-
sichlich wird die Philosophie in Rilkes Gedichten zum Gegenstand des poetischen
Kommentars. Schon die Titelfrage des Aufsatzes >Wozu Dichter?< gibt einen Finger-
zeig auf die Problematik, die ich meine, denn die Frage nach dem Nutzwert von Dich-
tern (>Wozu?<) schrinkt unwillkiirlich die Freiheit der Dichter ein, auf die sich diese
Philosophie stiitzt, insofern sie von deren Unverfugbarkeit ausgeht — ist diese Unver-
fugbarkeit in der philosophischen Lektiire Heideggers gewahrt? Vor die Polemik tritt
die Priifung der inneren Kohirenz.

Drei Lektiiren rhythmisieren meinen Vortrag, und gemif8 dem Prinzip einer Philo-
logie der Philologie rekonstruiere ich jeweils in Betrachtungen ex post einige Akzente
meiner Lektiirepraxis.

Meine erste Lektiire gilt der ersten Strophe der >Neunten Elegie< aus Rilkes Zyk-
lus >Duineser Elegien< (1923).” Sichtbar wird Rilkes Gebrauch von Philosophen (vor
allem mit Nietzsche sind er und Lou Andreas-Salomé vertraut) und warum Philo-
sophen den Eindruck gewonnen haben, er sei auch einer der ihren. Ich frage: Wie ver-
andert sich eine philosophische Frage in poetischem Gebrauch?

Daran schlieflen sich, als erstes reflexives Zwischenspiel, einige Betrachtungen zur
Autoritit von Texten fiir die Lektiire in Gestalt der Notwendigkeit in den Texten an.
Spater wird diese Strophe noch wichtig fiir den Vergleich mit dem Gedicht, das Hei-
degger in >Wozu Dichter?< wihlt.

Die zweite Lektiire gilt dem Gedicht >Wie die Natur die Wesen iiberliflt< (1924),"
das Heidegger nicht nur in den Mittelpunke seines Aufsatzes stellt, sondern dessen
Fortgang Heidegger in seinem eigenen Gedankengang folgt.

Ein zweiter reflexiver Einschub sucht eine Antwort auf die Frage zu geben: Wie
bescheidet sich die Philologie im Verfolgen der poetischen Arbeit am Sinn (dem >cer-
tumc<), also im Verzicht darauf, den Sinn (also die Wahrheit des jeweiligen Werks) aus-
zudriicken? Nicht nur unterscheide ich die >Wahrheit< vom >Sinn< (im Streit zwi-
schen Philosophie und Literaturwissenschaft), sondern ich grenze auch die >Arbeit
am Sinn< gegen den >Sinn< (im Streit zwischen Literaturwissenschaft und Philologie)
ab. Die >Natur< bzw. die Kreativitit des Werks erweisen sich als die genuinen Gegen-
stande philologischer Reflexion.

Und drittens studiere ich die Verwendung, die Heidegger von dem Gedicht >Wie
die Natur die Wesen iiberliflt< und anderen Gedichten Rilkes in seinem Aufsatz
>Wozu Dichter?< macht. Das méchte ich vor dem Hintergrund der Abhandlung

3 Im Folgenden zitiert aus: Rainer Maria Rilke, Duineser Elegien und zugehérige Gedichte. 1912-1922,
hg. von Christoph Kénig, Gottingen 2023 (Rainer Maria Rilke. Werke. Historisch-kritische Ausgabe, W
DE).

4 Im Folgenden zitiert aus: Rainer Maria Rilke, Gedichte. Zweiter Teil, hg. vom Rilke-Archiv in Verbindung
mit Ruth Sieber-Rilke, besorgt durch Ernst Zinn, Wiesbaden 1956 (Rainer Maria Rilke. Simtliche Werke,
SWII).

18 Aufsitze



>Der Ursprung des Kunstwerks<*> (1935/6) und Heideggers Rilke-Aufzeichnungen
aus den Jahre 1938/9 in den >Schwarzen Heften<® tun. Meine Hypothese lautet, dass
Heidegger in >Wozu Dichter?< programmatisch eine reflexive Lesart vorschlige (das
Kunstwerk setzt einen Streit ins Werk), praktisch aber eine radikale Lesart durchfiihrt
(das Kunstwerk stiftet eine Wahrheit). Die Philologic wire dann in der Lage, diesen
Unterschied zu erkennen. Eine Wortphilosophie vertrete Heidegger, weniger ohne
Form als vielmehr ohne Grammatik bzw. Aufmerksamkeit fir die Syntax der Werke.

2. Philosophie in der Gedanklichkeit eines Gedichts

Die erste Strophe in Rilkes >Neunter Elegie< markiert in der midandernden Gedank-
lichkeit des ganzen Gedichts einen ersten Schritt. Es geht in der Elegie zuerst um die
Moglichkeit, Mensch zu sein gerade in der radikalen Hinfilligkeit; die weiteren (hier
nicht erorterten) Strophen fithren weiter zur Frage nach der richtigen Sprachpraxis
(das »>Sagen«<), die in der Bildlosigkeit besteht (sprachliches »Tun ohne Bild«, V. 45);
weiterhin klirt das Gedicht in der dritten Strophe die Transzendenzfrage (mit dem
Hinweis, dass die Engel von den richtig sprechenden Menschen lernen konnen) und
fuhrt am Ende die Frage der anzustrebenden >Unsiglichkeit<, also der Verschwiegen-
heit zur Unsichtbarkeit in der letzten Strophe.

Die erste Strophe lautet:

Warum, wenn es angeht, also die Frist des Daseins
hinzubringen, als Lorbeer, ein wenig dunkler als alles
andere Griin, mit kleinen Wellen an jedem
Blattrand (wie eines Windes Licheln) — : warum dann
5  Menschliches miissen — und, Schicksal vermeidend,
sich sehnen nach Schicksal? ...
O, nicht, weil Glickist,
dieser voreilige Vorteil eines nahen Verlusts.
Nicht aus Neugier, oder zur Ubung des Herzens,
dasauch im Lorbeerwire .....
10 Aber weil Hiersein viel ist, und weil uns scheinbar
alles das Hiesige braucht, dieses Schwindende, das
seltsam uns angeht. Uns, die Schwindendsten. E i n mal
jedes, nur e i n mal. E i n mal und nicht mehr. Und wir auch
e i n mal. Nie wieder. Aber dieses
15 e in mal gewesen zu sein, wenn auch nur e i n mal:
irdisch gewesen zu sein, scheint nicht widerrufbar.”

5 Martin Heidegger, Der Ursprung des Kunstwerks, in: ders. (Anm. 1), S. 7-68.

6 Martin Heidegger, Uberlegungen VII-XI (Schwarze Hefte 1938/39), hg. von Peter Trawny, Frankfurt
am Main 2014 (Martin Heidegger. Gesamtausgabe, Abt. IV, Hinweise und Aufzeichnungen, Bd. 95 des
Gesamtwerkes).

7 Rilke (Anm. 3), S. 36.

Aufsatze 119



In meiner kursorischen Erlauterung kommt es mir darauf an, dem notwendigen Fort-
gang in der Strophe zu folgen. Der Notwendigkeit als Autoritit der Lektiire wird
meine daran anschlieSende Betrachtung gelten. Zur Notwendigkeit hier gehéren die
Bestitigung der vierteiligen Komposition in der Syntax und Sprachgestalt der Teile,
die Schritt fiir Schritt die neue Bedeutung der Worter (das » E i n mal«, das >Schwin-
denste<) erméglicht; dazu gehoren die Prinzipien der Wortbildung (das >Mal<), die
Wiederholung, die die Bedeutung verandert.

Die Elegie beginnt mit einer scheinbar philosophischen Frage. Sie fragt »Warum«
(V. 1), wie andere Elegien mit »Wer« (DE 1, DE 5) oder »Wann« (DE 4) bzw. » seit
wie lange« (DE 6) einsetzen. Das gehort zum zyklischen Inventar. In der >Neunten
Elegie< legen die mit der Frage verbundenen Worter das Philosophische nahe. Es
lasst sich geradezu eine These herausschilen, die die Form der Frage hat. Man konnte
in diesem Sinn in den Bildern (>Lorbeer<) und den Abstraktes nahelegenden Wor-
tern (>Dasein<, >Schicksal<, >Menschliches<, >miissen<) den Zwang als Gegenstand
jener Frage bestimmen; sie lautete: Warum sucht man den Zwang, wihrend man ihn
vermeidet? So lauten die ersten Zeilen: »Warum [...] / Menschliches miissen — und,
Schicksal vermeidend, / sich schnen nach Schicksal? ...« (V. 1-6) Doch gleich stellt
sich heraus, dass alles Begriffliche, das auf den Zwang hindeutet, nur ecine einzige,
allem gemeinsame Bedeutung hat, nimlich die Bedeutung des einmaligen Moments.
Der Zwang, lautet die >Antwort<, die die erste Strophe ab V. 10 gibt, ist die Giiltig-
keit des Moments: Die Wichtigkeit, einmal irdisch gewesen zu sein, lasse sich nicht
bestreiten. Die Antwort auf die Frage nach dem Zwang nennt also nicht den Grund
fir die Sehnsucht nach dem Zwang, sondern bestimmt die Moglichkeitsbedingung
eines bestimmten Zwangs; die Antwort lautet: »Aber dieses / e i n mal gewesen zu
sein, wenn auch nur e i n mal: / irdisch gewesen zu sein, scheint nicht widerrufbar. «
(V. 14-16) Die Steigerung ist kraft des Moments moglich und daher gerade dem >Wir<
zuginglich. Im Wort >e i n mal< ist der Moment benannt. Das Tempo, das den Aus-
druck des gedanklichen Zentrums der Strophe prigt, steigert sich weiter im mit pri-
sentischer Hochstimmung sechsmal wiederholten >e i n mal<. Gegen alle Erwartungen
gilt die mit dem Moment gegebene Hinfilligkeit als das eigentlich Irdische. So versicht
das Gedicht jede vorgebrachte Vorstellung mit dem Index einer radikal gesteigerten
Prisenz. Die Frage nach dem Warum des Zwangs ist kraft der Antwort selbst davon
erfasst; die Antwort 16st wie alles Begriffliche auch die Frage auf. Die Antwort lau-
tet: Der Zwang als das Unwiderrufbare ist bestimmt als die Méglichkeit, im Moment
Mensch zu sein — die Moglichkeit hat Geltung. Darauf wire die richtige Frage diese
gewesen: »Welcher Zwang ist dem sikularisierten Menschen zweifelsfrei moglich? «
Aus diesem Grund sage ich eingangs, dass die Frage nur scheinbar philosophisch ist —
auch sie ist schon von der poetisch-praktischen Arbeit erfasst. Es geht nicht um das
herkémmliche >Schicksal<.

Insofern die Schwindensten (grammatisch im Superlativ) die Remedur darstellen,
erwichst die Gegenwehr in der grammatischen Steigerung des schwindenden >Hier-
seins<. Am Ende ist es von grofler Bedeutung, dass selbst diese letzte Spekulation
in epistemologisch-asthetischer Skepsis formuliert ist, mit dem Verb >scheinen< in

120 Aufsitze



der doppelten Bedeutung von scheinbar und schén: »scheint nicht widerrufbar. «

(V. 16)

3. Autoritit und Notwendigkeit in philologischer Praxis

Innerhalb des Wissenschaftsimperativs der deutschen Universitit (wie sie Wilhelm von
Humboldt 1809 konzipierte) haben sich zwei methodische Traditionen im Umgang
mit literarischen Werken herausgebildet: eine philologische und eine im engeren Sinn
literaturwissenschaftliche. Wahrend die Literaturwissenschaft auf die Einbettung des
Werks in allgemeine (verstindliche) Regeln zielt, will die Philologie von der eigenen
Praxis ausgehen und in der Reflexion der Praxis das Partikulare verstehen. Die Unter-
scheidung Immanuel Kants zwischen Regeln und der Anwendung von Regeln, fiir die
es keine Regeln gibt, liegt zugrunde: Die Literaturwissenschaft orientiert sich an Re-
geln, also auf den Begriff gestiitzte Theorien und Methoden, wihrend die Philologie
zu verstehen sucht, was den interpretierenden Philologen in der Anwendung der Re-
geln leitet, einer Anwendung, die das Ziel hat, dem individuellen Gegenstand gerecht
zu werden, ohne von einer Regel auszugehen. Oft greifen Philosophen, die ihre Inter-
pretationen fachwissenschaftlich begriinden wollen, auf die Literaturwissenschaft zu
(etwa in der Nietzsche-Forschung).

In den zwei Betrachtungsweisen tritt der literarische Gegenstand unterschied-
lich hervor. Der Unterschied liegt in den Funktionen, die man dem Text bzw. dem
Werk gibt. In der Literaturwissenschaft wird der Text als zugehérig zu allgemeinen,
begrifflich fassbaren Kriften oder Strukturen betrachtet. Der Text erhilt eine dia-
gnostische Funktion fiir das Allgemeine, dem er angehére; je nach literaturwissen-
schaftlicher Methode variiert dieses Allgemeine (die psychoanalytische Literatur-
wissenschaft nimmt den Text als Ausdruck des psychischen Apparats des Autors; die
Diskurstheorie als Medium tibergeordneter sprachlicher Prozesse). Dagegen tritt in
der Philologie die Dynamik des Werks in den Vordergrund, in der die Partikulari-
tit des Werks entsteht.

So lasst sich die Autoritit des Gegenstands fuir die Analyse respektive die Lektiire
bestimmen. Im einen Fall ergibt sie sich aus der Ubereinstimmung mit Begriffen, im
anderen Fall aus der Subjektivitit (im Sinn eines starken Subjekts), die das Werk vor-
stellt. Der Ruf der Literaturwissenschaft, eine grofe Beliebigkeit in der Analyse von
Texten zu vertreten, ergibt sich daraus, dass die Rivalitit methodischer Zuginge nicht
in der Lektiire, sondern in der theoretischen Debatte entschieden werden soll.

Dagegen steht der philologische Zugang einer Anerkennung der Autoritit einer
juristischen Rechtsnorm niher, da er von einer Verbindlichkeit ausgeht, die der Text
selbst schafft und formuliert; die klassische Formel lautet: textus sui ipsius interpres. An-
ders als in der Rechtswissenschaft ist die Autoritat, die der Text als Subjekt beanspruchte
(er mochte in seiner Individualitit respektiert werden), nicht mit einem rechtlichen
Geltungsanspruch (und méglichen Sanktionen) bewehrt, sondern setzt die (ethische)
Entscheidung des Interpreten voraus, diese Autoritit zu achten. Der franzésische Gri-
zist und Philosoph Jean Bollack spricht in diesem Sinn von einer >Zwangsphilologie<.

Aufsatze 121



Ist die Autoritit freilich anerkannt, lasst sich die Strenge, der die Interpretation unter-
liegt, der Strenge in der Auslegung von Rechtsnormen vergleichen.

Die philologische Methodenlehre, die den Namen Hermeneutik trigt, zielt dar-
auf, in der Lektiire selbst die erforderliche Verbindlichkeit und Notwendigkeit her-
zustellen. Grundlegend ist eine Unterscheidung, die Friedrich Schleiermacher schon
1805/6 in den Notizen zu seiner ersten Hermeneutik-Vorlesung in Halle getroffen
hat; Schleiermacher hilt fest: »Zwei entgegengesetzte Maximen beim Verstehen 1.)
Ich verstehe alles bis ich auf einen Widerspruch oder Nonsens stof8e 2.) ich verstehe
nichts was ich nicht als nothwendig einsche und construiren kann. Das Verstehn nach
der lezten Maxime ist eine unendliche Aufgabe.«® Die erste Maxime, die Schleier-
macher vorstellt, geht von einer Voraussetzung aus (sei es die der Analyse oder der Ex-
egese), um mit ihr moglichst weit zu kommen — darin bestehe hier das Verstehen. Die
zweite Maxime geht von einer Fremdheit aus (oder stellt sie erst, gegen die erste Ma-
xime, her), um sie aufzulésen, indem die Elemente des Texts notwendig aufeinander
bezogen werden. Dieser Akt der Konstruktion beansprucht, dem Text gerecht zu wer-
den, indem sie deren Gedanken wiederholt; er nimmt als Grundlage eine Notwendig-
keit, die sich im Gegenstand ausbreiten lasse. Nicht eine (philosophisch-isthetisch be-
griindete) Schonheit ist das Telos der Lektiire, sondern die Notwendigkeit. In solch
fremder Notwendigkeit liegt die Autoritit, der die Auslegung zu folgen habe. Ist die
Autoritit nachgewiesen, kommt auch die Interpretation an ihr Ziel.

4. Rilkes Gedicht >Wie die Natur die Wesen iiberlifst< in philologischer Lektiire

Martin Heidegger stellt in die Mitte seines Aufsatzes >Wozu Dichter?< Rilkes Ge-
dicht >Wie die Natur die Wesen tiberlifit< aus dem Jahr 1924. Heidegger stellt das
Gedicht nicht nur in den Mittelpunke, sondern er folgt im Aufbau seiner eigenen
philosophischen Argumentation dem Gang des Gedichts. Damit behauptet er eine
Identitit des poetischen und des philosophischen Denkens, eine Wahrheit des Ge-
dichts, die er freilege. Dieser Anspruch und die Konstruktion der Dynamik gilt es zu
priifen. Das Gedicht lautet:

Wie die Natur die Wesen iiberlifit
dem Wagnis ihrer dumpfen Lust und keins
besonders schiitzt in Scholle und Geist:
so sind auch wir dem Urgrund unseres Seins
S nicht weiter lieb; er wagt uns. Nur daf$ wir,
mehr noch als Pflanze oder Tier,
mit diesem Wagnis gehn; es wollen; manchmal auch
wagender sind (und nicht aus Eigennutz)
als selbst das Leben ist —, um einen Hauch

8 Friedrich Schleiermacher, Vorlesungen zur Hermeneutik und Kritik, hg. von Wolfgang Virmond, Berlin,
Boston 2012 (Friedrich Schleiermacher. Kritische Gesamtausgabe, Abt. 11, Vorlesungen, Bd. 4), S. 6.

122 Aufsatze



10 wagender . ... Dies schafft uns, aufferhalb von Schutz,
ein Sichersein, dort wo die Schwerkraft wirkt
der reinen Krifte; was uns schliefSlich birgt
ist unser Schutzlossein und daf$ wir’s so
in’s Offne wandten, da wir’s drohen sahen,
15 um es, im weitsten Umbkreis, irgendwo,
wo das Gesetz uns anriihrt, zu bejahen.’

Das Gedicht ist in seiner Komposition wie ein Argument aufgebaut. Schon in der
Komposition erhebt es den Anspruch philosophisch zu sein. Das ist uns vertraut aus
der Lektiire der >Neunten Elegie<. Man kann die einzelnen Etappen des Arguments
unterscheiden, insofern sie syntaktische Einheiten bilden. Die Syntax bestimmt in-
des nicht nur die jeweilige Reichweite eines Gedankens bzw. die Etappen des ganzen
Arguments im Gedicht, sondern auch die jeweilige Entfaltung des Gedankens. Ge-
rade insofern die Syntax jeweils einen ungewohnlichen Weg geht, regiert ihre Sorg-
falt und entscheidet den Gedanken.

Den Anfang (V. 1-5) macht ein Vergleich (»Wie die Natur [...] «, V. 1); verglichen
wird ein Verhiltnis von Kraft und méglicher Kontrolle der Kraft — das Verhilenis fin-
det sich einerseits bei den »Wesen« (V. 1) und andererseits bei dem Wir, fiir das das
lyrische Subjeke spricht. Die Kraft ist einmal die »dumpfe[] Lust« (V. 2) (bei den
Wesen) und dann (im Ziel des Vergleichs, dem Wir) ein »Urgrund « (V. 4). Beide Mal
wird eine Oberfliche ins Spiel gebracht (» Scholle und Geist«, V. 3, bzw. » Sein«, V.
4), die das Wesen bzw. das Wir vor der eigenen Kraft schiitzen konnte. Einmal wird
der Schutz direkt und ohne weitere Erlduterung ausgedriicke (»schiitzt«, V. 3), das
andere Mal wird mit der Formulierung » nicht weiter lieb« (V. 5) die menschliche
Liebe als Bestimmung des moglichen, aber eben nicht gesuchten Schutzes — der Lust
entgegengesetzt — genannt. Durch die Verdoppelung des Vergleichs von Kraft und
schiitzender Oberfliche ist das Wort »Urgrund « nicht in der Genetivmetapher eine
ontologische Erlduterung des » Seins «, sondern das » Sein« ist — durch das Possessiv-
pronomen »unseres« — dem Urgrund genau entgegengesetzt, parallel zur Erde und
zu den Asten des Baums. Die syntagmatische Verbindung von » Scholle und Geist«
(V. 3) verhindert, dass die Scholle mehr ist als Erde, den spiter genannten Pflanzen
und Tieren zugeordnet, keinesfalls etwas Geistiges im ideologischen Sinn.

Das Gedicht konstatiert, dass das Konkrete keinen Schutz mehr gegen die abstrak-
tere Kraft gibt; wie Erde und Aste ist auch das Sein in der Formulierung >Urgrund
unseres Seins< konkret und irdisch und fithrt dazu, dass das Wagnis als Entfesselung
der abstrakteren Kraft ungehindert bleibt. Das »Wagnis ihrer dumpfen Lust« (V. 2)
gilt analog zur Wendung »er [d.i. der Urgrund] wagr uns« (V. 5).

Die »Natur« (V. 1) gibt damit fiir die Pflanzen, Tiere und das Wir gleichermafien
das Gesetz, innerhalb dessen das zweifache Wagnis sich vollzieht; die Natur ist nicht
den Pflanzen und Tieren allein zu eigen.

9 Rilke (Anm.4), S.261.

Aufsatze 123



Der zweite Gedanke (V. 5-10) gilt dem Unterschied des Verglichenen (»Nur dafl
wir [...], V. 5); der Unterschied ist schon mehrfach angedeutet worden (im Verhilt-
nis von Lust und >lieb sein<, und in der Gegeniiberstellung von >Wesen< qua Pflan-
zen und Tiere und >Wir<). Der Unterschied liegt also nicht im Wagnis, dem beide
ausgesetzt sind, sondern in der Reflexion, und noch mehr in der bejahenden Refle-
xion des Wagnisses (»es wollen«, V. 7). Damit ist freilich dieser Gedanke noch nicht
an ein Ende gekommen. Ist die Natur die stoische Form (bzw. deren Gelassenheit die
Bedingung) des Wagnisses, das von der Lust und dem Urgrund ausgeht, dann kann
sic mit dem nun eingefithrten »Leben« (V. 9), dessen Merkmal das Wagen seiner
selbst ist (insofern die Kraft und die Vernachlissigung des Schutzes innerhalb des Sub-
jekts verortet sind), nicht identisch sein. Nicht die Natur wird tiberboten, sondern
das wagende Leben, das der Natur angehért. Womoglich exploriert das Gedicht die
Moglichkeiten der >Natur, die schliefSlich poetisch wire (darauf komme ich noch
zu sprechen). Wie also ist zu verstehen, dass ein sich selbst aufs Spiel setzendes Wir
(dem Leben verbunden) sich aufs Spiel setze? Womdglich endet der Anspruch des
syllogistischen Verstehens hier, wobei das Neue grammatisch in der Form vorerst des
Komparativs gefasst ist (mit zweimal »wagender«, V. 8 und 10), die die poetische
Form der Zuspitzung vorbereitet.

In der Apposition (die das Adjektiv nétig wiederholt: »wagender«, V. 10) ist die
neue komparative Form eingefiihrt, die den Unterschied schafft. Das geschicht in der
Verwendung einer alltagssprachlichen Wendung nach dem Muster >er ist um einen
Hauch schneller<. Das Alltagssprachliche wird indes in seinem Wortmaterial ernst ge-
nommen: Der »Hauch« (V.9), als >Atem< zur dichtersprachlichen Idiomatik Rilkes
gehorend, hat die Qualitit der Verse aus der >Ersten Elegie<: »Wirf aus den Armen
die Leere / zu den Riumen hinzu, die wir atmen«'® (DE 1, V. 23f.). Dort ist die »er-
weiterte Luft« (V. 25) das Ergebnis des transitiv gebrauchten, schaffenden Atmens:
»vielleicht dafl die Végel / die erweiterte Luft fithlen mit innigerm Flug.« (V. 24f.)
Der Hauch wire diese »erweiterte Luft«. Rilke stellt sich immer wieder bewusst in
die pneumatologische Tradition dichterischen Selbstverstindnisses, radikal formu-
liert im ersten Vers des Sonetts >Atmen, du unsichtbares Gedicht!<'* (SaO I1.1, V. 1)
Das Atmen ist hier geradezu definiert als Gedicht.

Das Leben, die dem Menschen eigene, ihn aufs Spiel setzende Natur-Kraft, ist vom
Menschen bewusst sich zu eigen gemacht worden. Diese Uberbietung wird benannt
als solche (>wagen< wird in der syntaktischen Entfaltung paronomastisch zu »wa-
gender«, V. 8) und dann in der Benennung (das Wort »wagender, V. 10, wird zu die-
sem Zweck wiederholt und vertieft) erklirt: Indem das >wir< das Leben iiberbietet,
schafft das >wir< das, was es nun unterscheidet, namentlich die poetische, pneumato-
logische Kraft. Wie der Sinn als Komparativ des »wagender« im Insistieren auf dem

10 Rilke (Anm.3),S.11.

11 Rainer Maria Rilke, Die Sonette an Orpheus, Aus dem Nachlass des Grafen C. W. und Gedichte 1919-
1922, hg. von Christoph Kénig, Géttingen 2025 (Rainer Maria Rilke. Werke. Historisch-kritische Aus-
gabe, W Sa0), S. 39.

124 Aufsitze



Wort sich als Leere erweist, ist auch das neue » Sichersein« (V. 11) paradox in dessen
Fehlen neu bestimmt. Dass das nicht stets geschicht in der Natur des Wir (»manch-
mal«, V.7), deutet auf einen bald explorierten Unterschied zwischen den Menschen
und den Dichtern (die allein das >Manchmal< besetzen).

Die grof8e Zisur der vier Punkte nach diesem Vorgang markiert eine neue gedank-
liche Haltung — d. h. die im Vergleich mit Pflanzen und Tieren entwickelte, den Men-
schen einschliefende Natur-A4nalyse wird buchstiblich deplatziert und zu einer Spe-
kulation iiber einen Ort, der abseits ist (»auflerhalb«, V. 10; »dort wo«, V. 11). Es ist
der im (poetischen) Hauch mégliche Ort, der Ort der » reinen Krifte« (V. 12), der
das » Sichersein« (V. 11) begriindet. Der neue Ort und das dort Mégliche verbinden
sich im dritten Gedanken (V. 10-12), der vorerst als Resultat des pneumatologischen
Vorgangs vor der Zasur gilt.

Das Spekulative hier besteht in einer paradoxen Gleichsetzung, die dort moglich
sei, der Gleichsetzung von » Sichersein« (V. 11, nicht eine begrifflich unabhingige
Sicherheit!) und » Schutzlossein« (V. 13). Die Gleichsetzung tritt auf wie eine
Hypothese, der im nichsten, vierten, langen, bis zum Ende fihrenden Gedanken-
schritt zusitzliche Bedingungen beigegeben werden, damit die Hypothese giiltig
sein kann.

Eine merkwiirdige Verbindung der beiden Formen von Skepsis findet statt, die
Rilke einerseits in den >Duineser Elegien< und andererseits in den >Sonetten an Or-
pheus< zwei Jahre zuvor ausgeprigt hat. Die Elegien gehen vom Leben aus und er-
proben gedankliche Zuginge zur Transzendenz (den Engeln, dem Tod, der neuen
Sprache), die in der Natur der die Elegien prigenden Wiegebewegung von Zauberei
und Realititssinn verlasslich als unredlich abgewiesen werden. Dagegen imaginieren
die Sonette, ohne daran zu zweifeln, eine kinstlichere, poetische, von Orpheus seiner-
zeit begriindete reine Atemwelt, die den Protagonisten in dieser Welt (es sind heutige
Dichter) die Frage vorhilt, wie sie denn von Orpheus wissen konnen. Im ersten So-
nett ist mit dem Anruf »O reine Ubersteigung«'* (SaO, L1, V. 1) die Poesie in der
Tradition Orpheus’ gemeint.

Der zweiten Option gehért das hier vorliegende Gedicht schliefilich an; darin wird
die poetische Spekulation einer (sicheren) Welt der reinen Krifte als transzendenter
Traum, nach der Zisur, vom Leben ausgehend, gezeigt, um dann weiterhin die poeti-
sche, orphische Realitit zu begriinden, in der man deren Bedingungen vorfiihrt, ohne
sie in Frage zu stellen. Von zentraler Bedeutung ist die paradoxe Spekulation, dass mehr
aus weniger entsteht, Schwerkraft aus dem Reinen: Das ist schon mit dem Kretikus
im eben erwihnten Sonett I1.1 »Raumgewinn« (V. 8) gemeint, dem kiirzesten Vers
des Doppelzyklus, der in seiner Kiirze vorfiihrt, dass nur so, in der Konzentration, der
also umgedeutete, reine >Raum«< erweiterbar ist. In der Manier der orphischen Skepsis
wird in der neu gedeuteten Ortlosigkeit als Ort des nun moglichen Geschehens der
gedankliche Ursprung der Bedingungsverhiltnisse identifiziert: »irgendwo« (V. 15)
im Sinn ecines nicht identifizierbaren Ortes (ein positives >Nirgendwo<), im Super-

12 Rilke (Anm. 11),S.11.

Aufsitze 125



lativ der ins Leere gefithrten Ausdehnung (»im weitsten Umkreis«, V. 15). Der aus
den Elegien vertraute Komparativ (»wagender«) wird iiberboten.

Das hier erreichte Absolutum ist das Resultat einer Gedanklichkeit, die auf Glei-
chungen aus ist — in der Gleichung verliert sich das zweckhafte Argument und weicht
der poetischen, von Nietzsches >Dionysos-Dithyramben< her vertrauten Steigerung.

Das »Gesetz« (V. 16) am Ende ermdglich in einem spekulativen, als poetischer
realisierten Raum die gesteigerte >Natur< des Wir, das von den Menschen und deren
>Lebenc< sich unterscheidet — und tatsichlich von Anfangan sich unterschieden hat,
wenn das auch nicht sogleich erkennbar war. Der bestimmte Artikel (es heifft: »das
Gesetz«, V. 16) zeigt an, dass das Wort nicht als Begriff gebraucht wird, sondern wie
ein Wort, das wie alle Worter des Gedichts seinen urspriinglichen Sinn verloren und
in der Verhaltnisbildung, die hier die absolute Steigerung bzw. Zuspitzung ist, neu er-
halten hat. Das Gesetz im letzten Vers ist somit die gesteigerte »Natur« (V. 1) im ers-
ten Vers des Gedichts. Die Begriffe (Natur, Leben, Offne, Kraft, Gesetz etc.) sind der
konkreten Bedeutung am Ende fast véllig entleert.

S. Theoretische Betrachtung der (bisherigen) philologischen Praxis

Zur Praxis der Interpretation gehort die authebbare Formulierung allgemeiner Prin-
zipien in der Arbeit am Sinn. Die Formulierung ist notig, um iiber das Gedicht spre-
chen zu kénnen; authebbar sollen die Begriffe sein, mit deren Hilfe formuliert wird,
um der stets individualisierenden Arbeit am Sinn gerecht zu werden. Im Gang des Ge-
dichts verlieren diese Begriffe das Begriffliche, wenn es darum geht, die Notwendig-
keit im Fortgang von Wort zu Wort zu verstehen.

Die Rede von der Skepsis, dem Wort, mit dem ich die Lektiire der ersten Strophe
der >Neunten Elegie< schloss, und die Rede von der Zuspitzung soeben sind freilich
von einer hoheren Abstraktionskraft, denn sie benennen Prinzipien der Kreativitit,
die dem Zyklus >Duineser Elegien< wie auch dem einzelnen Gedicht die Moglich-
keitsbedingung ist. Die Bedeutung dieser Prinzipien zeigt sich schon daran, dass der
Dichter mit deren Hilfe Gedichte, die den Elegien fremd sind, zu identifizieren und
zu vermeiden vermag; das fiihrt die neue Historisch-kritische Ausgabe der Werke
Rilkes vor. Ein hervorragendes Beispiel ist die gezeigte Rivalitit des Elegien-Zyk-
lus mit dem gleichzeitig im Februar 1922 entstechenden Zyklus >Die Sonette an Or-
pheus«<. Sind die Sonette dem Rithmen, das eine imaginire, artistische Welt schaflt,
verpflichtet, driicke sich in den Elegien der stets zuriickgenommene Traum von Trans-
zendenz in Gestalt von Tod, Engel, Tierbewusstsein aus. In meinen Beispielen waren
es die Wiegebewegung von >Schwindenstem< (das schon an die Leere rithrt) und der
Einschrinkung » scheint«: Diese Wiegebewegung, eben von Zauberei und Realitits-
sinn, gehort zu den Elegien, so wie die artistische Imagination einer Leere mehr den
Sonetten angehort. Beides sind Formen der Skepsis, die auf verschiedene Weisen zur
Natur von Rilkes Werk gehort.

Wenn ich von der >Natur< eines Werkes spreche, tue ich das im Sinn einer Er-
kenntniskritik der poetischen Arbeit. Galt meine erste Zwischenbemerkung der Frage

126 Aufsitze



der Notwendigkeit, so lautet die leitende Frage hier: Welches sind die Bedingungen
der Moglichkeit der Notwendigkeit, von der Schleiermacher in der von mir schon
zitierten Aufzeichnungaus dem Jahr 1805/6 spricht? Sie kann in der poetischen Skep-
sis liegen (als Natur der Elegien eben), aber auch an anderen >Naturen< (eben der
>Zuspitzung< als Natur eines Gedichts). In meinem Buch >Kreativitit<"* iiber Ril-
kes >Duineser Elegien< meine ich mit >Kreativitit< diese Natur, die die poetischen
Handlungen in ihrer Notwendigkeit erzeugt. Gemeint ist also eine Totalisierung aller
kreativen Akte, die poetisch am Werk sind, die das Werk vollzieht, und die der Lektiire
ihre philosophische Berechtigung gibt. Die Totalisierung in ihren Handlungen ist die
poetische Vernuntft, die Autoreflexion des Werks, der die Lektiire folgt bzw. die deren
Gegenstand ist. Somit wird zentral ein Handlungsbegriff fir die Poesie.

Ich komme nun zu Heideggers philosophischer Hermeneutik. Es wird sich zeigen,
dass nicht der Sinn und noch weniger die Arbeit am Sinn Ziel seiner philosophischen
Auslegung sind. Ich mochte dabei Heidegger von innen her, von seiner Absicht her
konstruieren und kritisch-philologisch lesen.

6. Paralipomenon: Heideggers Notate iiber Rilke in den >Schwarzen Heften<

Eine der >Uberlegungen < Heideggers in seinen >Schwarzen Heften<, notiert 1938/39
(Nr. 88),* gilt Rilke; Heidegger beginnt mit dem Trennenden, das nach 1945, als er
Rilke in die Nihe Hoélderlins riickt in dem Aufsatz >Wozu Dichter?<, tiberwunden
werden soll und ihn insofern orientiert; die mangelnde qualitative Unterscheidung von
Tier und Mensch gehort zum einen dazu, und zum anderen das zu personliche Leiden
und - wo Rilke das Leiden auf sich nehme — das >geschichtlich < ungeklarte individu-
elle heroische Schicksal. Denis Thouard umreifit das Besondere des philosophischen
Projekts der >Schwarzen Hefte<, das als Projekt >Sein und Zeit< ablésen sollte, zwei-
fach;" die Verbindung von Politik und Philosophie tut sich mit der herausragenden
Rolle, die die Dichtung erhilt, zusammen. Die philosophische Radikalitit findet im
Nationalsozialismus ein Mittel, sich von der Vergangenheit der Metaphysik zu trennen.
Und biete die Dichtung vor 1945 »une nouvelle mythologie du peuple allemand «,*¢
so nach 1945 allein noch Spuren des Seins. Der Antisemitismus geht damit einher;
er ist nicht obsessiv wie bei Carl Schmitt, sondern identisch mit Heideggers Kritik
an der Moderne (Kalkiil, Urbanismus, Okonomie, Intellektualitit, Abstraktion), ver-
treten fir Heidegger durch Marx, Freud und Simmel. Das Artistische, das Heideg-
ger an Rilke (und noch mehr an George) bemingelt, gehért zu dieser Kritik der Mo-
derne. Doch Rilke gibt er die Chance, nicht in diese moderne, jiidische Welt verbannt
zu werden, sondern zur anderen Welt aufzubrechen, in der das Sein ex negativo stets

13 Christoph Kénig, Kreativitit. Lektiiren von Rilkes >Duineser Elegien<, Géttingen 2023, 2. Aufl. 2024.
14 Heidegger (Anm. 6), S. 438-440.

15 Vgl. Denis Thouard, Herméneutiques contemporaines, Paris 2020, S. 313-350.

16 Ebd. S.315.

Aufsatze 127



das andere verborgene Allgemeine ist: die Lebensnot ist die »Not des Seyns«,"” die
Historie ist die Geschichte, der personliche Heroismus ist das Schicksalstragende, der
Krieg die Erstreitung der Lichtung. So werden Rilkes >Einsamkeit< und >Schweigens,
von denen Heidegger spricht, als >Vereinsamung< gedeutet. Man kann insgesamt be-
obachten, wie Heideggers Ahnungsich ihrer selbst bewusst wird; er schreibt eingangs
seiner >Uberlegung< von 1938/39: »die >Elegien< sind mir unzuginglich — wenn
ich auch ihre dichterische Kraft und Einzigkeit inmitten dieser dichtungslosen Jahr-
zehnte ahne und verehre. «** Die metapolitische Radikalitit bleibt auch nach 1945
konstant, sie wird nun depolitisiert. Die Emphase von >Wozu Dichter?<, so Thouard,
ist in einem alten vorausgehenden Radikalismus begriindet, denn schon 1931 ist das
dichtende Subjekt gerade und nur in der Sprache des Seins moglich. Diese Emphase
knépft sich nun Rilke vor, nicht ohne Gewalt. Die Gewalt als philosophisches Prob-
lem in einer Philosophie, die mit der Unzuginglichkeit der Poesie grundsitzlich rech-
net, mochte ich nun entfalten.

7. Heideggers Philosophie in Rilkes Gedicht

Heidegger misst in >Wozu Dichter?< Rilke an Holderlin. Maf$stab ist der Stellenwert
beider in einer >Geschichte des Seins«<, die unabhingig von der Literatur- oder Philo-
sophiegeschichte verlaufe und die in der Gegenwart verborgen sei — in der >Welt-
nacht< einer >dirftigen Zeit, die diirftig sei aufgrund der Abwesenheit der Gotter.
Die Dichter kénnen die Wende bringen, indem sie vom Abgrund ausgehen, wo sich
noch Spuren der Gotter finden. Heidegger argumentiert auf linguistische, von der
Wortbildung ausgehende Weise: Da ein >ab«< ein >an< voraussetze, konne von der
Abwesenheit in der Abwesenheit auf eine Anwesenheit geschlossen werden. So lautet
Heideggers Frage: Ist Rilke »ein Dichter in diirftiger Zeit ?«,” und er bekraftigt Ril-
kes Anspruch, in Erwigung gezogen zu werden, indem er die Definition einer >drfti-
gen Zeit< mit dem Vokabular aus ecinem der >Sonette an Orpheus«< (1.19) formuliert;
Heidegger schreibt: »Diirftig ist die Zeit, weil ihr die Unverborgenheit des Wesens
von Schmerz, Tod und Liebe fehlt.«** Die entsprechenden Zeilen lauten in Rilkes
Gedicht: »Nicht sind die Leiden erkannt, / nicht ist die Liebe gelernt, / und was im
Tod uns entfernt, // ist nicht entschleiert.«*' (1.19, V.9-12) Freilich bleibe Rilke hin-
ter Holderlin »in der seinsgeschichtlichen Bahn nach Rangund Standort«* zuriick.
Heidegger lasst die Fremdheit bis an das Ende seines Texts spiiren. Er kennt die lite-
rarische, von der franzosischen Literatur her von Rilke neu geschaffene >orphische<
Tradition nicht, die von einem absoluten Raum der Kunst ausgeht. Rilke liest zu die-
sem Zweck die Werke von Flaubert und Mallarmé wie die von Valéry, seinem groflen

17 Heidegger (Anm. 6), S.438.
18 Ebd.

19 Heidegger (Anm. 1), S.252.
20 Ebd., S.253.

21 Rilke (Anm. 11),S.29.

22 Heidegger (Anm. 1), S.254.

128 Aufsitze



Ideal. Martin Heidegger spiirt diese franzosische Fremde und missachtet die Artistik
Rilkes. Dass Rilke der zweitrangige Nachfolger des >archaischen Sehers< Friedrich
Holderlin bleibe, beschrinke den Weg des Denkers, tiber Rilke die >seinsgeschicht-
lichen< Grundlagen zu erkunden, also wie der Bereich beschaffen sei, in dem die Dich-
ter von den Gottern sprechen konnen.

Zugleich sieht Heidegger sich selbst noch nicht weit genug in »der Zwiesprache
zwischen dem Dichten und dem Denken «,** um die >Duineser Elegien< und >Die
Sonette an Orpheus, die allein er als >giiltig< gelten lisst, auslegen zu konnen. Umso
aufschlussreicher ist der iberraschende Befund, dass die Elegien und die Sonette
(namentlich 1.19, 11.28, 1.1 und 1.3) an den Hauptstellen der Komposition des Auf-
satzes die Referenz bilden und dass deren Worter in Heideggers linguistisch-rhetori-
sche Argumentation eingehen. Diese Argumentation unterwirft sich rhetorisch den
Gedichten und gibt sich als Kommentar, doch setzt sie — vor allem mit den Mitteln
der Paronomasie, der Apophonie, des Archaismus sowie der Silbenzerlegung, und das
alles in der Parallelsetzung von Wortern aus verschiedenen Gedichten - in den Ge-
dichten den philosophischen Gedanken durch. Die philologische Gattung des Kom-
mentars wird mit Recht aus ihrer hermeneutischen Unschuld gefiihrt und zugleich
aber ihrer erlauternden Funktion entrissen. Nunmehr leitet Heidegger aus dem Kom-
mentar den >Wahrheitsgehalt< eines Gedichts her. Der Aufsatz >Wozu Dichter?«< ist
daher als Vorbereitung einer Auslegung zu verstehen, in der das Vokabular der Elegien
und der Sonette restlos der philosophischen Konstruktion unterworfen sein wiirde.

Heidegger gibt in seinem Vortrag anhand von Rilkes Gedicht >Wie die Natur die
Wesen iiberlifft< (1924) ein Exemplar seiner Denkform. Das Gedicht sei nicht voll-
endet, doch »im Umbkreis der vollendeten Dichtung Rilkes und zeitlich nach ihr«**
entstanden. Heidegger zieht de facto ein Gedicht heran, dessen Worter Rilke weit-
gehend der Referenz entleert — er ist hier freier, und er halt sich zurtick gegentiber
den Elegien, deren Worter eine neue idiomatische Bedeutung gewonnen haben (die
Zuspitzung in der Misere der Kreatur, den Hinfilligsten). Hat er diesen Widerstand
gescheut?

Mit der Analyse des Gedichts beginnt in der Komposition des Aufsatzes erst die
Beschiftigung mit Rilkes Gedichten, nachdem Heidegger die Rangordnung von
Holderlin und Rilke bestimmt und die vorldufige Unzuganglichkeit fir ihn der al-
lein groflen Zyklen (»das giltige Gedicht« B sagt er) erldutert hat. Dazu miisse man
im »Sagen des Seins«® bewanderter sein, als er es sei; und Rilke sei aufgrund sei-
ner seinsgeschichtlichen Sekundaritit gegentiber Holderlin schwerer zu bestimmen
als dieser. So werde er nur iiber einige » Grundworte «*” Rilkes im Kontext der ober-
flichlichen Totalitdt des Seienden, die Rilke nach ihm schaffen konnte, sprechen. Das

23 Ebd.
24 Ebd.
25 Ebd,S.252.
26 Ebd.,S.254.
27 Ebd.

Aufsitze 129



ausgewihlte Gedicht sei dafiir geeignet, weil es als Ettide diese Oberfliche nicht ver-
lasse; Heidegger schreibt: »Wir nehmen das Gedicht als eine Eintibung des dichteri-
schen Sichbesinnens. «*® Innerhalb von Heideggers Absicht ist also entscheidend, zu
erkennen, »wie sich fiir Rilke das Seiende als solches im Ganzen zeigt«.” Wie wer-
den, frage ich nun, die Grundworte entwickelt? Geschicht das bei Heidegger auf die
gleiche Weise wie bei Rilke? Indem ich diese Fragen zu beantworten suche, wird sich
ein unterschiedliches Verstindnis von Grammatik herausstellen, nimlich Heideg-
gers Beschrinkung der Grammatik auf die Lexik unter Ausklammerung der fiir Rilke
entscheidenden Syntax. Das ist auch in der Literaturwissenschaft der Zeit (vgl. Holt-
husen 1937)* iiblich und gibt Heidegger seinen sprachphilosophisch historischen
Ort. Heidegger folgt den Wortern des Gedichts und setzt sie in einen die Worter ar-
gumentativ verbindenden, philosophischen Gedankengang. Er schafft damit ein Mo-
dell der sogenannten poetologischen, kurrenten Lektiiren, die mithilfe der Elemente
eines Werks eine scheinbar individuelle Theorie des Werks konstruieren, deren innere
Bestitigung ist, dass sic aufgeht im ausgewihlten Material.

Heideggers Stationen des gedanklichen Prozesses durch das Gedicht lassen sich je-
weils auf den Begriff bringen. Die Worter Rilkes werden dafiir herangezogen, meist
Worter aus diesem Gedicht, aber auch aus anderen Gedichten; das zeugt von Hei-
deggers Wahrnehmung einer idiomatischen Dichtersprache, doch verfahrt er strike
in der Parallelstellenmethode, also ohne die Worter wie eine Gattung jeweils zu be-
greifen (>Gattung< im Sinn von Stanley Cavell), nach der Praxis, dass jede individu-
elle Verwendung in den Gedichten zur Bedeutung der Worter beitragt und kein Wort
in seiner jeweiligen Verwendung alle Bedeutungen enthilt. Die Identifikation von
Parallelstellen bringt dem entgegengesetzt den Begrift hervor. Heidegger erweitert das
Versammeln von Parallelen auf das etymologische Argument, wobei die Paronomasie
(das Spiel mit den Wortwurzeln) oft frei ist gegeniiber der Sprachgeschichte, kreativ
aufeine Art, die in der Spracharbeit produktive Dichter dazu verfithren, in ihm ihres-
gleichen zu schen (Paul Celan etwa). Doch: Wenn man es anders denken und sagen
kann, wie das bei Heidegger der Fall ist, ist man nicht mehr auf der Seite der Parono-
masie; sie gibt dann nur den Schein des Sprechens eines Denkers, einen Schein, den
es zu durchschauen gilt. Und die Worter selbst verdoppelt Heidegger in gedanklicher
Figuration, um die Bedeutungen, die fiir sich erhalten bleiben, in einen Begriff zu zie-
hen. Die ersten Gedankenschritte gelten den Begriffen >Sein<, >Wagen< und >Mitte<.

In Rilkes Formulierung »Urgrund unseres Seins« (V. 4) achtet Heidegger auf das
Possessivpronomen, das das >Sein< spezifiziert (qua Seiendes), womit das Wir so-
fort dem Sein entgegengesetzt sei. Als dem Seienden und dem Wir entgegengesetztes
>Sein« sei es aus der Philosophiegeschichte vertraut; Heidegger schreibt: »Den Grund
des Seienden nennt man von alters her das Sein.«*' Heidegger liest also Rilkes For-

28 Ebd,, S.255.

29 Ebd, S.254.

30 Hans Egon Holthusen, Rilkes Sonette an Orpheus. Versuch einer Interpretation, Miinchen 1937.
31 Heidegger (Anm. 1), S.257.

130 Aufsatze



mulierung als Genetivus subjectivus und muss dafiir das Possessivpronomen tiber-
schen, das er dann wieder beachtet. Aus der Formulierung wird die Formel >Urgrund
des Seins«<, in der das Sein als allgemeiner, nicht auf das Wir partikular bezogener Ur-
grund bestimmt wird. Beides findet begrifflich zusammen, das Wir (oberflichlich) und
das Sein (abgriindig): »Das Sein lifit das Seiende [qua Wir] in das Wagnis los.«* Das
heifit: Wenn es >unser Sein« ist, sind wir gewagt; wenn es aber >Urgrund des Seins<
ist, ist das Sein dem Wir entgegengesetzt. Beides zusammen heifit dann fiir Heideg-
ger: Das von dem Sein unterschiedene, getrennte Wir wird vom Sein aufs Spiel ge-
setzt und ist insofern wieder mit ihm verbunden. Tatsichlich aber setzt der Urgrund,
der den Menschen eigen ist, diese in ihrer spezifischen Lebensform (das Sein als Seien-
des) aufs Spiel. Heidegger identifiziert beide Bedeutungen in einem Wort qua Be-
griff. Der philosophische Wille zur ontologischen Differenz macht sich sofort in sei-
ner Auslegung bemerkbar.

Zum Willen nach Differenz tritt der ontologische Drang zum Ausgleich. Das
>Wagen< darf nun nicht einseitig sein. So erhilt ein etymologisches Argument sei-
nen Zweck. Das >Wagen< wird auf die >Wage< bezogen; Heidegger schreibt: »Das
Wort Wage in der Bedeutung von Gefahr und als Name des Gerits kommt von wigen,
wegen, einen Weg machen, d.h. gehen, im Gang sein. Be-wigen heift auf den Weg
und so in Gang bringen: wiegen. [...] Wagen heifSt: in den Gang des Spieles bringen,
auf die Wage legen, in die Gefahr loslassen. Damit ist das Gewagte zwar ungeschiitzt,
aber, weil es auf der Wage liegt, ist es vom Wagnis einbehalten. Es ist getragen. « 3

Die etymologische Entzweiung und die dann folgende philosophische Identi-
fikation von Wagnis und Wage, als eine Art von Heidegger unterlegtes Tiefenbewusst-
sein von Rilkes Gedicht vorgefiihrt, hat den Zweck, in der Lektiire das oben von mir
ausgefiihrte Paradox des Sicherseins im Ungeschiitzten zu beruhigen, heimisch zu ma-
chen, nicht die Fremdheit zu erhalten (von der Schleiermacher spricht); im Drang zur
Heimat erkennt Bernhard Béschenstein den >Willen< von Heideggers >Erliuterungen
zu Holderlins Dichtung< (erstmals 1944 verdffentlicht).* So fithre Heidegger als
ausgleichenden Begriff den der >Mitte< ein, den das Gedicht nicht kennt, der indes
zur Idiomatik Rilkes gehort, und zwar bewerkstelligt das Heidegger tiber das Wort
»Schwerkraft« (V. 11) im Gedicht; Heidegger zitiert das andere Gedicht >Schwer-
kraft<*°* mit dem ersten Vers »Mitte, wie du aus allen «, ruft weiterhin das Sonett >O
komm und geh<** (11.28) auf (»die unerhérte Mitte«, V. 11) und kommentiert das
nunmehr Begriff werdende, supplierte Wort >Mitte<: » Sie [die Mitte] ist der Grund
als das >Mit<, das mittelnd das eine zum anderen hilt und alles im Spiel des Wagnis-
ses versammelt. [...] Die reine Schwerkraft, die unerhorte Mitte [das Rilke-Zitat ist

32 Ebd.

33 Ebd., S.259.

34 Martin Heidegger, Erlduterungen zu Holderlins Dichtung, Frankfurt am Main 1944.
35 Rilke (Anm. 4), S.179.

36 Rilke (Anm. 11), S. 66.

Aufsdtze 131



erweitert:] alles Wagens, die ewige Mitspielerin im Spiel des Seins ist das Wagnis.«*’

Maximale, sichere Identifikation tiberwiegt.

Die reine >Mitte< bildet in Heideggers Aufsatz den Ubergang zum nichsten
>Grundwort< in Rilkes Gedicht, dem des >Offenen<. Auch hier entsteht ein Be-
griff, insofern er — im Anschluss an die dltere Abhandlung >Der Ursprung des Kunst-
werks<*® — einen gedoppelten Gedanken einfiihrt; er ist die reine Mitte (als ent-
schrinkte) und zugleich ein Streit, dem Menschen eigen, zwischen Eingelassensein
ins Offene und Ausschluss, so dass im Ausgeschlossensein allein das Offene verborgen
zuginglich sei. Von dieser Position her muss das >Wollen< in V. 7 konstruiert werden.
Es kann nicht die Identitit mit dem Wagnis sein, sondern gerade als bewusster Akt
stellt er sich diesem entgegen, behindert die Offnung. Das ist in Heideggers philo-
sophischem Denken nur méglich, wenn das >Wollen< extern bestimmt wird — als Be-
griff Heideggers. Daher fiigt Heidegger hier seine Technikphilosophie ein. Eine Welt
sich vorstellen, meint darin nicht epistemologisch eine Erkenntnisform, sondern ein
Gebrauchen der Welt. Ein langer Exkurs iiber Wissenschaft und Technik im Zeichen
der atomaren Bedrohung und tiber den totalen Staat ist eingeschoben, im Gefille des
Europiischen zum noch weiter abgewerteten, verstockten Amerikanischen. So meine
das Gedicht nicht, »der Mensch sei noch ungehemmter als jene Wesen [Pflanze und
Tier] ins Offene eingelassen.«*” Sondern es gehe — statt der syntaktisch entwickelten
Steigerung im Gedicht — um eine Zuriicknahme des Abschieds vom reinen Bezug, in-
dem man sich dem aufgrund des Vorstellens notwendigen Wollen hingibt: » sie sind
wollender, insofern sie williger sind.«* Von der >Sorge< (abgeleitet radikaler als ge-
wohnt in einem paronomastischen Ausflug ins Lateinische aus >sicher< — >securus< —
>sine cura< — >Sorge<) — von der Sorge des ungeschiitzten Sichdurchsetzens in der
Technik befreie der Mensch sich durch die Abkehr von der Abkehr vom Offenen, das
durch die Vorstellung im technisch konzipierten Offenen erfolgt ist. Heidegger kann
sich dualistisch nur eine Authebung des durch die Technik festgelegten Schutzlosseins
vorstellen, nicht von dessen Radikalisierung (dem Sinn der Wendung ins Offene, vgl.
V. 131£.); er schreibt: »Das Schutzlossein birgt nur, insofern wir es schon gewendet ha-
ben.«* Das eine muss im anderen enthalten, beheimatet sein.

Es folgen nun freiere Gedanken tiber die Sprache der Dichter, in denen deutlich
wird, dass Heidegger sich in der doppelten Bedeutung des Offenen verstricke. Einer-
seits gelte es, von der Bindung an die Vorstellung auszugehen bzw. sich ihr hinzugeben,
um in ihr das verborgene Offene zu fassen. Andererseits verspreche der »Hauch«
(V. 9) des Gedichts das andere Verhiltnis zum Offenen, das sonst den Tieren und
deren reinem Bezug vorbehalten bleibe; es wire, wie Heidegger schreibt, »ein ande-
res Sagen als sonst das menschliche Sagen ist«.*

37 Heidegger (Anm. 1), S.260.
38 Heidegger (Anm. 5).

39 Heidegger (Anm. 1), S. 265.
40 Ebd., S.274.

41 Ebd., S.276.

42 Ebd., S.293.

132 Aufsitze



Andrea Kern hat im Heidegger-Handbuch einen Interpretationskonflikt im Urteil
der Philosophen tiber >Der Ursprung des Kunstwerks < aufgezeigt, der womaéglich den
Aufsatz >Wozu Dichter?< prigt und in dem die Philologie den performativen Wider-
spruch in Heideggers Aufsatz identifizieren kann.* Kern spricht von einem Konflike
zwischen einer revolutioniren Lesart einerseits (die Rorty und Gadamer verteidigen),
nach der Heidegger den »Prozess des Sich-ins-Werk-Setzens der Wahrheit als den
einer Stiftung der Wahrheit«* auffasse, die einen neuen Mafstab fiir Wahrheit gebe.
Statt dessen (und das ist Kerns Position, die sie mit Christoph Menke etwa teilt), also
statt der Stiftung gehe es Heidegger um die »Schaffung eines neuen Verstindnisses
von Wahrheit«,” das in der Kunst an das bedeutungshaft Seiende (das Beispiel ist das
Leuchten der Farben in einem Bild van Goghs) gebunden sei. Daraus ergebe sich das
Konzept des Streits, von dem ich bereits andeutungsweise gesprochen habe, es ist der
Streit zwischen Verstehen (wir richten uns auf die aufgestellte Welt) und Nicht-Ver-
stehen (des bedeutungshaft Seienden). Oder wie Kern resiimiert: »Beide Bewegungen
jedoch bedingen [im Streit] einander. Denn nur indem wir uns auf das bedeutungs-
haft Seiende beziehen, kann sich uns tiberhaupt eine Welt eroffnen. Das bedeutungs-
haft Seiende ist der tragende Grund unseres Verstehens. Und nur indem wir uns auf
eine Welt bezichen, kann uns das Gegebensein dieses bedeutungshaft Seienden als
etwas erscheinen, das in unser Verstehen dieser Welt nicht einholbar ist.«* Fiir Hei-
degger ist nach dieser reflexiven Lesart die Kunst als Ins-Werk-Setzen der Wahrheit
das Zeigen des Streits.

Welche Option wihlt Heidegger gegeniiber Rilkes Gedicht? Meine Vermutung be-
steht in einer Engfithrung der beiden Optionen in Form eines performativen Selbst-
widerspruchs, der in die konkrete Praxis des Aufsatzes eingelassen ist (ob das riick-
schliefend auch fiir den Ursprungsaufsatz gilt, ist hier nicht mein Gegenstand):
Insofern er sich in Grundworten und Komposition dem Gedicht fugt, scheint er
sich mit der Streit-Dialektik der Vorstellung des Offenen zu begniigen (das wire der
Schein des Streits als Programm) und ihr zu folgen. Doch wo er sein Denken riick-
sichtslos mit Gewalt durchsetzt, ist dessen direkter Zugang ins Offene beansprucht.
Diese performative Engfithrung, die den Schein erzeugt, dem Gedicht zu folgen, ist
die angenommene Zweitrangigkeit des Materialen, und das heif§t nun genauer: der
Grammatik als Syntax. Es macht genau den Unterschied, die Wendung »es wollen«
ohne syntaktische Referenz, ohne »es« zu lesen (und die Spekulation auf das >wol-
len< auszurichten) oder eben mit dem Pronomen - und den Zusammenhang im Satz-
geftige verstehen zu wollen.

43 Vgl. Andrea Kern, >Der Ursprung des Kunstwerks <. Kunst und Wahrheit zwischen Stiftung und Streit,
in: Heidegger-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, hg. von Dieter Thomé, unter Mitarbeit von Flo-
rian Grosser, Katrin Meyer und Hans Bernhard Schmid, 2., iiberarb. und erw. Aufl,, Stuttgart, Weimar
2013, S.133-143.

44 Ebd., S. 140.

45 Ebd.,S.133.

46 Ebd., S. 140.

Aufsatze 133



Wogegen Heidegger sich durchsetzt, rekonstruiert eine kritische, philosophisch re-
flektierte Philologie in ihrer dynamischen Lektiire.”” Die philologische Lektiire — sie
geht ohne eigene Asthetik vor — entdeckt gewissermaflen die >Farben< des Gedichts
genau in der Grammatik und der von ihr ermoglichten Komposition; die Handlungen
unseres Gedichts haben sich als Zuspitzung erwiesen. Gegenstand solcher Lektiire
sind alle poetischen Handlungen in der Arbeit am Sinn, wie sie der Text vollzicht;
und sie bezicht sich dabei skeptisch auf die Kreativitit als deren Totalitit bzw. Natur.
Die Handlungen erlauben dem Werk sinnhaft zu sein, ohne dass es auf einen Sinn re-
duziert wird, als wiirde ein Werk >eigentlich< dies oder das meinen. Gibt die Natur
die Regeln, so die Arbeit am Sinn die Bedeutung.

Wenn diese Lektiiren die Arbeit am Sinn in den Werken vorfiihren, und das tun
im Bewusstsein, dass die Rekonstruktion der Handlungen das Mittel darstellt, Hypo-
thesen zum Sinn tiberpriifbar zu machen, so ist das nétig, da Sinnaussagen ebenso
unvermeidlich sind, wie sie zugleich das Potential der Gedichte einschrinken. Die
Kreativitit ist so die Kontrolle aller und gerade auch der starken Sinnaussagen; sie
sorgt in ihren Handlungen dafiir, dass das vorliegende poetische Gebilde sinnhaft ist,
und zugleich kontrolliert ihre Rekonstruktion in der Lektiire die iibliche Art, vom
Sinn zu sprechen. Eine Sekundaritit ist nétig, eine Bescheidenheit, als deren Anwalt
ich die kritische Philologie verstehe.

(Prof- Dr. Christoph Konig, Lebrstubl fiir Neuere und neueste deutsche Literatur, Uni-
versitit Osnabriick, Newer Graben 40, 49069 Osnabriick; E-Mail: christoph.koenig@
uni-osnabrueck.de)

47 Woméglich ist Heidegger dieser Widerspruch bewusst — und kein Problem, weil fiir ihn das Gediche,
das er wihle, als minderes Gedicht der Vorstellung wenig Widerstand leistet. Zumindest enthebt ihn die-
ses dsthetische Urteil der Sorgfalt. Womdglich hat er auch die poetische Arbeit im Gedicht erkannt und
mochte die dort in der Gleichsetzung sich vollziehende Steigerung und den damit einhergehenden, ar-
tistischen Bedeutungsverlust der Begriffe philosophisch, Gehalt stiftend aufhalten.

134 Aufsitze


mailto:christoph.koenig@uni-osnabrueck.de
mailto:christoph.koenig@uni-osnabrueck.de

