Denis Thouard
Bourdieu, die Kunstgeschichte und die Philologie

Indem sie die Namen ecines bedeutenden Soziologen und eines berithmten Kunst-
historikers nebeneinanderstellen, laden die Autoren von >Bourdieu et Panofsky. Essai
d’archéologie intellectuelle< zu einer Reflexion tiber die Schnittstellen zwischen die-
sen Disziplinen und tiber die gemeinsamen Elemente ein, die eine solche Schnittstelle
rechtfertigen.! Das Werk enthilt die Korrespondenz zwischen Pierre Bourdieu und
Erwin Panofsky aus den Jahren 1966-1967 (Panofsky starb am 14. Mirz 1968).> Zuvor
gibt es einen mit Archivmaterial untermauerten Bericht iiber die Geschichte der Uber-
setzung von >Gothic Architecture and Scholasticism< aus dem Jahr 1951 durch Bour-
dieu, wobei nichts tiber den Kontext und die Rezeption ausgelassen wird. Inwiefern
war die Veroffentlichung von >Architecture gothique et pensée scolastique précédé
de 'abbé Suger de Saint-Denis<’ ein Ereignis, das den im Untertitel versprochenen
»Versuch einer intellektuellen Archiologie « rechtfertigt?

Das Buch bricht mit der »idealistischen Logik der reinen Theorie und der Exe-
gese kanonischer Texte, die sich auf einige wenige grofle Namen konzentriert«, um
eine »materielle Geschichte der intellektuellen Arbeit«? zu bieten. Diese muss von
ihrer Materialitit her und sogar als Material verstanden werden. Ideen treten somit
hinter wissenschaftliche Praktiken zurtick. Nur diese lassen sich »objektivieren«.
Das Bestreben, die Entwicklung von »Ideen« wieder in konkrete Praktiken und
Machtverhiltnisse einzubetten, ist sicher lobenswert, da es von der vorherrschenden
Geschichtsschreibung, die sich allein der intellektuellen Logik verschrieben hat, allzu
oft vernachlissigt wird. Allerdings birgt es auch Risiken, insbesondere wenn das Wis-
sen selbst in den Hintergrund gedringt wird.

Das Buch besteht aus sechs Kapiteln, denen eine Einleitung und ein Korrespondenz-
verzeichnis vorangestellt sind. Das erste Kapitel zeichnet nach, wie durch einen Bericht
von Louis Grodecki in der Zeitschrift >Critique< Bourdieu das Werk von Panofsky
entdeckte. Es erliutert auch, warum Bourdieu eher zu ihm als zu Pierre Francastel
(der fiir eine Kultursoziologie mehr Vorteile zu bieten scheint) tendierte und erinnert
daran, dass Maurice Merleau-Ponty bereits 1951 Panofsky erwihnt hatte.” Das zweite
Kapitel analysiert die editoriale Dimension von Bourdieus Projekt und die Aufgabe,

1 Etienne Anheim, Paul Pasquali, Bourdicu et Panofsky. Essai d'archéologie intellectuelle, suivi de leur cor-
respondance inédite, Paris: Editions de Minuit 2025 (Le sens commun). Einige Aspekte wurden bereits
vorgestellt in: Paul Pasquali, Quand Bourdicu découvrait Panofsky. La fabrique éditoriale d’Architecture
gothique et pensée scolastique (Paris-Princeton, 1966-1967), in: Annales HSS 78,2023, S. 699-732 (teil-
weise im Buch wiedergegeben).

2 Der Briefwechsel umfasst 13 Briefe aus der Zeit zwischen Ende 1966 und dem 1. Juni 1967 (S.241-272).

3 Erwin Panofsky, Architecture gothique et pensée scolastique précédé de I'abbé Suger de Saint-Denis, Uber-
setzung und Nachwort von Pierre Bourdieu, Paris: Editions de Minuit 1967 (Le sens commun).
Anheim/Pasquali (Anm. 1), S. 232, dann S. 19.

5 Die Lektiire und die Vorlesungen von Merleau-Ponty waren fiir den jungen Bourdieu sicherlich von Be-
deutung fiir seine Entdeckung Panofskys, vgl. ebd., S. 34-39.

Aufsatze 97

© 2026 Denis Thouard, Publikation: Wallstein Verlag
DOT hteps://doi.org/10.46500/83535895-006 | CC BY-NC-ND 4.0


https://doi.org/10.46500/83535895-006

die er der von ihm bei Editions de Minuit gegriindeten Reihe >Le sens commun«<
zugewiesen hatte, um ein »kollektives Kapital an intellektuellen Ressourcen« zu-
sammenzutragen. Wir erfahren von den realisierten Projekten und den aufgegebenen
Ideen (aber wenn ein Band mit Texten von Hans Robert Jauss ebenso wie ein Pro-
jekt tiber Dilthey tatsichlich aufgegeben wurden, so erschien der Band mit Texten
von Szondi doch, wenn auch verspitet!®). Das dritte Kapitel beschreibt ausfiihrlich
die Ubersetzung von Panofsky durch Bourdieu und beleuchtet es durch den Brief-
wechsel. Das vierte Kapitel ist der chrsetzung selbst gewidmet und stellt fest, dass
»Bourdieu eine philosophischere und soziologischere Sprache wieder einfiihrt« ) bis
hin zur »Naturalisierung« Panofskys als » Soziologe «.*

Das fiinfte Kapitel befasst sich mit dem berithmten Nachwort Bourdieus. Endlich,
konnte man sagen, denn gerade dieser Text ist fiir das Verstindnis von Bourdieus Werk
wichtig. In ihm eignet er sich den Begriff des Habitus an, der in seinem Denken eine
zentrale Rolle spielen wird. Der mit der Frage etwas vertraute Leser wird nichts Spek-
takulires erfahren. Bourdieu macht Panofsky zum Sprachrohr seiner Ideen tiber die
Schule und entwickelt mit dem Habitus eine Form des kulturellen Unbewussten. Es
wird kaum iiberraschen, dass er daraus eine » bachelardianische Neuinterpretation «”
macht. Das zentrale Konzept des Habitus wird auf wenigen Seiten abgehandelt, die vor
allem an die Kontroversen um seine Rezeption erinnern (Konflikt mit Lucien Gold-
mann, Artikel von Francois Héran, dann Loic Wacquant). Ein Abschnitt trigt den
Titel >Den Habitus neu erfinden, die Philosophie beenden<," in dem das harte Pro-
gramm einer Abschaffung der Philosophie durch ihre Verwirklichung in der Soziologie
bekriftigt wird. Es handelt sich dabei um ein » neues epistemologisches Programm«,
das mit der Philosophie und ihren »vagen Personlichkeitskonzepten« bricht. Weg
mit dieser Unschirfe, die »an die Sozialwissenschaften gekoppelte Soziologie « wird
nun »die soziale Welt wissenschaftlich denken « kénnen." Ein solches Programm er-
scheint jedoch redundant.

Zu den Errungenschaften dieses Buches zihlen vor allem erginzende Informatio-
nen. Neben der Einfithrung von Verweisen auf Etienne Gilson hat Bourdieu in seinen
Ubersetzernotizen auf ein Werk von Robert Marichal'? verwiesen, in dem die Ana-
logie zwischen der gotischen Architektur und dem Bruch der lateinischen Schrift sei-
ner Meinung nach die Intuitionen von Panofsky'’ bestitigte. Der Hinweis auf die Ver-
mittlung ist einer der Ertrige des Buches. Ein letztes Kapitel analysiert die Rezeption

6 Ebd.,S.63.

7 Ebd., S.132.
8 Ebd, S.133.
9 Ebd., S.140.

10 Ebd., S.160-166.

11 Ebd.,S.145f.

12 Ohne ihn korreke zu zitieren. Marichal nahm ihm dies jedoch nicht iibel (siche seinen Vermerk vom
15. Dezember 1967, in dem er dennoch um die Zusendung eines Exemplars des Buches bat!), siche ebd.,
S.159.

13 Ebd, S.153-159.

98 Aufsdtze



der Ubersetzung unter Beriicksichtigung der Machtverhiltnisse im akademischen Be-
reich und enthilt wenige Uberraschungen.

Was Bourdieus theoretischen Anspruch angeht, so wird dieser kaum themati-
siert, obwohl er sich an den berithmten Kunsthistoriker wandte und dessen »ent-
scheidenden Beitrag zur allgemeinen Theorie der Humanwissenschaften « lobte (Brief
vom 22. Dezember 1966). Die Studie konzentriert sich auf die Wiederaufnahme des
Begriffs »Habitus« und suggeriert dabei, dass dieser von Bourdieu in Panofskys Tex-
ten, in denen er keine herausragende Rolle spielt, quasi eingefiihrt wurde, als hitte
Bourdieu sich damit begniigt, bei Panofsky nach einer Legitimierung zu suchen. Aus
einer Lektiire, die sich auf die Praktiken in ihrer Materialitit konzentriert und als litera-
listisch bezeichnet werden konnte, ergibt sich ein Paradoxon. Nimmt das Buch in sei-
ner Aufmerksamkeit fiir die gewohnlichen Bedingungen der Ideenerzeugung nicht
selbst an diesem verspotteten »Positivismus« teil, der als »empiristische Verblendung
angesichts einer unendlichen Anhiufung kleiner wahrer Tatsachen «** definiert wird
und von Bourdieu gew6hnlich verunglimpft wird? Nimmt die Inszenierung des kri-
tischen und emanzipierten Soziologen nicht oft die Ziige einer Hagiographie an, die
uns kein Detail erspart? Nichts, was das Leben des Heiligen betrifft, scheint zu un-
wichtig zu sein. Daher mangelt es an narrativer Anzichungskraft und allzu oft an Span-
nung in den zahlreichen Seiten tiber die Umstinde der Veroffentlichung, deren Be-
deutung und Relevanz nicht immer ganz klar aus der Darstellung hervorgehen. Die
Frage nach der Perspektive einer Erneuerung der » allgemeinen Theorie der Human-
wissenschaften « wird nicht angesprochen, obwohl sie laut Bourdieu selbst Gegen-
stand des Austauschs war. Der Nachweis der Fruchtbarkeit einer solchen materiellen
Methode durch die Autoren tiberzeugt nur halb, da ein Teil der Diskussion im Dun-
keln bleibt. Das Werk ist aufgrund seines Gegenstands interessant, aber die gewahlte
»Perspektive« erlaubt es nicht, seinen ganzen Reichtum zu erschlieflen.

(Prof. Dr. Denis Thouard, Centre Georg Simmel, 54 Bd. Raspail, 75006 Paris, Frank-
reich; E-Mail: dthouard@ehess.fr)

14 Ebd., S.137, unter Bezugnahme auf das Nachwort von Bourdieu in Panofsky (Anm. 3), S. 144.

Aufsitze 99


mailto:dthouard@ehess.fr

