
  97Aufsätze

Denis Thouard
Bourdieu, die Kunstgeschichte und die Philologie

Indem sie die Namen eines bedeutenden Soziologen und eines berühmten Kunst-
historikers nebeneinanderstellen, laden die Autoren von ›Bourdieu et Panofsky. Essai 
d’archéologie intellectuelle‹ zu einer Reflexion über die Schnittstellen zwischen die-
sen Disziplinen und über die gemeinsamen Elemente ein, die eine solche Schnittstelle 
rechtfertigen.1 Das Werk enthält die Korrespondenz zwischen Pierre Bourdieu und 
Erwin Panofsky aus den Jahren 1966-1967 (Panofsky starb am 14. März 1968).2 Zuvor 
gibt es einen mit Archivmaterial untermauerten Bericht über die Geschichte der Über-
setzung von ›Gothic Architecture and Scholasticism‹ aus dem Jahr 1951 durch Bour-
dieu, wobei nichts über den Kontext und die Rezeption ausgelassen wird. Inwiefern 
war die Veröffentlichung von ›Architecture gothique et pensée scolastique précédé 
de l’abbé Suger de Saint-Denis‹3 ein Ereignis, das den im Untertitel versprochenen 
»Versuch einer intellektuellen Archäologie« rechtfertigt?

Das Buch bricht mit der »idealistischen Logik der reinen Theorie und der Exe-
gese kanonischer Texte, die sich auf einige wenige große Namen konzentriert«, um 
eine »materielle Geschichte der intellektuellen Arbeit«4 zu bieten. Diese muss von 
ihrer Materialität her und sogar als Material verstanden werden. Ideen treten somit 
hinter wissenschaftliche Praktiken zurück. Nur diese lassen sich »objektivieren«. 
Das Bestreben, die Entwicklung von »Ideen« wieder in konkrete Praktiken und 
Machtverhältnisse einzubetten, ist sicher lobenswert, da es von der vorherrschenden 
Geschichtsschreibung, die sich allein der intellektuellen Logik verschrieben hat, allzu 
oft vernachlässigt wird. Allerdings birgt es auch Risiken, insbesondere wenn das Wis-
sen selbst in den Hintergrund gedrängt wird.

Das Buch besteht aus sechs Kapiteln, denen eine Einleitung und ein Korrespondenz-
verzeichnis vorangestellt sind. Das erste Kapitel zeichnet nach, wie durch einen Bericht 
von Louis Grodecki in der Zeitschrift ›Critique‹ Bourdieu das Werk von Panofsky 
entdeckte. Es erläutert auch, warum Bourdieu eher zu ihm als zu Pierre Francastel 
(der für eine Kultursoziologie mehr Vorteile zu bieten scheint) tendierte und erinnert 
daran, dass Maurice Merleau-Ponty bereits 1951 Panofsky erwähnt hatte.5 Das zweite 
Kapitel analysiert die editoriale Dimension von Bourdieus Projekt und die Aufgabe, 

1	 Etienne Anheim, Paul Pasquali, Bourdieu et Panofsky. Essai d’archéologie intellectuelle, suivi de leur cor-
respondance inédite, Paris: Editions de Minuit 2025 (Le sens commun). Einige Aspekte wurden bereits 
vorgestellt in: Paul Pasquali, Quand Bourdieu découvrait Panofsky. La fabrique éditoriale d’Architecture 
gothique et pensée scolastique (Paris-Princeton, 1966-1967), in: Annales HSS 78, 2023, S. 699-732 (teil-
weise im Buch wiedergegeben).

2	 Der Briefwechsel umfasst 13 Briefe aus der Zeit zwischen Ende 1966 und dem 1. Juni 1967 (S. 241-272).
3	 Erwin Panofsky, Architecture gothique et pensée scolastique précédé de l’abbé Suger de Saint-Denis, Über-

setzung und Nachwort von Pierre Bourdieu, Paris: Editions de Minuit 1967 (Le sens commun).
4	 Anheim / Pasquali (Anm. 1), S. 232, dann S. 19.
5	 Die Lektüre und die Vorlesungen von Merleau-Ponty waren für den jungen Bourdieu sicherlich von Be-

deutung für seine Entdeckung Panofskys, vgl. ebd., S. 34-39.

© 2026 Denis Thouard, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83535895-006 | CC BY-NC-ND 4.0

https://doi.org/10.46500/83535895-006


Aufsätze98

die er der von ihm bei Éditions de Minuit gegründeten Reihe ›Le sens commun‹ 
zugewiesen hatte, um ein »kollektives Kapital an intellektuellen Ressourcen« zu-
sammenzutragen. Wir erfahren von den realisierten Projekten und den aufgegebenen 
Ideen (aber wenn ein Band mit Texten von Hans Robert Jauss ebenso wie ein Pro-
jekt über Dilthey tatsächlich aufgegeben wurden, so erschien der Band mit Texten 
von Szondi doch, wenn auch verspätet!6). Das dritte Kapitel beschreibt ausführlich 
die Übersetzung von Panofsky durch Bourdieu und beleuchtet es durch den Brief-
wechsel. Das vierte Kapitel ist der Übersetzung selbst gewidmet und stellt fest, dass 
»Bourdieu eine philosophischere und soziologischere Sprache wieder einführt«,7 bis 
hin zur »Naturalisierung« Panofskys als »Soziologe«.8

Das fünfte Kapitel befasst sich mit dem berühmten Nachwort Bourdieus. Endlich, 
könnte man sagen, denn gerade dieser Text ist für das Verständnis von Bourdieus Werk 
wichtig. In ihm eignet er sich den Begriff des Habitus an, der in seinem Denken eine 
zentrale Rolle spielen wird. Der mit der Frage etwas vertraute Leser wird nichts Spek-
takuläres erfahren. Bourdieu macht Panofsky zum Sprachrohr seiner Ideen über die 
Schule und entwickelt mit dem Habitus eine Form des kulturellen Unbewussten. Es 
wird kaum überraschen, dass er daraus eine »bachelardianische Neuinterpretation«9 
macht. Das zentrale Konzept des Habitus wird auf wenigen Seiten abgehandelt, die vor 
allem an die Kontroversen um seine Rezeption erinnern (Konflikt mit Lucien Gold-
mann, Artikel von François Héran, dann Loïc Wacquant). Ein Abschnitt trägt den 
Titel ›Den Habitus neu erfinden, die Philosophie beenden‹,10 in dem das harte Pro-
gramm einer Abschaffung der Philosophie durch ihre Verwirklichung in der Soziologie 
bekräftigt wird. Es handelt sich dabei um ein »neues epistemologisches Programm«, 
das mit der Philosophie und ihren »vagen Persönlichkeitskonzepten« bricht. Weg 
mit dieser Unschärfe, die »an die Sozialwissenschaften gekoppelte Soziologie« wird 
nun »die soziale Welt wissenschaftlich denken« können.11 Ein solches Programm er-
scheint jedoch redundant.

Zu den Errungenschaften dieses Buches zählen vor allem ergänzende Informatio-
nen. Neben der Einführung von Verweisen auf Etienne Gilson hat Bourdieu in seinen 
Übersetzernotizen auf ein Werk von Robert Marichal12 verwiesen, in dem die Ana-
logie zwischen der gotischen Architektur und dem Bruch der lateinischen Schrift sei-
ner Meinung nach die Intuitionen von Panofsky13 bestätigte. Der Hinweis auf die Ver-
mittlung ist einer der Erträge des Buches. Ein letztes Kapitel analysiert die Rezeption 

6	 Ebd., S. 63.
7	 Ebd., S. 132.
8	 Ebd., S. 133.
9	 Ebd., S. 140.

10	 Ebd., S. 160-166.
11	 Ebd., S. 145 f.
12	 Ohne ihn korrekt zu zitieren. Marichal nahm ihm dies jedoch nicht übel (siehe seinen Vermerk vom 

15. Dezember 1967, in dem er dennoch um die Zusendung eines Exemplars des Buches bat!), siehe ebd., 
S. 159.

13	 Ebd., S. 153-159.



  99Aufsätze

der Übersetzung unter Berücksichtigung der Machtverhältnisse im akademischen Be-
reich und enthält wenige Überraschungen.

Was Bourdieus theoretischen Anspruch angeht, so wird dieser kaum themati-
siert, obwohl er sich an den berühmten Kunsthistoriker wandte und dessen »ent-
scheidenden Beitrag zur allgemeinen Theorie der Humanwissenschaften« lobte (Brief 
vom 22. Dezember 1966). Die Studie konzentriert sich auf die Wiederaufnahme des 
Begriffs »Habitus« und suggeriert dabei, dass dieser von Bourdieu in Panofskys Tex-
ten, in denen er keine herausragende Rolle spielt, quasi eingeführt wurde, als hätte 
Bourdieu sich damit begnügt, bei Panofsky nach einer Legitimierung zu suchen. Aus 
einer Lektüre, die sich auf die Praktiken in ihrer Materialität konzentriert und als litera
listisch bezeichnet werden könnte, ergibt sich ein Paradoxon. Nimmt das Buch in sei-
ner Aufmerksamkeit für die gewöhnlichen Bedingungen der Ideenerzeugung nicht 
selbst an diesem verspotteten »Positivismus« teil, der als »empiristische Verblendung 
angesichts einer unendlichen Anhäufung kleiner wahrer Tatsachen«14 definiert wird 
und von Bourdieu gewöhnlich verunglimpft wird? Nimmt die Inszenierung des kri-
tischen und emanzipierten Soziologen nicht oft die Züge einer Hagiographie an, die 
uns kein Detail erspart? Nichts, was das Leben des Heiligen betrifft, scheint zu un-
wichtig zu sein. Daher mangelt es an narrativer Anziehungskraft und allzu oft an Span-
nung in den zahlreichen Seiten über die Umstände der Veröffentlichung, deren Be-
deutung und Relevanz nicht immer ganz klar aus der Darstellung hervorgehen. Die 
Frage nach der Perspektive einer Erneuerung der »allgemeinen Theorie der Human-
wissenschaften« wird nicht angesprochen, obwohl sie laut Bourdieu selbst Gegen-
stand des Austauschs war. Der Nachweis der Fruchtbarkeit einer solchen materiellen 
Methode durch die Autoren überzeugt nur halb, da ein Teil der Diskussion im Dun-
keln bleibt. Das Werk ist aufgrund seines Gegenstands interessant, aber die gewählte 
»Perspektive« erlaubt es nicht, seinen ganzen Reichtum zu erschließen.

(Prof. Dr. Denis Thouard, Centre Georg Simmel, 54 Bd. Raspail, 75006 Paris, Frank-
reich; E-Mail: dthouard@ehess.fr)

14	 Ebd., S. 137, unter Bezugnahme auf das Nachwort von Bourdieu in Panofsky (Anm. 3), S. 144.

mailto:dthouard@ehess.fr

