
»Überseezungen«
Yoko Tawada im Gespräch  
mit Sandra Richter und Jan Bürger1

SANDRA RICHTER Einen schönen guten Abend. Herzlichen Dank, dass 
Sie hierhergekommen sind für einen sehr besonderen Abend mit einer 
sehr besonderen Autorin, die etwas Besonderes tut. Sie eröffnet näm-
lich eine neue Reihe in Marbach, die ›Zwischen den Sprachen‹ heißt. 
Nun werden Sie sich fragen, wieso muss man eigentlich in einem 
deutschen Literaturarchiv überhaupt über so ein Thema sprechen? 
Deutschsprachige Literatur ist doch eigentlich per se eine Literatur 
zwischen den Sprachen.

Was ist denn überhaupt Deutsch? Ein Amalgam, das vergleichs-
weise spät entsteht. Eine Sprache, die sich u. a. aus verschiedenen Di-
alekten und Sprachen entwickelt und im 15. und 16. Jahrhundert eine 
erste Art von schriftlicher Normalisierung erfahren hat – durch Martin 
Luther, der aus der Wettiner Kanzleisprache kommend das Neue 
Testament übersetzt und so etwas Neues erzeugt hat. Eine Sprache, 
die sich aus der Mittellage verschiedener Länder überhaupt erst ent-
wickelt hat – zwischen Dänisch, Polnisch, Tschechisch, Französisch. 
Denn Deutschland ist keine Insel, auch das Alte Reich war keine 
Insel, sondern immer ein Ort zwischen den Sprachen.

Mehrsprachigkeit war, meinen wir, hier schon immer eine Kreativ-
kraft. Denken sie an Martin Opitz, der im 17. Jahrhundert das Deut-
sche als Literatursprache erst erfinden wollte aus der Auseinanderset-
zung mit anderen Sprachen, dem Englischen, dem Französischen. Die 
französische Hochsprache war längst im Entstehen, die Pariser Akade-
mie hatte die Sprache stark normalisiert. Opitz’ legendäre Poetik Von 
der deutschen Poeterey (1624) wäre nicht entstanden, denke ich, ohne 
die Auseinandersetzung mit den anderen Literaturen, vor allem mit der 

1	 Das Gespräch fand am 4. Juli 2019 im Deutschen Literaturarchiv statt. Die 
Gesprächsform wurde beibehalten.

© 2026 Yoko Tawada / Sandra Richter / Jan Bürger, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83533994-014 | CC BY-NC-ND 4.0

https://doi.org/10.46500/83533994-014


146	 Y o k o  T a w a d a  im   G e s p r ä c h

italienischen, französischen und englischen – und mit der polnischen 
Literatur und Kultur, die in Schlesien vor der Tür lag.

Oder denken Sie an das 18. Jahrhundert, als Johann Christoph Gott-
sched in der Critischen Dichtkunst (1729) die deutsche Literatur noch 
einmal neu erfinden wollte. Gottscheds Versuche wären undenkbar 
gewesen ohne die sogenannten Hugenotten, die französischen Exilan-
ten, die im Alten Reich des frühen 18. Jahrhunderts rund vierzig Jour-
nale französischer Sprache unterhielten, die überhaupt erst Vorbilder 
u. a. für Gottscheds Zeitschriften und Dramen lieferten, die sich ihrer-
seits oft aus Übersetzungen aus dem Französischen speisten.

Diese zwei großen Gründungsversuche der deutschen Literatur 
wären gänzlich unmöglich gewesen ohne die Mehrsprachigkeit, auf 
der sie beruhten. Aber wir meinen, dass diese Geschichte nicht selbst-
verständlich ist und nicht einfach mitgelesen wird, wenn man von 
deutschsprachiger Literatur spricht; dass wir die Aufmerksamkeit auf 
das Thema ›Zwischen den Sprachen‹ lenken müssen. Der Chamisso-
Preis der Robert Bosch Stiftung, der vielen Autorinnen und Autoren, 
die zwischen den Sprachen schrieben, das professionelle Schreiben 
ermöglicht hat, wurde vor wenigen Jahren eingestellt. Man könnte 
jetzt kalauern und sagen, jetzt wo der Preis eingestellt ist, wird mehr-
sprachige Literatur archivreif. Das ist vielleicht auch nicht ganz ver-
kehrt. Jetzt, da der Chamisso-Preis eingestellt worden ist, eröffnen 
wir diese Reihe, um genau mit jenen Autorinnen und Autoren ins 
Gespräch zu kommen, die zwischen den Sprachen schreiben – heute 
noch oder wieder.

Wir ergreifen heute die besondere Gelegenheit, mit Yoko Tawada 
zu sprechen. Denn wir haben Germanistinnen und Germanisten aus 
Seoul, Peking, Moskau, Tokio, Taipeh zu Gast, die hier gemeinsam 
über die Literatur der DDR sprechen und über den Wandel dieser 
Literatur nach 1989, die sich hineinsozialisiert und -entwickelt haben 
in ein neues politisches System. ›Systemwechsel, literarisch‹ heißt die 
Tagung und ich freue mich, dass wir so viele Gäste haben, die heute 
hier zuhören können und sicherlich auch im Anschluss noch rege 
diskutieren werden.

JAN BÜRGER Ein paar Worte möchte ich auch vorwegschicken – zu 
Yoko Tawada. Wir freuen uns besonders, dass sie sich sofort bereit 
erklärt hat, mitzumachen, als wir darüber nachdachten, eine solche 
Reihe zu veranstalten – eine Reihe, die einmal ernsthafter die Frage 
stellt, ob ein deutsches Literaturarchiv sich auf Deutschsprachiges 
fixieren kann oder ob man nicht darüber hinausgehen muss. Man 
könnte noch grundlegender werden: Heute Nachmittag hatten wir 
einen Politiker zu Gast. Er hat uns fast naiv gefragt, ob Schiller schwä-



	 » Ü b e r s e e z u n g e n « 	 147

bisch gesprochen hat. Wir haben natürlich gesagt, ja, er hat sehr 
schwäbisch gesprochen und in gewissem Sinne ist dieses Schwäbische 
in der Ausprägung, wie Schiller es gesprochen hat, schon eine Schwund-
stufe von Zweisprachigkeit.

Yoko Tawada verkörpert diese Zweisprachigkeit viel radikaler, in-
dem sie tatsächlich so etwas ist wie eine Avantgardistin. Sie ist zur 
Avantgardistin geworden, ohne es zu merken  – wie vielleicht alle 
guten Avantgardistinnen und Avantgardisten. Sie kam nämlich auf 
relativ normalem Wege nach Deutschland: Sie kam in relativ fried
lichen Zeiten und sehr jung. 1982 hat es sie nach Hamburg verschlagen. 
Dort hat sie nicht nur ein Praktikum gemacht, sie hat nicht nur ihr 
Deutsch verbessert, sie hat nicht nur in Hamburg studiert, sondern 
sie hat auch damals schon angefangen, aus diesem Lernen, aus diesem 
Leben in einer doch sehr anderen Kultur Literatur zu machen. Und sie 
hat eben nicht über diese Erfahrung geschrieben, sondern sie hat die 
Erfahrung selbst zum poetischen Bauprinzip gemacht. »Überseezun-
gen«, der Titel unseres heutigen Abends, den wir aus einem älteren 
Band herbeizitiert haben, sagt im Grunde schon alles.2

Wenn man sich Hamburg vorstellt – und Yoko Tawada hatte auch 
noch das Glück, in dieser Zeit am Ufer der Elbe zu wohnen –, ist das 
Wort ›Übersee‹ allgegenwärtig. Man muss sich schon sehr bemühen, 
um es aus den eigenen Fantasien, Träumen, aus seinem Sprachgebrach 
auszuschließen. Jemand, der sich in das Deutsche hineinlebt, in die 
Hamburger Kultur, kommt auch sehr bald mit dem Wort ›Übersee‹ 
in Berührung. Sprechend für Yoko Tawadas wunderbare Fantasie ist 
es, dass sie von der ›Übersetzung‹ zur ›Zunge‹ und zum Wort ›Über-
see‹ kommt, das groß auf den Containern und Schiffen steht. Und von 
dort aus zu den ›Überseezungen‹. Da merkt man schon sehr viel von 
ihrem Verfahren, das solche merkwürdigen Zwitterformen hervor-
bringt: Formen zwischen Deutsch und Japanisch, zwischen Original 
und Übersetzung (falls es so etwas überhaupt gibt), zwischen Prosa und 
Lyrik. Es sind all diese Bastarde, im positiven Sinne, diese Zwitter
wesen, die auf fantastische Weise die dichterischen Möglichkeiten er-
weitert haben.

Als Yoko Tawada 2016 den Kleist-Preis erhielt, sagte hielt sie sie 
fest: »Jede Sprache bildet einen Zwischenraum und der Raum zwischen 
zwei Sprachen ist kein Zwischenraum, sondern der eigentliche Raum, 
in dem die Literatur geschrieben wird.«3 Das ist für mich ein Satz, der 
zunächst ganz klar klingt, der aber sehr trickreich ist und immer un-

2	 Vgl. Yoko Tawada, Überseezungen, Tübingen 2002.
3	 Yoko Tawada, »Rede zur Verleihung des Kleist-Preises«, in: Andrea Allerkamp 

u. a. (Hrsg.), Kleist Jahrbuch, Stuttgart 2017, S. 11-16, hier S. 12.



148	 Y o k o  T a w a d a  im   G e s p r ä c h

klarer wird, je länger man über ihn nachdenkt. In einem anderen Essay 
hat sie einen ähnlichen Gedanken etwas plakativer, etwas deutlicher 
ausgedrückt. Dort heißt es: »Die Dichtung versucht stets, die Sprache 
von der kommunikativen Kompromissform zu befreien«.4 Mir schei-
nen diese beiden Aussagen sehr eng beieinander zu liegen, aber viel-
leicht gibt es auch da ein Dazwischen.

In den jetzt schon bald dreißig vergangenen Jahren hat Yoko 
Tawada eine ganze Reihe von Büchern veröffentlicht, meist schlanke, 
schöne Bände, alle erschienen im Tübinger Konkursbuch Verlag von 
Claudia Gehrke. Mit diesen Büchern ist Yoko Tawada nach und nach 
bekannter geworden. Wenn man damals in Hamburg gelebt hat, so 
wie ich selbst, kannte man sie und hat auf sie geachtet. Sie war oft in 
der Nähe der Universität und hat dort gelegentlich auch unterrichtet. 
Umso überraschender war es für mich zu sehen, wie stark sie beson-
ders in der US-amerikanischen Germanistik diskutiert wird. Vielleicht 
war die amerikanische Germanistik aufmerksamer und besser vor
bereitet auf dieses Phänomen, das da zwischen den Sprachen, zwischen 
Japan und Deutschland entstanden ist. Liebe Yoko Tawada, wie ist es 
Ihnen selbst ergangen, wenn Sie zurückschauen: Gab es irgendwann 
einen Punkt, an dem Sie merkten, dass diese Literatur ins Fliegen 
gekommen ist? Wie ist das Werk aus diesen ersten Experimenten mit 
dem Schreiben entstanden?

YOKO TAWADA Ich weiß es nicht, aber einige experimentelle Texte 
sind in Amerika entstanden, zum Beispiel. Anfang der 80er-Jahre hatte 
ich das Gefühl, es gibt Hamburg und es gibt Tokio, aber alles andere 
war noch nicht so präsent, und der Zwischenraum war groß genug. 
Aber Europa ist dann zusammengewachsen, ich war oft in Amerika, 
und das hat auch etwas gemacht. Das sind nicht nur zwei Sprachen, 
sondern sie sind zu einem Netz der Sprachen geworden, wo alles mög-
lich war. In Amerika war es so, dass Japanisch und Deutsch, dass beide 
Fremdsprachen waren. Ich wollte dort zuerst zweisprachige Sachen 
machen, habe dann aber bemerkt, dass es für normale Amerikaner ja 
dasselbe ist – sie merken nicht, was Japanisch ist und was Deutsch. 
Das geht nicht, es geht ja um die Differenzen zwischen zwei Sprachen, 
die für alle spürbar sind, ohne diese Sprachen zu können. Was könnte 
das sein? Die Fremdheit einer Sprache an sich. Nicht, dass diese Spra-
che zufällig für eine Person fremd ist, sondern dass die Sprache an sich 
ein fremdes Wesen in der Welt ist und dass es mehrere davon gibt, 
dass das nicht eins ist und auch nicht zwischen zwei. Das habe ich 

4	 Yoko Tawada, akzentfrei. Literarische Essays, Tübingen 2016, S. 48.



	 » Ü b e r s e e z u n g e n « 	 149

versucht, auch performativ darzustellen, und daraus entwickelten sich 
unterschiedliche Texte.

Einige sind in einer Sprache erzählt, und daraus lese ich heute: 
Sendbo-o-te ist auf Japanisch geschrieben, auf Japanisch erzählt. Aber 
dadurch, dass das Buch von Peter Pörtner ins Deutsche übersetzt 
wurde, passiert nochmal etwas. Es bleibt nicht in einer Sprache, es 
kommt dadurch Mehrsprachigkeit hinein.

SR Wie geht das Übersetzen bei Ihnen? Sie sagten, Ihre Texte werden 
übersetzt – oder übersetzen Sie sich auch selbst? Oder entstehen dann 
neue Texte? 

YT Ich habe dreimal, glaube ich, aus dem Deutschen ins Japanische 
übersetzt. Das war für mich eine Art Experiment, weil ich dann auf 
Japanisch so schreibe, wie ich auf Japanisch nie schreiben würde. Beim 
ersten Mal habe ich Etüden im Schnee (2016) aus dem Japanischen ins 
Deutsche übersetzt und dabei bemerkt: Ich wollte neu schreiben. 
Aber das ging nicht, man kann eine Geschichte nicht zweimal schrei-
ben. Übersetzen ging aber auch nicht, und dann entstand meine eigene 
Übersetzung, die dann doch eine Übersetzung ist – aber das kann ich 
selber nicht definieren. Das Übersetzen aus dem Japanischen ins Deut-
sche war mühsam, und damals habe ich mir gesagt, das mache ich nie 
wieder. Deshalb habe ich dieses Mal Peter Pörtner darum gebeten.

JB Auch für mich, der ich kein Japanisch kann, wirkt es so, als wären 
es wirklich zwei sehr unterschiedliche Stimmen: das Japanische im 
Deutschen, gerade bei Sendbo-o-te, und die anderen Texte, die Sie 
direkt auf Deutsch geschrieben haben. Das ist, ein bisschen überspitzt 
formuliert, wie bei Pessoa: Fernando Pessoa schrieb unter mehreren 
Namen und in jeweils unterschiedlichen Stilen. Sie haben zwei Spra-
chen und schreiben in zwei Stilen. Zum einen gibt es diese eher langen 
erzählerischen Bögen, die man in den japanischen Romanen findet, was 
vielleicht auch an der Übersetzung liegt; zum anderen diesen poröseren 
Stil der auf Deutsch geschriebenen Texte. Geht es Ihnen auch so, 
bemerken Sie etwas in der Art?

YT Ja, beides. Einerseits gibt es einen Stil, den ich habe, wenn ich auf 
Japanisch schreibe. So schreibe ich nie, wenn ich auf Deutsch schreibe. 
Aber in Sendbo-o-te ist auch viel von Peter Pörtner drin, in dieser 
Stimme, finde ich. Also der Übersetzer – ohne dass er etwas falsch 
übersetzt oder verändert – muss ja auch seine Stimme finden, und das 
kann nie dieselbe sein, wie die der Autorin, weil das eine andere Sprache 
ist. Es gibt da keine Nachahmung – das wäre auch nicht gut, wenn 



150	 Y o k o  T a w a d a  im   G e s p r ä c h

man versuchen würde, die Stimme der Autorin im Deutschen nach-
zuahmen. Das wäre nicht echt, nicht wahr.

SR Ich finde es interessant, dass Sie auf Etüden im Schnee anspielen, 
das ist eines meiner Lieblingsbücher von Ihnen. Mir scheint es so zu 
sein, dass dieser Roman sehr souverän mit dieser ganzen Vielsprach
thematik aufräumt – die Aspekte des Exils oder der Transkulturalität, 
das wirkt hier ganz selbstverständlich. Für die, die den Roman nicht 
kennen: Er handelt von einer Generation von Eisbären. Der Jüngste 
ist Eisbär Knut im Berliner Zoo, der uns allen bekannt ist, aber natür-
lich im Roman eine ganz eigene Dynamik entwickelt. Er ist ein biss-
chen der verwöhnte Jungbär, der ganz selbstverständlich in der Ge-
sellschaft dort zu Hause ist und sich quasi als Mensch aufführt. Die 
Generation zuvor, die Großmutter, die Mutter – die waren Zirkus-
bären, in Russland, in der DDR, und so fort. Es scheint beinahe so 
zu sein, dass es egal ist, in welcher Kultur sie leben, sie haben mehr 
damit zu tun, dass sie sich bewähren in dieser eigentümlichen Um
gebung des Zirkus. Ich finde es interessant, dass Sie sagen, das war 
eigentlich eine Art Versuch, den Sie vielleicht nicht mehr machen 
werden.

YT Wenn ich das höre, dass das Ihr Lieblingsbuch ist, dann würde ich 
es vielleicht doch nochmal machen.

SR Das Buch lebt von großer Ironie, ist auch sprachlich sehr gekonnt, 
wirkt beinahe gelassen, klassisch.

YT Aha. Ich kam mir als Übersetzerin meiner eigenen Texte vor wie 
ein ungeübter Eisbär, der im Zirkus arbeitet, aber seine Nummer 
überhaupt nicht beherrscht.

JB Mögen Sie, um das zu widerlegen, vielleicht jetzt ein Stück lesen?

YT Ich werde aus Etüden im Schnee leider heute nichts lesen, aber aus 
Sendbo-o-te.

(YT liest einen längeren Textauszug.)

YT Als ich Sendbo-o-te schrieb, gab es neue Gesetze in Japan, die 
gerade erlassen wurden. Nicht nur terroristische Akte, sondern auch 
deren Planung ist strafbar. Das beinhaltet alles, was im Kopf schon 
vorgeht. Staatsgeheimnisse zu verraten ist natürlich auch verboten, aber 
auch Dinge zu tun, die die Stabilität des Staats ins Wanken bringen 



	 » Ü b e r s e e z u n g e n « 	 151

könnten. Auch in der Fantasie. In diese Richtung geht es. Es wird 
langsam verboten, Schritt für Schritt. Haben Sie dazu Fragen?

SR Ja, aus einem Vergleich: Wenn man Etüden im Schnee liest, ist das 
ein in Teilen tragischer Text, und die Tiere verhalten sich wie Men-
schen. Jetzt haben wir in Sendbo-o-te einen dystopischen Text, in 
dem die Menschen tierischer werden – oder auch puppenhafter. Das 
scheint absichtlich zu sein. 

YT Das stimmt. Die Kinder zum Beispiel gehen nicht mehr so wie die 
sportlichen Menschen aus der Vergangenheit, sie suchen sich ein Vor-
bild im Oktopus. Der kann sich auch ganz toll bewegen, der Okto-
pus. Der hat gar kein Problem mit dem Leben, auch wenn er kriecht.

SR Ich habe das Gefühl, sie fühlen sich wohl in Spuren.

YT Ja, sie fühlen sich wohl, und sie suchen nicht mehr nach dem 
olympischen Körper.

JB An der Beobachtung ist was dran, die Tierwelt in dem Roman ist 
extrem reduziert. Es gibt keine normalen Hunde, man leiht sie sich, 
um mal irgendwie Bewegung zu haben, und auch ein anderes Gegen-
über zu haben. Es gibt Insekten, aber die von uns als Natur erfahrene 
Welt – die ja oft auch domestiziert oder künstlich ist – ist weitgehend 
abgeschafft, nicht wahr? Die ist verschwunden.

YT Ja, in die Richtung geht es. Ich war mit einer deutschen Freundin 
in Japan, und sie hat gesagt, in Japan gibt es nur Spinnen und Krähen 
und sonst keine Tiere. Da war ich sehr erschrocken. Also ganz stimmt 
das nicht, aber in deutschen Großstädten gibt es viel mehr Tiere, auch 
Hasen und Füchse. Oder Wildschweine in Berlin. Die in Japan zu 
sehen, ist schon schwierig.

JB Ich war nie in Japan, aber ich glaube, die Erfahrung mit dem Nicht-
menschlichen ist grundsätzlich anders. Ich erinnere mich an die Bücher 
von Banana Yoshimoto, die in den 90er-Jahren auch hier sehr populär 
waren. Darin hieß es immer, die jungen Leute führen ins Grüne. Aber 
an solchen Stellen beschrieb die Autorin nur Hochhäuser, Hochhäuser, 
Hochhäuser. Sie sagte, die Figur fährt ins Grüne, aber sie beschrieb 
nur Häuser. Das fand ich damals frappierend. Aber ist das tatsächlich 
eine reale Erfahrung, die auch Sie gemacht haben?



152	 Y o k o  T a w a d a  im   G e s p r ä c h

YT In Japan gibt es natürlich in der Mitte der Hauptinsel Gebirge, wo 
wenige Menschen leben. Da gibt es noch Bären und so, aber das ist 
etwas anderes. In Deutschland fährt man am Wochenende raus ins 
Grüne. Wenn man das von Tokio in Richtung Osaka macht, dann 
gibt es kein Grün, bis Osaka ist alles besiedelt. Es gibt deshalb in 
Tokio sowie in Osaka Cafés, in denen man Katzen streicheln kann. 
Da sind Katzencafés, auch Raubvogelcafés, Hundecafés. Diese Tiere 
werden nur noch einem bestimmten Ort im Großstadtleben zugewie-
sen. Das ist schon ein bisschen wie die Realität in diesen Romanen. 
Manchmal sagen die Leute, Sendbo-o-te sei ein Zukunftsroman. Nein, 
ich habe nur die Gegenwart genauer angeschaut, ausgeweitet oder 
etwas weiter fantasiert, mehr nicht. Es ist nicht so: Jetzt leben wir in 
dieser Welt, und es gibt dann getrennt von uns irgendwo eine Zu-
kunft, die ganz tragisch oder ganz anders ist – gar nicht. Sendbo-o-te 
ist ein Versuch einer Lektüre der Gegenwart. Vieles, was in Japan 
extrem ist, gibt es in Deutschland auch zum Teil.

SR Wobei die Tiere in Deutschland, speziell die Wildschweine in der 
Stadt, durchaus auch als Problem diskutiert werden können. Sie zer-
stören Gärten. Wenn ich mich zurückerinnere an meine Jugend, da 
gab es deutlich weniger Tiere. Zum Beispiel, als ich den ersten Fisch-
reiher sah, war das relativ spät, jetzt sieht man die häufiger; oder die 
Population von Störchen, die nun im Land existieren, die gab es früher 
nie. Da ist viel passiert in den letzten 20 Jahren. Wer weiß, was in 
Japan noch kommt?

JB Kehren wir noch einmal zu unserem Anfang zurück. Der Titel des 
neuen Romans Sendbo-o-te mit diesem auf Deutsch ›eingerahmten‹ o 
zeigt ja schon, dass das Sprachspiel hier auch wieder sehr präsent ist. 
Bei allen dystopischen und politischen Momenten ist das Buch auch 
ein Roman über das Sprechen und die Sprache. Einer der Helden ist 
ein Schriftsteller, der nicht mehr schreibt. Vielleicht ist die Sprache so 
etwas wie dieses anarchische, nicht kontrollierbare Moment, vielleicht 
die Natur, die über die Sprache zurückkehrt. Sie reden so viel über 
Zungen, über Zähne  – im Roman fallen die Zähne aus –, und die 
Sprache ist vielleicht plötzlich eine sehr sinnliche Wirklichkeit. Nor-
malerweise würde man hierzulande sagen, Sprache sei etwas eher Ab-
straktes, etwas Rationales. Bei Ihnen scheint das Gegenteil der Fall, 
sowohl in den deutschen Texten als auch hier: Sprache wird zur großen 
sinnlichen Erfahrung. Im Grunde sind das Schmecken und das Spre-
chen sehr eng beieinander.



	 » Ü b e r s e e z u n g e n « 	 153

YT Das war in Überseezungen auch schon so. Schon in meinem ersten 
Jahr in Deutschland habe ich die Sprache oder in diesem Fall die deut-
sche Sprache sehr körperlich, sehr sinnlich wahrgenommen. Eine 
Fremdsprache muss man bewusst körperlich realisieren, aussprechen. 
Wo ist die Zunge in diesem Moment, was machen die Zähne? Dann 
gibt es Muskeln, die ich nicht habe, die mir fehlten: Muskeln, um 
Deutsch zu sprechen. Das war ein ganzkörperlicher Einsatz beim 
Deutschsprechen, und ich dachte: Aha, so ist die Sprache. Als ich Kind 
war, war das auch so mit dem Japanischen. Irgendwann wird man er-
wachsen und faul, und man redet einfach, ohne den Körper zu spüren. 
Was ich beim Erlernen der Fremdsprache toll finde, ist, dass der Körper 
wieder mitmachen muss. Ganz bewusst. Das ist eine Erfahrung, die 
auch meinem zweisprachigen Schreiben zugrunde liegt. Die andere 
Sache ist, dass Sprechen, Essen, all das durch den Mund geschieht, das 
ist ja ein Austausch mit der Umwelt. Wir sagen etwas und das hat eine 
Auswirkung auf die Umwelt, oder wir essen etwas und das ist kon
taminiert, giftig oder bio, oder was auch immer. Das verändert unser 
Denken und unseren Körper. Dann sagen wir etwas dazu, und auch das 
verändert wieder die Welt. Das alles – Körper, Nahrung, Sprache – 
das kann man nicht vom Körper trennen.

JB Es gibt in einem Ihrer sehr frühen Bücher, Wo Europa anfängt von 
1991, eine, wie ich finde, ziemlich beachtliche, fast versteckte Nach-
bemerkung. Damals schrieben Sie, ich zitiere:

In welcher Sprache schreiben Sie?
Jedes Mal, wenn mir diese Frage gestellt wird, werde ich verwirrt, 
weil ich befürchte, man will eigentlich folgendes wissen: »Welche 
Sprache benutzen Sie?« Und ich spüre die Machtgier der Men-
schen, die die Sprachen beherrschen wollen, um sie als Werkzeuge 
verwenden zu können. Aber sie merken dabei nicht, dass die Spra-
chen SIE schreiben und nicht umgekehrt.5

In der deutschen Tradition stehend ist Idee des »Die Sprache schreibt 
mich und nicht umgekehrt« gar nicht so weit weg von den Romanti-
kern, von Novalis’ Monolog zum Beispiel, in dem er sagt: Die Wahr-
heit kommt eigentlich heraus, wenn die Sprache mich spricht. Gehen 
Sie vielleicht noch einen Schritt weiter? Glauben Sie, dass die Sprache, 
die mich besitzt, auch meinen Leib verändert, mein Auftreten, meine 
Physiognomie, meine Muskeln?

5	 Yoko Tawada, Wo Europa anfängt, Tübingen 1991, S. 88.



154	 Y o k o  T a w a d a  im   G e s p r ä c h

YT Das ist tatsächlich so. Das sieht man auch bei den japanisch-stäm-
migen Amerikanerinnen und Amerikanern, die nur Englisch sprechen 
und nie Japanisch. Sie sehen anders aus. In einem Flugzeug von San 
Francisco nach Tokio musste die Stewardess ein Formular austeilen, 
je nachdem ob man japanischer Staatsbürger ist oder nicht, und sie 
musste überhaupt nicht fragen, sie hat das alles richtig verteilt und gar 
nicht erst gefragt: Sind Sie japanischer Amerikaner oder sind Sie Japa-
ner? Das Englischsprechen, wofür man nochmal ganz andere Muskeln 
braucht, verändert auch die Gesichter. Der Gesichtsausdruck wird 
natürlich auch sozial eingeübt: Man spricht mit jemandem und zeigt 
eine bestimmte Mimik, wenn man überrascht oder entsetzt ist. Das ist 
auch in der Gesellschaft gelernt. Aber ich bin mir sicher, dass allein 
das Sprechen einer Sprache den Körper verändert.

SR Es ist ja auch umgekehrt so, wenn wir Europäer versuchen, eine 
asiatische Sprache zu lernen. Ich habe mich ein wenig am Chinesischen 
versucht und dachte oft: Was mache ich mit meiner Zunge, wo gehört 
die hin? Und: Wie lerne ich überhaupt diese Sprache schreiben? Sie 
sieht anders aus, sie ist eher vom Bild her gedacht. Das ist uns Euro-
päern, die mit einem alphabetischen System arbeiten, fremd. Da kommt 
man erstmal nicht auf die Idee, dass Sprache irgendetwas mit Körper 
zu tun hat. Es gibt abstrakte Codes, die heißen A, B, C und so, und die 
haben nichts damit zu tun, was man eigentlich bezeichnen möchte. 
Wenn man Ihre Texte liest, hat man den Eindruck, Sie gehen sehr viel 
spielerischer mit Bildern und Lauten um, und auch das ist im europä-
ischen Sprachsystem nicht unbedingt gegeben. Es ist wirklich eine 
andere Form, die für uns auch reizvoll ist, wenn man sie umgekehrt 
wieder ins Europäische übersetzt.

JB Glauben Sie zum Beispiel, dass aus diesem Zusammenspiel von 
Körperlichkeit und Sprechen auch Ihre Vorliebe für den Buchstaben 
O kommt? Es gibt viele Texte, die mit dem O spielen – O als Nichts, 
als Loch, als Rad, als etwas Rundes. Hat es etwas damit zu tun?

YT Das ist wie ein Loch, nicht wahr? Vielleicht habe ich im Text über 
den Gotthardtunnel in der Schweiz damit begonnen: O am Eingang 
und O am Ausgang, und wenn man auf der italienischen Seite aus dem 
Tunnel herauskommt, heißen alle Ortsnamen plötzlich Airolo und 
Locarno, immer mit zwei O. In Überseezungen gibt es einen Text 
über Toronto  – mit drei O! Das ist wirklich eine große Leistung: 
Drei O, das kann keine deutsche Stadt.



	 » Ü b e r s e e z u n g e n « 	 155

JB Zurück zu einem Gedanken, den ich vorhin hatte: Hat die deutsche 
Romantik und deren Auseinandersetzung mit Sprache für Ihre Litera-
tur tatsächlich eine große Bedeutung oder ist das eher die akademische 
Betrachtung? Sie sind ja auch Literaturwissenschaftlerin. Sind die Ro-
mantiker für Sie Autoren, die die Sprache sinnlich wahrnehmen und 
umsetzen?

YT In der Romantik gibt es tatsächlich Dinge, die mir von Anfang an 
wichtig waren. Sei es der Umgang mit dem Unheimlichen und der 
Natur, die Sprache, die Haltung gegenüber Zivilisation, Technologie, 
Toten, Puppen – das ist nicht erst durch die Romantik zu mir gekom-
men. Aber die deutsche Romantik hat vieles, was auch mit nicht
europäischen Kulturen kommunizieren kann, viel stärker als in ande-
ren Epochen in Deutschland.

Ein Beispiel ist die Puppe. Die Puppe oder allgemein das Spielzeug 
sind insgesamt in der deutschen Kultur nicht wichtig. Sie sind dem 
Menschen untergeordnet. Der Mensch ist wichtig und die Puppe ist 
nur Abbildung, nur Fälschung. Das ist der Grundgedanke. Aber die 
Romantik stellt das auf den Kopf. Es gibt so viele Momente, wo die 
Puppe wichtiger wird oder die Stadt und dann der Wald oder Vernunft 
und Verrücktsein. Auch das Besessensein vom Nichtmenschlichen: 
Das Nichtmenschliche – also nicht nur Tiere, sondern auch Geister – 
spielen eine große Rolle, was außerhalb von Europa auch der Fall ist. 
Nur Europa hat das überwunden. Dieser universale Charakter der 
deutschen Romantik kommt immer dann zum Vorschein, wenn man 
außereuropäische Kulturen betrachtet, liest oder studiert. Dabei denkt 
man immer wieder: Das ist ja wie die deutsche Romantik!

SR Wir fragen jetzt viel nach deutscher Literatur und Kultur. Die 
deutsche Romantik ist ein großes Feld, und sie hat sich gerne inspi-
rieren lassen von der indischen Kultur und von vielem anderen mehr. 
Welche japanischen Traditionen sind es eigentlich, die sich in Ihrem 
Werk finden und die wir nicht kennen?

YT Viele japanische Autorinnen und Autoren sind nicht ins Deutsche 
übersetzt, und die japanische Literatur insgesamt ist auch ein weites 
Feld. In einem meiner Bücher habe ich Bezug genommen auf das 
Kopfkissenbuch von Sei Shōnagon: Das ist ein tausend Jahre altes 
Buch einer Hofdame am japanischen Kaiserhof, das deshalb interes-
sant für mich ist, weil es eine Mischgattung ist. Darin sind erzählte 
Teile und poetische Teile, aber auch Auflistungen von Sachen, zum 
Beispiel alles, was sie unheimlich findet, alles, was sie scheußlich fin-
det. Diese Mischgattung hat mich immer sehr interessiert. Im Ver-



156	 Y o k o  T a w a d a  im   G e s p r ä c h

gleich dazu ist die Geschichte vom Prinzen Genji ihrer Zeitgenössin 
Murasaki Shikibu eher erzählt. Das mag ich auch gern, aber so habe 
ich nie geschrieben.

SR Solche Gattungsmischungen gibt es auch in der deutschsprachigen 
Literatur, aber vermutlich ist diese noch einmal speziell. Denkt man 
beispielsweise an die Hofliteratur des 17. Jahrhunderts. Da kennen 
wir Gesprächsformen, in denen alle möglichen Dinge zum Tragen 
kommen. Frauenzimmer Gesprächsspiele heißen diese Formen bei 
Georg Philipp Harsdörffer: Das sind dann Witze oder Schilderungen 
der Perücken usw. Es ist sehr stark gemischt, aber vermutlich ist das 
Japanische dann doch nochmal anders angelegt.

YT Was ich zum Teil erstaunlich am Kopfkissenbuch fand: Obwohl ein 
ganz anderes Leben bzw. ganz andere Lebensweisen beschrieben wer-
den, die tausend Jahre zurückliegen, werden ganz kleine Beobachtun-
gen gemacht, durch die man sich in diese Welt hineinversetzen kann. 
Zum Beispiel beschreibt die Erzählerin an einer Stelle, wie sie sich die 
Fingernägel schneidet, und die Fingernägel springen ins Feuer ver-
brennen und es ist sehr unangenehm. Das kann man als heutiger Leser 
sofort nachvollziehen. Wie kommt das eigentlich, dass unser Leben 
heute so anders aussieht, man sich aber in solchen kleinen Beobachtun-
gen und sinnlichen Wahrnehmungen wiedererkennen kann? Ich würde 
nicht sagen, das sind bedeutungslose Beobachtungen, aber sie lassen 
sich nicht einem Register zuordnen, wie zum Beispiel ›Weiblichkeit‹ 
oder ›Freiheit‹ oder ›Entwicklung‹. Zu keinem Stichwort passen diese 
kleinen Beobachtungen und trotzdem erkennt man sie als heutiger 
Leser wieder. Aus solchen Details besteht unser Leben. Das fand ich 
schon erstaunlich und interessant.

SR Es scheint mir ungewöhnlich zu sein, dass da in der Tat etwas 
Hässliches oder auch Verstörendes geschildert wird. Das wäre in der 
deutschsprachigen Hofliteratur eher nicht vorgekommen.

YT Stimmt. Mittelalterliche buddhistische Erzählungen sind voller un-
möglicher Episoden, die gibt es in Deutschland vielleicht auch. Als 
Studentin habe ich sehr gerne einen Autor gelesen: Er heißt Shiina 
Rinzō und seine Werke sind vergessen, auch nie übersetzt worden, 
glaube ich, höchstens ins Englische. Er war von Dostojewski be
einflusst, aber ein sehr japanischer Mensch, ein Lebenszerstörer, der 
mich sehr fasziniert hat. Ich schreibe nicht so, aber ich habe einen ganz 
starken Drang, alles auseinander zu nehmen oder erst einmal kaputt 
zu machen. Mich fasziniert alles, was kaputtgeht, stirbt, zu Ende geht. 



	 » Ü b e r s e e z u n g e n « 	 157

Gleichzeitig ist darin eine Freude – und keine Schadenfreude; dass das 
eine Seite des Lebens ist, die durchaus wertvoll und irgendwie schön 
ist. Wenn dieses Moment enthalten ist, fühle ich mich angezogen, egal 
aus welchem Land der Text stammt.

JB Sind Sie dann von dort aus, über diese Beobachtung des Sich-
Verwandelnden, Zerstörenden, auch vom Kopfkissenbuch zu Ovid 
gekommen, zu den Metamorphosen? Eines Ihrer Bücher heißt doch 
Opium für Ovid (2000)?

YT Da habe ich beides lose miteinander verbunden. Erstaunlicher-
weise gibt es zum Thema ›Verwandlung‹ nicht viele Werke in der 
europäischen Literatur: zwischen Ovid und Kafka ganz wenige. Bei 
Ovid bedeutet die Verwandlung etwas anderes, als das, was ich in 
Opium für Ovid geschrieben habe, aber er ist trotzdem wichtig in 
dem Zusammenhang, denke ich.

JB Wollen wir noch einen Sprung machen in die Texte, die tatsächlich 
auf Deutsch entstanden sind?

YT Ja. Ein Balkonplatz für flüchtige Abende, daraus lese ich gleich. 
Aber wenn Sie schon Chinesisch gelernt haben und heute Gäste aus 
China hier sind, möchte ich vorher dieses Gedicht als Beispiel für 
kurze performative Texte vortragen. Ich habe einfach chinesische Wör-
ter ausgesucht, die ich schön fand, und sie ins Deutsche übersetzt. Für 
diejenigen, die keine Sinologen sind oder auch keine Chinesen oder 
Japaner oder Koreaner: Wir Japaner können diese Idiogramme ver-
stehen, aber wir sagen das nicht so. Und deshalb ist es schön für mich. 
(hält Blätter mit Schriftzeichen hoch)

Ein chinesisches Wörterbuch: Pandabär heißt große Bärkatze 
( 大 熊貓 [dàxiónɡmāo]). Seehund heißt Seeleopard (海豹 [hǎibào]). 
Meerschweinchen heißt Schweinmaus (豚鼠 [túnshǔ]). Delfin heißt 
Meerschwein (海豚 [hǎitún]). Tintenfisch heißt Tintenfisch (墨魚 
[mòyú]). Computer heißt elektrisches Gehirn (電脳 [diànnǎo]). Kino 
heißt Institut für elektrische Schatten (電影院 [diànyǐnɡyuàn]). 
Schwindelerregend heißt In den Augen blühen unzählige Blumen in 
voller Pracht (眼花繚乱 [yǎnhuāliáoluàn]). Ohnmacht heißt Abend
dämmerung der Vergangenheit (昏過去 [hūnɡuòqù]).

Vielleicht würden die chinesischen Germanistinnen unter Ihnen dieses 
Zeichen nicht als »Institut« übersetzen, das ist die japanische Art, wie 



158	 Y o k o  T a w a d a  im   G e s p r ä c h

wir dieses Zeichen heute benutzen. ›Hof‹ wäre vielleicht besser, nicht 
wahr? Dann also ›Hof‹ für elektrische Schatten«. Auch schön für 
Kino. Dieser Text steht in Überseezungen.

SR Eigentlich müssten wir jetzt eine der chinesischen Kolleginnen 
bitten, uns dies auf Chinesisch zu lesen. Wir befinden uns ja zwischen 
den Sprachen und nicht nur im deutschen Sprach- und Denkraum.

YT Ja, stimmt. Oder können Sie das? 

SR Nein. Leilian, willst Du uns das vorlesen? Leilian Zhao ist eine 
Kollegin von der Renmin University of China, die sich vor allem auf 
die Literatur des 18. und arbeitet über Hölderlin, dann noch über 
Heine. Gestern hat sie einen Vortrag zu Christoph Hein gehalten.6

YT Ich danke Ihnen. Gut, dann lese ich aus dem Buch Ein Balkonplatz 
für flüchtige Abende.

(YT liest einen längeren Textauszug.)

6	 Vgl. den Beitrag von Leilian ZHAO in diesem Band.


