
Igor Ebanoidze

»Ich bin meine Identität  
im doppelten Sinne losgeworden«
Die psychologischen Kontroversen  
des deutschen Ost-West-Dialogs um die Wendezeit  
am Beispiel von Brigitte Burmeisters Roman  
»Unter dem Namen Norma«

Brigitte Burmeisters (geb. 1940) Roman Unter dem Namen Norma 
(1994) zählt der Literatur-Historiker Wolfgang Emmerich in seiner 
2000 erschienen Kleinen Geschichte der DDR-Literatur zu den drei 
repräsentativsten epochediagnostischen Werken, die die Situation der 
Wendezeit um 1990 und des Systemwechsels mit Augen der ostdeut-
schen Autorinnen und Autoren thematisieren. Die zwei anderen sind 
seiner Meinung nach Thomas Brussigs Helden wie wir (1995) und 
Erich Loests Nikolaikirche (1995).1 Die drei Romane sind poetologisch 
sehr verschieden. Formell zeichnet sich Brigitte Burmeisters Werk 
durch die Übernahme einiger Kunstgriffe des Nouveau Romans aus, 
u. a. in der Bildung der Dialoge.2 Inhaltlich repräsentiert ihr Werk auf 
sehr paradoxe Weise ein auch postsowjetischen Leserinnen und Lesern 
sehr vertrautes Phänomen des trotzigen Selbstbewusstseins eines nicht 
mehr existierenden Bürgertums. Bürgertum versteht sich hier im 
Sinne von Staatsangehörigkeit. Der Staat existiert nicht mehr; nach 
dem Systemwechsel wird er als totalitär und verbrecherisch erklärt. 
Und dennoch repräsentieren einige ehemalige Bürgerinnen und Bür-
ger  –  in bestimmten Kontexten und zwar nur ›nach außen‹  – eine 
ambivalente Selbstidentifikation mit dem Staat samt seiner vorherr-
schenden Ungerechtigkeit: In der Schlüsselepisode des Romans schreibt 
sich die Ich-Erzählerin die von ihr improvisatorisch erfundene Iden-
tität der ehemaligen Stasi-Informantin zu.

Einerseits zeigt sich darin das für das menschliche Bewusstsein in 
totalitären bzw. ideologisch geprägten Staaten wohl kennzeichnende 
Phänomen des ›doppelten Denkens‹. Dieses Konzept (»doublethink«) 

1	 Wolfgang Emmerich, Kleine Literaturgeschichte der DDR, erw. Neuausgabe, 
Berlin 2000, S. 312.

2	 Burmeister ist Romanistin und hat den Gegenstand des Nouveau Romans auch 
wissenschaftlich behandelt.

© 2026 Igor Ebanoidze, Publikation: Wallstein Verlag
DOI https://doi.org/10.46500/83533994-008 | CC BY-NC-ND 4.0

https://doi.org/10.46500/83533994-008


	 Di  e  p s y c h o l o g i s c h e n  K o n t r o v e r s e n 	 99

geht auf den dystopischen Roman 1984 (1949) von George Orwell 
zurück und ist darin negativ konnotiert als schizophrene Bewusst-
seinszerspaltung oder manipulative Strategie, etwa Heuchelei. In dieser 
letzten Bedeutung taucht der Begriff des doppelten Denkens schon zu 
Aufklärungszeiten auf, etwa bei Emanuel Swedenborg: »Dass Schmeich-
ler und Heuchler ein doppeltes Denken haben, ist bekannt; denn sie 
können sich zusammennehmen und sich hüten, dass ihr inneres Den-
ken nicht entdeckt werde«.3 Wie auch bei Immanuel Kant mit seiner 
Vorstellung vom ›doppelten Ich‹4 gibt es hier eine hierarchische Struk-
turierung mit einer Teilung in das Innere und das Äußere bzw. Höhe-
res und Niedriges. Die Skala des doppelten Denkens kann aber nicht 
nur hierarchisch bzw. vertikal, sondern auch horizontal verlaufen; in 
diesem Fall entfällt die negative Konnotation. Ein gutes Beispiel dafür 
ist das politische Bekenntnis Thomas Manns: »Ich bin ein Mensch des 
Gleichgewichts. Wenn das Boot nach links zu kentern droht, lehne ich 
mich automatisch nach rechts. Und umgekehrt.«5 In der modernen 
Psychologie wird das doppelte Denken sogar positiv bewertet, und 
zwar als die Fähigkeit, zwei gegensätzliche Überzeugungen gleich
zeitig zu vertreten und beide zu akzeptieren. Insofern fühlt sich der 
Doppeltdenkende dem Singular- oder Einheitlichdenkenden über
legen, wodurch eine solche Haltung als Machtstrategie verstanden 
werden kann. Geht es jedoch um das Bewusstsein der Bürgerinnen 
und Bürger eines nicht mehr existierenden, ideologisch, politisch und 
wirtschaftlich überwältigten Staates, so wird doppeltes Denken zu einer 
Ressentimentstrategie. Der Begriff des Ressentiments wie Nietzsche 
ihn prägte passt zum Thema bereits in seinem ursprünglichen Kon-
text, denn es handelt sich hier um einen Systemwechsel, der für die 
DDR sowie für den ganzen Ostblock zur ›Umwertung aller Werte‹ 
geführt hat.6 Ein weiterer Autor, der sich mit der Problematik des 
Ressentiments beschäftigt, ist Jean Améry, dessen Buch den Unter
titel Bewältigungsversuche eines Überwältigten trägt.7 Zwar sollten 
dabei keine direkten Parallelen zu Amérys Erfahrungen im National-

3	 Emanuel Swedenborg, Göttliche Offenbarungen, übers. von Johann Friedrich 
Immanuel Tafel, Tübingen 1836, S. 113.

4	 Vgl. Immanuel Kant: Der Anthropologie Erster Theil. Anthropologische Didac-
tik. Von der Art, das Innere sowohl als das Aeußere des Menschen zu erkennen, 
in: ders., Anthropologie in pragmatischer Hinsicht abgefasst. Königsberg 1798, 
S. 15.

5	 Thomas Mann / Karl Kerényi, Gespräch in Briefen, hg. von Karl Kerényi, Zürich 
1960, S. 42.

6	 Vgl. Friedrich Nietzsche, Zur Genealogie der Moral, in: ders., Kritische Studien
ausgabe, Bd. 5, Berlin / New York, S. 245-412, hier S. 270 f.

7	 Jean Améry, Jenseits von Schuld und Sühne. Bewältigungsversuche eines Über-
wältigten, Stuttgart 1977.



100	 g o r  Eb  a n o i d z e

sozialismus gezogen werden, aber der psychologische Mechanismus 
der »Bewältigungsversuche« weist bei den DDR-Autorinnen und 
-Autoren gewisse Ähnlichkeiten auf; besonders bei denjenigen, die dem 
kommunistischen Regime kritisch gegenüberstanden, ohne öffentlich 
zu protestieren. So gesehen wurden sie doppelt überwältigt: einmal 
vom ehemaligen DDR-Regime, an das sie sich gegen ihren Willen 
anpassen mussten, zweitens von der neuen Realität nach der Wende, 
die wiederum neue Anpassungsstrategien von ihnen verlangte. Daher 
brauchten sie eine doppelte Kompensation: Zu DDR-Zeiten war das 
die sogenannte ›Faust in der Tasche‹, die im Verborgenen gegen die 
offizielle Ideologie gerichtet wurde; nach der Wende war es hingegen 
eine gewisse Trotzigkeit, u. a. auch eine rebellisch konnotierte DDR-
Identität, die so bizarre Formen annehmen konnte wie im Roman von 
Brigitte Burmeister.

Die Ich-Erzählerin des Romans zieht bald nach der Wende aus 
Ost-Berlin zu ihrem Mann, der schon seit einigen Jahren erfolgreich 
Karriere in der Nähe von Mannheim macht. Auf einer Party, die ihr 
Mann organisiert hat, erzählt sie der wohlwollenden Westlerin Corinna, 
die »sich kein Urteil anmassen will«,8 ihre improvisatorisch erdichtete 
Lebensgeschichte. Dieser fiktiven Geschichte zufolge war sie jahre-
lang aus Liebe zu einem attraktiven Stasi-Mann als Stasi-Informantin 
tätig, als heimliche Mitarbeiterin unter dem Spitznamen »Norma«. 
Norma ist einerseits der Name der besten Freundin der Protagonistin, 
die jedoch keineswegs eine Stasi-Informantin war. Andererseits ist es 
ein Anagramm des Wortes ›Roman‹, worüber die Autorin 1999 in 
einem Interview mit Holly Liu spricht.9 Darüber hinaus könnte der 
Name auch eine Anspielung auf Vincenzo Bellinis Oper Norma (1831) 
sein. Hier ist die Hauptfigur eine druidische gallische Vestalin, die 
aus  Liebe zu einem römischen Krieger die gallischen Verschwörer 
verrät. Diese Anspielung ist wohl eher zufällig, zumindest aber schwer 
beweisbar.

Die von der Protagonistin erfundene Geschichte wird von der Kon-
fidentin für wahr gehalten. Am nächsten Tag muss die Ich-Erzählerin 
ihrem empörten Mann, der seiner Frau nun nicht mehr vertraut, alles 
erklären:

Ich breitete Erinnerungen aus im Bogen um die leere Mitte. […] Der 
Satz kam wie von außen. Er forderte mich auf, etwas zu erzählen, 

8	 Brigitte Burmeister, Unter dem Namen Norma, Stuttgart 1994, S. 218.
9	 Holly Liu, »›Ich wehre mich …‹. Ein Interview mit Brigitte Burmeister«, in 

GDR Bulletin 26 (1999) H. 1, S. 31-37, hier S. 36.



	 Di  e  p s y c h o l o g i s c h e n  K o n t r o v e r s e n 	 101

das zu diesem Auftakt passte. Die Form war gegeben, der Inhalt 
ergab sich dann, Schritt für Schritt. […] Er schüttelte mich wieder: 
Du willst mir doch nicht weismachen, dass dir ein fremdes Wesen 
diese Geschichte eingegeben hat? – Mehrere, und etliche Bekannte, 
ich selbst natürlich auch, und Corinna mit ihren Fragen, ihrem 
Verständnis. Sie hat mich inspiriert, in aller Unschuld.10

Dies klingt für nicht involvierte Zuhörende rätselhaft genug und es 
bedarf daher einer weiteren Erklärung:

Also habe ich ausgepackt und bin meine Identität losgeworden, im 
doppelten Sinne. […] [G]enau das hätte ich vermutet: hinter der 
freundlichen Fassade nichts als Argwohn, ach was, die Überzeugung 
von der kollektiven Verdorbenheit der Dagebliebenen. Und die Ver-
mutung habe sich ja deprimierend deutlich bestätigt. Denn nie und 
nimmer wäre meine reale Geschichte auf solche Glaubenbereit-
schaft gestossen wie der Zusammenschnitt von erwartungsgemäßen 
Gruselbildern! Anstatt mich dem Verdacht auszusetzen, dass ich 
unterschlage und beschönige, wenn ich erzähle, wie dies und das 
gewesen ist, habe ich von vornherein gelogen.11

Dadurch wird zwar die Absicht der Autorin deutlich, doch die Moti-
vation hinter dem Verhalten der Hauptfigur bleibt trotzdem ungeklärt. 
Die Protagonistin ruft während ihres Besuches in West-Deutschland 
weder Mitleid noch Argwohn hervor. Was bleibt, sind ihre eigenen 
Projektionen, intuitive Wahrnehmungen oder gar Wahnvorstellungen. 
Um zu entschlüsseln, wodurch ihre Reaktion provoziert wird, sollten 
die Nuancen des Gesprächs mit Corinna wie auch einige intertextuelle 
Faktoren berücksichtigt werden.

Der Dialog zwischen Corinna und der Ich-Erzählerin thematisiert 
von Anfang an die Gemeinschaft, doch es wird kaum konkretisiert, 
um welche Gemeinschaft es genau geht. Die erste Replik Corinnas 
betont die gemeinsame Gender-Rolle, bei der »immer uns Frauen die 
Sorgerolle zufällt. Dagegen müssen wir uns wehren, nicht wahr?«12 Die 
zweite Replik Corinnas enthält eine Anspielung an vermutlich gemein-
same Kindheitserinnerungen. Der Hauptfigur scheint es aber so fern 
zu sein, wie Italien selbst:

10	 Burmeister (Anm. 8), S. 241.
11	 Ebd., S. 242 f.
12	 Ebd., S. 218.



102	 g o r  Eb  a n o i d z e

Rucola, sagte Corinna, erinnere sie an die Kindheit, an den Gemüse
garten der Grosseltern.
– In Italien?
– Keine Spur, in der Pfalz.13

Die Ich-Erzählerin bekennt ihrerseits, dass sie auf eine engere Gemein-
schaft der hier auf der Party Anwesenden gezählt hat. Corinnas Mei-
nung nach ist dies nach den hiesigen ungeschriebenen Kommunika
tionsregeln aber nicht möglich:

Ich dachte, dass Menschen, die so eng beisammensitzen, […] mehr 
voneinander erfahren möchten als die Namen. Deshalb, dachte ich 
mir, wäre etwas Gemeinsames angebracht, eine Art Gesellschaft-
spiel, bei dem die Einzelnen sich vorstellen. […]
– Aber doch nicht auf Kommando. So etwas ergibt sich spontan 
oder bleibt aus, wenn kein Bedürfnis besteht, meinen Sie nicht?
– Ich würde schon gerne, sagte ich.
– Es ist eine individuelle Angelegenheit. […] Lassen wir die ande-
ren in Ruhe. Ich glaube, sie würden Ihren Vorschlag als Störung 
empfinden, als […] Eingriff in die persönliche Freiheit.14

Die Ich-Erzählerin beginnt dann ihre fiktive Liebesgeschichte zu erzäh-
len. Allerdings ist diese Geschichte von solcher Art, dass sie entweder 
als Tatsache empathisch akzeptiert werden kann oder aber die Prota-
gonistin aus der westlichen Gesellschaft ausschließen soll. Ein empa-
thisches Zuhören könnte wohl eine Art Gemeinschaft gleichgesinnter 
Individuen erschaffen. Dagegen stellt die Zuhörerin ab und zu Fragen, 
die eigentlich gar nicht zur Geschichte passen, sondern das Erzählende 
irgendwie zu verallgemeinern und ihm das Normative aufzudrängen 
suchen.

Besonders repräsentativ ist dabei Folgendes: Die Protagonistin teilt 
ihre ganz realen Kindheitserinnerungen mit, z. B. erzählt sie davon, 
wie ihr Vater Geschenke der west-deutschen Verwandten nicht anneh-
men wollte, oder beschreibt einen Streit zwischen den Eltern und die 
Vorwürfe der Mutter: »An die Kinder denkst du wohl gar nicht? Dass 
die sich über echte Schokolade und ein hübsches Spielzeug freuen wür-
den, ist dir ganz egal, Hauptsache, dein elender Antifaschismus«.15 
Für jeden ›Ostler‹ ist absolut klar und nachvollziehbar, wie sehr man 
sich nach westlichen Produkten  – lecker und schön verpackt, eine 

13	 Ebd.
14	 Ebd., S. 221 f.
15	 Ebd., S. 228.



	 Di  e  p s y c h o l o g i s c h e n  K o n t r o v e r s e n 	 103

unerschöpfliche Vielfalt verheissend – sehnen konnte, und wie wie 
schmerzhaft dann die Vorenthaltung solcher Geschenke wäre, beson-
ders für Kinder. Das ist etwas Unverwechselbares, wenngleich auch 
nur für eine bestimmte Epoche und einige Länder Typisches. Seitens 
der Rezipientin wäre als Reaktion auf diese Mitteilung daher eine 
gewisse Empathie zu erwarten. Stattdessen verallgemeinert Corinna 
das Wahrgenommene ins Normative: »Meine Eltern hatten auch öfter 
Streit, um andere Dinge natürlich, sagte Corinna. Meistens war es die 
Mutter, die einlenkte, harmoniebedürftig, wie Frauen nun mal sind. 
Oder war es bei Ihnen anders?«16

Solche Nuancen führen zur steigenden Vereinsamung der Prota
gonistin und zu ihrer Radikalisierung als Abwehrreaktion. Um 
diese Reaktion zu entschlüsseln, lohnt es sich ein anderes, drei Jahre 
vor dem besprochenen Roman erschienes Buch mit dem Titel Wir 
haben ein Berührungstabu heranzuziehen – ein Gespräch zwischen 
Brigitte Burmeister und der bekannten Psychoanalytikerin Margarete 
Mitscherlich (1917-2012).

Wenn ich zur semantischen Analyse des Romans die persönlichen 
Bekenntnisse der Autorin anführe, setze ich damit keineswegs die 
Übereinstimmung ihrer Identität mit der Identität der Ich-Erzählerin 
voraus. Vielmehr bedeutet dies, dass die Schlüsselereignisse des Romans 
sich nicht völlig aus der hermetischen Logik des Kunstwerkes enträt-
seln lassen, und darum einer außertextuellen Referenz bedürfen.

Margarete Mitscherlich ist in erster Linie als die Autorin des psy-
choanalytisches Werks Die Unfähigkeit zu trauern (1967) bekannt, 
das sie zusammen mit ihrem Mann Alexander Mitscherlich (1908-1982) 
verfasste. Das Buch gehört zum Kanon der deutschen Erinnerungs-
kultur. Derselbe Diskurs ragt hervor, wenn das Gespräch zwischen 
Burmeister und Mitscherlich das Thema der Nachkriegszeit sowie 
der Kindheitserinnerungen der Schriftstellerin berührt. Die Autorin 
bekennt sich dazu, dass sich ihr Onkel Ende der 40er-Jahren zu Hause 
einige antisemitischen Äußerungen erlaubte:

M.: Das hat er [B. Burmeisters Onkel, Anm. I.  E.] also nach dem 
Krieg noch so geäußert? Hass auf die Juden, etc.?
B.: Eben diese dumpfe Mischung aus Hass oder zumindest Abnei-
gung, Neid, Unterlegenheitsgefühl, eine hartnäckige Aversion, die 
mit Erfahrungen begründet wurde: dass diese Juden sich überall 
breitmachen.
M.: Ich weiss nicht, ob das hier möglich gewesen wäre. Ich glaube, 
dass hätte hier kein Mensch mehr gewagt.

16	 Ebd.



104	 g o r  Eb  a n o i d z e

B.: Öffentlich passierte das auch nicht, aber zu Hause. Um den 
Kindern klarzumachen, dass sie gar nicht verstanden, was gewesen 
war, und sich deshalb auch kein Urteil anmassen konnten. Der 
Antisemitismus ist ja nicht mit dem Zusammenbruch des Dritten 
Reiches schlagartig erloschen. […]
M.: Das ist schon phänomenal, denn ich glaube, selbst in der Familie 
wurde kaum noch vertreten, dass man die Juden zu Recht umbrin-
gen durfte.
B.: Dieser Satz, wir hatten das Recht dazu, wurde bei uns nie aus-
gesprochen. Ich glaube nicht einmal, dass er gedacht wurde. Worum 
es ging, war die Abwehr von Schuld durch das Nennen »verständ-
licher Gründe« für Handlungen, die mit den verinnerlichten christ-
lichen Geboten kollidieren.
M.: Gab es bei Ihnen auch Entnazifizierungen?
B.: Ja, kräftig.17

Bemerkenswert ist, dass Burmeisters Bekenntnis sowohl sehr sach-
lich als auch zutiefst persönlich wirkt. Sie erzählt einfach die Tatsachen, 
dabei hatte sie einen Großteil ihres Lebens in einem Land verbracht, 
in dem es viele Tabus gab. Das Persönliche kann aber sowohl im pri-
vaten als auch im öffentlichen Diskurs mitgeteilt und rezipiert werden. 
Wird es im öffentlichen Diskurs rezipiert, so wird bei der Reaktion das 
Normative berücksichtigt. Das Normative aber, das bei der Mitteilung 
persönlicher Meinungen berücksichtigt werden muss (also doppeltes 
Denken), war im Ostblock immer das ideologische, künstliche, oktro
yierte. Die wahre Kommunikation im Ostblock kannte überhaupt 
keine Normativität der Ideen und Meinungen, dies wurde einfach 
verweigert. Daraus resultiert das Missverständnis in diesem Dialog. 
Burmeister erzählt eine Familiengeschichte, erwähnt dabei eine be-
stimmte negative Tatsache, worauf Mischerlich erklärt, dies hätte so 
nicht sein können. Burmeister beginnt sich zu wehren, erklärt, dass die 
Tatsache eher mit dem ungebildeten Chauvinismus als mit Rassen
theorie zu tun hatte, doch Mitscherlich hält die Tatsache trotzdem für 
unmöglich. Dann kommt die Frage: »Gab es bei Ihnen auch Entnazi-
fizierungen?«  – als ob Mitscherlich plötzlich an der Gemeinschaft 
der Grundvoraussetzungen zweifelte. Das Gespräch konzentriert sich 
kurz auf ein anderes Thema, obschon auch hier ein gewisses ›Nicht-
Sein-Dürfen‹ thematisiert wird:

17	 Margarete Mitscherlich / Brigitte Burmeister, Wir haben ein Berührungstabu, 
Hamburg 1991, S. 31 f.



	 Di  e  p s y c h o l o g i s c h e n  K o n t r o v e r s e n 	 105

M.: Obwohl Sie die Tochter eines Akademikers waren, konnten 
Sie Abitur machen und studieren? Es hieß doch immer, dass solche 
Leute das nicht dürften.
B.: Ein solches Verbot gab es nicht. […]
M.: Das wurde hier absolut sicher behauptet.
B.: Das kann man behaupten, wenn es eine Grenze gibt, die es den 
Leuten erschwert, sich an Ort und Stelle von den Verhältnissen zu 
überzeugen.18

Dann kehrt Mitscherlich zum Antisemitismus von Burmeisters Onkel 
zurück. Sie will dies offenbar verstehen, operiert aber wieder mit den 
Argumenten des öffentlichen Diskurses, indem sie suggeriert, der 
Onkel hätte doch Angst vor den Folgen solcher Äußerungen haben 
müssen: 

M.: Ich würde jetzt gern noch ein bisschen bei Ihrer Familie blei-
ben. […] Eigentlich hätte Ihr Onkel doch Angst haben müssen, 
dass seine Kinder oder seine Nichten und Neffen, denen gegenüber 
er aus seinem Antisemitismus keinen Hehl machte, das in der Schule 
oder sonstwo rumerzählen?19

Burmeister antwortet darauf, dass sie in der DDR auch als Kind solche 
Dinge wohl nie im öffentlichen Diskurs besprochen hätte:

B.: Ob es uns ausdrücklich gesagt wurde oder nicht, wir begriffen 
ziemlich bald, was wir in der Schule erzählen konnten und was 
nicht, oder welchen Lehrern auf keinen Fall. […] Selbst beim deut-
lichen Gefühl, dass es etwas Böses ist, antisemitisch zu sein, hätte 
ich meinen Onkel nicht verraten.
M.: Aber in der Nazizeit haben die Kinder scharenweise ihre Eltern 
verraten.20

Die DDR wird demnach mit dem sogenannten Dritten Reich ver
glichen bzw. als dessen Fortsetzung betrachtet, und zwar in einem 
äußerst paradoxen Kontext (die Angst vor antisemitischen Äußerun-
gen wird der Angst vor antinazistischen Äußerungen gleichgesetzt). 
Diese Parallele verwirrt die Schriftstellerin so sehr, dass sie, anstatt auf 
die Inkorrektheit der gezogenen Parallele hinzuweisen, das Verhalten 
der Hitler-Jugend-Kinder psychologisch zu erklären versucht: »B.: 

18	 Ebd., S. 37.
19	 Ebd., S. 39.
20	 Ebd., S. 40.



106	 g o r  Eb  a n o i d z e

Aber nicht bewusst, oder? Aus Blödheit oder Naivität?«21 Dann muss 
Mitscherlich selber den Ausweg aus der enstandenen ›Sackgasse‹ fin-
den, indem sie auf den wesentlichen Mentalitätsunterschied hinweist: 
»Nein, weil sie absolut identifiziert waren mit den Nazis und Hitler. 
Und das waren sie in der DDR eben nicht.«22 Darauf folgt endlich die 
Frage, die m. E. einen direkten Einfluss auf das Konzept des Norma-
Romans ausgeübt haben könnte: »M.: Man sagt hier doch, dass zumin-
dest jeder zweite irgendwie mit der Stasi gearbeitet hat, stimmt das?«23 
In dem Sinne könnte Mitscherlich keine Andere als diejenige sein, die 
Burmeister zur fiktiven Liebesgeschichte ihrer Protagonistin ›inspi-
riert‹ hat – angeblich »in aller Unschuld«, wie später Norma über ihre 
Vis-à-vis sagt. Auf die oben zitierte, zugespitzt gestellte Frage reagiert 
Burmeister mit einem Verweis auf die eigene Erfahrung:

B.: Ich nehme mal mich als Beispiel. Was während all der Jahre an 
meinem Akademie-Institut nicht möglich war, ging plötzlich, nach-
dem ich freiberufliche Autorin geworden war. Ich konnte zu Vor-
trägen und Lesungen in den Westen fahren. Die Reisen galten als 
Dienstreisen, ich musste sie beim Kulturministerium beantragen 
und hinterher einen Bericht schreiben, wie wortkarg auch immer, 
in neunfacher Ausfertigung. Dabei war mir klar, dass eine oder meh-
rere Kopien an die Stasi gingen. Insofern war ich eine Informantin 
der Stasi, und so gesehen hat auch jeder Lehrer, der Beurteilungen 
schrieb, jeder Betriebsleiter etc. die Stasi informiert.24

Hier bildet das Gespräch schließlich eine postharmonische Einheit in 
Bezug auf die Stereotypen. Auf Mitscherlichs »jeder zweite« reagiert 
Burmeister, indem sie das Verfahren passiver Teilnahme der Bürgerin-
nen und Bürger am Funktionieren staatlicher Mechanismen beschreibt. 
Dazu kann hinter dieser Erklärung auch eine Gegenzuspitzung stecken, 
etwa in der Art: ›Ach so, jeder zweite? Wieso dann nicht jeder, mich 
eingeschlossen?‹

Als letzte Passage aus dem Gespräch möchte ich Burmeisters 
Beschreibung des Gefühls der Verletztheit und auch des Stolzes auf 
ihr Leben in der DDR anführen:

B.: Und jetzt: immer unschuldig, immer Opfer. Die älteren DDR-
Deutschen sogar doppelt: einst von den Nazis betrogen, dann von 

21	 Ebd., S. 41.
22	 Ebd.
23	 Ebd., S. 46.
24	 Ebd.



	 Di  e  p s y c h o l o g i s c h e n  K o n t r o v e r s e n 	 107

den kommunistischen Antifaschisten. Und wir alle, ganz gleich 
wie jung wir sind – betrogen um vierzig Jahre unseres Lebens.
M.: Was stimmt da nicht, Ihrer Meinung nach?
B.: Das »wir«. Und dieses Durchstreichen all dessen, was Leben 
heißt, auch unter den Bedingungen eines totalitären Regimes. Damit 
will ich weder sagen, dass es keine Opfer gegeben hat […] noch 
behaupten, es gäbe keinen Grund, sich betrogen zu fühlen – um 
Reisen, die man nicht hat machen können, um so viele Annehmlich-
keiten des täglichen Lebens, um Mitsprache, um persöhnlichen Ent-
faltungsraum und anderes mehr. Aber ich wehre mich gegen eine 
Art der Kritik, die schon wieder kritiklos ist, weil sie in Bausch und 
Bogen alles für schlecht erklärt, was war. Und in diesem Zusammen-
hang ärgert mich auch, wenn eine ganze Gesellschaft sozusagen 
psychiatrisiert wird  – allesamt deformiert, alles Insassen einer 
geschlossenen Anstalt.25

Die Probleme der Post-DDR-Identität bespricht sie später auf eine 
ähnliche Weise in ihrem Interview mit Holly Liu. Mittlerweile ist der 
beschriebene Zustand des »Trotzes« nicht nur für die Bevölkerung 
der postkommunistischen Länder sehr aktuell geworden. So schrieb 
vor Kurzem Francis Fukuyama aus der amerikanischen Erfahrung 
über die »verdeckte Isothymia, [das] ungestillte Verlangen nach Würde 
und Würdigung«26 einer quasidominierenden Volksgruppe. »Obwohl 
sie einer dominierenden Volksgruppe angehören, halten sich viele 
weiße Arbeiter für ungerecht behandelt und ausgegrenzt«.27 Dies ist 
ein soziologischer Aspekt der modernen Prozesse des Identitäts
verlustes und der Identitätssuche. Wenn wir aber die literarischen 
Parallelen bedenken, darf man sich an ein Gespräch aus dem Jahr 1948 
beim Hessischen Rundfunk zwischen der Schriftstellerin Elisabeth 
Langgässer, dem Publizisten Eugen Kogon und dem Literaturwissen-
schaftler Hans Meier erinnern. Da postuliert Langgässer:

Vieles in dem sowjetischen Roman wirkt auf uns seltsam, scheinbar 
oberflächlich, naiv, weil es nicht so neurotisch, nicht so zersetzt ist, 
wie unsere Welt. Es erscheint uns als platter Optimismus, weil wir 
ein Menschentum nicht mehr verstehen, das nicht neurotisch ist.28

25	 Ebd., S. 47.
26	 Francis Fukuyama, Identität: Wie der Verlust der Würde unsere Demokratie 

gefährdet, Hamburg 2019, S. 30 f.
27	 Ebd.
28	 Karlheinz Müller, Elisabeth Langgässer. Eine biographische Skizze, Darm-

stadt 1990, S. 79.



108	 g o r  Eb  a n o i d z e

Burmeisters Ausweg aus dem misslungenen Dialog ihrer Protagonis-
tin mit einer westlichen Vis-à-vis ist wohl auch »neurotisch«. Die 
Gesprächspartnerin wirkt genauso »scheinbar oberflächlich, naiv und 
optimistisch« wie der sowjetische Roman auf Langgässer im Jahr 1948. 
Die Rollen wurden also vertauscht: Hier gilt nach dem neuen System-
wechsel um 1990 der Westen als platt, der Osten dagegen als kompli-
ziert, schwer erfassbar und dekadent-neurotisch. In diesem Sinne tra-
gen viele literarische Manifestationen eines Post-DDR-Trotzes, wie 
in Burmeisters Roman, dekadente Züge in die deutsche literarische 
Landschaft der letzten Jahrhundertwende ein.


