Igor Ebanoidze

»Ich bin meine Identitit
im doppelten Sinne losgeworden«

Die psychologischen Kontroversen

des deutschen Ost-West-Dialogs um die Wendezeit
am Beispiel von Brigitte Burmeisters Roman
»Unter dem Namen Norma«

Brigitte Burmeisters (geb. 1940) Roman Unter dem Namen Norma
(1994) zahlt der Literatur-Historiker Wolfgang Emmerich in seiner
2000 erschienen Kleinen Geschichte der DDR-Literatur zu den drei
reprasentativsten epochediagnostischen Werken, die die Situation der
Wendezeit um 1990 und des Systemwechsels mit Augen der ostdeut-
schen Autorinnen und Autoren thematisieren. Die zwei anderen sind
seiner Meinung nach Thomas Brussigs Helden wie wir (1995) und
Erich Loests Nikolatkirche (1995).! Die drei Romane sind poetologisch
sehr verschieden. Formell zeichnet sich Brigitte Burmeisters Werk
durch die Ubernahme einiger Kunstgriffe des Nouveau Romans aus,
u.a. in der Bildung der Dialoge.? Inhaltlich reprisentiert ihr Werk auf
sehr paradoxe Weise ein auch postsowjetischen Leserinnen und Lesern
sehr vertrautes Phinomen des trotzigen Selbstbewusstseins eines nicht
mehr existierenden Biirgertums. Birgertum versteht sich hier im
Sinne von Staatsangehorigkeit. Der Staat existiert nicht mehr; nach
dem Systemwechsel wird er als totalitir und verbrecherisch erklart.
Und dennoch reprisentieren einige ehemalige Biirgerinnen und Biir-
ger — in bestimmten Kontexten und zwar nur >nach auflen< — eine
ambivalente Selbstidentifikation mit dem Staat samt seiner vorherr-
schenden Ungerechtigkeit: In der Schliisselepisode des Romans schreibt
sich die Ich-Erzihlerin die von ihr improvisatorisch erfundene Iden-
titdt der ehemaligen Stasi-Informantin zu.

Einerseits zeigt sich darin das fiir das menschliche Bewusstsein in
totalitiren bzw. ideologisch geprigten Staaten wohl kennzeichnende
Phinomen des >doppelten Denkens«. Dieses Konzept (»doublethink«)

1 Wolfgang Emmerich, Kleine Literaturgeschichte der DDR, erw. Neuausgabe,
Berlin 2000, S. 312.

2 Burmeister ist Romanistin und hat den Gegenstand des Nouveau Romans auch
wissenschaftlich behandelt.

© 2026 Igor Ebanoidze, Publikation: Wallstein Verlag
DOT https://doi.org/10.46500/83533994-008 | CC BY-NC-ND 4.0


https://doi.org/10.46500/83533994-008

DIE PSYCHOLOGISCHEN KONTROVERSEN 99

geht auf den dystopischen Roman 1984 (1949) von George Orwell
zurlick und ist darin negativ konnotiert als schizophrene Bewusst-
seinszerspaltung oder manipulative Strategie, etwa Heuchelei. In dieser
letzten Bedeutung taucht der Begriff des doppelten Denkens schon zu
Aufklirungszeiten auf, etwa bei Emanuel Swedenborg: »Dass Schmeich-
ler und Heuchler ein doppeltes Denken haben, ist bekannt; denn sie
konnen sich zusammennehmen und sich hiiten, dass ihr inneres Den-
ken nicht entdeckt werde«.> Wie auch bei Immanuel Kant mit seiner
Vorstellung vom >doppelten Ich< gibt es hier eine hierarchische Struk-
turierung mit einer Teilung in das Innere und das AufRere bzw. Hohe-
res und Niedriges. Die Skala des doppelten Denkens kann aber nicht
nur hierarchisch bzw. vertikal, sondern auch horizontal verlaufen; in
diesem Fall entfillt die negative Konnotation. Ein gutes Beispiel dafiir
ist das politische Bekenntnis Thomas Manns: »Ich bin ein Mensch des
Gleichgewichts. Wenn das Boot nach links zu kentern droht, lehne ich
mich automatisch nach rechts. Und umgekehrt.<5 In der modernen
Psychologie wird das doppelte Denken sogar positiv bewertet, und
zwar als die Fihigkeit, zwei gegensitzliche Uberzeugungen gleich-
zeitig zu vertreten und beide zu akzeptieren. Insofern fiihlt sich der
Doppeltdenkende dem Singular- oder Einheitlichdenkenden tber-
legen, wodurch eine solche Haltung als Machtstrategie verstanden
werden kann. Geht es jedoch um das Bewusstsein der Biirgerinnen
und Biirger eines nicht mehr existierenden, ideologisch, politisch und
wirtschaftlich tiberwiltigten Staates, so wird doppeltes Denken zu einer
Ressentimentstrategie. Der Begriff des Ressentiments wie Nietzsche
thn prigte passt zum Thema bereits in seinem urspriinglichen Kon-
text, denn es handelt sich hier um einen Systemwechsel, der fiir die
DDR sowie fiir den ganzen Ostblock zur >Umwertung aller Werte<
gefithrt hat.® Ein weiterer Autor, der sich mit der Problematik des
Ressentiments beschiftigt, ist Jean Améry, dessen Buch den Unter-
titel Bewiltigungsversuche eines Uberwiltigten trigt” Zwar sollten
dabei keine direkten Parallelen zu Amérys Erfahrungen im National-

3 Emanuel Swedenborg, Gortliche Offenbarungen, iibers. von Johann Friedrich
Immanuel Tafel, Tibingen 1836, S. 113.

4 Vgl. Immanuel Kant: Der Anthropologie Erster Theil. Anthropologische Didac-
tik. Von der Art, das Innere sowohbl als das AeufSere des Menschen zu erkennen,
in: ders., Anthropologie in pragmatischer Hinsicht abgefasst. Konigsberg 1798,
S.135.

5 Thomas Mann/ Karl Kerényi, Gesprdich in Briefen, hg. von Karl Kerényi, Ziirich
1960, S. 42.

6 Vgl. Friedrich Nietzsche, Zur Genealogie der Moral, in: ders., Kritische Studien-
ausgabe, Bd. 5, Berlin/ New York, S. 245-412, hier S. 270f.

7 Jean Améry, Jenseits von Schuld und Siihne. Bewdltigungsversuche eines Uber-
wdltigten, Stuttgart 1977.



I00 GOR EBANOIDZE

sozialismus gezogen werden, aber der psychologische Mechanismus
der »Bewiltigungsversuche« weist bei den DDR-Autorinnen und
-Autoren gewisse Ahnlichkeiten auf; besonders bei denjenigen, die dem
kommunistischen Regime kritisch gegeniiberstanden, ohne 6ffentlich
zu protestieren. So gesehen wurden sie doppelt iiberwiltigt: einmal
vom ehemaligen DDR-Regime, an das sie sich gegen ihren Willen
anpassen mussten, zweitens von der neuen Realitit nach der Wende,
die wiederum neue Anpassungsstrategien von ihnen verlangte. Daher
brauchten sie eine doppelte Kompensation: Zu DDR-Zeiten war das
die sogenannte >Faust in der Tasches, die im Verborgenen gegen die
offizielle Ideologie gerichtet wurde; nach der Wende war es hingegen
eine gewisse Trotzigkeit, u.a. auch eine rebellisch konnotierte DDR-
Identitit, die so bizarre Formen annehmen konnte wie im Roman von
Brigitte Burmeister.

Die Ich-Erzdhlerin des Romans zieht bald nach der Wende aus
Ost-Berlin zu threm Mann, der schon seit einigen Jahren erfolgreich
Karriere in der Nihe von Mannheim macht. Auf einer Party, die ihr
Mann organisiert hat, erzahlt sie der wohlwollenden Westlerin Corinna,
die »sich kein Urteil anmassen will,® ihre improvisatorisch erdichtete
Lebensgeschichte. Dieser fiktiven Geschichte zufolge war sie jahre-
lang aus Liebe zu einem attraktiven Stasi-Mann als Stasi-Informantin
tatig, als heimliche Mitarbeiterin unter dem Spitznamen »Normax.
Norma ist einerseits der Name der besten Freundin der Protagonistin,
die jedoch keineswegs eine Stasi-Informantin war. Andererseits ist es
ein Anagramm des Wortes >Roman¢, woriiber die Autorin 1999 in
einem Interview mit Holly Liu spricht.? Dariiber hinaus konnte der
Name auch eine Anspielung auf Vincenzo Bellinis Oper Norma (1831)
sein. Hier ist die Hauptfigur eine druidische gallische Vestalin, die
aus Liebe zu einem romischen Krieger die gallischen Verschworer
verrit. Diese Anspielung ist wohl eher zufillig, zumindest aber schwer
beweisbar.

Die von der Protagonistin erfundene Geschichte wird von der Kon-
fidentin fiir wahr gehalten. Am nichsten Tag muss die Ich-Erzihlerin
threm emporten Mann, der seiner Frau nun nicht mehr vertraut, alles
erkliren:

Ich breitete Erinnerungen aus im Bogen um die leere Mitte. [...] Der
Satz kam wie von auflen. Er forderte mich auf, etwas zu erzihlen,

8 Brigitte Burmeister, Unter dem Namen Norma, Stuttgart 1994, S. 218.
9 Holly Liu, »Ich wehre mich ...<. Ein Interview mit Brigitte Burmeister«, in
GDR Bulletin 26 (1999) H. 1, S. 31-37, hier S. 36.



DIE PSYCHOLOGISCHEN KONTROVERSEN IO0I

das zu diesem Auftakt passte. Die Form war gegeben, der Inhalt
ergab sich dann, Schritt fiir Schritt. [...] Er schiittelte mich wieder:
Du willst mir doch nicht weismachen, dass dir ein fremdes Wesen
diese Geschichte eingegeben hat? — Mehrere, und etliche Bekannte,
ich selbst natiirlich auch, und Corinna mit ihren Fragen, threm
Verstindnis. Sie hat mich inspiriert, in aller Unschuld.™

Dies klingt fiir nicht involvierte Zuhdrende ratselhaft genug und es
bedarf daher einer weiteren Erklirung:

Also habe ich ausgepackt und bin meine Identitit losgeworden, im
doppelten Sinne. [...] [Glenau das hitte ich vermutet: hinter der
freundlichen Fassade nichts als Argwohn, ach was, die Uberzeugung
von der kollektiven Verdorbenheit der Dagebliebenen. Und die Ver-
mutung habe sich ja deprimierend deutlich bestatigt. Denn nie und
nimmer wire meine reale Geschichte auf solche Glaubenbereit-
schaft gestossen wie der Zusammenschnitt von erwartungsgemaflen
Gruselbildern! Anstatt mich dem Verdacht auszusetzen, dass ich
unterschlage und beschonige, wenn ich erzihle, wie dies und das
gewesen ist, habe ich von vornherein gelogen.™

Dadurch wird zwar die Absicht der Autorin deutlich, doch die Moti-
vation hinter dem Verhalten der Hauptfigur bleibt trotzdem ungeklart.
Die Protagonistin ruft wihrend ihres Besuches in West-Deutschland
weder Mitleid noch Argwohn hervor. Was bleibt, sind ihre eigenen
Projektionen, intuitive Wahrnehmungen oder gar Wahnvorstellungen.
Um zu entschliisseln, wodurch ihre Reaktion provoziert wird, sollten
die Nuancen des Gesprichs mit Corinna wie auch einige intertextuelle
Faktoren berticksichtigt werden.

Der Dialog zwischen Corinna und der Ich-Erzihlerin thematisiert
von Anfang an die Gemeinschaft, doch es wird kaum konkretisiert,
um welche Gemeinschaft es genau geht. Die erste Replik Corinnas
betont die gemeinsame Gender-Rolle, bei der »immer uns Frauen die
Sorgerolle zufillt. Dagegen miissen wir uns wehren, nicht wahr?«*2 Die
zweite Replik Corinnas enthilt eine Anspielung an vermutlich gemein-
same Kindheitserinnerungen. Der Hauptfigur scheint es aber so fern
zu sein, wie Italien selbst:

10 Burmeister (Anm.8), S. 241.
11 Ebd, S.242f.
12 Ebd., S.218.



I02 GOR EBANOIDZE

Rucola, sagte Corinna, erinnere sie an die Kindheit, an den Gemiise-
garten der Grosseltern.

— In Italien?

— Keine Spur, in der Pfalz.13

Die Ich-Erzahlerin bekennt ihrerseits, dass sie auf eine engere Gemein-
schaft der hier auf der Party Anwesenden gezihlt hat. Corinnas Mei-
nung nach ist dies nach den hiesigen ungeschriebenen Kommunika-
tionsregeln aber nicht moglich:

Ich dachte, dass Menschen, die so eng beisammensitzen, [...] mehr
voneinander erfahren mochten als die Namen. Deshalb, dachte ich
mir, wire etwas Gemeinsames angebracht, eine Art Gesellschaft-
spiel, bei dem die Einzelnen sich vorstellen. [...]

— Aber doch nicht auf Kommando. So etwas ergibt sich spontan
oder bleibt aus, wenn kein Bediirfnis besteht, meinen Sie nicht?

— Ich wiirde schon gerne, sagte ich.

— Es ist eine individuelle Angelegenheit. [...] Lassen wir die ande-
ren in Ruhe. Ich glaube, sie wiirden Thren Vorschlag als Storung
empfinden, als [...] Eingriff in die personliche Freiheit.™

Die Ich-Erzihlerin beginnt dann ihre fiktive Liebesgeschichte zu erzih-
len. Allerdings ist diese Geschichte von solcher Art, dass sie entweder
als Tatsache empathisch akzeptiert werden kann oder aber die Prota-
gonistin aus der westlichen Gesellschaft ausschlieffen soll. Ein empa-
thisches Zuhoren konnte wohl eine Art Gemeinschaft gleichgesinnter
Individuen erschaffen. Dagegen stellt die Zuhorerin ab und zu Fragen,
die eigentlich gar nicht zur Geschichte passen, sondern das Erzihlende
irgendwie zu verallgemeinern und ihm das Normative aufzudringen
suchen.

Besonders reprisentativ ist dabei Folgendes: Die Protagonistin teilt
ithre ganz realen Kindheitserinnerungen mit, z.B. erzihlt sie davon,
wie ihr Vater Geschenke der west-deutschen Verwandten nicht anneh-
men wollte, oder beschreibt einen Streit zwischen den Eltern und die
Vorwlrfe der Mutter: »An die Kinder denkst du wohl gar nicht? Dass
die sich iiber echte Schokolade und ein hiibsches Spielzeug freuen wiir-
den, ist dir ganz egal, Hauptsache, dein elender Antifaschismus«.s
Fiir jeden >Ostler< ist absolut klar und nachvollziehbar, wie sehr man
sich nach westlichen Produkten — lecker und schon verpackt, eine

13 Ebd.
14 Ebd., S.221f.
15 Ebd.,S.228.



DIE PSYCHOLOGISCHEN KONTROVERSEN 103

unerschopfliche Vielfalt verheissend — sehnen konnte, und wie wie
schmerzhaft dann die Vorenthaltung solcher Geschenke wire, beson-
ders fiir Kinder. Das ist etwas Unverwechselbares, wenngleich auch
nur fiir eine bestimmte Epoche und einige Linder Typisches. Seitens
der Rezipientin wire als Reaktion auf diese Mitteilung daher eine
gewisse Empathie zu erwarten. Stattdessen verallgemeinert Corinna
das Wahrgenommene ins Normative: »Meine Eltern hatten auch 6fter
Streit, um andere Dinge natiirlich, sagte Corinna. Meistens war es die
Mutter, die einlenkte, harmoniebediirftig, wie Frauen nun mal sind.
Oder war es bei Thnen anders?«'¢

Solche Nuancen fithren zur steigenden Vereinsamung der Prota-
gonistin und zu threr Radikalisierung als Abwehrreaktion. Um
diese Reaktion zu entschliisseln, lohnt es sich ein anderes, drei Jahre
vor dem besprochenen Roman erschienes Buch mit dem Titel Wir
haben ein Beriibrungstabu heranzuziehen — ein Gesprich zwischen
Brigitte Burmeister und der bekannten Psychoanalytikerin Margarete
Mitscherlich (1917-2012).

Wenn ich zur semantischen Analyse des Romans die personlichen
Bekenntnisse der Autorin anfiihre, setze ich damit keineswegs die
Ubereinstimmung ihrer Identitit mit der Identitit der Ich-Erzihlerin
voraus. Vielmehr bedeutet dies, dass die Schlusselereignisse des Romans
sich nicht vollig aus der hermetischen Logik des Kunstwerkes entrit-
seln lassen, und darum einer auflertextuellen Referenz bediirfen.

Margarete Mitscherlich ist in erster Linie als die Autorin des psy-
choanalytisches Werks Die Unfibigkeit zu tranern (1967) bekannt,
das sie zusammen mit ihrem Mann Alexander Mitscherlich (1908-1982)
verfasste. Das Buch gehort zum Kanon der deutschen Erinnerungs-
kultur. Derselbe Diskurs ragt hervor, wenn das Gesprich zwischen
Burmeister und Mitscherlich das Thema der Nachkriegszeit sowie
der Kindheitserinnerungen der Schriftstellerin beriithrt. Die Autorin
bekennt sich dazu, dass sich ihr Onkel Ende der 40er-Jahren zu Hause
einige antisemitischen Auflerungen erlaubte:

M.: Das hat er [B. Burmeisters Onkel, Anm. I. E.] also nach dem
Krieg noch so geduflert? Hass auf die Juden, etc.?

B.: Eben diese dumpfe Mischung aus Hass oder zumindest Abnei-
gung, Neid, Unterlegenheitsgefiihl, eine hartnickige Aversion, die
mit Erfahrungen begriindet wurde: dass diese Juden sich iiberall
breitmachen.

M.: Ich weiss nicht, ob das hier moglich gewesen wire. Ich glaube,
dass hitte hier kein Mensch mehr gewagt.

16 Ebd.



104 GOR EBANOIDZE

B.: Offentlich passierte das auch nicht, aber zu Hause. Um den
Kindern klarzumachen, dass sie gar nicht verstanden, was gewesen
war, und sich deshalb auch kein Urteil anmassen konnten. Der
Antisemitismus ist ja nicht mit dem Zusammenbruch des Dritten
Reiches schlagartig erloschen. [...]

M.: Das ist schon phianomenal, denn ich glaube, selbst in der Familie
wurde kaum noch vertreten, dass man die Juden zu Recht umbrin-
gen durfte.

B.: Dieser Satz, wir hatten das Recht dazu, wurde bei uns nie aus-
gesprochen. Ich glaube nicht einmal, dass er gedacht wurde. Worum
es ging, war die Abwehr von Schuld durch das Nennen »verstind-
licher Griinde« fiir Handlungen, die mit den verinnerlichten christ-
lichen Geboten kollidieren.

M.: Gab es bei Thnen auch Entnazifizierungen?

B.: Ja, kriftig.'7

Bemerkenswert ist, dass Burmeisters Bekenntnis sowohl sehr sach-
lich als auch zutiefst personlich wirkt. Sie erzihlt einfach die Tatsachen,
dabei hatte sie einen Grof3teil ihres Lebens in einem Land verbracht,
in dem es viele Tabus gab. Das Personliche kann aber sowohl im pri-
vaten als auch im 6ffentlichen Diskurs mitgeteilt und rezipiert werden.
Wird es im offentlichen Diskurs rezipiert, so wird bei der Reaktion das
Normative berticksichtigt. Das Normative aber, das bei der Mitteilung
personlicher Meinungen berticksichtigt werden muss (also doppeltes
Denken), war im Ostblock immer das ideologische, kiinstliche, oktro-
yierte. Die wahre Kommunikation im Ostblock kannte tiberhaupt
keine Normativitit der Ideen und Meinungen, dies wurde einfach
verweigert. Daraus resultiert das Missverstindnis in diesem Dialog.
Burmeister erzihlt eine Familiengeschichte, erwihnt dabei eine be-
stimmte negative Tatsache, worauf Mischerlich erklirt, dies hatte so
nicht sein konnen. Burmeister beginnt sich zu wehren, erklart, dass die
Tatsache eher mit dem ungebildeten Chauvinismus als mit Rassen-
theorie zu tun hatte, doch Mitscherlich hilt die Tatsache trotzdem fir
unmoglich. Dann kommt die Frage: »Gab es bei Thnen auch Entnazi-
fizierungen?« — als ob Mitscherlich plotzlich an der Gemeinschaft
der Grundvoraussetzungen zweifelte. Das Gesprich konzentriert sich
kurz auf ein anderes Thema, obschon auch hier ein gewisses >Nicht-
Sein-Diirfen< thematisiert wird:

17 Margarete Mitscherlich / Brigitte Burmeister, Wir haben ein Beriibrungstabu,
Hamburg 1991, S. 311.



DIE PSYCHOLOGISCHEN KONTROVERSEN 10§

M.: Obwohl Sie die Tochter eines Akademikers waren, konnten
Sie Abitur machen und studieren? Es hiefy doch immer, dass solche
Leute das nicht diirften.

B.: Ein solches Verbot gab es nicht. [...]

M.: Das wurde hier absolut sicher behauptet.

B.: Das kann man behaupten, wenn es eine Grenze gibt, die es den
Leuten erschwert, sich an Ort und Stelle von den Verhiltnissen zu
{iberzeugen.'$

Dann kehrt Mitscherlich zum Antisemitismus von Burmeisters Onkel
zurlick. Sie will dies offenbar verstehen, operiert aber wieder mit den
Argumenten des offentlichen Diskurses, indem sie suggeriert, der
Onkel hitte doch Angst vor den Folgen solcher Aufierungen haben

mussen:

M.: Ich wirde jetzt gern noch ein bisschen bei Threr Familie blei-
ben. [...] Eigentlich hitte Thr Onkel doch Angst haben mussen,
dass seine Kinder oder seine Nichten und Neffen, denen gegentiber
er aus seinem Antisemitismus keinen Hehl machte, das in der Schule
oder sonstwo rumerzihlen?'?

Burmeister antwortet darauf, dass sie in der DDR auch als Kind solche
Dinge wohl nie im 6ffentlichen Diskurs besprochen hitte:

B.: Ob es uns ausdriicklich gesagt wurde oder nicht, wir begriffen
ziemlich bald, was wir in der Schule erzihlen konnten und was
nicht, oder welchen Lehrern auf keinen Fall. [...] Selbst beim deut-
lichen Gefiihl, dass es etwas Boses ist, antisemitisch zu sein, hitte
ich meinen Onkel nicht verraten.

M.: Aber in der Nazizeit haben die Kinder scharenweise ihre Eltern
verraten.?°

Die DDR wird demnach mit dem sogenannten Dritten Reich ver-
glichen bzw. als dessen Fortsetzung betrachtet, und zwar in einem
uferst paradoxen Kontext (die Angst vor antisemitischen Aufierun-
gen wird der Angst vor antinazistischen Auflerungen gleichgesetzt).
Diese Parallele verwirrt die Schriftstellerin so sehr, dass sie, anstatt auf
die Inkorrektheit der gezogenen Parallele hinzuweisen, das Verhalten
der Hitler-Jugend-Kinder psychologisch zu erkliren versucht: »B.:

18 Ebd, S.37.
19 Ebd, S.39.
20 Ebd,, S. 40.



106 GOR EBANOIDZE

Aber nicht bewusst, oder? Aus Blodheit oder Naivitit?«2* Dann muss
Mitscherlich selber den Ausweg aus der enstandenen >Sackgasse« fin-
den, indem sie auf den wesentlichen Mentalititsunterschied hinweist:
»Nein, weil sie absolut identifiziert waren mit den Nazis und Hitler.
Und das waren sie in der DDR eben nicht.«?? Darauf folgt endlich die
Frage, die m.E. einen direkten Einfluss auf das Konzept des Norma-
Romans ausgeiibt haben konnte: »M.: Man sagt hier doch, dass zumin-
dest jeder zweite irgendwie mit der Stasi gearbeitet hat, stimmt das?«?3
In dem Sinne konnte Mitscherlich keine Andere als diejenige sein, die
Burmeister zur fiktiven Liebesgeschichte ihrer Protagonistin >inspi-
riert< hat — angeblich »in aller Unschuld«, wie spiter Norma tiber ihre
Vis-a-vis sagt. Auf die oben zitierte, zugespitzt gestellte Frage reagiert
Burmeister mit einem Verweis auf die eigene Erfahrung:

B.: Ich nehme mal mich als Beispiel. Was wihrend all der Jahre an
meinem Akademie-Institut nicht moglich war, ging plotzlich, nach-
dem ich freiberufliche Autorin geworden war. Ich konnte zu Vor-
trigen und Lesungen in den Westen fahren. Die Reisen galten als
Dienstreisen, ich musste sie beim Kulturministerium beantragen
und hinterher einen Bericht schreiben, wie wortkarg auch immer,
in neunfacher Ausfertigung. Dabei war mir klar, dass eine oder meh-
rere Kopien an die Stasi gingen. Insofern war ich eine Informantin
der Stasi, und so gesehen hat auch jeder Lehrer, der Beurteilungen
schrieb, jeder Betriebsleiter etc. die Stasi informiert.4

Hier bildet das Gesprich schlieflich eine postharmonische Einheit in
Bezug auf die Stereotypen. Auf Mitscherlichs »jeder zweite« reagiert
Burmeister, indem sie das Verfahren passiver Teilnahme der Biirgerin-
nen und Biirger am Funktionieren staatlicher Mechanismen beschreibt.
Dazu kann hinter dieser Erklirung auch eine Gegenzuspitzung stecken,
etwa in der Art: >Ach so, jeder zweite? Wieso dann nicht jeder, mich
eingeschlossen 2«

Als letzte Passage aus dem Gesprich mochte ich Burmeisters
Beschreibung des Getiihls der Verletztheit und auch des Stolzes auf
ithr Leben in der DDR anfiihren:

B.: Und jetzt: immer unschuldig, immer Opfer. Die dlteren DDR-
Deutschen sogar doppelt: einst von den Nazis betrogen, dann von

21 Ebd., S.41.
22 Ebd.
23 Ebd,, S. 46.
24 Ebd.



DIE PSYCHOLOGISCHEN KONTROVERSEN 107

den kommunistischen Antifaschisten. Und wir alle, ganz gleich
wie jung wir sind — betrogen um vierzig Jahre unseres Lebens.
M.: Was stimmt da nicht, Threr Meinung nach?

B.: Das »wir«. Und dieses Durchstreichen all dessen, was Leben
heifit, auch unter den Bedingungen eines totalitiren Regimes. Damit
will ich weder sagen, dass es keine Opfer gegeben hat [...] noch
behaupten, es gibe keinen Grund, sich betrogen zu fithlen — um
Reisen, die man nicht hat machen kdnnen, um so viele Annehmlich-
keiten des taglichen Lebens, um Mitsprache, um persohnlichen Ent-
faltungsraum und anderes mehr. Aber ich wehre mich gegen eine
Art der Kritik, die schon wieder kritiklos ist, weil sie in Bausch und
Bogen alles fur schlecht erklirt, was war. Und in diesem Zusammen-
hang drgert mich auch, wenn eine ganze Gesellschaft sozusagen
psychiatrisiert wird — allesamt deformiert, alles Insassen einer
geschlossenen Anstalt.?s

Die Probleme der Post-DDR-Identitit bespricht sie spiter auf eine
dhnliche Weise in threm Interview mit Holly Liu. Mittlerweile ist der
beschriebene Zustand des »Trotzes« nicht nur fiir die Bevolkerung
der postkommunistischen Linder sehr aktuell geworden. So schrieb
vor Kurzem Francis Fukuyama aus der amerikanischen Erfahrung
Uber die »verdeckte Isothymia, [das] ungestillte Verlangen nach Wiirde
und Wiirdigung«?¢ einer quasidominierenden Volksgruppe. »Obwohl
sie einer dominierenden Volksgruppe angehdren, halten sich viele
weifle Arbeiter fiir ungerecht behandelt und ausgegrenzt«.?” Dies ist
ein soziologischer Aspekt der modernen Prozesse des Identitits-
verlustes und der Identititssuche. Wenn wir aber die literarischen
Parallelen bedenken, darf man sich an ein Gesprich aus dem Jahr 1948
beim Hessischen Rundfunk zwischen der Schriftstellerin Elisabeth
Langgisser, dem Publizisten Eugen Kogon und dem Literaturwissen-
schaftler Hans Meier erinnern. Da postuliert Langgisser:

Vieles in dem sowjetischen Roman wirkt auf uns seltsam, scheinbar
oberflachlich, naiv, weil es nicht so neurotisch, nicht so zersetzt ist,
wie unsere Welt. Es erscheint uns als platter Optimismus, weil wir
ein Menschentum nicht mehr verstehen, das nicht neurotisch ist.28

25 Ebd, S.47.

26 Francis Fukuyama, Identitit: Wie der Verlust der Wiirde unsere Demokratie
geféibrdet, Hamburg 2019, S. 30f.

27 Ebd.

28 Karlheinz Miiller, Elisabeth Langgisser. Eine biographische Skizze, Darm-
stadt 1990, S. 79.



108 GOR EBANOIDZE

Burmeisters Ausweg aus dem misslungenen Dialog ihrer Protagonis-
tin mit einer westlichen Vis-a-vis ist wohl auch »neurotisch«. Die
Gesprachspartnerin wirkt genauso »scheinbar oberflachlich, naiv und
optimistisch« wie der sowjetische Roman auf Langgisser im Jahr 1948.
Die Rollen wurden also vertauscht: Hier gilt nach dem neuen System-
wechsel um 1990 der Westen als platt, der Osten dagegen als kompli-
ziert, schwer erfassbar und dekadent-neurotisch. In diesem Sinne tra-
gen viele literarische Manifestationen eines Post-DDR-Trotzes, wie
in Burmeisters Roman, dekadente Ziige in die deutsche literarische
Landschaft der letzten Jahrhundertwende ein.



